
  SOCIETÀ E DIRITTI -  RIVISTA ELETTRONICA 2025  ANNO X N.20.     

2025 ANNO X NUMERO 20 – DOSSIER: SOVRANITÀ DEMOCRAZIA E DIRITTI NELLE CRISI 

CONTEMPORANEE/ IL DIRITTO ALLA PROVA DELLA GUERRA 

 

di Orsetta Giolo -  https://  doi.org/10.54103/2531-6710/30596  

 

 

PER UNA CRITICA RADICALE DELLA 

GUERRA. LE CONVERGENZE TRA 

GIUSFEMMINISMO E PACIFISMO 

GIURIDICO 

 

 



  128 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

 SOCIETÀ E DIRITTI -  RIVISTA ELETTRONICA 2025  ANNO X  N.20.    

 

PER UNA CRITICA RADICALE DELLA GUERRA. LE 

CONVERGENZE TRA GIUSFEMMINSMO E PACIFISMO 

GIURIDICO  

 Orsetta Giolo  

 

 
                                       FOR A RADICAL CRITIQUE OF WAR.  
               THE CONVERGENCES BETWEEN LEGAL FEMINISM AND LEGAL PACIFISM 

. 
Riassunto 

 
Le teorie critiche del diritto contestano radicalmente la rappresentazione della forza/violenza come elemento necessario e fondativo 

delle istituzioni giuridiche e politiche. Per questa ragione, esse sono in grado di offrire un contributo rilevantissimo alla 

sistematizzazione di un apparato argomentativo finalizzato al riconoscimento della pace come principio e della guerra come 

negazione del diritto. Il saggio si sofferma in particolare su alcune delle numerose convergenze metodologiche e tematiche rinvenibili 

tra il giusfemminismo e il pacifismo giuridico, da intendersi, questi ultimi, quali saperi inediti capaci di contrastare l’ascesa 

preoccupante di una generalizzata e rinnovata fascinazione per le retoriche e le pratiche belliche. 

Parole chiave: Violenza, Femminismo, Guerra, Pacifismo. 

Abstract 

Critical legal theories radically challenge the representation of force/violence as a necessary and foundational element of legal and 
political institutions. For this reason, they are able to offer a significant contribution to the systematization of an argumentative 
apparatus aimed at recognizing peace as a principle and war as a negation of law. This essay focuses in particular on some of the 
numerous methodological and thematic convergences found between legal feminism and legal pacifism, the latter to be understood 
as new fields of knowledge capable of countering the worrying rise of a widespread and renewed fascination with the rhetoric and 
practices of war. 
 

Keywords:  Violence. Feminism, War, Pacifism. 

Autore: Orsetta Giolo, Professoressa associata di Filosofia del diritto, Università degli studi di Ferrara  

Articolo soggetto a revisione tra pari a doppio cieco. 

Articolo ricevuto il 1.12.25 approvato il 14.12.25 

 



 

 

I129 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

1. La guerra come negazione del diritto, la pace come principio e l’urgenza di un 

impegno 

 

Le considerazioni raccolte qui di seguito risentono notevolmente del clima che è andato sviluppandosi 

nel corso degli ultimi anni, a partire almeno dal 2022: un clima che segna un imponente cambio di rotta 

nel modo di intendere la guerra nel contesto delle relazioni internazionali1.  

L’invasione russa dell’Ucraina, seguita dal genocidio di Gaza2, assieme alle decine di conflitti 

drammatici che vanno moltiplicandosi nel continente africano e nel sud-est asiatico sembrano segnare 

una svolta in grado di travolgere contemporaneamente il discorso sui diritti, sulla pace, sulla democrazia, 

sull’eguaglianza, consolidatosi a partire dal 1948 in poi.  

Gli eventi in corso possono infatti essere letti in due direzioni diverse.  

Secondo una prima interpretazione, ciò che sta accadendo rappresenterebbe la dimostrazione 

dell’avvenuto superamento del paradigma tardo novecentesco del diritto, dello Stato e della comunità 

internazionale. Il mutamento in corso - dal modello costituzionale a quello della globalizzazione 

neoliberale3 - si sarebbe dunque compiuto. Il costituzionalismo, e l’annesso progetto della sua 

internazionalizzazione, andrebbero dunque rappresentati come un frangente, superato. 

L’altra possibile interpretazione invece va in senso contrario. Ciò che sta avvenendo dimostra che in 

verità nulla è perduto, innanzitutto perché le istituzioni internazionali – a partire dalle Nazioni Unite e 

le sue agenzie, nonostante tutte le difficoltà e le problematicità - ancora esistono, così come ancora esiste 

la normativa internazionale sui diritti umani. Ciò spingerebbe a ritenere che non siamo in presenza, in 

verità, di una sostituzione totale tra paradigmi, ma ci troviamo nel bel mezzo di due scenari concorrenti 

e confliggenti: quello costituzionale e quello globale4.  Lo scontro tra i due modelli è tutt’altro che 

pacifico e l’aumento vertiginoso dei conflitti, la corsa al riarmo e l’imperante retorica bellicista di ritorno 

 
1 Una versione precedente e più ampia del presente saggio è contenuta in O. Giolo (2025: 53–85.). 
2 Va sottolineato che la qualificazione dei fatti drammatici di Gaza come atti di “genocidio” è sostenuta dalle 
istituzioni e dalle ONG internazionali, dalla stampa e dalla letteratura scientifica. Cfr., a titolo esemplificativo: 
United Nations, From Economy of Occupation to Economy of Genocide. Report of the Special Rapporteur on the 
Situation of Human Rights in the Palestinian Territories Occupied since 1967, Francesca Albanese (June–July 2025) 
<https://www.ohchr.org/sites/default/files/documents/hrbodies/hrcouncil/sessions-
regular/session59/advance-version/a-hrc-59-23-aev.pdf>; United Nations, Report of the Special Committee to 
Investigate Israeli Practices Affecting the Human Rights of the Palestinian People and Other Arabs of the Occupied 
Territories (20 September 2024) <https://docs.un.org/en/A/79/363>; Amnesty International, ‘“You Feel Like 
You Are Subhuman”: Israel’s Genocide Against Palestinians in Gaza’ (5 December 2024) 
<https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/8668/2024/en/>; R. De Vogli, J. Montomoli, G. Abu-
Sittah and I. Pappé, (2025). 
3 Sull’incompatibilità tra i due modelli mi permetto di rinviare a Giolo (2020). 
4 Preciso che il costituzionalismo, in questo senso, non è da intendersi come un modello “nazionalista” o statale del 
diritto, da contrapporre alla dimensione globalizzata. Come del resto ha suggerito Luigi Ferrajoli a proposito della 
natura universalistica e internazionalistica del costituzionalismo stesso, quest’ultimo va infatti inteso come un 
modello che si contrappone a quello della globalizzazione neoliberale non in termini territoriali ma metodologici e 
contenutistici (soprattutto in relazione ai principi e alle architetture istituzionali che propone). 



  130 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  dimostrano quanto la violenza sia il vettore di questa contrapposizione.  Non a caso, il potere militare 

e/o militarizzato - inteso nella doppia veste delle istituzioni militari, ovvero gli eserciti, e delle lobby 

private delle armi, nonché delle compagnie private d’armi - sembra aver assunto, a livello mondiale, un 

protagonismo preoccupante e forse senza precedenti dalla fine della Seconda guerra mondiale. Lo 

spettro di una nuova guerra mondiale, per di più nucleare e ibrida, sembra rappresentare – tale è la 

pressione – un obiettivo da perseguire piuttosto che un esito inevitabile delle tensioni in corso. 

Tra queste due letture possibili, mi pare ad ogni buon conto più credibile la seconda interpretazione, 

perché rende visibili la resistenza in atto dello scenario orientato ai diritti – anche grazie ad una 

partecipazione diffusa della cd. società civile mondiale - ed evidenzia il fatto che le istituzioni 

internazionali e la normativa sui diritti stessi – appunto - ancora esistono. Solamente a partire da questo 

tipo di presa d’atto diviene possibile sostenere che i fatti abominevoli di Gaza – così come la guerra in 

Ucraina e gli altri conflitti in corso - rappresentano una violazione massiccia di tutto quanto affermatosi 

a livello giuridico e politico dal 1948 in poi. 

Inoltre, solamente mantenendo questa postura fortemente orientata ai diritti si può cogliere chiaramente 

il fatto che la drammaticità crescente e repentina degli eventi chiama ad un massiccio investimento 

teorico a favore della pace. Ciò che la cultura giuridica ha il dovere di promuovere, in questo momento, 

attiene all’approfondimento e al rafforzamento dell’impianto teorico-giuridico che sottostà 

all’affermazione della pace come principio (Greco 2022: 37–49). e alla critica della guerra come 

negazione del diritto (L. Gianformaggio 1992: 271–298.). 

A tal proposito, qui di seguito mi permetto di suggerire alcune osservazioni relativamente all’apporto 

che le teorie critiche del diritto possono offrire alla “critica alla ragione bellica” (Greco 2025), a partire 

da una contestazione radicale della forza/violenza come elemento necessario e fondativo del diritto e 

della politica. In particolare, mi soffermerò sulle convergenze tra giusfemminismo e pacifismo giuridico, 

in ragione dell’approfondita indagine che entrambi hanno condotto relativamente alla decostruzione 

dell’apparato argomentativo che tuttora legittima ed esalta l’utilità della forza/violenza, da un lato, e al 

disvelamento del continuum che caratterizza la sua articolazione tra sfera pubblica e sfera privata, 

dall’altro. 

A partire da una breve ricognizione di quanto in merito queste correnti giusfilosofiche hanno proposto, 

mi concentrerò su alcune loro convergenze metodologiche e tematiche che paiono interessanti ai fini di 

una sistematizzazione della teoria pacifista che sia in grado di reggere alle critiche che più di frequente 

le vengono rivolte. Ne deriverà la possibile qualificazione del pacifismo giuridico, almeno nella sua 

versione contemporanea, quale teoria critica del diritto. 

 

 

 

 

 



 

 

I131 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

2. Decostruire la forza/violenza per ripudiare incondizionatamente la guerra  

 

Le teorie critiche del diritto dedicano buona parte della loro elaborazione teorica alla critica della 

forza/violenza5, contestandone la rappresentazione classica in seno al diritto, prima quale strumento6 e 

poi quale oggetto7 dello stesso. 

Nell’indagine teorico-critica, la forza/violenza appare come il mezzo che permette e custodisce la 

relazione gerarchica tra soggetti dominanti e dominati8, offrendo lo strumentario retorico e pratico per 

legittimare e preservare le asimmetrie di potere. Essa, dunque, viene intesa come un elemento 

determinante – strutturale, non incidentale - della costruzione diseguale dell’umanità che ha 

caratterizzato per secoli l’esperienza giuridica. Solamente con l’avvento del principio di eguaglianza, 

alla fine del Settecento, l’architettura diseguale fondata sulla discriminazione è divenuta 

progressivamente visibile e contestabile, lasciando di conseguenza scorgere la funzionalità sistemica 

della forza/violenza.  

Ciò che appare a tal riguardo rilevante sottolineare, a bene vedere, concerne le potenzialità che 

l’interazione tra giusfemminismo e pacifismo giuridico può esprimere in merito ad una de-costruzione 

della forza/violenza in senso ancor più radicale e, oserei sostenere, definitivo. Oltre alla riflessione 

congiunta su alcuni concetti, come ad esempio sulla nozione di vulnerabilità9, che rafforzano la critica 

alla forza/violenza, appare a tal fine rilevante la de-mistificazione di quest’ultima a partire dall’indagine 

della sua matrice sessuata (Rose 2021: 289-305), che svela l’esistenza di una connessione forte tra 

forza/violenza e rappresentaizone della soggettività giuridica e politica.  

L’analisi critica della forza/violenza comporta infatti inevitabilmente la rivisitazione della teorizzazione 

che classicamente l’ha collocata nella disponibilità degli unici titolari del potere (pubblico o privato), 

ovvero nelle mani dei soggetti paradigmatici. Essa non è mai stata distribuita “democraticamente”: 

solamente alcuni sono stati autorizzati dal diritto ad usarla contro altri/e, con l’unica finalità del 

mantenimento del soggetto che subisce violenza in una condizione di asservimento, oppressione, 

 
5 Qui di seguito utilizzerò sempre questo binomio al fine di sottolineare l’ambiguità e la mutevolezza del criterio 
che distingue la violenza dalla forza, essendo questo criterio estremamente esposto alle intemperie delle contingenze 
politiche, ideologiche, culturali, religiose, morali e giuridiche. Sul punto mi permetto di rinviare a O. Giolo (2025: 
54) e ss. 
6 Basti pensare alla coazione come ultima istanza di ogni sanzione vedasi Bobbio (1994: 328). 
7 Il riferimento è a Kelsen e alla sua qualificazione della forza come oggetto del diritto ( Kelsen,  1934). 
8 Per soggettività paradigmatica si intende il modello di soggetto attorno al quale il diritto e la politica sono andate 
strutturandosi: un soggetto presunto neutro e astrattamente concepito, ma in realtà corrispondente ad una precisa 
“antropologia implicita”, dunque dotato di specifiche caratteristiche (di sesso, orientamento sessuale, razza, classe, 
origine, lingua, abilità ecc.). Le soggettività non paradigmatiche indicano, di converso, tutte le persone escluse dal 
modello originario della soggettività giuridica, in quanto non dotate delle medesime caratteristiche, e dunque 
lasciate ai margini del diritto e della politica, nella disponibilità del soggetto paradigmatico in una condizione di 
asservimento e subordinazione. Cfr. Bernardini (2017: 13-34). 
9 Per una ricostruzione del dibattito recente sulla vulnerabilità, anche come fatto rilevante ai fini della limitazione 
della forza/violenza mi permetto di rinviare a Giolo e Pastore (eds), (Carocci 2018). 



  

132 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

costrizione, obbedienza, sino all’annientamento. Ove vi è il ricorso alla forza/violenza, vi è certamente, 

di conseguenza, una qualche forma di  diseguaglianza e di discriminazione in atto. 

Assume a tal proposito peculiare rilievo la critica che il giusfemminismo propone con riferimento 

specifico alla violenza contro le donne10. Tale elaborazione appare importante perché originale e 

innovativa: la critica femminista del diritto, infatti, non indaga solamente la regolamentazione  della 

forza/violenza al fine del suo contenimento in termini generali, al pari del pensiero giusfilosofico 

classico; essa si spinge invece fino alla sua contestazione radicale, denunciandone la stretta dipendenza 

dal potere (e dagli interessi) dei soggetti dominanti, a danno dei soggetti dominati. Ancora, ne esplicita 

il carattere ideologicamente connotato e mai neutrale, sottolineando il fatto che la forza/violenza è 

sempre agita da un determinato soggetto, che ha storicamente una precisa identità: quella maschile11.  

Un’altra critica significativa concerne la pervasività della forza/violenza, che non si limita all’ambito 

pubblico, ma invade il privato. Ciò comporta ad esempio una problematizzazione della rappresentazione 

hobbesiana della costruzione del monopolio pubblico della forza/violenza12, che appare fuorviante nella 

sua interpretazione classica. L’autorità maschile, difatti, non ha mai ceduto tutti i suoi poteri, in verità. 

Il paradigma hobbesiano, teorizzando la delega al sovrano dell’uso della forza/violenza, ha tralasciato 

di esplicitare che alcuni soggetti – quelli paradigmatici - ne sarebbero comunque rimasti titolari in 

ambito privato13: legittimati dal diritto, questi infatti hanno continuato ad esercitare porzioni di 

forza/violenza contro chi era loro asservito/a. Monopolio pubblico e titolarità privata dell’uso della 

forza/violenza hanno convissuto, pertanto, fino all’avvento dell’eguaglianza: solamente da quel 

momento in poi, come già rimarcato, questa articolazione è divenuta progressivamente oggetto di una 

contestazione della forza/violenza trasversalmente all’ambito pubblico e quello privato.  

Per il giusfemminismo, pertanto, il superamento definitivo del sistema patriarcale sembra rappresentare 

un obiettivo concorrente e strumentale all’abbandono del paradigma giuridico e politico fondato sulla 

forza/violenza, intaccando la continuità storica dell’unico protagonista (il soggetto paradigmatico) e 

interrompendo il suo monologo (Lonzi: 40, 44). 

Si tratta di critica radicale e trasformativa, tutt’altro che ingenua e intraducibile in concreto, dato che ha 

condotto a cambiamenti rilevantissimi in seno al diritto - nello specifico, in tema di contrasto alla 

 
10 Sul punto la letteratura giusfemminista internazionale è oramai sterminata. Rinvio per una ricognizione, a mero 
titolo esemplificativo, a C. MacKinnon, (2006) e, per la nozione di femminicidio, Lagarde Roberts (2010). 
11 Con riferimento alla matrice maschile della violenza, nel dibattito italiano, si veda, da ultimo, Facchi e Mancini 
(eds), (2023: 299-372). 
12 In base a questa, come è noto, “la soluzione del problema della violenza politica si concretizza quindi in una 
sostanziale presa in carico della violenza da parte del detentore ultimo del potere” (Guaraldo 2012: 109), testo al 
quale rinvio per una lettura femminista del paradigma hobbesiano. 
13 La critica femminista al contratto sociale è molto ricca. Si vedano, a titolo esemplificativo: C. Pateman, (1988); 
M. A. Butler (1978: 135–150); N. J. Hirschmann and K. M. McClure (eds.), (2007); L. Lange (ed.) (2002). 
Significativa a tal riguardo è la figura di Mary Astell, protofemminista e critica contemporanea di John Locke; per 
una ricostruzione rinvio a P. Springborg, (1995: 621–633). 



 

 

I133 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

violenza contro le donne14 - e che sicuramente rafforza la tendenza al contenimento sempre crescente 

del ricorso alla forza/violenza ad opera delle istituzioni pubbliche, ad esempio nel contrasto alla 

criminalità, nella determinazione delle pene e nel contesto delle relazioni internazionali.  

A tal proposito, il pacifismo giuridico contemporaneo15, in particolare, ha promosso probabilmente le 

problematizzazioni convergenti più rilevanti: individuando la guerra quale principale bersaglio 

polemico, esso ha favorito l’adozione di normative parimenti finalizzate al contenimento del ricorso alla 

forza/violenza in ambito internazionale, in ragione della de-legittimazione morale e retorica della stessa. 

La guerra, nella prospettica teorico-critica, ripete pedissequamente il medesimo schema che la 

forza/violenza segue in termini più sistemici, poiché racchiude in sé la massima manifestazione della 

volontà di dominio che le soggettività paradigmatiche sono in grado di esprimere, volontà di dominio 

che si concretizza nell’uccisione, quale sua massima espressione16: 

A ben vedere, la guerra torna infatti ogni qualvolta vi è la pretesa di riaffermare gerarchie e sistemi di 

dominazione, quando occorre brutalmente consolidare assetti di potere discriminatori, reprimendo il 

dissenso e silenziando le rivendicazioni provenienti dai gruppi asserviti e storicamente oppressi.  

Non a caso, nel tempo corrente la guerra, neoliberale e globalizzata,17 sembra a tal proposito essere 

oggetto di un imponente processo di “normalizzazione”18, tramite l’attivazione di retoriche belliciste di 

ritorno dirette alla ri-legittimazione morale, politica e giuridica del ricorso alla forza/violenza 

militarizzato. 

 

 

 

 

 

 

 
14 Basti ricordare l’abolizione delle norme che nei diversi ordinamenti autorizzavano le varie forme della violenza 
contro le donne, un processo lungo culminato nella stesura della Convenzione di Istanbul. Cfr., per un’analisi, 
McQuigg, (2014: 859-890);  
15 AA. Fiala, ‘Pacifism’, in The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Fall 2023 ed., E. N. Zalta and U. Nodelman 
(eds.), <https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/pacifism/> (consultato il 15 gennaio 2025). Cfr. 
anche Fiala (2018). Si possono infatti distinguere diverse correnti interne al pacifismo in generale e a quello giuridico 
nello specifico (come del resto avviene per ogni TCD), con attitudini critiche più o meno marcate e più o meno 
radicali. Ai fini di questa analisi, appare rilevante quanto è affermato in dottrina a proposito del cd. transformative 
pacifism, da intendersi come “a critical theory of society that critiques militarism and the assumptions of warrior 
culture while offering a more peaceful ethical alternative” (A. Fiala; 2023). 
16 “[K]illing is the most extreme form of domination” (Butler); Sagot (2024). 
17 Sulle trasformazioni (tecnologiche e non solo) delle guerre contemporanee la letteratura è molto ampia e 
risalente. Per una ricognizione rinvio, per tutti/e, a D. Zolo (1999). 
18 “Una normalizzazione della guerra”, scrive Tecla Mazzarese, “che trova conferma, in altri termini, in una pluralità 
di politiche, misure, scelte, decisioni e iniziative che danno per ovvio e scontato che non ci siano, né possano esserci 
alternative a un mondo dominato da grandi potenze fra loro antagoniste nella continua ridefinizione di alleanze e 
blocchi contrapposti in difesa dei rispettivi interessi politici, economici e militari” (Mazzarese 2023: 64). 



  

134 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

3. Giusfemminismo e pacifismo giuridico: saperi inediti a confronto e in relazione 

 

La convergenza tra pacifismo giuridico e giusfemminismo va indagata dunque alla ricerca dei caratteri 

innovativi che possono scaturire dalla loro congiunta elaborazione, la quale rimane ancora non del tutto 

esplorata (Guerra 2008: 121-135; 122)19.  

Pare utile a tal fine soffermarsi sulla possibile qualificazione del giusfemminismo e del pacifismo 

giuridico quali “saperi inediti”, anziché saperi “prematuri”20. Il loro potenziale progettuale alternativo è 

difatti talmente originale da rischiare di cadere in questa seconda etichetta, in ragione della portata 

destabilizzatrice che inevitabilmente esso implica. Ad un’analisi più attenta, invece, sembra più corretto 

esprimersi nei loro confronti nei termini, appunto, del sapere inedito21, per diverse ragioni. 

Ad esempio, in questo modo diviene possibile richiamare in modo più appropriato quanto afferma Judith 

Butler a proposito della nonviolenza22. Questa, scrive Butler (2020: 260), è uno di quei temi che 

incontrano reazioni scettiche trasversali e ciò è facilmente riconoscibile anche con riferimento sia al 

giusfemminismo sia al pacifismo giuridico. In quanto saperi inediti, infatti, nei loro confronti 

marginalizzazione e margine tendono a confondersi, alimentandone la svalutazione. Marginalizzati a 

lungo dal sapere classico, come del resto tutte le teorie critiche, entrambi hanno subito varie forme di 

misconoscimento, ridicolizzazione, deprezzamento che hanno spesso determinato anche la loro 

espulsione dal dibattito pubblico e scientifico, ridotti a istanze morali personali o ad atteggiamenti o 

preferenze individuali. 

Questa confusione tra marginalizzazione e margine ha interferito e interferisce con il riconoscimento 

dei meriti di questi saperi inediti, tacciati spesso di ingenuità e utopia.  

Essi andrebbero invece individuati come alcuni tra i principali motori del cambiamento sociale, giuridico 

e politico intervenuto almeno nel corso degli ultimi due secoli, con un’accelerazione importante nella 

seconda metà del Novecento23. Questa affermazione può forse risultare più chiara a partire da una breve 

ricognizione delle loro convergenze sotto il profilo metodologico e tematico. 

 
19 Va anche precisato che procedere in questa direzione non significa in alcun modo presupporre l’indole 
naturalmente pacifica delle donne, le quali spesso hanno manifestato e manifestano opinioni e attitudini belliciste. 
Sul punto si veda quanto precisato in Lugli (2016: 21). 
20 “Premature” sarebbero quelle discipline che tentano di innovare tutto troppo velocemente, si veda quanto 
sostenuto in Floridi (1972: 84-93). 
21 Se questa attribuzione è stata ad esempio già utilizzata in relazione al giusfemminismo (Melandri (2011: 165) non 
è invece solitamente ricondotta anche al pacifismo giuridico,  
22 Nonostante non vi sia completa sovrapposizione tra le teorie della nonviolenza e quelle del pacifismo giuridico, 
in questa sede, in ragione della condivisa critica alla forza/violenza che tutte queste esprimono, le considererò a 
loro volta teorie convergenti, prendendo in considerazioni le tesi più radicali del pacifismo giuridico. 
23 Basti pensare, a titolo esemplificativo, a quanto la teoria dell’eguaglianza si è arricchita grazie all’elaborazione 
giusfemminista, che ha proposto al dibattito giusfilosofico nuove interpretazioni della relazione tra eguaglianza e 
differenza, eguaglianza e potere, eguaglianza e discriminazione/oppressione, e nuovi concetti - come quelli di 
intersezionalità, autonomia relazionale, vulnerabilità - che hanno ridisegnato la mappa concettuale dell’eguaglianza 
stessa, rendendola  meno semplicistica e maggiormente articolata e complessa. Su tutti questi temi ovviamente la 
letteratura giusfemminista internazionale è oramai sterminata. A titolo esemplificativo, rinvio per una ricognizione 



 

 

I135 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

3.1. Convergenze metodologiche. Teorie e prassi, soggettività impreviste e 

dimensione transnazionale 

 

Dal punto di vista metodologico, le teorie critiche del diritto presentano alcune peculiarità che le 

distinguono dai metodi propri del pensiero giusfilosofico “classico”24. Tra queste, il forte nesso tra teoria 

e prassi (cioè tra elaborazione teorica e pratiche politiche), la prospettiva che muove dal punto di vista 

dei soggetti non paradigmatici e la matrice transnazionale sembrano riconoscibili sia nel 

giusfemminismo sia nel pacifismo giuridico.  

A proposito del nesso tra teoria e prassi, occorre precisare che questa specifica metodologia è considerata 

propria del giusfemminismo (e del femminismo in generale25), mentre non è ancora stata ben ricostruita 

con riferimento al pacifismo giuridico. Tuttavia, anche quest’ultimo pare assolutamente inquadrabile 

come una corrente di pensiero che trae ispirazione non tanto dalle prassi ed esperienze concrete (ciò 

varrebbe per qualsiasi approccio teorico) quanto piuttosto dalle pratiche politiche.  Appare interessante 

in tal senso notare quanto sul tema della pace queste ultime siano progressivemente aumentate in numero 

e importanza a seguito delle due guerre mondiali e degli esiti nefasti che il bellicismo dei regimi totalitari 

aveva provocato. In particolare, il pacifismo giuridico della seconda metà del Novecento si è diffuso nel 

contesto dei movimenti e delle istituzioni internazionali, che rappresentano spazi politici privilegiati per 

l’elaborazione di teorie e strategie in promozione della pace, della mediazione diplomatica, del disarmo, 

della nonviolenza26.  

Sempre dal punto di vista metodologico, giusfemminismo e pacifismo giuridico si caratterizzino per 

l’assunzione del punto di vista del “soggetto imprevisto”27, ovvero dello sguardo di chi da secoli è 

soggetto dominato e dunque maggiormente esposto all’uso della forza/violenza dei più potenti. Il 

soggetto imprevisto viene concepito come “incarnato” in entrambi gli approcci: non è astratto, nè neutro, 

ma con corpi, identità e storie diverse, plurali, complesse. Se il giusfemminismo interroga il diritto alla 

luce dei corpi delle donne, il pacifismo giuridico nomina i corpi di chi, nei conflitti, perde tutti i diritti, 

divenendo un numero indefinito e senza volto, annientato, sacrificato, immolato agli interessi di chi 

infligge “sofferenze indicibili a chi non ha ragioni per subirle da parte di chi non ha ragioni per 

infliggerle”, come sosteneva già alcuni anni fa Gianformaggio (1992: 271). Si tratta pertanto, in 

ambedue i casi, di teorie che muovono “dal margine al centro”, valorizzando il punto di vista dei soggetti 

 
Fineman e Grear (2013); Timmer,  Baumgärtel, Kotzé e Slingenberg (2021: 190-197); Barranco e M. Churruca 
Muguruza (2014); Crenshaw (1991: 1241–99); Gianformaggio (2005). 
24 Sul punto mi permetto di rinviare a Giolo (2017: 365 e ss).  
25 Ad esempio, si veda quanto ricostruito in H. Gottfried (1996). 
26 Oliveri (2015). 
27 “Noi diciamo all’uomo, al genio, al visionario razionale che il destino del mondo non è nell’andare sempre avanti 
come la sua brama di superamento gli prefigura. Il destino imprevisto del mondo sta nel ricominciare il cammino 
per percorrerlo con la donna come soggetto. Riconosciamo a noi stesse la capacità di fare di questo attimo una 
modificazione totale della vita. Chi non è nella dialettica servo-padrone diventa cosciente e introduce nel mondo il 
Soggetto Imprevisto” (Lonzi 2010: 67). 



  

136 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

tradizionalmente ignorati, celati, invisibilizzati dal diritto stesso. Inevitabilmente, la progettualità che ne 

deriva è altra, gli scenari ipotizzati sono diversi, le tecniche proposte seguono traiettorie nuove e 

originali rispetto a quelle classiche, perché cambiando la prospettiva si vedono e si interpretano in modo 

diverso i fenomeni, i problemi e le stesse soluzioni. 

Infine, un altro elemento metodologicamente rilevante che denota la convergenza tra i due saperi attiene 

al loro ambito territoriale di riferimento. Sembra interessante sottolineare infatti come le pratiche 

politiche dai quali promanano (o nell’ambito dei quali la loro teoria si sviluppa) siano prevalentemente 

a vocazione transnazionale e internazionale28. Entrambi i saperi sono nati da e con questa precisa 

modalità operativa: basti ricordare l’esperienza dei movimenti femministi e pacifisti, i quali, sin dagli 

albori del loro attivismo, si sono radicati e strutturati quali associazioni internazionali, o quali sedi locali 

di movimenti transnazionali; oppure, le pratiche politiche sperimentate prima in un contesto nazionale 

e poi diffusesi velocemente su scala globale29, anche in virtù della rete di relazioni coltivate in 

precedenza. Tutto ciò ha determinato delle evidenti ricadute dal punto di vista metodologico, favorendo 

lo sviluppo di un’attitudine costitutivamente comparativa30, dunque aperta al dialogo e al confronto31, 

tra culture, religioni, tradizioni diverse. Si tratta di un approccio che permette di indagare la 

“direzionalità del potere” considerando il locale e il globale “non tanto come termini geografici o 

territoriali ma come dimensioni che si costituiscono reciprocamente ed esistono simultaneamente”32. Ne 

consegue la valorizzazione delle diverse soggettività e delle loro relative specificità, nonché il rigetto di 

modelli omologanti e gerarchizzanti, o di presunti primati di alcune civiltà su altre. Ne deriva altresì una 

profonda consapevolezza in merito al rischio etnocentrico e occidentalista dello stesso discorso sui 

diritti, che il giusfemminismo problematizza alla luce della condizione delle donne nei diversi contesti 

giuridici, culturali e politici e che il pacifismo giuridico ripulisce con attenzione dalle potenziali – e non 

infrequenti - derive imperialiste e belliciste. 

 

 
28 Per il femminismo si vedano ad esempio quanto sottolineato in L. J. Rupp (1997) e Pieroni Bortolotti (1983); 
Ramirez (2017: 27-42). Sui movimenti pacifisti cfr., sempre a titolo esemplificativo, Bouchard e Guieu,(2019:  21-
28) e  Fazzi (2012: 49-62) e il più risalente, ma celebre, Huxley (1937). 
29 Con riferimento ai movimenti femministi, e pensando solamente al tempo recente, basti ricordare le campagne 
globali per lo sciopero femminista dell’8 marzo o per il 25 novembre, giornata internazionale contro la violenza 
contro le donne. Per una breve ricostruzione mi permetto di rinviare ancora a Facchi, Giolo (2023: 88 e ss). 
30 Cfr. sul metodo comparativo degli studi femministi, che si alimenta della solidarietà femminista Mohanty, (2003: 
499–535). 
31 Scriveva Maria Montessori, nel 1899: “Già in qualche giornale si è parlato dell’ultimo congresso femminile a 
Londra, che per le sue proporzioni e per la serietà e molteplicità dei temi trattati poteva reggere il confronto dei 
migliori congressi che l’opera maschile abbia offerto all’ammirazione del mondo. Circa tremila donne d’ogni 
nazionalità d’Europa, d’America, d’Australia e d’Asia erano convenute portando – insieme all’eleganza della moda 
e alle foggie nazionali di vestiario indiano, sudanese, giapponese, cinese, il racconto delle condizioni civili e morali, 
e dell’opera della donna, nei rispettivi paesi” (Montessori 2024: 7). 
32 “Rather than formulating activism and agency in terms of discrete and disconnected cultures and nations, it allows 

us to frame agency and resistance across the borders of nation and culture” (Mohanty, Chandra Talpade, 2003: 523). 



 

 

I137 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

3.2. Convergenze tematiche. Critica della sovranità e valorizzazione della 

prospettiva costituzionale 

 

Dal punto di vista tematico, le convergenze tra giusfemminismo e pacifismo giuridico si moltiplicano. 

Sono moltissime, infatti, le elaborazioni che si pongono al crocevia tra i due bagagli teorici, nutrendosi 

reciprocamente e va sottolineato il fatto che le teorie abolizioniste, nelle loro sistematizzazioni più 

recenti33, esprimono forti assonanze con gli approcci qui indagati, trovando terreno fertile al loro interno 

e accelerando la convergenza stessa tra le diverse prospettive teorico-critiche.  

Le teorie giusfemministe e giuspacifiste concorrono infatti a decostruire, da un lato, e a riprogettare, 

dall’altro, nozioni e concetti che il pensiero classico sul diritto aveva oramai cristallizzato, giungendo – 

in un’ottica spesso abolizionista – a predicarne il superamento.  

La sovranità, ad esempio, è oggetto di un’analisi critica in entrambe le prospettive. Mentre il 

giusfemminismo ne smaschera la natura maschile, ricostruendone la genealogia sessuata e sottolineando 

quanto essa si sia affermata a partire dall’esclusione delle donne (Gearey, 1999: 129-149)34, il pacifismo 

giuridico la critica radicalmente considerandola la causa delle pretese guerrafondaie degli Stati. La 

sovranità appare, nell’interazione tra i due saperi, come una nozione estremamente problematica, tanto 

più in un contesto ordinamentale come quello costituzionale, orientato ai diritti e all’eguaglianza: entro 

quest’ultimo diviene possibile teorizzare anche la sovranità popolare esclusivamente nei termini della 

titolarità dei diritti fondamentali35, abbandonando l’elaborazione classica che continua a intenderla quale 

potestà svincolata dal diritto. Sovranità degli Stati e sovranità individuale, in questo tipo di riflessioni, 

finiscono inevitabilmente per interagire quali tasselli di un unico impianto teorico, di origine sessuata, 

incline alla gerarchizzazione dell’umano e retoricamente legittimato dalla necessità di difendere 

l’autonomia del soggetto dominante. Superare la sovranità permetterebbe invece di riconoscere e 

valorizzare l’interdipendenza intersoggettività tra le persone e internazionale tra gli Stati36.  

Ne consegue una condivisa critica alla nozione di “potere” che attinge al patrimonio teorico del 

costituzionalismo, quale modello di diritto, democrazia e Stato in grado di contenere e limitare il potere 

stesso37, sino a giungere alla sua minimizzazione (Ferrajoli 2007:485). La riflessione femminista più 

 
33 Per un approfondimento puntuale rinvio, per tutti/e, a Verdolini (2025).  
34 Su quanto sostenuto da Jean Bodin e Michel de Montaigne (la repubblica perde il suo nome quando una donna 

detiene la sovranità) rinvio a Muraro, (2009). 
35 Tanto è vero che Luigi Ferrajoli (2007) giunge a definire la sovranità popolare nei termini della titolarità dei 
diritti fondamentali.  
36 Già Hans Kelsen (1945) chiariva la stretta relazione esistente tra le tesi pacifiste e il primato del diritto 
internazionale. Da ultimo si veda L. Ferrajoli, (2022). Per una critica femminista del concetto rinvio anche a B. 
Casalini (2018). 
37 Per un approfondimento in merito agli assunti del costituzionalismo in un’ottica filosofico-giuridica rinvio a F. J. 

Ansuategui Roig (2011). 



  

138 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

recente sul costituzionalismo, anche in chiave problematica38, sembra contribuire a rafforzare questo 

approccio specifico al diritto, che invece le tendenze neoliberali svalutano e contrastano in funzione di 

una deregolamentazione funzionale al mercato. Il giusfemminismo, profondamente consapevole del 

fatto che in seno al costituzionalismo i diritti delle donne hanno potuto trovare riconoscimento, non 

muove una critica ad esso ai fini del suo superamento, ma, piuttosto, per favorire la contaminazione del 

suo bagaglio teorico-giuridico con la teoria e la terminologia femminista, nella maggior parte dei casi 

ignorata al momento della scrittura delle carte costituzionali39. 

Parimenti sembrano muoversi le riflessioni ispirate al pacifismo giuridico: soprattutto in tempi recenti, 

nella prospettiva cosmopolitica che alimenta questa corrente40, sono state avanzate proposte articolate 

di traduzione in chiave internazionale del modello costituzionale41, al fine di contenere il potere dei 

singoli Stati ma anche, e soprattutto, degli emergenti soggetti privati, nuovi sovrani del capitale (Sassen, 

2008). Il costituzionalismo, in entrambi i saperi, viene inteso quale modello alternativo al neoliberalismo 

e quale apparato teorico-giuridico in grado fornire gli strumenti utili a contrastare le derive del 

turbocapitalismo, nonché la crescita esponenziale del potere (pubblico e privato) militarizzato, il quale 

pare oggi rappresentare una delle principali minacce per la sopravvivenza stessa del genere umano 

(stante l’atomica42). Esso infatti sembra, in tempi recentissimi, godere di una sorta di autonomizzazione 

molto preoccupante dagli organi di indirizzo politico43, pretendendo di dettare scelte e decisioni che 

spetterebbero ad altri, finendo per agire come un potente fattore di destabilizzazione di ciò che 

sopravvive ancora del modello costituzionale a livello interno e internazionale. 

Il posto che la pace come principio acquisisce, all’interno della difesa del modello costituzionale, un 

significato specifico proprio. Definirne per bene lo statuto teorico e normativo comporterebbe difatti 

una più precisa articolazione delle responsabilità e delle garanzie che ne deriverebbero44. Probabilmente 

 
38 A titolo esemplificativo, si veda quanto ricostruito in S. Alvarez Medina (2024: 1–27).  
39 Il dibattito, come è noto, è molto partecipato, con particolare riferimento al contesto latino-americano. Rinvio 
per un approfondimento, a titolo esemplificativo, a R. Rubio Marín and H. Irving (eds.), (2019); R. Rubio Marín 
(2022); F. Pou Giménez, R. Rubio Marín and V. Undurraga Valdés (eds.), (2024); B.  Baines, D. Barak-Erez and 
T. Kahana (2012); I. Gómez Fernández (2017); A. Lorenzetti, B. Pezzini (2019). 
40 Si pensi, ad esempio alla rappresentazione dei diritti umani come norme cosmopolitiche, in S. Benhabib, (2006). 
41 Fondamentale è la proposta di Luigi Ferrajoli per una Costituzione della terra, molto presente nel dibattito 
internazionale. Per una ricostruzione del dibattito in corso, si vedano ad esempio C. García Pascual (2024: 30–47); 
D. M. Rodriguez Ferro (2024:910–915); A. Furia, (2023: 168-171). 
42 Sulla sottovalutazione costante del rischio della guerra atomica si vedano sempre L. Ferrajoli (2022), ma anche 
le illuminanti tesi di Gunther Anders (2024). 
43 Facendo riferimento alla stretta attualità, significative sembrano essere le frequenti dichiarazioni dei vertici delle 
autorità militari dei paesi occidentali e della Nato. Si veda, a titolo meramente esemplificativo, lo scalpore suscitato 
dall’intervista al Comandante della Nato Giuseppe Cavo Dragone, Nato considers being ‘more aggressive’ against Russia’s 
hybrid warfare, in The Financial Times, 2/12/2025 o dalle recenti dichiarazioni del Capo di Stato maggiore francese, 
in Le chef d’état-major des armées insiste sur le besoin «d’alerter et de se préparer» face aux menaces de guerre; Emmanuel Macron 

lui apporte son soutien, in Le Monde, 22/11/2025. 
44 Sulla necessità di specificare le garanzie corrispondenti al diritto alla pace si veda già Bobbio (1990). 



 

 

I139 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

ciò rappresenta la questione centrale – e più urgente – in merito alla quale la cultura giuridica 

contemporanea deve interrogarsi. 

 

4. Realtà e/o utopia? Giusfemminismo e pacifismo giuridico tra realismo e 

normativismo 

 

Le critiche mosse abitualmente al giusfemminismo e al pacifismo giuridico, nel momento in cui vengono 

intesi quali pensieri prematuri, ruotano tutte attorno all’accusa che viene loro rivolta di essere utopici e 

poco realistici. Simili svalutazioni, data la svolta pragmatica che caratterizza la riflessione sul diritto da 

almeno qualche decennio45, sembrano assumere i toni di una scomunica. Quando i movimenti 

femministi e pacifisti contestano gli interventi militari nei conflitti internazionali, solitamente si pone 

loro un’unica domanda: “che fare allora?”, paventando la loro incapacità a individuare strumenti efficaci 

alternativi all’uso della forza/violenza. Si tratta, a ben vedere, di accuse infondate, e di domande 

veramente troppo semplicistiche, improntate alla malafede.  

A bene vedere, infatti, il giusfemminismo e il pacifismo giuridico, nella loro congiuntura teorico-pratica, 

sono saperi che decostruiscono minuziosamente le meccaniche dei sistemi di oppressione, monitorando 

quotidianamente ciò che avviene, denunciando le violazioni dei diritti, proponendo accordi, lanciando 

appelli, richiamando l’attenzione dell’opinione pubblica internazionale su ogni possibile questione che 

attiene alla salvaguardia della dignità delle persone, ovunque si trovino. Non si può certo imputare loro 

di non avere mai proposto soluzioni concrete, tanto più se ciò che propongono costantemente viene 

regolarmente ignorato o screditato, al fine di perseguire altri obiettivi. Le guerre si costruiscono, non 

scoppiano dall’oggi al domani: si spostano gli eserciti, si assoldano i mercenari, si lavora perché salga 

la tensione sino all’inevitabile. Le guerre si costruiscono esattamente come si costruisce la pace, con il 

tempo, ma procedendo in direzione diametralmente opposta. Non è allora palesemente fuorviante - oltre 

che insopportabile - la domanda che viene rivolta ai movimenti femministi e pacifisti, a misfatto 

compiuto? 

Prendendo sul serio giusfemminismo e pacifismo giuridico, invece, e considerandoli entrambi quali 

saperi inediti, appare subito evidente la loro ispirazione profondamente realista, combinata ad una 

dimensione normativa che caratterizza tutte le teorie critiche del diritto. 

Queste, come è noto, sono tutte di matrice realista: la prospettiva del soggetto non paradigmatico 

esprime un’estrema attenzione al dato reale, all’esperienza umana e alle dinamiche sociali e di potere 

che la determinano. Il forte nesso tra la teoria e la prassi, del resto, è a sua volta manifestazione di un 

 
45 Secondo questa, impostasi dagli anni Novanta del secolo scorso, ciò che viene ad esistere “è una concretizzazione 
provvisoria entro uno stato di flusso continuo, il risultato temporaneo di pratiche, interazioni e interventi” (L. 
Pellizoni, 2023: 82). Sulla svolta pragmatica, o ontologica o materiale e sui nuovi materialismi, che hanno investito 
la riflessione filosofica in generale rinvio a L. Pellizoni (2023) e anche a Coole e Frost (2010); M. Holbraad, M.A. 

Pedersen (2010). 



  

140 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

impianto fenomenologico. Giusfemminismo e pacifismo giuridico partecipano di questi approcci, non 

solamente dal punto di vista metodologico – ovvero assumendo il punto di vista dei soggetti oppressi e 

valorizzando la relazione tra teoria e prassi – ma anche dal punto di vista teorico e tematico, essendo 

interessati entrambi a indagare la realtà dei fenomeni, disvelandone i movimenti più oscuri o celati.  

Giusfermminismo e pacifismo giuridico vanno pertanto intesi come pensieri improntati al realismo e 

non solo all’utopia (Boccia 2022: 91-100)46.  

Va nondimeno sottolineato il fatto che l’impostazione realista del giusfemminismo e del pacifismo 

giuridico contemporaneo, esattamente come avviene per le altre teorie critiche del diritto, non si 

esaurisce nell’indagine fenomenologica, ma è corredata da un approccio normativista ben riconoscibile. 

Le teorie critiche del diritto sono infatti considerate teorie normative del diritto, come tendenzialmente 

tutte le teorie post-moderne47, poiché propongono elaborazioni alternative a quelle dominanti e 

politicamente orientate, non neutrali.  Lo sguardo imprevisto da cui muovono i soggetti non 

paradigmatici influenza necessariamente la loro riflessione sul diritto, offrendo visibilità e 

riconoscimento a quelle prospettive che il diritto stesso ha trascurato per secoli, in ragione di una 

presunta e fittizia neutralità che ha sempre celato esclusivamente il punto di vista del soggetto 

paradigmatico48, tacitando di conseguenza esigenze, aspettative, bisogni, volontà di intere classi di dei 

gruppi oppressi.  

La matrice anti-retorica caratterizza non a caso entrambi i saperi49. Essi pongono specifica attenzione 

allo smascheramento sistematico delle retoriche fintamente neutrali e invece connotate in termini 

ideologici, improntate al sessismo e bellicismo, decostruendone gli argomenti al fine di rendere visibile 

lo iato esistente tra ciò che realmente accade e ciò che invece si tende a rappresentare in adesione agli 

interessi dei potenti.  

Giusfemminismo e pacifismo, dunque, rappresentano, nella loro convergenza, un volano irrinunciabile 

della riflessione sull’antitesi tra diritto/diritti e guerra, a partire dallo loro critica alla forza/violenza.  

Il pacifismo giuridico oggi può trarre dal giusfemminismo argomenti fondamentali per giungere sino al 

cuore della decostruzione dell’impianto (ancora) bellicista e violento del diritto e della politica. Al 

contempo, occorre che sia ben chiaro che il giusfemminismo o è pacifista o non è: cedendo alla 

fascinazione per la guerra contradirebbe i propri assunti teorico-politici fondamentali e, soprattutto, la 

novità (nonviolenta) del proprio agire politico. 

 
46 Sull’utopia pragmatica di Kant cfr. A. Loretoni,(2023: 529-544). Nota è l’espressione, alla quale ricorre spesso 
Ferrajoli, del “realismo dei tempi lunghi”. 
47 In questi termini si esprime Gary Minda a proposito delle teorie postmoderne del diritto, alla luce dell’intento 
di informare il diritto ai principi di giustizia, cfr. G. Minda (1995). 
48 Sulla demistificazione della falsa neutralità del diritto si veda in particolare il contributo dei Critical Legal Studies, 
ad esempio in D. Kennedy (2002:178-228); cfr. anche (Ferrajoli, 2007: 21). 
49 Cfr. Il confronto proposto da Monica Cosby tra violenza domestica e violenza di Stato in A.Y. Davis, G. Dent, 
E.R. Meiners, B.E. Richie (2022). 

 



 

 

I141 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

 

 

 

Bibliografia 

Álvarez Medina, S. (2024), “Rethinking (Eco)Feminist Constitutionalism”, Athena – Critical Inquiries in Law, 

Philosophy and Globalization 4/2 1–27. 

Anders (2024), G., L’uomo sul ponte. Diario da Hiroshima e Nagasaki e tesi sull’età atomica (Milano: Mimesis). 

Ansuátegui Roig (2011), F. J., Filosofía del derecho y constitucionalismo: vertientes y problemas (Cali: Editorial 

Universidad Autónoma de Occidente). 

Baines (2012), B., Barak-Erez, D. and Kahana, T., Feminist Constitutionalism: Global Perspectives (Cambridge: 

Cambridge University Press). 

Barranco (2014), M. C. and Churruca Muguruza, M. (eds.), Vulnerabilidad y protección de los derechos 

humanos (Valencia: Tirant lo Blanch). 

Benhabib (2006), S., Another Cosmopolitanism (Oxford: Oxford University Press). 

Bernardini (2017), Introduzione. Le teorie critiche del diritto: soggettività in mutamento, in M. G. and Giolo, O. 

(a cura di), Le teorie critiche del diritto (Pisa: Pacini). 

Bobbio (1994), N., Contributi ad un dizionario giuridico (Torino: Giappichelli). 

Bobbio (1990), N., L’età dei diritti (Torino: Einaudi). 

Boccia, M. L. (2022), “Di quale fine della guerra parliamo?”, Parolechiave 8 91–100. 

Bouchard, C. and Guieu, J. (2019), “Pacifisme et mouvements pour la paix (XIXe–XXe siècles)”, Questions 

internationales 99–100/4 21–28. 

Butler (2020), J., The Force of Non-Violence: An Ethico-Political Bind (New York: Verso). 

Butler, M. A. (1978), “Early Liberal Roots of Feminism: John Locke and the Attack on Patriarchy”, American 

Political Science Review 72/1 135–150. 

Casalini (2018), B., “Le teorie femministe contemporanee, dal paradigma della sovranità al paradigma della 

vulnerabilità”, in Bernardini, M. G. et al. (a cura di), Vulnerabilità: etica, politica, diritti (Roma: IF Press). 

Coole (2010), D. and Frost, S. (eds.), New Materialism (Durham, NC: Duke University Press). 

Crenshaw, K. (1991), “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against Women of 

Color”, Stanford Law Review 43/6 1241–1299. 

Davis, A. Y., Dent, G., Meiners, E. R. and Richie, B. E., Abolition. Feminism. Now,  Haymarket Books, 2022.  

De Vogli, R., Montomoli, J., Abu-Sittah, G. and Pappé, I., “Break the Selective Silence on the Genocide in 

Gaza”, The Lancet (30 July 2025). 

Facchi, A., Giolo, O., Una storia dei diritti delle donne, il Mulino, Bologna, 2023, pp. 88 e ss. 
 
Fazzi, D. (2012), “La storia della pace. Tradizioni e orientamenti della storiografia anglosassone”, Ricerche di 

Storia Politica 1 49–62. 



  142 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  Ferrajoli (2007), L., Principia Juris. Teoria del diritto e della democrazia, voll. I e II (Roma–Bari: Laterza). 

Ferrajoli (2022), L., Per una Costituzione della Terra (Milano: Feltrinelli). 

Fineman (2013), M. and Grear, A. (eds.), Vulnerability: Reflections on a New Ethical Foundation for Law and 

Politics (Burlington, VT: Ashgate). 

Floridi (2011), L., The Philosophy of Information (Oxford: Oxford University Press). 

Fregoso (2010), R. L. and Bejarano, C. (eds.), Terrorizing Women: Feminicide in the Americas (Durham, NC: 

Duke University Press). 

Furia, A. (2023), “Sulla politica, sul conflitto, sul pluralismo. Un breve commento su Per una Costituzione della 

Terra di Luigi Ferrajoli”, Notizie di Politeia 149 168–171. 

García Pascual, C. (2024), “El futuro a través del Derecho: la Constitución de la Tierra”, Teoría & Derecho. 

Revista de Pensamiento jurídico 36 30–47. 

Gearey, A. (1999), “Towards a Feminist Critique of Sovereignty”, in Millns, S. and Whitty, N. (eds.), Feminist 

Perspectives in Public Law (London: Cavendish Press), 129–149. 

Gianformaggio (2005), L., Eguaglianza, donne, diritto (Bologna: il Mulino). 

Gianformaggio, L. (1992), “La guerra come negazione del diritto”, Democrazia e diritto 32/1 271–298. 

Giolo (2020), O., Il diritto neoliberale (Napoli: Jovene). 

Giolo, O. (2025), “Iusfeminismo y pacifismo jurídico. Teorías críticas del derecho y el repudio incondicional de la 

guerra”, Derechos y Libertades: Revista de Filosofía del Derecho y Derechos Humanos 53 53–85. 

Giolo, O., (2017), Conclusioni. Le teorie critiche del diritto: un tentativo di sistematizzazione, in M.G. 

Bernardini e O. Giolo (a cura di), Le teorie critiche del diritto, Pacini, Pisa. 

Giolo (2018), O. and Pastore, B. (a cura di), Vulnerabilità. Analisi multidisciplinare di un concetto (Roma: 

Carocci). 

Gottfried (1996), H. (ed.), Feminism and Social Change: Bridging Theory and Practice (Urbana and Chicago: 

University of Illinois Press). 

Greco, T. (2022), “La pace come principio”, Parolechiave 2 37–49. 

Greco (2025), T., Critica della ragione bellica (Roma–Bari: Laterza). 

Guerra, E. (2008), “Associazionismo internazionale delle donne e politiche di pace nella prima guerra mondiale”, 

Parolechiave 2 121–135. 

Holbraad (2017), M. and Pedersen, M. A., The Ontological Turn: An Anthropological Exposition (Cambridge: 

Cambridge University Press). 

Hirschmann (2007), N. J. and McClure, K. M. (eds.), Feminist Interpretations of John Locke. Re-Reading the 

Canon (Pittsburgh, PA: Pennsylvania State University Press). 

Huxley (1937), A., An Encyclopedia of Pacifism (London: Chatto and Windus). 

Kaldor (1999), M., New and Old Wars: Organized Violence in a Global Era (Oxford: Polity Press). 

Kelsen (1934), H., Reine Rechtslehre. Einleitung in die rechtswissenschaftliche Problematik (Wien: Franz 

Deuticke Verlag). 



 

 

I143 
I 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  

Kelsen (1945), H., General Theory of Law and State (Cambridge, MA: Harvard University Press). 

Kennedy, D. (2002), “The Critique of Rights in Critical Legal Studies”, in Brown, W. and Halley, J. (eds.), Left 

Legalism/Left Critique (Durham, NC: Duke University Press), 178–228. 

Lagarde (2010), M. and Roberts, C., “Preface: Feminist Keys for Understanding Feminicide: Theoretical, 

Political, and Legal Construction”, in Fregoso, R. L. and Bejarano, C. (eds.), Terrorizing Women: Feminicide in 

the Americas (Durham, NC: Duke University Press). 

Lange (2002), L. (ed.), Feminist Interpretations of Jean-Jacques Rousseau (University Park, PA: Pennsylvania 

State University Press). 

Lonzi (2010), C., Sputiamo su Hegel (Milano: et al. Edizioni). 

Lorenzetti (2019), A. and Pezzini, B., 70 anni dopo tra uguaglianza e differenza. Una riflessione sull’impatto del 

genere nella Costituzione e nel costituzionalismo (Torino: Giappichelli). 

Loretoni, A. (2023), “L’utopia pragmatica della pace perpetua nella riflessione di Immanuel Kant”, Iride 3 529–

544. 

Lugli, D., “A favore della guerra e degli stupri. Valentine de Saint-Point, donna futurista”, Azione nonviolenta 

(marzo–aprile 2016), 21. 

MacKinnon (2006), C., Are Women Human? And Other International Dialogues (Cambridge, MA: Harvard 

University Press). 

Mazzarese (2023), T., Guerra in Ucraina e le (in)certezze del pacifismo (Torino: Giappichelli). 

McQuigg (2017), R., The Istanbul Convention, Domestic Violence and Human Rights (London: Routledge). 

Melandri (2011), L., Amore e violenza (Torino: Bollati Boringhieri). 

Minda (1995), G., Postmodern Legal Movements: Law and Jurisprudence at Century’s End (New York: New 

York University Press). 

Mohanty, C. T. (2003), “‘Under Western Eyes’ Revisited: Feminist Solidarity through Anticapitalist Struggles”, 

Signs 28/2 499–535. 

Montessori, M. (2024), “La questione femminile e il Congresso di Londra”, in Montessori, M., Per la causa delle 

donne (Milano: Garzanti), 7. 

Muraro (2009), L., Il mercato della felicità. La forza irrinunciabile del desiderio (Milano: Mondadori). 

Oliveri, F. (2015), “Il pacifismo giuridico e le sue varianti. Rileggendo Norberto Bobbio”, Cosmopolis. Rivista di 

filosofia e teoria politica, 12, . 

Parolari, P. (2014), “La violenza contro le donne come questione (trans)culturale. Osservazioni sulla 

Convenzione di Istanbul”, Diritto e Questioni pubbliche 859–890. 

Pellizzoni (2023), L., Cavalcare l’ingovernabile. Natura, neoliberalismo e nuovi materialismi (Salerno: Orthotes). 

Pieroni Bortolotti (1983), F., La donna, la pace, l’Europa. L’associazione internazionale delle donne alle origini 

alla prima guerra mondiale (Milano: Franco Angeli). 

Pou Giménez (2024), F., Rubio Marín, R. and Undurraga Valdés, V. (eds.), Women, Gender, and 

Constitutionalism in Latin America (London: Routledge). 



  144 
 

P
e

r 
u

n
a

 c
ri

ti
c
a

 r
a

d
ic

a
le

 d
e

ll
a

 g
u

e
rr

a
. 

L
e

 c
o

n
v
e

rg
e

n
ze

 t
ra

 g
iu

s
fe

m
m

in
s
m

o
 e

 p
a

c
if

is
m

o
 g

iu
ri

d
ic

o
 |

  
d

i 
O

rs
e

tt
a

 G
io

lo
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
6

  Ramírez, M. H. (2017), “El feminismo y el pacifismo en tiempos de la Gran Guerra europea (1914-1918)”, 

Trabajo social 18 27–42. 

Rose, J. (2021), “Feminism and the Abomination of Violence: Gender Thought and Unthought”, in Browne, J. 

(ed.), Why Gender? (Cambridge: Cambridge University Press), 289–305. 

Rubio Marín (2022), R., Global Gender Constitutionalism and Women’s Citizenship. A Struggle for 

Transformative Inclusion (Cambridge: Cambridge University Press). 

Rubio Marín (2019), R. and Irving, H. (eds.), Women as Constitution-Makers. Case Studies from the New 

Democratic Era (Cambridge: Cambridge University Press). 

Rupp (1997), L. J., Worlds of Women. The Making of an International Movement (Princeton, NJ: Princeton 

University Press). 

Sagot (2024), M., Cuerpos de la injusticia: una crítica feminista desde el centro de América (Buenos Aires: 

CLACSO). 

Sassen (2008), S., Territory, Authority, Rights: From Medieval to Global (Princeton, NJ: Princeton University 

Press). 

Springborg, P. (1995), “Mary Astell (1666-1731), Critic of Locke”, American Political Science Review 89/3 

621–633. 

Stent, G. (1972), “Prematurity and Uniqueness in Scientific Discovery”, Scientific American 84–93. 

Timmer, A., Baumgärtel, M., Kotzé, L. and Slingenberg, L. (2021), “The Potential and Pitfalls of the 

Vulnerability Concept for Human Rights”, Netherlands Quarterly of Human Rights 39/3 190–197. 

Verdolini (2025), V., Abolire l’impossibile. Le forme della violenza, le pratiche della libertà (Torino: aad 

edizioni). 

Zolo (2004), D., Globalizzazione. Una mappa dei problemi (Roma–Bari: Laterza). 

Amnesty International, “‘You Feel Like You Are Subhuman’: Israel’s Genocide Against Palestinians in Gaza” (5 

December 2024), https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/8668/2024/en/. 

Fiala, A., “Pacifism”, in The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Fall 2023 ed., Zalta, E. N. and Nodelman, U. 

(eds.), <https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/pacifism/>. 

United Nations, From Economy of Occupation to Economy of Genocide. Report of the Special Rapporteur on 

the Situation of Human Rights in the Palestinian Territories Occupied since 1967, Francesca Albanese (June–July 

2025), <https://www.ohchr.org/sites/default/files/documents/hrbodies/hrcouncil/sessions-

regular/session59/advance-version/a-hrc-59-23-aev.pdf>. 

United Nations, Report of the Special Committee to Investigate Israeli Practices Affecting the Human Rights of 

the Palestinian People and Other Arabs of the Occupied Territories (20 September 2024), 

https://docs.un.org/en/A/79/363. 


