


Da monasterium ad abbazia imperiale: 
Ottone III e la trasformazione di Santa Maria di Pomposa

di Giovanni Isabella

in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VIII (2024)

Dipartimento di Studi Storici

dell’Università degli Studi di Milano - Milano University Press

https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD

ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/25517





Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, n.s. VIII (2024)
Rivista del Dipartimento di Studi Storici - Università degli Studi di Milano

<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>
ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/25517

Da monasterium ad abbazia imperiale: Ottone III  
e la trasformazione di Santa Maria di Pomposa*

Giovanni Isabella
Università degli Studi di Bologna
giovanni.isabella@unibo.it

La nascita del monastero di Santa Maria di Pomposa non è attestata da alcuna 
fonte scritta. Non è giunto fino a noi un diploma di fondazione da parte di un re, 
di un imperatore o di un laico potente, come invece è avvenuto per molti mona‐
steri medievali, per esempio San Salvatore/Santa Giulia di Brescia1 o Cluny2. Non 
ci è giunta nemmeno una cronaca del monastero, che almeno retrospettivamente 
getti luce sulle origini di Santa Maria, come è avvenuto per l’abbazia di Farfa3 e 
per quella di San Gallo4. Non si è conservato, se mai è esistito, un catalogo dei 
primi abati, cioè una lista con i loro nomi, alcuni dati biografici e pochi avveni‐
menti coevi particolarmente importanti, che in altri casi - penso a Nonantola5 - ha 
permesso di ricostruire, per quanto in modo scarno, i primi passi di un cenobio. 
Il caso di Santa Maria di Pomposa, però, non è né raro, né eccezionale: sono nu‐

*     Vorrei ringraziare Lorenzo Tabarrini per il prezioso scambio di idee su alcuni documenti 
ravennati e Chiara Stedile per il generoso aiuto nella realizzazione delle mappe presenti in que‐
sto saggio.

1  Le carte del monastero di San Salvatore, I, n. 1, pp. 3-7; n. 3, pp. 16-22; per il complesso con‐
testo storico e documentario relativo alla fondazione e alle vicende successive del monastero: 
Lazzari, Una mamma carolingia e Cossandi, Genesi e forme della ‘libertas’.

2  Les plus anciens documents, I, n. 4, pp. 33-39; per contestualizzare la fondazione dell’abba‐
zia Cantarella, I monaci di Cluny, pp. 13-33 e Rosé, Tenth-Century Cluny.

3  Constructio monasterii Farfensis; per il complesso intreccio fra fonti documentarie, cro‐
nachistiche e agiografiche sulle origini di Farfa v. Leggio, Le origini dell’abbazia di Farfa e Longo, 
Scrittura e territorio a Farfa.

4  Ratpert, St. Galler Klostergeschichten; per uno sguardo d’insieme sui primi secoli della 
storia dell’abbazia Duft, Geschichte des Klosters St. Gallen e per un’analisi innovativa dell’opera di 
Ratperto Pössel, The Consolation of Community.

5  Catalogo degli Abati di Nonantola, per analisi e contestualizzazione storica del Catalogo 
Manarini, Ricercare l’identità; per una visione d’insieme, storica e archeologica, sui primi secoli 
di Nonantola Gelichi, Un grande monastero europeo.



274

SSMD, n.s. VIII (2024)

merosi, infatti, i monasteri sorti durante l’alto medioevo le cui origini rimangono 
ancora oggi oscure.

1. Le origini incerte di Santa Maria di Pomposa

La storia del monastero, quindi, comincia in medias res: quando vediamo compa‐
rire per la prima volta Pomposa nelle fonti scritte, il monastero ha già percorso 
un tratto della sua vita, di cui però non conosciamo la lunghezza. La prima atte‐
stazione documentaria dell’esistenza di Santa Maria è un frammento di lettera 
inviata da papa Giovanni VIII all’imperatore Ludovico II il 29 gennaio 8746. Il 
frammento non ci è giunto in originale, bensì attraverso un’opera di fine XI se‐
colo, perché il cardinale Deusdedit, il principale giurista attivo sotto i primi papi 
della riforma romana, lo inserì nella sua Collectio canonum, un importante trattato 
di diritto canonico dedicato a Vittore III, redatto probabilmente fra 1083 e 1087, in 
cui il terzo libro – quello in cui è inserito il frammento di Giovanni VIII – si occupa 
di beni e diritti di pertinenza della chiesa romana, trascrivendo o riassumendo 
molti documenti e lettere papali allora conservati negli archivi pontifici7.

Nel frammento, infatti, Giovanni VIII rivendica come proprietà della chiesa 
romana i monasteria di Santa Maria di Pomposa, di San Salvatore in Montefeltro e 
di San Probo, di cui non specifica l’ubicazione8; rivendica inoltre la proprietà dei 
coloni e dei beni fondiari presenti nei territori di Ferrara e Adria (le aree a ovest 
e a nord di Pomposa), così come di Galeata e Fantella (località dell’appennino 
forlivese, situate appena a nord del Montefeltro). Ai fini della storia di Pomposa, 
l’aspetto più rilevante delle rivendicazioni di Giovanni VIII è che i coloni e le pro‐
prietà fondiarie non compaiono come dipendenze dei due monasteria vicini, bensì 
come beni indipendenti. Il frammento quindi non fornisce alcuna indicazione sul 
patrimonio di Santa Maria nella seconda metà del IX secolo.

6  Fragmenta registri Iohannis VIII, n. 31, p. 291: «Iohannes episcopus Hludouuico impe‐
ratori. Inter cętera. Nam monasterium sanctę Marię in Comaclo quod Pomposia dicitur et mo‐
nasterium sancti Salvatoris in Monte Feretri aliudque monasterium quod vocatur sancto Probo 
atque colonos in territorio Ferrariense et Adriense et Gallicata et Faventillam Ravennati archie‐
piscopo non abstulimus, set ea monasteria et loca ab antecessoribus nostris possessa reperientes 
possedimus hactenusque iure proprio retinemus».

7  Deusdedit, Kanonessammlung, lib. III, cap. 143 (122), p. 330. Sul rapporto fra Collectio 
canonum e lo studio dei beni fiscali Tomei, Il sale e la seta, pp. 22-25.

8  Secondo Ruggero Benericetti il monasterium di San Probo coinciderebbe con la chiesa 
omonima citata più volte da Agnello nel Liber Pontificalis Ecclesiae Ravennatis. L’ipotesi è plau‐
sibile, nonostante Agnello definisca sempre San Probo basilica o ecclesia, perché nelle fonti raven‐
nati altomedievali monasterium è un termine polisemico, che spesso indica proprio una chiesa (v. 
infra p. 275). Secondo Agnello, San Probo si trovava vicino a Sant’Apollinare in Classe (Agnelli 
Liber Pontificalis, cap. 3, p. 150) e nel corso del VI secolo vi furono sepolti molti arcivescovi 
ravennati (ibidem, capp. 6-7-8-9-12, pp. 151-154 e cap. 97, p. 266); v. Benericetti, Gli arcivescovi di 
Ravenna, p. 18, nota 47.



275

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

Se Giovanni VIII rivendicava questi beni è perché il loro possesso era conteso 
dall’arcivescovo di Ravenna. Dal testo si intuisce che l’arcivescovo aveva prote‐
stato con l’imperatore per le ingerenze papali e quindi il pontefice ribadisce con 
forza che quei beni erano di pertinenza romana, già proprietà dei papi da molto 
tempo. Come ha notato Maddalena Betti9, questo documento rientra fra le molte 
testimonianze del conflitto che, fin dalla metà dell’VIII secolo, vide contrapposti i 
pontefici romani e gli arcivescovi di Ravenna per il controllo dell’esarcato e della 
pentapoli in generale, nonché di singoli beni presenti in quei territori, probabil‐
mente di origine fiscale e cioè di proprietà imperiale in età tardoantica10. I papi 
basavano le loro pretese sulla presunta concessione alla chiesa romana dell’esar‐
cato e della pentapoli da parte di Pipino, re dei Franchi, rinnovata poi da suo figlio 
Carlo Magno, mentre gli arcivescovi di Ravenna si presentavano come gli eredi 
dell’esarca, cioè l’alto funzionario bizantino che aveva governato l’area fino alla 
conquista longobarda del 751, rafforzando così un controllo di fatto derivato dalla 
loro presenza sul territorio11.

Analizzando il frammento, ho usato di proposito il termine latino monasterium 
al posto del corrispettivo italiano monastero, perché non vi è alcuna certezza su 
quale forma avesse Santa Maria di Pomposa al suo primo apparire nelle fonti: 
monastero o semplice chiesa? Gli studiosi concordano da tempo sull’ambiguità 
del termine monasterium in area ravennate: fra il V e il IX secolo, i numerosissimi 
monasteria urbani presenti nelle fonti non erano cenobi abitati da una comunità di 
monaci, bensì piccoli luoghi di culto di fondazione privata o arcivescovile, affidati 
a un membro del clero secolare della chiesa ravennate – diacono, prete, arcidiaco‐
no – che ricopriva anche il ruolo di abate del monasterium12. Per quel che riguarda 
i monasteria disseminati nel territorio dell’esarcato sono particolarmente illumi‐
nanti due casi in cui è possibile incrociare fonti scritte e archeologiche: si tratta 
di Santa Maria in Padovetere e di San Giorgio d’Argenta. Nel Liber pontificalis 
ecclesiae ravennatis, opera composta a metà del IX secolo da Agnello, sono definiti 
entrambi monasteria e si specifica che erano stati fondati da due diversi arcivescovi 
di Ravenna nel corso del VI secolo13. Però, gli scavi effettuati nei due siti hanno 
riportato alla luce soltanto le strutture di due chiese, compatibili con una fonda‐
zione di VI secolo, che nel caso di Santa Maria in Padovetere era affiancata anche 
da un battistero, ma in nessuno dei due siti è stata rinvenuta traccia di edifici per 
la vita comunitaria, necessari per presupporre l’esistenza di un monastero come 
lo intendiamo noi oggi14.

9  Betti, Incestuous marriages, p. 465.
10  Carile, Continuità e mutamento nei ceti dirigenti dell’Esarcato, pp. 255-258.
11  Cosentino, Potere e autorità nell’Esarcato, pp. 287-295.
12  Morini, Le strutture monastiche e Novara, Ad religionis, pp. 29-32.
13  Agnelli Liber Pontificalis, cap. 53, pp. 218-219 e cap. 89, p. 256; v. Benericetti, Gli arci‐

vescovi di Ravenna, pp. 8-9.
14  Per Santa Maria in Padovetere: Alfieri, La chiesa di S. Maria in Padovetere; per San Giorgio 

d’Argenta: Storia e archeologia di una pieve.



276

SSMD, n.s. VIII (2024)

Per quel che riguarda Santa Maria di Pomposa non sono disponibili risultati di 
scavi recenti e affidabili da un punto di vista metodologico, come invece nei casi 
appena illustrati. Infatti, le campagne di scavo effettuate da Pierpaolo Bertini nel 
biennio 1961-1962 non hanno tenuto conto delle stratigrafie e quindi le strutture 
riportate alla luce non sono databili con sicurezza15. In quell’occasione furono indi‐
viduati i resti di due edifici di culto precedenti a quello attuale: una piccola chiesa 
(lunga appena sette metri) a navata unica e con abside semicircolare, distrutta in 
seguito per far posto alle strutture del monastero pienomedievale; dell’altro edifico 
di culto, invece, non si conoscono né la forma, né le dimensioni perché sono soprav‐
vissute solo le fondamenta di un’abside, nei pressi dell’abside minore sinistra della 
chiesa attuale. Nel 1975 poi, Gino Pavan effettuò dei saggi esplorativi nella chiesa 
abbaziale odierna che rivelarono le strutture originarie dell’edificio. La chiesa pri‐
mitiva aveva pianta basilicale a tre navate con un’unica abside centrale ed era più 
piccola della chiesa attuale perché, sebbene avesse la stessa larghezza, in lunghezza 
arrivava solo fino alla settima campata, partendo dal presbiterio. All’interno vi era‐
no colonne di spoglio con capitelli di reimpiego di produzione ravennate, mentre 
il pavimento era realizzato con un semplice cocciopesto. Secondo la maggior parte 
degli studiosi, tutti gli elementi – dai materiali costruttivi agli aspetti tipologici e 
morfologici dell’edificio – indicano l’arcivescovo di Ravenna come promotore della 
costruzione e permettono, con buona probabilità, di datare l’edificio fra la seconda 
metà e la fine dell’VIII secolo16. È importante sottolineare che, anche a Pomposa, gli 
scavi non hanno rilevato tracce di edifici adibiti alla vita comunitaria, ma in questo 
caso tali strutture potrebbero essere nascoste dagli attuali edifici monastici di sicura 
datazione pieno e bassomedievale. A mio avviso, solo una serie di nuovi scavi con‐
dotti in tutta l’area dell’abbazia potrebbe chiarire la datazione delle varie fasi degli 
edifici più antichi, nonché la loro funzione e dare una risposta all’interrogativo se 
Santa Maria di Pomposa sia nata come semplice chiesa o se sia stata un monastero 
con annesso luogo di culto fin dalle sue origini17.

2. Un monasterium locale nella rete del potere arcivescovile

Il secondo documento in cui compare Santa Maria di Pomposa permette di far luce 
sulle reti politiche ed economiche in cui era inserito il monasterium in questa fase pre‐
coce della sua vita. Mi riferisco alla donazione della comitissa Engelrada in favore 
di suo figlio Pietro, diacono della chiesa ravennate, datata 896, ma giunta fino a noi 

15  Bertini, Prime risultanze altomedievali, per un’analisi critica, che mette in evidenza i limiti 
tecnici e metodologici di quegli scavi Russo, Gli scavi del 1962.

16  Visser Travagli, Profilo archeologico, pp. 74-80; Novara, La chiesa pomposiana, 153-163; 
Russo, Profilo storico-artistico, pp. 23-53.

17  Per un’ampia e approfondita disamina delle relazioni fra Pomposa e Ravenna alla luce 
dell’archeologia v. Cirelli, Le relazioni. Per l’ipotesi che la trasformazione di Pomposa da chiesa 
a monastero sia avvenuta alla metà del IX secolo per volontà dell’arcivescovo Giovanni VII v. 
Cortese, Tra Ravenna e il Delta.



277

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

tramite una copia semplice realizzata nel XVI secolo18. Engelrada ebbe un ruolo di 
grande rilievo all’interno della aristocrazia esarcale: figlia del comes palatii Hucpold, 
una delle figure di maggior potere nel regno italico, sposò il dux Martino, esponen‐
te di quella élite che governava l’esarcato insieme con l’arcivescovo di Ravenna19. Il 
matrimonio fra Engelrada e Martino, stretto probabilmente nei primi anni ‘80 del 
IX secolo, rientrava nella strategia perseguita dall’arcivescovo Romano per costruire 
alleanze con le aristocrazie del regno italico in funzione antiromana, cioè per guada‐
gnare appoggi che gli consentissero di contenere le mire papali sull’esarcato, di cui la 
lettera di Giovanni VIII è solo uno dei molti esempi che punteggiano quei decenni20.

La donazione dell’896 mostra tutto il potenziale politico ed economico che que‐
sta unione aveva prodotto: Engelrada, ormai vedova di Martino, donava al figlio 
Pietro il suo vastissimo patrimonio, derivante dall’eredità paterna, da quella del 
marito defunto e dalle acquisizioni fatte in proprio, un patrimonio composto da 
grandi proprietà fondiarie collocate nei territori faentino, forlivese, ravennate, 
comacchiese, ferrarese e gavellese (cioè l’attuale rodigino), oltre ai monasteria di 
Sant’Eufemia e San Tommaso a Rimini e diverse case con monasteria a Ravenna. 
Dunque, insieme con consistenti beni sugli Appennini, collocati lungo le strade di 
valico fra l’esarcato e la Toscana, si possono individuare nuclei patrimoniali che 
coprono gran parte dell’area esarcale e il nord della pentapoli21.

Il passo della donazione in cui compare Santa Maria è quello relativo al terri‐
torio di Comacchio: fra i molti beni fondiari donati da Engelrada in quell’area vi 
sono anche l’intera proprietà di Quinto Maiore, due parti di quella sita a Corna‐
cervina e un ottavo di quella a Final di Rero, tutti beni che Engelrada deteneva 
in concessione da parte del monasterium di Pomposa22. Quindi, grazie a questo 
documento, veniamo a sapere che alla fine del IX secolo Santa Maria era inserita 
in quella fitta rete di relazioni politiche ed economiche attraverso cui l’arcivesco‐
vo insieme con l’aristocrazia controllava e gestiva il potere nell’esarcato e nella 
pentapoli. Lo strumento principale usato dagli arcivescovi era la concessione in 
enfiteusi a membri dell’élite esarcale degli ampi beni fondiari appartenenti alla 
chiesa ravennate e ai numerosi monasteria che affollavano Ravenna e punteggiava‐
no l’intero esarcato, beni in prevalenza di origine fiscale acquisiti dall’arcivescovo 
nei secoli altomedievali23.

18  Le carte ravennati dei secoli ottavo e nono, n. 54, pp. 141-148.
19  Per un’ampia analisi sul gruppo parentale degli Hucpoldingi e nello specifico delle vi‐

cende riguardanti Engelrada e Hucpold v. Manarini, Struggles for Power.
20  Lazzari, Tra Ravenna e regno; Cortese, Un duca e un arcivescovo e anche Betti, Incestuous 

marriages, pp. 471-472.
21  Manarini, Struggles for Power, pp. 95-96 e 165-174.
22  Le carte ravennati dei secoli ottavo e nono, n. 54, p. 145: «Similiter et do tibi dilectissimo 

filio meo, similiter absque hereditario nomine, in vico Cumiaclo et territorio et ducatu eius in 
omnibus generibus et speciebus, excepto casale ubi residere visus fuit Leo qui vocatur Albo, 
et quatuor [saline] que fuerunt quondam bone memorie Gregorio duce socero meo, et Quinto 
Maiore que ad iura Sancte Mariae in Pomposia videor habere, et duas partes in Corna Cauma, 
ac atiam partem in Finale, quae omnia innovanda sunt a suprascripto monasterio».

23  In generale v. Carile, La società ravennate dall’Esarcato agli Ottoni, pp. 379-404. Per 



278

SSMD, n.s. VIII (2024)

Inoltre, la donazione ci permette di gettare uno primo sguardo – seppur parzia‐
le – sul patrimonio di Pomposa: da un lato, ci sfugge completamente l’ampiezza 
dei singoli beni perché nel testo non vi è alcun riferimento alla loro estensione, 
dall’altro, non sappiamo se il monasterium detenesse solo le parti indicate nella do‐
nazione o possedesse quelle proprietà per intero, magari gestendo in modo diret‐
to le altre parti o concedendole a soggetti diversi da Engelrada. Comunque, pur 
con l’avvertenza che il documento ci fa vedere solo una porzione del patrimonio, 
si ricava l’impressione di una dimensione decisamente locale dell’ente religioso: 
infatti, i due beni identificabili con sicurezza, quelli a Cornacervina e a Final di 
Rero, distano entrambi circa 25 km da Pomposa.

Mappa 1: Il patrimonio (parziale) di Santa Maria di Pomposa nella donazione di Engelrada 
(896). Le località indicate in blu sono di sicura identificazione; la località in viola è di pro‐
babile ma non certa identificazione. In azzurro il paleoalveo del Po di Volano secondo la 
ricostruzione di Bondesan, L’evoluzione idrografica, p. 235.

L’impressione che si ricava è che nel IX secolo Santa Maria di Pomposa fosse 
uno dei tanti monasteria presenti nell’esarcato caratterizzati da dimensioni ridotte 
e da un orizzonte locale, per quanto inserito nella rete regionale del potere arcive‐
scovile24. Questa impressione sembra confermata da un placito, giuntoci in copia 
semplice della seconda metà del XII secolo, che vide contrapposti gli uomini di 
Comacchio a Giovanni VII, arcivescovo di Ravenna25. Fra l’850 e l’859, forse proprio 
a Comacchio, i messi imperiali Angelberto e Milone furono inviati a dirimere una 
controversia sorta sul possesso di metà di una massa (con ogni probabilità la massa 

un’analisi dettagliata delle relazioni politiche ed economiche nell’area settentrionale dell’esarca‐
to v. Cortese, Sui sentieri del sale.

24  Per una lettura più tradizionale delle prime vicende di Pomposa v. Samaritani, Le ori‐
gini del monastero di Pomposa.

25  Le carte ravennati dei secoli ottavo e nono, n. 19, pp. 44-48.



279

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

di Lagosanto26): i rappresentanti dell’arcivescovo la rivendicavano quale bene della 
chiesa ravennate, mentre i comacchiesi riconoscevano a Ravenna solo quella parte 
della massa che già deteneva il monastero di San Vitale. Dalla lettura del testo si 
ricava che la metà contesa della massa corrispondeva all’intera insula pomposiana, 
cioè quell’ampio territorio delimitato dal Po di Volano, dall’antico fiume Goro e dal 
mare Adriatico, dove sorgeva Santa Maria. Il placito si risolse a favore dell’arcive‐
scovo di Ravenna, che si vide riconosciuta la piena proprietà dell’insula pomposia‐
na: sappiamo così per certo che, alla metà del IX secolo, il luogo stesso dove sorgeva 
Pomposa era proprietà della chiesa ravennate. Inoltre, proprio il fatto che il mona‐
sterium di Santa Maria non sia neanche nominato nella controversia, mi sembra una 
ulteriore conferma – per quanto indiretta – della sua scarsa rilevanza politica e pa‐
trimoniale, attestata proprio pochi anni prima della più antica testimonianza scritta 
della sua esistenza, cioè il frammento di lettera di Giovanni VIII datato all’87427.

3. Pomposa monastero regolare

Dopo la donazione di Engelrada dell’896, Santa Maria di Pomposa scompare dal‐
le fonti scritte per quasi cento anni, cioè fino all’ultimo ventennio del X secolo. 
Questo silenzio ha spinto Gina Fasoli, una pioniera degli studi moderni su Pom‐
posa, a formulare l’ipotesi della distruzione del monastero da parte degli ungari, 
visto che essi avevano devastato la vicina Adria all’inizio del X secolo. Tale ipotesi 
si basava implicitamente sull’idea che Santa Maria fosse un monastero ricco e 
potente già in età carolingia e che quindi il silenzio sull’ente potesse essere giusti‐
ficato solo dalla sua distruzione materiale28. Ma, come abbiamo appena visto, con 
ogni probabilità Santa Maria non era affatto un monasterium di grande rilevanza 
nel IX secolo. Dunque, non è più necessario pensare a una sua distruzione per 
mano degli ungari per spiegare il silenzio delle fonti sul cenobio in quel periodo.

Quando Pomposa ricompare nella documentazione riusciamo finalmente a 
sciogliere i dubbi sul suo statuto istituzionale: alla metà degli anni ‘80 del X se‐
colo è ormai evidente che Santa Maria aveva assunto, con certezza, la fisionomia 
di monastero. Il documento che ci permette di fare chiarezza è una donazione 
redatta a Comacchio il 1° dicembre 986, giunta sino a noi in originale, tramite cui 
una tale Albina cedeva una casa cum curticella sua e un orto, siti a Comacchio, a 
Martino, prete, monaco e abate del monastero regolare di Santa Maria di Pompo‐
sa. Entrambi i beni, si specifica nella carta, erano appartenuti a Luliano, diacono e 
monaco del medesimo monastero regolare, ed erano donati proprio per la salvez‐
za dell’anima del defunto monaco29. I due elementi che permettono di sciogliere 

26  Mezzetti, 6 luglio 1013. La massa di Lagosanto.
27  Sul placito v. Gasparri, Un placito carolingio, Cortese, Sui sentieri del sale, e Cortese, Tra 

Ravenna e il Delta.
28  Fasoli, Incognite della storia, p. 199.
29  Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa, n. 30, pp. 65-68: donazione per l’anima 

di «Lulianus diaconus et monachus regule Sancte Marie qui vocatur in Pomposia» in favore di 



280

SSMD, n.s. VIII (2024)

ogni dubbio sulla forma istituzionale assunta da Pomposa, almeno a partire da 
questi anni, sono l’uso del termine monachus per indicare la condizione ecclesiasti‐
ca sia di Martino, sia di Luliano e del termine regula riferito al monasterium di Santa 
Maria. Infatti, come abbiamo visto, se monasterium è un termine ambiguo durante 
l’altomedioevo, monachus ha un significato univoco in questo periodo: indica sem‐
pre il membro di una comunità monastica, che poteva anche assumere compiti 
del clero secolare, come in questo caso il ruolo di diacono o di prete, ma rimaneva 
comunque vincolato alla vita cenobitica. Inoltre, il termine regula riferito a mo‐
nastero indica per tutto il medioevo e oltre una comunità cenobitica organizzata 
sulla base di una regola monastica, che in questo caso non è specificata, ma che da 
un documento del 1012 sappiamo essere la regola benedettina30.

In ogni caso, questa donazione rappresenta la prima attestazione nelle fonti 
scritte della presenza di monaci appartenenti alla comunità cenobitica di Santa 
Maria di Pomposa, e proprio a partire da questo momento le menzioni si ripe‐
tono: infatti, i documenti relativi al nostro monastero fra la fine del X e l’inizio 
dell’XI secolo indicano spesso l’abate anche come prete e, soprattutto, come mo‐
nachus e qualificano in molte occasioni Santa Maria come monastero regolare31.

4. La trasformazione in monastero imperiale

Negli anni a cavallo fra X e XI secolo assistiamo anche a quella svolta che porterà 
Santa Maria di Pomposa a diventare nel corso dei primi decenni del secolo XI una 
grande abbazia imperiale, esente nei confronti dell’autorità arcivescovile – ossia 
il potente vicino ravennate – e immune dal potere pubblico – cioè dall’intervento 
dei funzionari del regno –, nonché dotata di un patrimonio amplissimo derivato 
dalla concessione di beni fiscali, papali e allodiali. Questo patrimonio, infatti, ar‐
riverà a estendersi non solo nel delta padano, ma in tutto l’esarcato, la pentapoli e 
anche in alcune aree dell’Italia centro-settentrionale32.

La svolta che portò a questa nuova condizione, caratterizzata da potenza poli‐
tica, prosperità economica e grande fioritura culturale, può essere individuata in 
un torno di anni molto preciso: fra il 999 e il 1001. In questo brevissimo lasso di 
tempo, Pomposa compare nelle fonti prima fra i beni dell’arcivescovo di Ravenna, 
poi quale dipendenza del monastero di San Salvatore fuori le Mura di Pavia, e 
infine diventa un’abbazia sotto il controllo imperiale.

Ma procediamo con ordine. Il 27 settembre 999, mentre si trovava a Roma, l’im‐
peratore Ottone III emanò un diploma, pervenutoci in originale, con il quale con‐

«Martinus presbiter et monachus atque abate regule Sancte Marie qui vocatur in Pomposia».
30  Ibidem, n. 86, pp. 187-189; v. anche Samaritani, La riforma monastica pomposiana.
31  Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa, n. 32, pp. 70-73; n. 56, pp. 125-126; n. 69, 

pp. 149-151; n. 82, pp. 176-179; n. 86, pp. 187-189; n. 88, pp. 190-193; n. 93, pp. 205-208; n. 105, pp. 
233-235 e la lista potrebbe continuare a lungo.

32  Per un’analisi molto dettagliata dei possessi di Pomposa v. Samaritani, Le dipendenze 
di Pomposa, pp. 124-367, con la mappa inserita prima del saggio (p. 123a) che offre uno sguardo 
d’insieme sulla dislocazione dei beni.



281

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

fermava all’arcivescovo di Ravenna, Leone33, gli ingenti beni patrimoniali nell’e‐
sarcato e alcuni diritti pubblici sulla città di Ravenna concessi in passato alla sua 
chiesa dagli imperatori e, di recente, dai papi Giovanni XIII e Gregorio V34. Questi 
beni erano distribuiti nell’intero esarcato e sono elencati sulla base di una distret‐
tuazione comitale della regione che trova qui la sua prima attestazione. Comitati 
che devono quindi essere interpretati semplicemente quali territori ordinati dalle 
città romagnole, latamente intese35. Dopo il ‘comitato’ di Comacchio e quello di 
Ferrara sono menzionati la «massam quę vocatur Fiscalia cum Corna cervina» e il 
«monasterium sanctae Marię in Pompusia». Dunque, Ottone riconobbe Pomposa 
fra i beni di pertinenza della chiesa ravennate e, insieme con il nostro monastero, 
anche una massa che nel nome tradisce una chiara origine fiscale e che può essere 
facilmente collocata nell’area dell’odierna Massa Fiscaglia, una località a circa 5 
km a sud-est di Pomposa, posta lungo il Po di Volano. È importante notare che la 
massa non è indicata come pertinenza di Santa Maria, ma semplicemente come 
possesso diretto della chiesa ravennate36.

Neanche un anno dopo, il 6 luglio dell’anno 1000, Ottone III si trovava a Pavia e 
su richiesta di Andrea, abate del monastero di San Salvatore fuori le Mura, emanò 
un diploma, conservatosi anch’esso in originale, con cui confermava tutti i beni che 
sua nonna, l’imperatrice Adelaide, aveva donato a quel monastero, da lei stessa 
fondato nella capitale del regno italico probabilmente fra il 971 e il 97237. Nel lungo 
elenco di curtes, monasteri e altri beni immobili confermati in quell’occasione e che, 
in parte, erano i beni del dotario italiano dell’imperatrice – come ha dimostrato 
Giacomo Vignodelli38 – ritroviamo anche il monastero di Pomposa con le sue perti‐
nenze. Questo diploma, dunque, ci permette di gettare uno sguardo sul patrimonio 
pomposiano alla fine del secolo X. Fra le pertinenze dapprima sono indicati, senza 
essere specificati, tutti i beni posseduti da Pomposa a Comacchio, sia nel castrum 
sia nel territorio circostante, poi quelli a Reda, una località a circa 4 km a nord-est 
di Faenza39; a Quinto, un fundus, cioè una sottounità della massa, posto in territorio 
comacchiese, probabilmente a San Giovanni di Ostellato, a circa 20 km a sud di 
Pomposa; a Cornacervina, a circa 25 km a sud-ovest di Pomposa, si è detto; a Uiga‐

33  Fra gli studiosi vi è largo consenso nell’identificare l’arcivescovo di Ravenna Leone con 
l’omonimo e coevo abate del monastero romano dei Santi Bonifacio e Alessio sull’Aventino, poi 
nominato da Ottone III abate di Nonantola al posto di Giovanni Filagato, anche se tale identifica‐
zione è contraddetta da un passo di una lettera di Pier Damiani; v. Görich, Otto III, pp. 216-223, 
234-236 e 246-248; Borghese, Leone, pp. 475-478.

34  Ottonis III diplomata, n. 330, pp. 758-759.
35  Fasoli, Il dominio territoriale, p. 114, nota 77.
36  In generale su Massafiscaglia v. Benati, L’arimannia e sul diploma ibidem, pp. 24-27.
37  Ottonis III diplomata, n. 375, pp. 802-803. Per una rivalutazione critica del corpus do‐

cumentario relativo a San Salvatore di Pavia v. Ansani, Diplomi per S. Salvatore di Pavia, mentre 
per un’analisi dei rapporti fra Adelaide, San Salvatore di Pavia e Pomposa v. Vignodelli, San 
Salvatore di Pavia e Santa Maria di Pomposa.

38  Vignodelli, Berta e Adelaide.
39  Il toponimo Reda indicato nel diploma potrebbe anche riferirsi a Caput Redae, oggi 

Codrea, una località a circa 2 km a est di Ferrara, v. Patitucci Uggeri, Carta archeologica pp. 96-
97. Ringrazio Corinna Mezzetti per avermi suggerito questa ipotesi.



282

SSMD, n.s. VIII (2024)

riolo, probabilmente da identificare con Ficarolo, località a circa 10 km a nord-ovest 
di Ferrara; a Sareniano, coincidente con il fundus Sereniana, posto in territorio ferra‐
rese nella zona di Trento, località vicina a Ficarolo; e poi  Zunzadega e Ziunziano, due 
toponimi non ancora identificati. Infine, fra le proprietà di Pomposa, sono indicate 
anche saline e uliveti, senza specificarne però né il numero, né la localizzazione40.

Qual è l’impressione che suscita la lettura di questo elenco? Certamente che 
il patrimonio di Pomposa avesse una certa consistenza, perché oltre a beni fon‐
diari e a coltivazioni specializzate, cioè gli uliveti, annoverava anche saline, beni 
sempre di origine fiscale e di grande valore economico41. Ma soprattutto perché 
era dislocato in diverse aree dell’esarcato: dal faentino a sud fino al ferrarese a 
nordovest, passando per i possessi più antichi e forse più cospicui nel territorio 
di Comacchio. Se confrontiamo questo patrimonio con quello che emerge dalla 
donazione di Engelrada (896), pur tenendo presente che quest’ultimo è con ogni 
probabilità parziale, ricaviamo comunque l’impressione di un certo ampliamento 
del raggio di azione. Alla fine del secolo IX, infatti, i beni erano posti a circa 25 km 
da Pomposa, ora ne troviamo molti situati a più di 70 km di distanza, sia nell’area 
meridionale, sia in quella nordoccidentale dell’esarcato.

Mappa 2: Il patrimonio di Santa Maria di Pomposa secondo il diploma per San Salvatore fuo‐
ri le Mura di Pavia (1000). Le località indicate in blu sono di sicura identificazione; le località 
in viola sono di probabile ma non certa identificazione. In azzurro sono indicati i coevi pa‐
leo-alvei dei rami deltizi secondo la ricostruzione di Bondesan, L’evoluzione idrografica, p. 235.

40  Ottonis III diplomata, n. 375, pp. 802-803: «insuper monasterium sanctae dei genitricis 
Marie in loco Pomposa dicto constructum et omnia quę in Cumaclo eidem monasterio pertinent 
infra castrum seu extra, tam in Reda quam in Quinto, Corua ceruina, Uigariolo, Zunzadega, 
Ziunziano, Sareniano et omnes salinas oliveta vel omnia que ad iam dictum monasterium san‐
ctae genitricis Marię vel ad alia omnia loca quę coenobio sancti salvatoris domini nostri Iesu 
Christi pertinere videntur».

41  Sull’origine fiscale e il valore economico delle saline: in generale Tomei, Il sale e la seta, 
pp. 25-29, in particolare per l’area dell’esarcato Cortese, Sui sentieri del sale.



283

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

Però non dobbiamo farci ingannare dalla diversificazione dei beni e dalla di‐
mensione regionale perché il patrimonio di Santa Maria, composto da diversi fun‐
di e da alcune saline (di cui non conosciamo il numero esatto) risulta comunque di 
modeste dimensioni se paragonato a quello di un coevo monastero regio – come 
San Salvatore/Santa Giulia di Brescia o Nonantola42 – che poteva annoverare fino 
a una decina di curtes o massae, le grandi proprietà fondiarie composte da nume‐
rosi fundi, oltre che altri monasteri dipendenti, alcuni castra, cioè villaggi fortifica‐
ti, e diritti fiscali, come quello sui mercati.

Ma ritorniamo alla nostra vicenda. Due diplomi – quello per Ravenna e quello 
per San Salvatore di Pavia – emanati dal medesimo imperatore a brevissima di‐
stanza, in cui lo stesso bene – Santa Maria di Pomposa – veniva confermato a due 
enti diversi, non potevano che provocare un conflitto.

Infatti, pochi mesi dopo, il 4 aprile del 1001, per dirimere la questione della di‐
pendenza di Pomposa si tenne un placito presso Sant’Apollinare in Classe, il cui 
testo ci è giunto tramite una copia imitativa redatta all’inizio dell’XI secolo43. In 
un contesto particolarmente solenne, vista la presenza di Ottone III, di papa Sil‐
vestro II e di molti grandi ecclesiastici del regno italico, oltre che degli esponenti 
dell’élite esarcale, Andrea, l’abate di San Salvatore di Pavia che aveva ricevuto il 
diploma di conferma l’anno precedente, rinunciò ai diritti che vantava su Pom‐
posa in favore della chiesa ravennate perché riconobbe la veridicità di una cartula 
petitionis letta nel corso del placito. In tale cartula, Costantino, un precedente abate 
di Pomposa attestato solo in questo documento, chiedeva in enfiteusi il monastero 
di Santa Maria di Pomposa e quello di San Vitale, posto nella medesima isola, con 
tutte le loro pertinenze a un arcivescovo ravennate di nome Giovanni. Sia che si 
identifichi l’arcivescovo in questione con Giovanni XII (983-997), datando la cartu‐
la fra il 983 e il 986, come vuole la tradizione storiografica44, sia che lo si identifichi 
con Giovanni VII (850 ca.-878), retrodatando la cartula alla seconda metà del IX 
secolo, come propone adesso Maria Elena Cortese45, la questione di fondo non 
cambia: questo documento attestava la dipendenza di Santa Maria di Pomposa 
dall’arcivescovo di Ravenna, come infatti fu sancito nel placito.

A questo punto si potrebbe pensare che la questione fosse stata risolta defini‐
tivamente in favore di Ravenna. Invece, poco più di sei mesi dopo il placito, il 22 
novembre 1001, Ottone III emanò un nuovo diploma, anche in questo caso giunto‐
ci in originale come i due precedenti, che aveva per oggetto una permuta fra l’im‐
peratore stesso e il nuovo arcivescovo di Ravenna, Federico46. Da un lato, Ottone 

42  Per i patrimoni dei due monasteri nel X secolo v. rispettivamente Lazzari, Bertha, ama‐
tissima e Manarini, Le carte lontane dall’abbazia.

43  Il rogatario del documento è il tabellione Costantino, attestato fra il 987 e il 1005, mentre 
il notaio che ha redatto la copia imitativa giunta fino a noi si chiamava Deusdedit e fu attivo fra 
il 971 e il 1014, pertanto la copia deve essere stata realizzata entro il 1014; v. Le carte ravennati del 
secolo undicesimo, I, n. 2, pp. 5-10.

44  Mezzetti, Introduzione, pp. XI-XII.
45  V. Cortese, Tra Ravenna e il Delta.
46  Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa, n. 52, pp. 115-120.



284

SSMD, n.s. VIII (2024)

riceveva il monastero di Santa Maria di Pomposa e dall’altro concedeva all’arci‐
vescovo Federico l’insieme dei diritti pubblici (placita et districtus et bannum) sulle 
terre di Sant’Apollinare – ossia sulla diocesi di Ravenna – e su tutte le diocesi e 
i comitati di cui in passato la chiesa ravennate aveva ricevuto diplomi47 – quindi 
una concessione ancora più ampia di quella del diploma del 999 che riguardava 
i diritti pubblici solo su Ravenna. Contestualmente Ottone rendeva Santa Ma‐
ria un monastero regio (ut regalis sit, si specifica nel diploma), sottraendolo alla 
soggezione della chiesa ravennate e di qualsiasi altro potere aristocratico (nulli 
dominantium persone subiecta)48. L’autonomia da Ravenna veniva ribadita anche nel 
passaggio in cui Ottone concedeva ai monaci la libertà di eleggere il loro abate, 
in quanto si specificava che quest’ultimo doveva essere consacrato dal vescovo di 
Comacchio, ma se questi si fosse comportato male, i monaci potevano rivolgersi 
all’arcivescovo di Ravenna, e se anche costui non avesse assunto un atteggiamen‐
to gradito alla comunità, i monaci avrebbero potuto far consacrare il loro abate da 
qualsiasi altro vescovo49.

5. Pomposa e la renovatio imperii Romanorum di Ottone III

Giustamente, la storiografia che si è occupata più intensamente di Pomposa, in 
particolare Antonio Samaritani, ha sottolineato l’importanza di questo diploma50 

47  Ibidem, p. 119: «nos [Ottone III] a domno Frederico sancta Ravennatis Ecclesiae archie‐
piscopo monasterium Sanctae Mariae in Pomposia per comcambium accipientes, econtra dona‐
vimus sanctae Ravennati Ecclesiae omnia placita et districtus et bannum de omni terra sancti 
Appolinaris et de omnibus episcopatibus sive comitatibus de quibus precepta habentur in san‐
cta Ravennati Ecclesia».

48  Ibidem: «Unde abbaciam sancte Mariae in Pomposia ab omni subieccione archiepiscopo‐
rum sive aliorum excutimus, ut regalis sit, nulli dominantium personae subiecta sintque mona‐
chi eius ab omni secularis servitii infestatione securi».

49  Ibidem: «Qui de suis qualem voluerint abbatem eligant ab episcopo Comaclensi conse‐
crandum; qui si sibi pro pecunia vel pro aliqua humana potestate molestus esse voluerit, veniat 
ad archiepiscopum suum Ravennatem ab eo benedicendus et, si hoc in isto, quod in priori, 
invenerit, ad qualemcumque episcopum desideret causa consecrationis properet».

50  La complessità dell’intervento di Ottone III nei confronti di Pomposa nel 1001 è testimo‐
niata anche da altri documenti. Mi riferisco innanzitutto al diploma emesso il 1° dicembre 1001 a 
Ravenna, anch’esso conservato in originale, che riproduce fedelmente la prima parte del testo del 
diploma del 22 novembre, cassando invece la parte sulla concessione della libertà di elezione e 
consacrazione dell’abate (Ottonis III diplomata, n. 419, pp. 853-854). Secondo Corinna Mezzetti, pro‐
prio questa assenza spiegherebbe la stesura del documento: il diploma, infatti, sarebbe la versione 
approntata per l’arcivescovo di Ravenna che sarebbe stato interessato esclusivamente al concambium 
(Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa, n. 52, pp. 118-119). Vi è poi il diploma emesso il 31 
marzo 1001 a Ravenna, conservatosi solo in una copia imitativa realizzata da Naranzi nel 1713, in 
cui Ottone III, su richiesta dell’eremita Guglielmo, conferma al monastero di Pomposa tutti i suoi 
beni in forma generica, cioè senza elencare i nomi delle località, e concede agli eremiti di Pomposa 
il diritto di eleggere l’abate (ibidem, n. 51, pp. 112-115). Questo diploma è considerato la prima te‐
stimonianza di quella pratica eremitico-cenobiale attestata con certezza a Pomposa solo nel corso 
del secolo XI, sia dalle lettere di Pier Damiani, sia dalle Vitae di san Guido (Samaritani, La riforma 



285

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

e ha messo in risalto soprattutto la concessione della libertà di eleggere l’abate e 
l’autonomia da Ravenna come elementi propulsori per la crescita dell’abbazia nei 
decenni successivi in connessione all’affermazione del peculiare modello eremiti‐
co-cenobiale pomposiano51. In tal modo, però, non si è messo in evidenza a suffi‐
cienza il senso complessivo dell’operazione che Ottone III compì elevando Santa 
Maria di Pomposa a monastero imperiale.

Per capire il significato di tale scelta è necessario considerare le disposizioni con‐
tenute nei tre diplomi e nel placito appena analizzati, nel contesto più ampio della 
politica di recupero dei beni monastici ed ecclesiastici e di riorganizzazione com‐
plessiva delle chiese del regno italico perseguita da Ottone III a partire almeno dal 
997. In quell’anno, infatti, l’imperatore compì la sua seconda spedizione a Roma 
che riportò sul soglio pontificio Gregorio V, scacciato dalla città nell’autunno del 
996, e diede avvio all’azione di recupero dei beni della chiesa romana alienati in 
precedenza dai papi in favore dell’aristocrazia romana, requisendoli in particolare 
ai vari rami dei Crescenzi, il gruppo parentale che aveva capeggiato l’opposizione a 
Ottone III e Gregorio V52. Nel settembre 998, questa azione si estese a tutto il regno 
italico con la promulgazione a Pavia del cosiddetto Capitulare Ticinense de praediis ec‐
clesiarum53. Con queste disposizioni, Ottone III denunciò la pratica di vescovi e abati 

monastica pomposiana, pp. 35-36). A mio avviso, invece, bisognerebbe usare la massima prudenza 
nel valutare il documento sia per la tradizione molto tarda attraverso cui ci è giunto, sia perché in 
tutta la documentazione coeva i monaci di Pomposa non sono mai chiamati eremiti. Infine, bisogna 
considerare la carta di permuta, datata Ravenna fra il 10 e il 19 novembre 1001, con cui l’arcivescovo 
Federico cedeva a Ottone III il monastero di Pomposa concedendo anche il diritto di scegliere l’abate 
e in cambio riceveva tutti i diritti pubblici sulle terre di Sant’Apollinare e su quelle di cui la chiesa 
ravennate deteneva diplomi, con in più, rispetto al diploma del 22 novembre, la concessione della 
corte regia «qui vocatur Creti» con tutte le sue pertinenze (Le carte ravennati del secolo undicesimo, I, 
n. 9, pp. 24-28). Secondo Ruggero Benericetti questa carta di permuta è originale, ma leggendone 
il testo molte stranezze saltano agli occhi: innanzitutto il testo è molto difforme nella forma – e 
anche molto più ampio – rispetto ai due coevi diplomi ottoniani che hanno per oggetto la permu‐
ta, presentando anche molte sgrammaticature del latino nella seconda parte del testo; poi manca 
del tutto l’escatocollo, che invece è sempre presente nelle altre quattro carte di permuta ravennati 
conservatesi tutte in originale per i secoli X e XI (Benericetti, Le carte ravennati del decimo secolo, II, 
n. 124, pp 97-101; vol. III n. 238, pp. 117-121; Le carte ravennati del secolo undicesimo, III, n. 271, pp. 145-
147 e n. 304, pp. 227-230); inoltre, l’arcivescovo concede all’imperatore il diritto di scegliere l’abate, 
diritto che invece manca proprio nel diploma ottoniano emanato molto probabilmente per la chiesa 
ravennate; infine, vi è il dato più eclatante, cioè la concessione da parte di Ottone III della corte 
regia di Creti, che non solo non è attestata in altri diplomi né ottoniani, né di altro periodo, ma non 
compare in nessuna altra carta ravennate dei secoli IX, X e XI. Il dubbio che questo documento sia 
una copia coeva interpolata è forte, ma allo stato attuale non ci sono elementi decisivi a supporto di 
tale ipotesi. Mi riservo, però, di indagare le peculiarità di questo documento in altra sede.

51  Samaritani, La riforma monastica pomposiana.
52  Per il contesto generale della seconda spedizione in Italia di Ottone III v. Keller - 

Althoff, Die Zeit der späten Karolinger, pp. 286-295, per la politica di recupero dei beni ecclesia‐
stici da parte di Ottone III v. Görich, Otto III, pp. 240-243.

53  Capitulare Ticinense. Per le complesse dinamiche politiche connesse al recupero dei 
beni ecclesiastici nel regno italico da parte di Ottone III v. Vignodelli, San Salvatore di Pavia e 
Santa Maria di Pomposa.



286

SSMD, n.s. VIII (2024)

di alienare i beni ecclesiastici loro affidati non con lo scopo di favorire le loro chiese, 
ma con l’obiettivo di creare alleanze politiche, favorire i propri parenti e ottenere 
denaro (non ad utilitatem aecclesiarum, sed pecuniae, affinitatis, amicitiae causa). Quindi 
l’imperatore ordinò a vescovi e abati di revocare tutti i contratti di livello e le enfi‐
teusi che andavano a detrimento del patrimonio delle loro chiese e di riorganizzare 
i beni recuperati in modo da rendere il dovuto obsequium a Dio e all’imperatore. Nel 
capitolare, infatti, si afferma che la distribuzione dei beni ecclesiastici per motivi 
non leciti, cioè senza l’accordo di Ottone, non danneggiava solo la chiesa di Dio, ma 
colpiva anche la maestà dell’impero poiché a causa di tale comportamento i sudditi 
non potevano mostrare il dovuto obsequium nei confronti di Ottone. In questo con‐
testo è evidente che l’obsequium ha un contenuto molto concreto, legato al controllo 
di beni materiali e alle conseguenti rendite fiscali, piuttosto che essere una generica 
obbedienza da prestare all’imperatore54.

Già nel 1993, a partire dall’analisi del Capitulare Ticinense e del contesto politico 
in cui fu promulgato, Knut Görich55 propose l’idea, ripresa nel 2002 da Nicolan‐
gelo D’Acunto56, che il recupero dei beni ecclesiastici per volontà imperiale abbia 
costituito il contenuto effettivo e concreto della renovatio imperii Romanorum. La 
renovatio si configurerebbe così come un vero tentativo di restaurazione del pote‐
re imperiale nel regno italico: una restaurazione che aveva come base materiale 
il recupero e il controllo delle proprietà ecclesiastiche da parte di vescovi e abati 
che dovevano rispondere del loro utilizzo a Ottone III e che era supportata da 
una complessa costruzione ideologica caratterizzata da richiami all’antica Roma 
imperiale ma orientata al rinnovamento della Roma papale a lui contemporanea. 
Negli ultimi anni, grazie alle ricerche sviluppate nell’ambito del progetto PRIN 
2017 Fiscal Estate in Medieval Italy: Continuity and Change (9th – 12th centuries)57, 
sono stati messi a fuoco i meccanismi attraverso cui il potere imperiale gestiva i 
beni fiscali come strumento di governo del regno italico durante i secoli centrali 
del medioevo. Tiziana Lazzari, in particolare, ha dimostrato che uno degli stru‐
menti utilizzati dai sovrani per redistribuire i beni del fisco ai loro fedeli laici ed 
ecclesiastici e quindi riuscire a governare effettivamente il regno erano proprio i 
monasteri regi. Questi enti, infatti, potevano essere usati come vere e proprie ‘cas‐
seforti del regno’ cui assegnare beni fiscali, che però, in quanto tali, rimanevano 
sempre – come gli stessi monasteri regi del resto – nella piena disponibilità dei 

54  Per una analisi del Capitulare Ticinense nel contesto più ampio delle disposizioni impe‐
riali sulla gestione dei beni fiscali v. Lazzari, Rileggere un rapporto complesso.

55  Görich, Otto III, pp. 187-281.
56  D’Acunto, Nostrum Italicum regnum, pp. 154-158.
57  In generale sul progetto di ricerca coordinato da Massimo Vallerani, Simone Collavini, 

Tiziana Lazzari e Vito Loré v. il sito https://www.sismed.eu/it/progetti-di-ricerca/fiscal-estate/ e 
il database Fiscus. Fiscal Estate in Medieval Italy: Continuity and Change (9th-12th Centuries) consul‐
tabile all’url https://fiscus.unibo.it. I numerosi studi che presentano i risultati del progetto sono 
attualmente in corso di stampa. Per una visione d’insieme sui beni fiscali in chiave europea v. il 
volume a più mani Biens publics, biens du roi, in cui sono presenti saggi di molti degli studiosi che 
hanno collaborato al progetto Fiscus.

https://www.sismed.eu/it/progetti-di-ricerca/fiscal-estate/
https://fiscus.unibo.it/


287

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

sovrani e quindi potevano essere riassegnati ad altri enti monastici, a istituzioni 
ecclesiastiche o anche a laici.58

Questa nuova interpretazione dei monasteri regi come casseforti del regno e 
dunque come perni per il governo del territorio attraverso la gestione dei beni 
fiscali e la comprensione che la riorganizzazione dei beni delle chiese e dei mona‐
steri fu lo strumento attraverso cui Ottone III cercò di affermare un potere effetti‐
vo nel regno italico permettono di comprendere meglio la vicenda di Santa Maria 
di Pomposa. Se nel diploma del 999 l’imperatore aveva riconosciuto all’arcivesco‐
vo Leone i beni della chiesa ravennate e alcuni diritti pubblici sulla sola città di 
Ravenna, nel diploma del 1001 concesse all’arcivescovo Federico l’insieme dei di‐
ritti pubblici sull’intero esarcato, ma si riservò il controllo diretto di un monastero 
posto in una zona strategica a cavallo fra l’esarcato e il regno. Infatti, Pomposa 
sorgeva nel punto in cui la via Romea – strada di intenso pellegrinaggio che univa 
le Alpi orientali e Venezia a Ravenna e poi a Roma – attraversava il Po di Vola‐
no, che nei secoli X e XI costituiva il ramo principale del grande fiume padano 
nel delta59, e quindi aveva tutte le caratteristiche per essere trasformata nel fulcro 
del governo imperiale nell’area settentrionale dell’esarcato. Il monastero era già 
dotato di alcuni beni fiscali di sicuro valore, come le saline indicate nel diploma 
del 1000, ma il salto di qualità in termini di patrimonio si ebbe soltanto negli anni 
successivi la sua trasformazione in abbazia imperiale.

Mappa 3: La posizione strategica di Santa Maria di Pomposa all’incrocio fra via Romea e 
Po di Volano nell’area settentrionale dell’esarcato. In azzurro sono indicati i coevi paleo‐
alvei dei rami deltizi secondo la ricostruzione di Bondesan, L’evoluzione idrografica, p. 235.

58  Fra i diversi studi dedicati a questo tema da Tiziana Lazzari segnaliamo in particolare 
Lazzari, Sugli usi speciali dei beni pubblici.

59  Sul sistema viario e fluviale dell’area settentrionale dell’esarcato nell’alto e pieno medio‐
evo v. Rucco, Comacchio nell’alto Medioevo, pp. 27-38.



288

SSMD, n.s. VIII (2024)

6. Il progetto gemello: Sant’Adalberto in Pereo

L’importanza strategica dell’area settentrionale dell’esarcato, almeno agli occhi di 
Ottone III, è dimostrata anche da un altro intervento – simile nelle modalità e co‐
evo nei tempi – a quello compiuto a Pomposa dall’imperatore: la trasformazione 
nel 1001 della chiesa di San Cassiano in un monastero dedicato a Sant’Adalberto, 
posto sull’isola litoranea del Pereo, a nord di Ravenna. Grazie al ritrovamento di 
un fascicolo contente alcuni regesti, redatti nel XVI secolo, di diplomi imperiali e 
di privilegi papali e arcivescovili, Paola Novara ha fornito gli strumenti per rico‐
struire in dettaglio la vicenda della fondazione del monastero di Sant’Adalberto 
in Pereo60, finora conosciuta solo a grandi linee grazie ad alcuni passi contenuti in 
due opere agiografiche dell’XI secolo, la Vita quinque fratrum di Bruno di Querfurt 
e la Vita Beati Romualdi di Pier Damiani61, e poi attraverso le notizie tramandate 
dallo storico ed erudito cinquecentesco Girolamo Rossi62.

Secondo quanto riportato nei regesti del XVI secolo, fra l’8 maggio e il 19 di‐
cembre 1001 Ottone III emanò tre diplomi, oggi perduti, con cui trasformò la chie‐
sa di San Cassiano nel monastero di Sant’Adalberto, assegnando a san Romualdo 
il ruolo di abate, concedendo ai monaci il diritto di eleggere il nuovo abate dopo 
la morte di Romualdo e, soprattutto, dotando il nuovo monastero con beni ingen‐
ti, in gran parte di origine fiscale. Non tutte le proprietà sono identificabili con 
precisione, ma basta un elenco anche solo sommario per dimostrare l’importanza 
dell’investimento sul nuovo monastero. Tramite una permuta, Ottone III concesse 
a Sant’Adalberto tutti i beni che il monastero di Sant’Apollinare in Classe posse‐
deva nei comitati di Ferrara e di Adria63, poi donò alcune proprietà fondiarie di 
pertinenza regia, compreso un castrum, vicino al mausoleo di Teodorico a Raven‐
na e molti beni fondiari sparsi nel faentino e in altre aree dell’esarcato64; infine, 

60  Novara, S. Adalberto in Pereo, pp. 25-36. Sulla fondazione di Sant’Adalberto in Pereo v. 
anche Benericetti, San Romualdo.

61  La Vita quinque fratrum è quasi coeva alla fondazione di Sant’Adalberto in Pereo, avvenu‐
ta nel 1001, visto che il suo autore Bruno di Querfurt morì nel 1009, mentre la Vita Beati Romualdi 
è di qualche decennio più tarda essendo stata scritta nel 1042. Per i passi relativi alla fondazione 
di Sant’Adalberto v. Brunonis Vita quinque fratrum, cap. 2, p. 720 e Petri Damiani Vita Beati 
Romualdi, cap. 30, pp. 65-67. 

62  Hieronymi Rubei Historiarum Rauennatum libri decem, p. 277.
63  Novara, S. Adalberto in Pereo, p. 30. Questi sono i beni elencati nel regesto del primo 

diploma, datato Ravenna 8 maggio 1001: «Otto imperator piissimus (…) concessit de monasterio 
sancti Apollenaris in Classe omnes terras, et predia, illi pertinentes in comitatu Ferrariensi et 
Adriensi quas in contracambium acceperat, scilicet omnia predia que pertinuerant ad ecclesiam 
sancti Cassiani, cum ecclesia cum piscarijs et ceteris appenditiis, ut de memoratis proprietatibus 
fieret, monasterio eremitarum in insula que vocatur Pereo».

64  Ibidem. Questi sono i beni elencati nel regesto del secondo diploma, datato Ravenna 10 
maggio 1001: «Octo (…) confirmans insuper et roborans omnes sortes et portiones quascumque 
habuit vel pertinuit sibi de fundo Ravenne cum castro que sunt posite super Gurgum, et insuper 
concedens omnem terram de Baltignana cum toto territorio, et Baltignanam maiorem et minorem 
et Lanize atque fundum Caltuzini, et fundum Bonisago et mansor duos in Canario, et sex mas‐
saritias in Faurecano et plebem sancti Stephani in Faurecano, cum acquis et paludibus et terris».



289

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

concesse al nuovo monastero la corte regia de Asseriata e il porto di Volano con 
tutte le sue pertinenze e le sue peschiere65.

Anche se oggi il monastero di Sant’Adalberto è scomparso, sappiamo che con 
ogni probabilità sorgeva sulla riva destra dell’allora Po di Primaro, corrisponden‐
te in quel tratto all’attuale fiume Reno, proprio nel punto in cui la via Romea at‐
traversava quello che era il secondo ramo per importanza del Po in area esarcale 
durante il pieno medioevo, un punto molto vicino a dove oggi si trova il piccolo 
centro di Sant’Alberto, che evidentemente ha ereditato in modo semplificato il 
nome del monastero scomparso66.

Mappa 4: La posizione strategica di Santa Maria di Pomposa all’incrocio fra via Romea e 
Po di Volano e di Sant’Adalberto in Pereo all’incrocio fra via Romea e Po di Primaro nell’a‐
rea settentrionale dell’esarcato. In azzurro sono indicati i coevi paleoalvei dei rami deltizi 
secondo la ricostruzione di Bondesan, L’evoluzione idrografica, p. 235.

7. La strategia di Ottone III e la sua realizzazione con Enrico II

A mio avviso, i due interventi, quello su Santa Maria di Pomposa e quello su 
Sant’Adalberto in Pereo, furono parte di una stessa strategia: nel 1001 Ottone III 
trasformò due enti religiosi già esistenti, ma di relativa importanza, in monasteri 
sotto il controllo regio perché sorgevano in due punti particolarmente rilevan‐
ti, cioè all’incrocio fra le due principali vie d’acqua dell’area e la più importante 

65  Ibidem. Questi sono i beni elencati nel regesto del terzo diploma, datato 19 dicembre 
1001, presso la chiesa di San Cassiano sull’isola di Pereo: «Octo (…) donans dicto monaste‐
rio sancti Adalberti de regali et publica re curtem de Asseriata cum omnibus pertinentiis suis, 
excepto fundo et loco qui dicitur Paulanti et que retinet Mauritius in integro, portum de Volana 
cum omni pertinentia et piscationibus suis et locum Tuscorum et alia iura cum omnibus perti‐
nentiis suis».

66  Novara, S. Adalberto in Pereo, pp. 21-24.



290

SSMD, n.s. VIII (2024)

via di terra, e quindi potevano assicurare all’imperatore il controllo territoriale e 
lo sfruttamento economico di tutta l’area settentrionale dell’esarcato, quella cor‐
rispondente all’incirca al comitato di Comacchio67. È importante ricordare che 
quest’area era già stata oggetto di forte interesse da parte degli Ottoni: Adelaide 
aveva ricevuto il possesso dell’intero comitato di Comacchio, in cui – è bene ri‐
cordarlo – sorgeva Santa Maria di Pomposa, insieme con la concessione di tutti 
i diritti pubblici su Ravenna, cioè il districtus, l’intera linea di costa, la moneta, 
il teloneo, il mercato, le mura e le porte della città. Non possediamo un docu‐
mento che attesti in modo diretto tale concessione, ma è possibile dedurla da un 
privilegio pontificio, con cui nel 998 Gregorio V assegnò quei diritti e quei beni 
a Gerberto d’Aurillac, il futuro Silvestro II che in quel momento era arcivescovo 
di Ravenna, precisando che tale concessione sarebbe stata effettiva solo dopo la 
morte di Adelaide68.

Alla luce di quanto ricostruito fin qui, è del tutto evidente che gli interventi di 
Ottone III non furono un’operazione contro la chiesa ravennate, bensì un’azione 
concertata con l’arcivescovo Federico, il primo della lunga serie di ecclesiastici di 
origine tedesca a occupare la cattedra ravennate nell’XI secolo. Federico, infatti, 
era un uomo strettamente legato a Ottone e poco dopo divenne il principale al‐
leato di Enrico II in Italia, insieme con Tedaldo di Canossa e Leone di Vercelli, 
nella lotta che contrappose il successore di Ottone sul trono tedesco ad Arduino, 
marchese di Ivrea, per il controllo del regno italico69.

La morte prematura che colpì Ottone III il 23 gennaio 1002, appena due mesi 
dopo l’emanazione del diploma di permuta con Federico, bloccò momentanea‐
mente il progetto di investimento su Santa Maria di Pomposa, mentre quello su 
Sant’Adalberto in Pereo aveva già preso forma nel corso del 1001. Ma quando 
nel 1013 Enrico II riuscì a sconfiggere definitivamente Arduino e ottenne così il 
controllo incontrastato del regno italico, il patrimonio di Pomposa cominciò a cre‐
scere vertiginosamente.

Per ragioni di spazio non mi è possibile in questa sede analizzare in dettaglio 
le numerose donazioni fatte a Santa Maria nella prima metà dell’XI secolo, valu‐
tare l’entità e la dislocazione di quei beni, le caratteristiche della documentazione 
che riporta le donazioni e il più ampio contesto politico in cui si inserisce questa 
crescita. Pertanto, mi limiterò a ricordare brevemente il contenuto di un privilegio 
papale di Benedetto VIII e di un diploma imperiale di Enrico II, che segnano la 
prima grande tappa di questa crescita, con l’obbiettivo di mostrare il salto di qua‐
lità compiuto da Santa Maria dopo la svolta voluta da Ottone III70.

67  Per l’importanza economica dell’area in rapporto allo sfruttamento delle saline v. 
Cortese, Sui sentieri del sale.

68  Zimmermann, Papsturkunden, n. 354, pp. 689-692. Per il controllo esercitato da Adelaide 
e Ottone I su Ravenna e sul comitato di Comacchio v. Fasoli, Il dominio territoriale, pp. 111-113.

69  Per la figura dell’arcivescovo Federico v. Novara, Federico; per lo scontro fra Enrico II 
e Arduino v. in generale Keller - Althoff, Die Zeit der späten Karolinger, pp. 338-344 e Sergi, 
Arduino, pp. 11-24, più in dettaglio Brunhofer, Arduin von Ivrea, pp. 172-279.

70  Paolo Tomei ha analizzato le ampie liste di beni donati e confermati dagli imperatori 



291

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

Il 6 luglio del 1013, papa Benedetto VIII emanò un privilegio con cui assegnò 
a Santa Maria un gran numero di beni di proprietà della Chiesa romana: terre e 
vigne cum turre Umbratica a Ravenna, terre e vigne nelle masse Materaria e Prata 
in territorio faentino e nella massa Caput Bovis in territorio forlivese, la piscaria 
Volana con i fiumi Baderino e Gavelena maiore e i porti presenti sulle loro sponde, 
e soprattutto l’intera massa di Lagosanto – una proprietà fondiaria di notevoli 
dimensioni (circa 500 kmq, come ha recentemente indicato Maria Elena Cortese71) 
che includeva anche la pieve di San Martino e le cappelle di Santa Maria, San 
Pietro e San Venanzio, la piscaria Tidini, la fossa dell’Arciprete, la piscaria Falce, le 
località Monticelli e Massenzatica72.

Meno di dieci anni dopo, con il diploma emesso il 25 giugno 1022, Enrico II 
confermò ai monaci di Santa Maria la protezione imperiale, l’esenzione dall’ar‐
civescovo di Ravenna e la libertà di eleggere l’abate, ma soprattutto l’insieme di 
tutti i beni posseduti dall’abbazia: cioè l’intera insula Pomposiana, la piscaria Vo‐
lana, la massa di Lagosanto e tutte le proprietà sparse fra Ravenna e i comitati di 
Comacchio, Ferrara, Gavello, Imola, Faenza, Forlì, Forlimpopoli, Cesena, Rimini, 
Fano e Perugia, in sostanza in tutta l’area dell’esarcato e della pentapoli, con l’ag‐
giunta anche del perugino73.

Di fronte a questo ingente elenco di proprietà, si può ben dire che, grazie all’in‐
tervento coordinato di Enrico II e Benedetto VIII, il progetto di Ottone III di tra‐
sformare Santa Maria di Pomposa in una ricca e potente abbazia imperiale si era 
definitivamente compiuto.

B I B L I O G R A F I A

Agnelli Ravennatis Liber Pontificalis Ecclesiae Ravennatis, ed. Deborah Mauskopf 
Deliyannis, Turnhout 2006.

Nereo Alfieri, La chiesa di S. Maria in Padovetere nella zona archeologica di Spina, in 
«Felix Ravenna», 43 (1966), pp. 5-51.

Michele Ansani, Diplomi per S. Salvatore di Pavia, in Herrscherurkunden für Empfänger 
in Lotharingien, Oberitalien und Sachsen (9.-12. Jahrhundert), herausgegeben von 
Wolfgang Huschner - Theo Kölzer - Marie Ulrike Jaros, Leipzig 2020, pp. 
253-259.

Amedeo Benati, L’arimannia nella storia medievale di Massafiscaglia, Ferrara 1973.

a Pomposa nell’arco della prima metà dell’XI secolo nell’ottica di fare luce sulla donazione per 
Pomposa da parte di un marchese Ugo, che Tomei ha identificato in modo convincente con il 
marchese Ugo di Tuscia, proponendo il 12 maggio 1001 quale data in cui sarebbe avvenuta la 
donazione. Per una ricostruzione complessiva v. Tomei, Adriatico Tirreno.

71  Cortese, Sui sentieri del sale, p. 11.
72  Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa, n. 91, pp. 197-202.
73  Ibidem, n. 125, pp. 277-278.



292

SSMD, n.s. VIII (2024)

Ruggero Benericetti, Gli arcivescovi di Ravenna ed il monastero di S. Maria di Pomposa 
nell’alto medioevo, in «Benedictina», 64/1 (2017), pp. 7-43.

Ruggero Benericetti, San Romualdo e la fondazione del Monastero di S. Alberto al Pereo 
presso Ravenna, in «Benedictina», 57 (2010), pp. 71-89.

Pierpaolo Bertini, Prime risultanze altomedievali e metodologia di uno scavo archeologico 
eseguito attorno agli edifici residui dell’abbazia di Pomposa, in La Bibbia nell’alto medioevo. 
X Settimana di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 26 aprile - 2 
maggio 1962, Spoleto 1963, pp. 727-750.

Maddalena Betti, Incestuous marriages in late Carolingian Ravenna: the causa Deusdedit 
(878–81), in «Early Medieval Europe», 23/4 (2015), pp. 457-477.

Biens publics, biens du roi. Les bases économiques des pouvoirs royaux dans le haut Moyen 
Âge, sous la direction de François Bougard - Vito Loré, Turnhout 2019.

Marco Bondesan, L’evoluzione idrografica e ambientale della pianura ferrarese negli ultimi 
3000 anni, in Storia di Ferrara, I, Territorio e preistoria, coordinamento scientifico di 
Alberto Broglio - Marco Bondesan, Ferrara 2001, pp. 227-264.

Gianluca Borghese, Leone, in Dizionario Biografico degli Italiani, 64, Roma 2005, pp. 
475-478.

Ursula Brunhofer, Arduin von Ivrea und seine Anhanger. Untersuchungen zum letzten 
italienischen konigtum des Mittelalters, Augsburg 1999.

Brunonis Vita quinque fratrum, ed. Reinhard Kade, in Monumenta Germaniae 
Historica, Scriptores XV, 2, Hannover 1888, pp. 709-738.

Glauco Maria Cantarella, I monaci di Cluny, Torino 1993.
Capitulare Ticinense de praediis ecclesiarum neve per libellum neve per emphyteu‐

sin alienandis in Constitutiones et acta publica imperatorum et regum, I, ed. 
Ludwig Weiland, Hannover 1893 (Monumenta Germaniae Historica, Leges, 
sectio IV), pp. 49-51.

Antonio Carile, La società ravennate dall’Esarcato agli Ottoni, in Storia di Ravenna. II. 
2. Dall’età bizantina all’età ottoniana. Ecclesiologia, cultura e arte, a cura di Antonio 
Carile, Venezia 1992, pp. 379-404.

Antonio Carile, Continuità e mutamento nei ceti dirigenti dell’Esarcato fra VII e IX secolo, 
in Istituzioni e società nell’alto medioevo marchigiano, Ancona 1983, pp. 115-145; anche 
in Antonio Carile, Materiali di storia bizantina, Bologna 1994, pp. 245-262.

Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa (932-1050), a cura di Corinna Mezzetti, 
Roma 2016.

Le carte del monastero di San Salvatore e Santa Giulia di Brescia, I, (759-1170), a cura di 
Gianmarco Cossandi, Spoleto 2020 (l’edizione del 2008 è consultabile https://
www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/bs/brescia-sgiulia1/carte/).

Le carte ravennati dei secoli ottavo e nono, a cura di Ruggero Benericetti, Faenza 2006.
Le carte ravennati del decimo secolo, II, Archivio arcivescovile (aa. 957-976), a cura di 

Ruggero Benericetti, Imola 2002.
Le carte ravennati del secolo undicesimo, I, Archivio arcivescovile (aa. 1001-1024), a cura di 

Ruggero Benericetti, Faenza 2003.

https://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/bs/brescia-sgiulia1/carte/
https://www.lombardiabeniculturali.it/cdlm/edizioni/bs/brescia-sgiulia1/carte/


293

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

Le carte ravennati del secolo undicesimo, III, Archivio arcivescovile (aa. 1045-1068), a cura di 
Ruggero Benericetti, Faenza 2005.

Catalogo degli Abati di Nonantola, in Pietro Bortolotti, Antica vita di S. Anselmo abbate 
di Nonantola, Modena 1891, pp. 273-285.

Enrico Cirelli, Le relazioni fra Pomposa, l’area settentrionale dell’esarcato e Ravenna alla 
luce delle fonti archeologiche, in Poteri, patrimoni, scritture: l’abbazia di Pomposa tra esar‐
cato e regno (secoli IX-XII), a cura Giovanni Isabella - Corinna Mezzetti, in «Studi 
di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VIII (2024), pp. 409-443, https://doi.
org/10.54103/2611-318X/23486.

Constructio monasterii Farfensis, a cura di Umberto Longo, Roma 2017.
Maria Elena Cortese, Un duca e un arcivescovo tra dinamiche macropolitiche e afferma‐

zione locale (Ravenna, IX sec.), in Chiesa e civitas nell’Italia medievale. Studi per Mauro 
Ronzani, a cura di Alberto Cotza - Alma Poloni, Pisa 2023, pp. 225-254.

Maria Elena Cortese, Tra Ravenna e il Delta: patrimoni, risorse e poteri (secoli IX-XI), 
in Poteri, patrimoni, scritture: l’abbazia di Pomposa tra esarcato e regno (secoli IX-XII), a 
cura Giovanni Isabella - Corinna Mezzetti, in «Studi di Storia Medioevale e di 
Diplomatica», n.s. VIII (2024), pp. 385-405, https://doi.org/10.54103/2611-318X/23274.

Maria Elena Cortese, Sui sentieri del sale. Proprietà, risorse e circuiti economici tra 
Comacchio e Ravenna (secoli IX-X), in «Reti Medievali Rivista», 23/1 (2022), pp. 1-39, 
http://www.serena.unina.it/index.php/rm/article/view/9080/9725.

Salvatore Cosentino, Potere e autorità nell’Esarcato in età post-bizantina, in L’héritage 
byzantin en Italie (VIIIe-XIIe siècle), II, Les cadres juridiques et sociaux et les institutions 
publiques. Études réunies par Jean-Marie Martin - Annick Peters-Custot - Vivien 
Prigent, Roma 2012, pp. 279-295.

Gianmarco Cossandi, Genesi e forme della ‘libertas’ del monastero di San Salvatore e 
Santa Giulia di Brescia nei diplomi regi e imperiali tra VIII e XI secolo, in Libertas. Secoli 
X-XIII. Atti del Convegno internazionale, Brescia, 14-16 settembre 2017, a cura di 
Nicolangelo D’Acunto - Elisabetta Filippini, Milano 2019, pp. 241-262.

Nicolangelo D’Acunto, Nostrum Italicum regnum. Aspetti della politica italiana di 
Ottone III, Milano 2002.

Deusdedit, Die Kanonessammlung selbst, ed. Victor Wolf von Glanvell, Aalen 1967.
Johannes Duft, Geschichte des Klosters St. Gallen im Überblick vom 7. bis zum 12. 

Jahrhundert, in Das Kloster St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Blüte vom 8. bis zum 
12. Jahrhundert, herausgegeben von Peter Ochsenbein, Stuttgart 1999, pp. 11-30.

Gina Fasoli, Il dominio territoriale degli arcivescovi di Ravenna fra l’VIII e l’XI secolo, in I 
poteri temporali dei vescovi in Italia e in Germania nel Medioevo, a cura di Carlo Guido 
Mor - Heinrich Schmidinger, Bologna 1979, pp. 87-140.

Gina Fasoli, Incognite della storia dell’Abbazia di Pomposa fra il IX e l’XI secolo, in 
«Benedictina», 13 (1959), pp. 197-214.

Fiscus. Fiscal Estate in Medieval Italy: Continuity and Change (9th-12th Centuries), edited 
by Simone Maria Collavini - Tiziana Lazzari - Lorenzo Tabarrini - Paolo Tomei 
- Irene Vagionakis - Giacomo Vignodelli, Bologna 2024, https://fiscus.unibo.it.



294

SSMD, n.s. VIII (2024)

Fragmenta registri Iohannis VIII papae, edidit Erich Caspar, in Epistolae Karolini 
Aevi, V, Berlin 1928 (Monumenta Germaniae Historica, Epistolae, 7), pp. 273-312.

Stefano Gasparri, Un placito carolingio e la storia di Comacchio, in Faire lien. Aristocratie, 
réseaux et échanges compétitifs. Mélanges en l’honneur de Régine Le Jan, sous la direction 
de Laurent Jégou - Sylvie Joye - Thomas Lienhard - Jens Schneider, Parigi 2015, 
pp. 179-190.

Sauro Gelichi, Un grande monastero europeo tra Longobardi e Carolingi: San Silvestro di 
Nonantola, in Il Santuario di San Michele a Olevano sul Tusciano. Culto dei santi e pel‐
legrinaggi nell’altomedioevo (secc. VI-XI). Atti del Convegno internazionale La Grotta 
di San Michele ad Olevano sul Tusciano, Salerno, 24-25 novembre 2018, a cura di 
Alessandro Di Muro - Richard Hodges, Roma 2019, pp. 183-200.

Knut Görich, Otto III. Romanus Saxonicus et Italicus. Kaiserliche Rompolitik und sächs‐
ische Historiographie, Sigmaringen 1993.

Hieronymi Rubei Historiarum Rauennatum libri decem. Hac altera editione libro vn‐
decimo aucti, & multiplici, insignisq. antiquitatis historia amplissimè locupletati, 
Venezia 1589.

Hagen Keller - Gerd Althoff, Die Zeit der späten Karolinger und der Ottonen. Krisen 
und Konsolidierungen 888-1024, Stuttgart 2008.

Tiziana Lazzari, Bertha, amatissima. L’azione politica della figlia di Berengario I, badessa di 
S. Sisto e di S. Salvatore di Brescia, nel regno italico del secolo X, in I Longobardi a Venezia: 
Scritti per Stefano Gasparri, a cura di Irene Barbiera - Francesco Borri - Annamaria 
Pazienza, Turnhout 2020, pp. 195-203.

Tiziana Lazzari, Una mamma carolingia e una moglie supponide: percorsi femminili di 
legittimazione e potere nel regno italico, in «C’era una volta un re...». Aspetti e momenti 
della regalità. Da un seminario del dottorato in Storia medievale (Bologna, 17 - 18 
dicembre 2003), a cura di Giovanni Isabella, Bologna 2005, pp. 41-57.

Tiziana Lazzari, Tra Ravenna e regno. Collaborazione e conflitti fra aristocrazie diverse, 
in Coopétition. Rivaliser, coopérer dans les sociétés du haut Moyen Âge (500-1100), sous 
la direction de Régine Le Jan - Genevieve Buhrer-Thierry - Stefano Gasparri, 
Turnhout 2018, pp. 167-186.

Tiziana Lazzari, Rileggere un rapporto complesso: monasteri padani e potere regio 
nei secoli IX-XI, in Poteri, patrimoni, scritture: l’abbazia di Pomposa tra esarcato e re‐
gno (secoli IX-XII), a cura Giovanni Isabella - Corinna Mezzetti, in «Studi di 
Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VIII (2024), pp. 251-270, https://doi.
org/10.54103/2611-318X/26192.

Tiziana Lazzari, Sugli usi speciali dei beni pubblici: i dotari delle regine e i patrimoni dei 
monasteri, in Biens publics, biens du roi [v.], pp. 443-452.

Tersilio Leggio, Le origini dell’abbazia di Farfa. Ulteriori riflessioni, in Farfa abbazia impe‐
riale. Atti del Convegno internazionale, Farfa - Santa Vittoria in Matenano, 25 - 29 
agosto 2003, a cura di Rolando Dondarini, Negarine di S. Pietro in Cariano (VR) 
2006, pp. 35-67.

Umberto Longo, Scrittura e territorio a Farfa (secoli XI-XII), in L’abbazia altomedievale 
come istituzione dinamica: il caso di S. Maria di Farfa. Atti del Convegno internazionale 



295

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

- Abbazia benedettina di Farfa, 13-14 marzo 2015, a cura di Stefano Manganaro, 
Roma 2020, pp. 49-65.

Edoardo Manarini, Le carte lontane dall’abbazia. Rapporti patrimoniali e archivistici fra 
S. Silvestro di Nonantola e le sue dipendenze attraverso tre percorsi documentari (secoli 
IX-XIII), in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VI (2022), pp. 5-22, 
https://doi.org/10.54103/2611-318X/18880.

Edoardo Manarini, Ricercare l’identità nelle catastrofi del passato: i monaci di S. Silvestro 
di Nonantola di fronte alle razzie degli ungari e ad altre malefatte del secolo X, in corso di 
pubblicazione.

Edoardo Manarini, Struggles for Power in the Kingdom of Italy. The Hucpoldings, c. 850-
c. 1100, Amsterdam 2022.

Corinna Mezzetti, 6 luglio 1013. La massa di Lagosanto in un privilegio pontificio a 
Pomposa, in Mille passi nella storia. Lagosanto 1013-2013. Studi in onore di Paola Ricci, 
a cura di Angela Ghinato in «Atti e Memorie della Deputazione Provinciale 
Ferrarese di Storia Patria» s. IV, 22 (2014), pp. 19-42.

Corinna Mezzetti, Introduzione, in Le carte dell’archivio di Santa Maria di Pomposa [v.], 
pp. IX-LXIII.

Enrico Morini, Le strutture monastiche a Ravenna, in Storia di Ravenna. II. 2. Dall’età 
bizantina all’età ottoniana. Ecclesiologia, cultura e arte, a cura di Antonio Carile, 
Venezia 1992, pp. 306-321.

Paola Novara, S. Adalberto in Pereo e la decorazione in laterizio nel Ravennate e nell’Italia 
settentrionale (secc. VIII-XI), Mantova 1994.

Paola Novara, La chiesa pomposiana nelle trasformazioni medievali tra i secoli IX e XII, 
in Pomposa. Storia arte architettura, a cura di Antonio Samaritani - Carla di 
Francesco, Ferrara 1999, pp. 153-175.

Paola Novara, Federico, in Dizionario Biografico degli Italiani, 45, Roma 1995, pp. 
662-663.

Paola Novara, Ad religionis claustrum construendum. Monasteri nel Medioevo raven‐
nate: storia e archeologia, Ravenna 2003.

Ottonis III diplomata, in Ottonis II et III diplomata, edidit Theodor von Sickel, 
Hannover 1888 (Monumenta Germaniae Historica, Die Urkunden der deut‐
schen Könige und Kaiser, 2), pp. 385-877.

Stella Patitucci Uggeri, Carta archeologica medievale del territorio ferrarese, II, Le vie 
d’acqua in rapporto al nodo idroviario di Ferrara, Firenze 2002.

Petri Damiani Vita Beati Romualdi, a cura di Giovanni Tabacco, Roma 1957.
Les plus anciens documents originaux de l’abbaye de Cluny, éd. Hartmut Atsma - Jean 

Vezin - Sebastien Barret, I-III voll., Turnhout 1997-2002.
Christina Pössel, The Consolation of Community. Innovation and Ideas of History in 

Ratpert’s Casus Sancti Galli, in «The Journal of Ecclesiastical History», 65 (2014), 
pp. 1-24.

Ratpert, St. Galler Klostergeschichten (Casus sancti Galli), ed. Hannes Steiner, 
Hannover 2002.



296

SSMD, n.s. VIII (2024)

Isabelle Rosé, Tenth-Century Cluny, in A Companion to the Abbey of Cluny in the Middle 
Ages, ed. Scott Gordon Bruce - Steven Vanderputten, Leiden 2021, pp. 11-33.

Alessandro Alessio Rucco, Comacchio nell’alto Medioevo. Il paesaggio tra topografia e 
geoarcheologia, Sesto Fiorentino 2015.

Eugenio Russo, Indagini e studi su S. Maria di Pomposa (1982-2012), Monte Compatri 
2019.

Eugenio Russo, Profilo storico-artistico della chiesa abbaziale di Pomposa, in L’arte sacra 
nei Ducati Estensi, a cura di Giovanni Fallani, Ferrara 1984, pp. 228-233; anche in 
Eugenio Russo, Indagini e studi [v.], pp. 23-66.

Eugenio Russo, Gli scavi del 1962 di Pierpaolo Bertini a Pomposa, in Eugenio Russo, 
Indagini e studi [v.], pp. 259-274.

Antonio Samaritani, Le dipendenze di Pomposa sotto il profilo monastico ed ecclesiale 
nell’Italia centrosettentrionale, in Antonio Samaritani, Presenza monastica [v.], pp. 
124-367.

Antonio Samaritani, Le origini del monastero di Pomposa fra VI e X secolo, in Antonio 
Samaritani, Presenza monastica [v.], pp. 13-30.

Antonio Samaritani, Presenza monastica ed ecclesiale di Pomposa nell’Italia centrosetten‐
trionale. Secoli X-XIV, Ferrara 1996.

Antonio Samaritani, La riforma monastica pomposiana del secolo XI, in Antonio 
Samaritani, Presenza monastica [v.], pp. 31-50.

Giuseppe Sergi, Arduino, la vicenda di un anomalo marchese-re, in Arduino fra storia e mito, 
a cura di Giuseppe Sergi, Bologna 2018, pp. 11-24.

Storia e archeologia di una pieve medievale: San Giorgio di Argenta, a cura di Sauro Gelichi, 
Firenze 1992.

Paolo Tomei, Adriatico Tirreno. Sui rapporti fra un marchese Ugo, Pomposa e l’area deltizia 
(intorno all’anno 1000), in Poteri, patrimoni, scritture: l’abbazia di Pomposa tra esarcato 
e regno (secoli IX-XII), a cura Giovanni Isabella - Corinna Mezzetti, in «Studi 
di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VIII (2024), pp. 357-382, https://doi.
org/10.54103/2611-318X/23210.

Paolo Tomei, Il sale e la seta. Sulle risorse pubbliche nel Tirreno settentrionale (secoli V-XI), 
in La transizione dall’antichità al medioevo nel Mediterraneo centro-orientale, a cura di 
Giovanni Salmeri - Paolo Tomei, Pisa 2020, pp. 21-38.

Giacomo Vignodelli, Berta e Adelaide: la politica di consolidamento del potere regio 
di Ugo di Arles, in «Reti Medievali Rivista», 13/2 (2012), pp. 247-294, https://doi.
org/10.6092/1593-2214/369.

Giacomo Vignodelli, San Salvatore di Pavia e Santa Maria di Pomposa: logiche patrimoniali, 
politiche e documentarie di un rapporto conflittuale (fine X - inizi XII sec.), in Poteri, patri‐
moni, scritture: l’abbazia di Pomposa tra esarcato e regno (secoli IX-XII), a cura Giovanni 
Isabella - Corinna Mezzetti, in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. 
VIII (2024), pp. 301-325, https://doi.org/10.54103/2611-318X/26191.



297

Isabella, Da monasterium ad abbazia imperiale

Anna Maria Visser Travagli, Profilo archeologico del territorio ferrarese nell’altomedio‐
evo: l’ambiente, gli insediamenti e i monumenti, in Storia di Ferrara, IV, L’altomedioevo 
VII-XII, a cura di Augusto Vasina, Ferrara 1987, pp. 47-105.

Harald Zimmermann, Papsturkunden 896-1046. II. 996-1046, Wien 1985.

Tutti i siti citati sono da intendersi attivi alla data dell’ultima consultazione: 31 
agosto 2024.

T I T L E

Da monasterium ad abbazia imperiale: Ottone III e la trasformazione di Santa Maria di 
Pomposa 

From monasterium to imperial abbey: Otto III and the transformation of Santa Maria 
of Pomposa

A B S T R A C T

Nel saggio si ricostruisce la vicenda istituzionale e patrimoniale di Santa Maria di 
Pomposa fra la seconda metà del IX e l’inizio dell’XI secolo, cioè nella prima fase 
della sua esistenza attestata da fonti scritte. All’inizio di questo periodo Pomposa 
sembra essere uno dei tanti monasteria – con ogni probabilità semplici chiese – 
presenti nell’esarcato, ed era caratterizzata da un patrimonio di dimensione loca‐
le e dall’inserimento nella rete di potere attraverso cui l’arcivescovo di Ravenna 
governava l’esarcato. Solo nel 986 abbiamo la prova documentaria che Pomposa 
era diventata un monastero regolare, con una propria comunità di monaci. Ma 
la grande trasformazione avvenne qualche anno dopo, nel 1001, quando Ottone 
III elevò Pomposa al rango di abbazia imperiale nell’ambito di un articolato pro‐
getto per stabilire un controllo regio diretto nell’area del Delta, che prevedeva la 
parallela fondazione del monastero di Sant’Adalberto in Pereo. La trasformazione 
di Pomposa in abbazia imperiale si può così inserire nella più ampia azione di 
recupero al controllo regio dei beni ecclesiastici e monastici voluta da Ottone III 
a partire dal Capitulare Ticinense, e diventa così un’azione pienamente integrata 
nella politica concreta che dava sostanza alla renovatio imperii Romanorum.
 
The article reconstructs the institutional and patrimonial history of Santa Maria of 
Pomposa between the second half of the 9th and the beginning of the 11th centu‐
ry, i.e. in the first phase of its existence attested by written sources. At the begin‐
ning of this period Pomposa seems to have been one of the many monasteria - in 
all probability simple churches - present in the exarchate, and was characterised 
by a land patrimony of local dimension and by its inclusion in the power network 
through which the archbishop of Ravenna governed the exarchate. Only in 986 do 



298

SSMD, n.s. VIII (2024)

we have documentary proof that Pomposa had become a regular monastery, with 
its own community of monks. But the great transformation occurred a few years 
later, in 1001, when Otto III elevated Pomposa to the rank of imperial abbey as 
part of a complex project to establish direct royal control in the Delta area, which 
included the parallel foundation of the monastery of St. Adalbert in Pereo. The 
transformation of Pomposa into an imperial abbey can thus be included in the 
broader action of restoring ecclesiastical and monastic property to royal control 
ordered by Otto III starting from the Capitulare Ticinense, and thus became a 
fully integrated action in the concrete policy that gave substance to the renovatio 
imperii Romanorum.

K E Y W O R D S

Pomposa, Ottone III, renovatio imperii, esarcato, monasteri, beni fiscali

Pomposa, Otto 3, renovatio imperii, exarchate, monastery, fiscal estate


	_Hlk177211165
	_Hlk177213173

