


Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo:  
primi passi di una ricerca

di Beatrice Giovanna Maria Del Bo

in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VIII (2024)

Dipartimento di Studi Storici

dell’Università degli Studi di Milano - Milano University Press

https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD

ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/25514





Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, n.s. VIII (2024)
Rivista del Dipartimento di Studi Storici - Università degli Studi di Milano

<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>
ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/25514

Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo: 
primi passi di una ricerca*

Beatrice Giovanna Maria Del Bo
Università degli Studi di Milano
beatrice.delbo@unimi.it

La storiografia restituisce un Basso Medioevo in cui le donne del popolo non pre‐
sero parte alla vita politica delle città italiane. Chi si è posto questo interrogativo di 
studio e di ricerca è giunto alla conclusione che tale invisibilità fosse riconducibile 
non alle fonti disponibili ma alla effettiva mancanza di partecipazione femminile1. 

Eppure, per quanto si tratti di consessi corali specifici, per così dire, in alcuni 
testimoni si evidenzia la capacità, la possibilità, forse l’abitudine, o l’ardire delle 
donne di esprimersi in pubblico, di manifestare opinioni, cioè si lascia intendere 
quantomeno una presenza. Nella Prima lettera ai Corinzi, San Paolo scrive «come 
in tutte le chiese dei santi, le donne nelle assemblee tacciano; non si permetta loro 
di parlare, ma stiano sottomesse» (I Cor. 14, 34). Del pari, nel Decretum di Grazia‐
no si impedisce sia ai laici sia alle donne la predicazione: «la donna benché dotta 
e santa non presuma di insegnare agli uomini in una riunione, il laico a sua volta 
alla presenza di chierici non osi insegnare se non da essi richiesto»2. D’altro canto, 
nella letteratura omiletica, non esiste traccia della partecipazione politica femmi‐
nile, come è logico attendersi, poiché l’oggetto della predicazione è frutto di una 
attenta selezione che rifletta «categorie di donne che già incarnano o … hanno la 
possibilità di incarnare i valori che propone»3. 

* Le prime ipotesi su questo tema sono state discusse durante un seminario di dottorato dal 
titolo Donne senza posto, tenuto il 26.10.2023 presso l’Università degli Studi di Trento, nell’ambito 
del ciclo Il fallimento nella Storia: anatomia di un’idea coordinato da Igor Santos Salazar. Desidero 
ringraziare per i preziosi suggerimenti le colleghe e amiche, professoresse Alessandra Bassani 
ed Elisabetta Canobbio.

1 Interessanti riflessioni, riferite al XIX secolo, in Meriggi, Privato, pubblico, potere; sulla citta‐
dinanza delle donne sul lungo periodo, tema imparentato con quello qui trattato ma distinto, v. 
Bellavitis, Alla ricerca delle cittadine.

2  Gratiani Decretum, d. 23, c. 29, col. 86.
3  Casagrande, La donna custodita, p. 93.

mailto:beatrice.delbo@unimi.it


62

SSMD, n.s. VIII (2024)

Il ruolo politico delle donne è stato ricostruito invece per casi eccezionali, valo‐
rizzando parabole singole e straordinarie, o presentate come tali, tramite l’analisi di 
agency e patronage di regine e aristocratiche, «donne al» o «di potere», per citare un’e‐
spressione che compare spesso sulle copertine di questi lavori anche pionieristici4. 

Una lunga tradizione storiografica, le cui origini risalgono a Diane Owen Hu‐
ghes, che nel 1987 pubblicò una rassegna dal titolo significativo Invisible Madon‐
nas?5, ha sostenuto tale tesi, introducendo un condizionamento interpretativo che 
ha pesato per decenni, impedendo di fatto che si svolgessero indagini approfon‐
dite sul tema. 

Mentre l’autrice infatti denunciava l’esclusione delle donne «by law and tradi‐
tion from a public voice in the medieval commune», aggiungeva, al contempo, 
che «the aristocratic women of the Renaissence, learned, articulate and politically 
astute, may have threatened but they never destroyed a widespread acceptance 
in Italy of woman’s natural political incapacity and historical invisibility»6, fa‐
vorendo così il consolidamento di un duplice errore: da una parte, la presunta 
assenza delle donne dei segmenti sociali medio-bassi dalla politica, e, dall’altra, 
l’attribuzione all’astuzia femminile della loro tanto puntiforme quanto aristocrati‐
ca capacità di azione pubblica. 

Nello stesso solco si inseriva Herlihy che imputava quell’invisibilità alla «for‐
ma di governo repubblicana»7. 

Inoltre, come mette in evidenza Kirshner, non un solo saggio ha analizzato 
questo aspetto in volumi dedicati alle donne, come quelli curati da King nel 1991 
e da Hutson circa dieci anni più tardi8. 

Non può dunque stupire che non vi sia stata attenzione specifica in capisaldi 
della storiografia sullo Stato, mentre in un recente volume miscellaneo sul Ri‐
nascimento è presente un contributo sulle implicazioni politiche di doti e matri‐
moni, eredità e reggenze - condizione politica «intrinsecamente precaria» -, sulla 
presenza a corte, sul patronage e, infine, sulla cittadinanza delle donne e sull’e‐
sercizio dei diritti politici legati a essa, che analizza soprattutto aristocratiche e 
principesse9. 

4  Pionieristico e innovativo per il tema è stato il lavoro, per l’Alto Medioevo, di La Rocca, 
Donne al potere; Agire da donna; v. anche Lazzari, Teodolinda e Gundiperga; Ead., Le donne nell’al‐
to Medioevo; tra le «donne di potere» più studiate, Fumagalli, Matilde di Canossa; Golinelli, 
Matilde di Canossa. Di diverso spessore scientifico Barbera, Donne al potere. Per i secoli successivi, 
Guerra Medici, Donne di governo, pp. 119-150; Prisco, Eleonora d’Aragona; Covini, Donne, emozio‐
ni e potere; Donne di potere; «Con animo virile».

5  Owen Hughes, Invisible Madonnas?.
6  Ibidem, p. 25.
7  Herlihy, Women and Sources, p. 15. V. anche Honess, From Florence.
8  King, Le donne nel Rinascimento; Feminism and Renaissance Studies. V. Kirshner, Cittadinanza 

come genere, p. 3.
9  Origini dello Stato; Ferente, Women and the state, specie pp. 352-356. Una prospettiva inno‐

vativa è stata proposta in un interessante volume del 2023, in cui si studia la partecipazione fem‐
minile alle spedizioni crociate, che tuttavia si riferisce a un contesto extra-italiano, non cittadino e 
squisitamente militare, incentrato perlopiù su donne dei segmenti sociali più alti. In esso tuttavia 

https://cris.unibo.it/handle/11585/662211


63

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

Negli studi che si sono occupati delle città italiane, le donne del popolo risultano 
comunque del tutto assenti dalla vita politica. Che costoro nell’Italia medievale non 
potessero ricoprire incarichi pubblici è comunque certamente vero. Con i padri del‐
la Chiesa, tramite i canoni ecclesiastici, e con la riscoperta degli scritti di Aristotele 
nel XII secolo10, si era suggellata tecnicamente l’assenza femminile dalla vita pub‐
blica, poi certificata dai giuristi. Così si legge nel parere «Feminae ab omnibus» di 
Ulpiano (D. 50.17.2) e in Bartolo da Sassoferrato che, nel XIV secolo, scriveva della 
«natura della donna» come inconciliabile con gli uffici pubblici. Oltralpe la posizio‐
ne era peraltro la medesima, come conferma Pietro di Giacomo da Montpellier11.

D’altronde le donne avrebbero dovuto tacere, come ribadivano le principali 
auctoritates, e quindi non avrebbero potuto esercitare attività politica che, per de‐
finizione, si basa sulla retorica, cioè sull’uso della parola, a loro impedito12. 

Che le donne, tuttavia, non prendessero parte alla vita politica è invece assai 
lontano dalla realtà.

L’aprioristica accettazione della loro esclusione, derivante dall’impedimento 
giuridico all’elettorato attivo e passivo, con la conseguente impossibilità a ricopri‐
re ruoli pubblici negli assetti di governo comunali e signorili, ha dunque determi‐
nato un pregiudizio storiografico, una sottovalutazione del ruolo e del contributo 
femminile, una presunzione di assenza dall’agone politico, sia sotto il profilo del 
coinvolgimento intellettuale – cioè l’elaborazione ideologica di teorie di potere o 
teorizzazioni politiche di governo e di opinioni in merito –, sia in quello più con‐
creto, politico e militare. 

Dando per scontata l’assenza formale delle donne, se ne è data dunque per 
scontata l’assenza reale. 

Eppure già Guerra Medici, nel commentare la mancanza di donne nella «vita 
pubblica, assemblee e luoghi pubblici», segnalava una norma dello Statuto di Fi‐
renze che suggerisce tutt’altro: una ammenda pecuniaria prevista per le donne che 
si recassero «in palatium vel in curiam communis» al cospetto del podestà, del ca‐
pitano, dei giudici, dei comandanti militari o dei notai, indicativa della possibilità 
che ciò avvenisse. L’autrice aveva, inoltre, individuato una delle fattispecie in cui 
si può cogliere l’agire politico delle donne, cioè gli eventi di piazza, liquidandoli, 
tuttavia, in poche righe, bollandoli come «straordinari» e «poco significativi». Essi 
costituiscono invece segnali espliciti del coinvolgimento politico13.

non mancano originali riflessioni sulle ragioni della compresenza dei due generi e sui rispettivi 
ruoli in tale contesto, Nicholson, Women and the Crusades, p. 2: «neverthless, women’s roles in 
crusades are still much less well known than men’s contributions, and outside specialized acade‐
mic research there is very little awarness that women played any role in crusading, beyond a few 
high-profile queens of England such as Eleanor of Aquitaine and Eleanor of Castile».

10  Aristotele, Politica, I, 5, 1260a, 1275b; v. Pazé, La diseguaglianza.
11  V. Petrus Iacobi, Pratica aurea, p. 299, cap. 67; Kirshner, Nascoste in bella vista, pp. 198-

200; Quaglioni, L’officiale in Bartolo.
12  Artifoni, I podestà professionali. 
13  Statuti della Repubblica, II, Statuto del podestà dell’anno 1325, libro IV, rubrica 71, pp. 358-

359; Guerra Medici, L’aria di città, pp. 19, 38.



64

SSMD, n.s. VIII (2024)

Soltanto alcune riflessioni di Kirshner, attinenti, nello specifico, al tema della 
cittadinanza, e quelle di Cohn jr sulla presenza delle donne nei tribunali fiorentini 
fra XIV e XV secolo, si discostano dal mainstream storiografico14. Il primo scri‐
ve che «la presunta invisibilità delle donne cittadine, nell’Italia bassomedievale, 
deriva, in primo luogo, da un’ottusa visione delle donne come esseri non poli‐
tici, relegate al ruolo ausiliario della sfera domestica»15. In effetti, aggiunge, già 
Angelo degli Ubaldi, giureconsulto perugino del XIV secolo, ammetteva che alle 
cittadine potessero essere affidati honores, cioè incarichi anche municipali, purché 
sine administratione16.

Quella dello studioso della University of Chicago è una lettura in controten‐
denza, in linea con le riflessioni che mi accingo a proporre in questo primo con‐
tributo sul tema, in cui sottopongo all’attenzione di chi legge qualche sentiero 
di ricerca che può condurre a cogliere lo spessore del coinvolgimento politico 
femminile cittadino e popolare, al fine di acquisire una visione storicamente più 
realistica degli ultimi secoli del Medioevo17.

Ovviamente in questa sede non possono che essere proposte indicazioni pre‐
liminari a fronte di un lavoro che si preannuncia tanto massiccio quanto appas‐
sionante.

1. Le donne del popolo tra nomi collettivi e maschili sovraestesi 

Occorre precisare che con ‘donne del popolo’ mi riferisco a persone provenienti 
dagli strati medio-bassi della cittadinanza, quindi non nell’accezione di apparte‐
nenti al Popolo inteso come parte politica, ma di estrazione sociale non aristocra‐
tica, signorile o principesca. 

Se per queste donne è ormai assodato un tangibile e rilevante coinvolgimento 
nel mondo del lavoro, tra artigianato, investimenti e commercio18, ed è stata ana‐
lizzata l’importanza del loro contributo nei movimenti di ‘disobbedienza’ religio‐
sa, come un’opera recente mette in evidenza sin dal titolo19, a maggior ragione 
stride il preteso silenzio politico femminile. 

14  Sulle donne fiorentine in tribunale, sintomo di ‘autocoscienza’ femminile, con distinguo 
tra prima e dopo il Tumulto dei Ciompi, v. Cohn jr, Donne in piazza.

15  Kirshner, Nascoste in bella vista, p. 227. Le originali letture dell’autore sul ruolo del‐
le donne nella società medievale risalgono agli anni Ottanta del secolo scorso: Women of the 
Medieval World.

16  Angelo degli Ubaldi, Angeli Perusini, f. 271r. Il profilo aggiornato è di Woelki, Ubaldi, 
Angelo. V. Kirshner, Nascoste in bella vista, pp. 199-200.

17  In Maire Vigueur, Quand les femmes s’en mêlent, si trovano interessanti e convergenti 
riflessioni sulla partecipazione di donne a dispute relative ai diritti di alcune comunità umbre.

18  Per rassegne bibliografiche aggiornate sul tema, non potendo richiamare e discutere nel 
dettaglio i titoli in questa sede, v. Zanoboni, Donne al lavoro nel Medioevo; Ead., Lavori di donne; 
Ead., Donne al lavoro. 

19  Eretiche ed eretici.



65

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

In altri casi, si è messo in luce, infatti, che la capacità economica porta con sé 
l’aspirazione alla partecipazione politica, la rivendicazione di un ruolo o, quan‐
tomeno, di un ambito per il dialogo e/o la contestazione, quando non uno spazio 
istituzionale, come mostra in maniera esemplare l’epopea dei Ciompi, nelle cui 
file, tra l’altro, si deve immaginare che militassero molte donne, il cui contributo 
è ancora tutto da studiare20.

Il silenzio, infatti, deriva soprattutto dalla natura e dal linguaggio delle fonti 
disponibili e non dall’assenza delle donne nelle vicende politiche. 

La ridotta documentazione presa in considerazione in questo contributo, in 
cui, come accennato, si presentano i frutti delle prime riflessioni sul tema e si 
illustrano le potenzialità euristiche, comprende scritture di natura pubblica, cioè 
cronache municipali, raccolte statutarie e legislative e registri giudiziari, con tutti 
i distinguo del caso, e privata, come i diari personali21.

L’analisi di questi testi è stata svolta tenendo conto delle prassi linguistiche, e 
pertanto culturali, che hanno coperto la presenza delle donne: sostantivi collettivi 
– gente, popolo, moltitudine ecc. – e uso pervicace del maschile sovraesteso han‐
no impedito o reso faticoso in passato cogliere l’elemento femminile, complice la 
sedimentazione storiografica, a cui si è accennato22. 

Per individuare le donne occorre dunque un «orco della fiaba» che fiuti «carne 
umana» femminile23. 

Testimonianze dell’occultamento del genere femminile nelle fonti cronachi‐
stiche e diaristiche provengono, per esempio, dallo Specchio umano del biadaiolo 
Domenico Lenzi, che osserva e narra per decenni (1320-1335) la piazza fiorentina 
dove si tiene il mercato dei cereali, Orsanmichele. Autodidatta, Lenzi riferisce, 
senza fornire alcuna spiegazione di natura economico-politica, l’andamento dei 
prezzi dei cereali, l’abbondanza e le carestie, come quella catastrofica che colpì la 
città nell’aprile del 132924. 

A proposito di questa circostanza, oltre a segnalare le misure insufficienti adot‐
tate dal Comune per supplire alla mancanza di grano – dalla requisizione, all’ob‐
bligo di consegna, al calmieramento del prezzo, sino alla distribuzione raziona‐
ta tramite polizze -, egli annota la «grande moltitudine di gente di diverse parti, e 
contadini e cittadini». Aggiunge, inoltre, che «la gente … era grande e tanta» e si 
levavano grida di «pianto doloroso e di diversi sospiri e strida», mentre la folla si 
aggirava per le strade in cerca di cibo. 

20  Stella, La révolte des Ciompi. Nel recente interessante contributo di Poloni, Lo spazio delle 
periferie, non si fa cenno all’elemento femminile.

21  Altra documentazione, come i carteggi diplomatici e le fonti letterarie, sarà considerata 
nel prosieguo della ricerca. Sulle caratteristiche autoriali delle cronache e sugli ‘scopi’ dei croni‐
sti, tra velleità letterarie e memoria municipale, v. Schmidt, «Colores rhetorici»; per la diaristica 
medievale come fonte storica, Cherubini, I «libri di ricordanze».

22  Del Bo, Un lenguaje que discrimina, e le analoghe riflessioni di Benedetti, Frammenti di un 
discorso; Ead., Predicazione itinerante, p. 152. 

23  Bloch, Apologia della storia, p. 41. 
24  Pinto, Il libro del biadaiolo, pp. 1-28.



66

SSMD, n.s. VIII (2024)

L’autore registra il comprensibile timore delle autorità che si accendessero zuf‐
fe, fossero rubate le scorte di cereali e che montasse il malcontento contro il go‐
verno25. 

Tale moltitudine quando è declinata, cioè precisata nella sua composizione, ri‐
sulta maschile plurale (contadini e cittadini) e pertanto sembra non contemplare 
donne. 

Allorché il mercante di grano però illustra gli avvenimenti occorsi qualche 
giorno dopo (20 aprile) riporta che «la moltitudine della gente», confluita a Orsan‐
michele per acquistare il grano, era di «huomini e femine». Vi furono donne che 
persero il pannicello che portavano in testa (sciugatoio) e uomini che smarrirono, 
o a cui fu rubato, il mantello o la guarnacca, e gente che fu derubata26. L’autore 
prosegue riferendo che il 27 di quello stesso mese, nella corte accanto alla piazza, 
si trovava una tale ressa di comperatori che una «gharzonetta giovane e bella» fu 
derubata, come molti altri «huomini e femmine», e fu tirata fuori dalla folla tra‐
mortita27. 

Con moltitudine, dunque, nelle vicende qui richiamate che egli descrive nel suo 
diario, si intende una folla di entrambi i generi, da cui possono scaturire le tanto 
temute sommosse, i tumulti che in quei primi decenni si susseguirono a causa 
delle ripetute carestie, aggravate dalla situazione politica, dalla guerra contro Ca‐
struccio Castracani e Ludovico il Bavaro e dalla debolezza del sistema annona‐
rio28.

Alla stessa stregua, la molta gente che si prepara per la Crociata cosiddetta di 
Smirne del 1344, promossa da papa Clemente VI, nelle parole dell’Anonimo Ro‐
mano si traduce in una realtà di «uomini, femine, frati, prieiti», pronti a immolare 
la propria vita in nome di Dio («Ora se apparecchia la moita iente a volere morire 
per Dio»)29. 

Nella cronaca più tarda del romano Tedallini, ricca di espressioni dialettali, in 
un passaggio che si riferisce al drammatico contesto politico-militare dell’anno 
1511, invece, si legge: «Lo popolo de Bologna se commenzàro a levare in arme […] 
lo homini et le donne et li mammoli tutti gridavano serra serra […]; tanto gridare 
faceva lo popolo»30. 

Va dunque considerato che i nomi collettivi, soprattutto con riferimento ad av‐
venimenti di piazza, possano aver coperto le donne alla nostra percezione e che, 
invece, esse facessero parte delle folle, come emerge con evidenza in alcuni con‐
testi documentari. 

Il protagonismo politico femminile colpisce la fantasia di alcuni uomini che 
scrivono con obiettivi diversi rispetto ai cronisti. 

25  Ibidem, pp. 292-293. 
26  Ibidem, p. 299.
27  Ibidem, pp. 301-302.
28  Ibidem, pp. 71-90, 131-150.
29  Anonimo Romano, Cronica, p. 83.
30  Sebastiano di Branca Tedallini, Diario romano, pp. 320-321.



67

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

Anche se si tratta di un episodio accaduto a Parigi, quanto riporta Bonaccor‐
so Pitti nelle sue Ricordanze è significativo. Il mercante fiorentino, diplomatico, 
cavaliere e abile combattente, oltre che imbattibile giocatore d’azzardo, vissuto 
a Firenze fra 1354 e 1432 circa31, descrive una donna responsabile di un tumulto.
Tra le molte vicende di cui è testimone e protagonista, egli riporta nel suo diario 
che, nel 1381, mentre si trovava a Parigi in missione diplomatica, assistette alla 
ribellione del popolo minuto, come egli stesso lo definisce: 

«Il quale romore cominciò una trecca [una rivenditrice di generi diversi] della 
piazza, perché uno isattore la volea pegnorare per la gabella di frutte e d’erbe 
che vendea, la quale cominciò a gridare: «Muoiano le ‘mposizioni», ciò è la 
gabella. Il perché tutto il popolo si levò e corsono alle case de’ gabellieri e ruba‐
rongli e uccisongli»32. 

Di «tutto il popolo» faceva parte anche la trecca. 
Le donne quindi talvolta come responsabili di scoppi di tumulti, come in que‐

sto caso, talaltra che accorrono, che partecipano a sommosse e ad adunanze pub‐
bliche, come, peraltro, testimoniano le norme statutarie elaborate per punirle in 
tali circostanze, come si leggerà nelle prossime pagine33. 

2. Canali di informazione politica

La partecipazione politica femminile non si potrebbe definire tale senza il presup‐
posto di una seppur minima conoscenza dello scenario e dei suoi protagonisti. 
Nelle fonti si trovano tracce relative al livello di informazione, alle circostanze 
e alle modalità di acquisizione per le donne di notizie relative al contesto locale, 
sovralocale e internazionale. 

Le cronache, con le deformazioni tipiche di questa fonte messe in evidenza 
dalla storiografia, e le memorie autobiografiche documentano la presenza di don‐
ne durante avvenimenti pubblici come feste, incoronazioni, matrimoni, funera‐
li, visite ‘diplomatiche’, cerimonie di investitura cavalleresca, discorsi, prediche, 
sentenze, banchetti, distribuzioni di elemosina e via dicendo. In tali contesti si 
potevano conoscere e osservare gli officiali locali e i principali attori della politica 
sovralocale34.

Sono molti i passaggi, da cui si trae soltanto qualche esempio, in cui lo scritto‐
re della summenzionata Cronica romana fa riferimento esplicito alla presenza di 
«Tutta Roma, maschi e femine …, li veterani e lle poizelle, vedove e maritate …, 

31  Böninger, Pitti, Buonaccorso.
32  Bonaccorso Pitti, Ricordi, pp. 383-384.
33  V. le importanti riflessioni a proposito della «storia politica tradizionale» popolata di 

soli uomini in Meriggi, Privato, pubblico, pp. 41-43
34  Molto attinente benché relativo a una fonte del X secolo, La Rocca, Liutprando da 

Cremona; per la presenza di donne nelle cronache, Del Bo, Un lenguaje que discrimina.



68

SSMD, n.s. VIII (2024)

uomini e femine», in occasione di festeggiamenti e celebrazioni, di cavalcate, di 
sermoni e discorsi e degli ingressi in città di personaggi politici internazionali, 
come nel 1343 quello di Elisabetta di Polonia, regina d’Ungheria, vedova di Carlo 
Roberto d’Angiò e madre di Andrea, duca di Calabria35.

Ed è l’autore stesso che indica, inoltre, che testi come il suo, letti o ascoltati, po‐
tevano essere fonte di conoscenza per un ‘largo’ pubblico: «questa cronica scrivo 
in vulgare, perché de essa pozza trare utilitate onne iente, … la quale per lettera 
non intenne»36.

Talvolta sono invece le carte dei procedimenti giudiziari ad attestare quanto gli 
uomini politici e i principali avvenimenti fossero noti, in maniera insospettabile, 
a persone appartenenti ai livelli sociali più bassi. 

Alcune testimonianze raccolte in occasione di una vertenza tra due mona‐
steri milanesi, quello maschile cistercense di Chiaravalle e quello femminile 
benedettino di S. Maria di Aurona, chiariscono che, nonostante la disparità 
socio-culturale e di genere dei sei testimoni (monaci, chierici, laici e una don‐
na), tutti conoscevano alcuni «avvenimenti indicatori», utilizzati per datare gli 
eventi della propria esistenza37. 

Tra queste persone, anche Berga, unica femina a comparire al banco dei testi‐
moni. Di estrazione contadina e più che popolare, l’anziana vedova che, come 
dichiara, «quando eram fantina … caziabam ochas», impiega più spartiacque 
cronologici universali dei suoi colleghi maschi. La memoria della donna si spin‐
ge ben oltre i confini di Chiaravalle. Berga ricorda infatti accadimenti di cui fu‐
rono protagonisti i ‘poteri universali’, la cui eco era evidentemente giunta anche 
nel contado milanese: i Perdoni, cioè i Giubilei del 1300 e del 1350, e l’«eventum 
imperatoris Henrici», ossia la discesa di Arrigo VII, giunto in Lombardia per 
cingere la corona di re dei romani nella basilica di Sant’Ambrogio di Milano il 
6 gennaio 131138. 

Le persone del popolo dunque discutevano tra loro dei grandi avvenimenti, 
scambiavano inoltre informazioni sul benessere, sulle condizioni di vita, sui prez‐
zi, sulle guerre e dibattevano di politica. Ciò avveniva nelle piazze, nelle taverne, 
nelle botteghe e nei mercati, frequentati da uomini e donne, laddove si parlava 
in maniera critica anche di questioni religiose, come la storiografia documenta, e 
dove le donne potevano elaborare ed esporre opinioni in merito39. 

35  Anonimo Romano, Cronica, pp. 136-137. 
36  Ibidem, p. 5. V. Bertolini, La Cronica, p. 147. 
37  Del Bo, Chiaravalle 1350, pp. 113-145; sul tema Bordone, Memoria del tempo, pp. 17-35; 

Racine, À propos du temps; Merati, La rappresentazione dell’esperienza, pp. 465-467.
38  Del Bo, Chiaravalle 1350, pp. 124-126.
39  V. Merlo, Eretici ed inquisitori, pp. 104-105; per il ruolo di tali luoghi di ritrovo, antenati, 

con tutte le cautele del caso, soprattutto relative all’appartenenza sociale di chi li frequentava, 
di salotti, caffè, circoli, associazioni, cfr. Meriggi, Privato, pubblico, pp. 43-44. V. anche La sfera 
pubblica femminile.



69

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

3. Le raccolte di leggi: donne disoneste, assurde, manipolate, gregarie, traditrici	

Se nelle fonti narrative, a causa dell’habitus linguistico, risulta per certi versi dif‐
ficile cogliere l’elemento femminile, le norme elaborate per punire chi partecipa 
a manifestazioni classificabili come politiche indicano la presenza e la tipologia 
di azioni riferibili al segmento femminile, laddove, però, non venga applicata la 
norma «qualiter masculinum comprehendat femininum»40. 

Inoltre, allorché e nei passi in cui si rilevi l’utilizzo del maschile e del femminile 
non sistematico, è assai interessante verificare in quali fattispecie venga adottato, 
poiché esso indica il riconoscimento indiretto – diretto nel caso delle leggi longo‐
barde, come si accennerà – da parte del legislatore dell’azione femminile, giacché 
soltanto per certi reati e non in generale sono previste punizioni destinate alle 
donne41.

In tali fonti, tra l’altro, sulla visione personale e autoriale di chi narra gli avveni‐
menti (il cronista, l’autore del diario ecc.) prevale, o dovrebbe prevalere, l’intento 
regolatore, istituzionale e pacificatore, basato su reali esigenze di governo volte 
al mantenimento dell’ordine, esemplato su ciò che accadeva o sarebbe potuto ac‐
cadere nella realtà42. Per questa ragione, le fonti normative delle città comunali 
risultano eloquenti per il nostro tema quando e se regolamentano comportamenti 
femminili riconducibili all’alveo politico. 

Facendo un lungo passo indietro, rinviando ad altra sede per l’approfondimen‐
to di tale specifico tema, tracce rilevanti in questo senso si rinvengono già nella 
codificazione legislativa di età longobarda. 

Se in alcuni capitoli dell’Editto di Rotari (643), l’impiego di un termine neu‐
tro, per così dire, come quis (capp. 35-36) al posto di quis homo, attestato in altre 
occorrenze (per esempio, cap. 37), potrebbe ‘nascondere’ l’elemento femminile43, 
in qualche caso il riferimento è esplicito. Nel capitolo 278, si puniscono esclusiva‐
mente azioni muliebri: si vieta a una donna, libera o schiava, di devastare l’hoberos, 
cioè una proprietà, uno spazio recintato, pur precisando che esercitare violenza 
con le armi sarebbe un fatto «assurdo per una donna»44. Eppure si avverte la ne‐
cessità di vietarlo, testimonianza indiretta del fatto che avvenisse. Si contempla, 
inoltre, il caso che le donne accorrano a un tumulto - «quod inhonestum est mu‐

40  Statuta Mediolani, c. 70: «In civitate et comitatu Mediolani, masculinum comprehendat 
femininum in hiis que congruunt sexui salvo quod in successionibus sive testamento hoc non 
habeat locum sed in illis observent secundum quod iuxta sexum masculinum et femeninum hoc 
iure municipali cautum est quo defficiente stetur iuri comuni».

41  Sul genus femininum nelle raccolte legislative, Guerra Medici, L’aria di città, pp. 32-35; La 
condizione giuridica delle donne.

42  Riferimenti classici in una bibliografia sterminata, a partire da Grossi, L’ordine giuridico 
medievale; Padoa Schioppa, Il diritto nella storia, pp. 195-219; Ascheri, I diritti del Medioevo; v. La 
confezione degli statuti; Statuti comunali; Storti, Scritti sugli statuti. 

43  Le leggi dei Longobardi, Edictum Rothari, in particolare cap. 35, pp. 24-25 («De scandalum»). 
44  Ibidem, cap. 278 («Dell’hoberos»); v. Lazzari, Le donne nell’Alto Medioevo, p. 77.



70

SSMD, n.s. VIII (2024)

lieribus facere» -, in cui sia in corso una zuffa tra uomini e, in caso di ferimento o 
uccisione, si prevedono punizioni adeguate45. 

Che episodi del genere avvenissero realmente lo conferma il testo delle leggi di 
Liutprando. Come scrive Azzara, qui «la norma di legge … muove spesso da fatti 
estremamente concreti»46. In un capitolo, risalente all’anno 731, si stabilisce la pu‐
nizione per chi abbia picchiato una donna libera o una ragazza che siano accorse 
a un tumulto «sicut et modo factum audivimus»47. 

In una norma successiva, si documenta di nuovo che l’intervento legislativo 
scaturisce dalla prassi: «ci è stato riferito», esordisce il testo, e, in un altro punto, 
ribadisce «queste cose sono giunte sino a noi», della «partecipazione a mano ar‐
mata di donne libere o schiave raggruppate in piccoli eserciti», confermando la 
presenza di gruppi armati femminili.

Il legislatore inoltre presenta questi manipoli come manovrati e allestiti da uo‐
mini «perfidi e dotati di un’astuzia malvagia» che «fecero radunare le loro donne, 
quante ne avevano, libere e serve, e le mandarono contro uomini» e queste 

«Inflissero loro con violenza ferite e altri mali, con maggiore crudeltà di quanto 
facciano gli uomini …, entrando armata manu o con la violenza nei villaggi, 
combattendo contro uomini»48. 

Si fa riferimento a donne strumentalizzate da uomini perfidi per manipolare, a 
loro volta, altri uomini, onde aggirare la pena che Rotari aveva previsto, per l’ap‐
punto, soltanto per uomini e servi e non per esseri femminili49. Ciò che il legisla‐
tore intende reprimere ed evitare è una assimilazione delle azioni femminili alle 
maschili, come l’harshild o «una rivolta di contadini», adducendo a motivazione 
proprio l’appartenenza di genere di certi atti. 

È peraltro Raterio, vescovo di Verona tra 932 e 968, in un passo dei Praeloquia a 
confermare la presenza di donne «in battaglie»: 

45  Ibidem, cap. 378 pp. 108-111 («In scandalum cocurrerit»).
46  Azzara, Introduzione, p. LIV, oltre a essere più attenta alla tutela dei soggetti deboli, tra 

cui le donne.
47  Le leggi dei Longobardi, Liutprandi leges, cap. 123, p. 213.
48  Ibidem, cap. 141, pp. 226-227: «Inoltre l’autorità preposta a quel luogo in cui ciò è acca‐

duto prenda quelle donne e le faccia decalvare e frustare per i villaggi vicini […] in modo che 
in futuro le donne non osino commettere una simile malvagità […]. Abbiamo stabilito questo 
perché sia riguardo la punizione sia riguardo la composizione non possiamo assimilare un ra‐
duno di donne all’harschild e nemmeno ad una rivolta di contadini dal momento che queste 
cose le fanno gli uomini, non le donne [...]». nell’ambito di un’ampia trattazione sullo scandalum, 
v. le riflessioni sulla partecipazione delle donne nella legislazione longobarda, in Bianchi Riva 
Lo scandalo, pp. 75-77.

49  Bassani, Sapere e credere, p. 9.



71

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

«Molte, dimenticando la loro debolezza femminile, hanno combattuto battaglie 
da uomini, e sconfiggendo il nemico, hanno meritato con il loro trionfo la pal‐
ma della gloria e la magnifica corona della vittoria»50.

Se quindi, da un lato, si attesta la partecipazione delle donne anche a mano 
armata a eventi militari e politici, già individuata da Guerra Medici per britanni e 
germani51, sono peraltro già presenti in nuce longevi elementi discriminatori, ca‐
ratterizzanti la descrizione dell’azione femminile tipici anche dei secoli successivi, 
come la sua inopportunità e assurdità – «inhonestum est», «absurdum videtur 
esse» –, il ruolo gregario e la manipolazione da parte degli uomini52.

Analoghe tracce si possono rinvenire nelle raccolte statutarie dell’età comunale 
in cui si trovano rimandi a vari livelli di coinvolgimento politico femminile. 

Negli Statuti della città toscana di Pistoia risalenti al XII secolo, sembra ricono‐
sciuta l’appartenenza alla comunità politica dell’elemento femminile: si prevede 
che il podestà e i consoli ottengano il giuramento di «omnes vassallas et vassallos» 
degli uomini di Pistoia, di tutti gli uomini e di tutte le donne convenientes, benché 
il livello sociale di riferimento si debba intendere elevato53.

Nella normativa del 1288 di Albenga, una vivace realtà commerciale ligure, sede 
di diocesi, si trova un capitolo che assegna una prerogativa con risvolti politici alle 
donne: nella selezione dei campari, cioè degli addetti al controllo e alla custodia 
dei campi, come vengono definiti nello statuto, il cui comportamento è sottoposto 
al vaglio della comunità tutta, si prevede che possano esprimere il loro parere sia il 
dominus, sia la domina domus54, riconoscendo alle donne, ancorché con caratteristiche 
sociali specifiche, la facoltà di valutare l’operato di officiali pubblici locali. 

Più espliciti, e riferiti a più segmenti sociali, risultano i divieti indirizzati da 
quello stesso Comune direttamente a domina e qualibet alia mulier, punite con am‐
mende di importo diverso, che impedissero da sole o in gruppo («simul coadu‐
nate»), l’esecuzione delle condanne a morte di uomini o donne, anche ostruendo 
fisicamente l’accesso al patibolo55. Si tratta di una norma di genere, poiché indi‐
rizzata in maniera esclusiva a donne, evidentemente protagoniste di interventi di 
ostacolo, che forse rinviano alla riconosciuta funzione femminile di tutela, cura e 
difesa dei membri della famiglia. In quanto azione di disturbo nell’applicazione 
delle sentenze giudiziarie non si può che leggerla come contestazione dell’auto‐

50  La traduzione in Lazzari, Le donne nell’Alto Medioevo, p. 174.
51  Guerra Medici, I diritti delle donne, pp. 15-16.
52  Sull’inhonestum per una donna longobarda, v. Bianchi Riva, Lo scandalo, pp. 75-80.
53  Statuti di Pistoia, cap. 75.
54  Gli Statuti di Albenga, cap. 36, p. 70 («De campariis»). 
55  Ibidem, cap. 86, pp. 354-355 («De non impediendo quominus maleficia puniantur»). Sul 

profilo delle donne medievali in Liguria e per riflessioni importanti sull’autonomia femminile, 
Donne, famiglie e patrimoni, in cui, a p. 18, si fa riferimento alla normativa albenganese e si affer‐
ma, in maniera del tutto condivisibile: «che poi le donne, al di là delle costrizioni effettive, per‐
cepite o da loro stesse esercitate, vadano considerate cittadine, cives, al pari degli uomini, benché 
con facoltà politiche del tutto circoscritte, lo chiariscono in modo esemplare nel caso ligure due 
testi normativi», tra cui per l’appunto quello di Albenga.



72

SSMD, n.s. VIII (2024)

rità, come impedimento all’applicazione/esecuzione della giustizia, quindi come 
forma di manifestazione di dissenso politico.

Altrove, alle donne si riconosce esplicitamente la capacità di contestazione 
pubblica dell’autorità, come a Novara, dove la normativa viscontea risalente al 
XIV secolo prevede la pena capitale e la confisca di tutti i beni per «masculus vel 
femina» che commetta azioni o pronunci parole ingiuriose contro lo Stato, segno 
che tali episodi potevano verificarsi, come documentato in realtà per Milano56.

La raccolta normativa del 1276 di Verona sembra confermare una continua e 
diffusa partecipazione politica delle donne, che non pare avere riscontro nelle 
cronache, durante le secolari lotte tra la pars Comitum, capeggiata dai San Bonifa‐
cio, e la pars Monticulorum, che aveva veicolato, tra gli anni Venti e Trenta del XIII 
secolo, l’affermazione a signore cittadino e della Marca di Ezzelino III da Romano, 
e la progressiva esclusione, fino all’esilio, dei San Bonifacio, che non rientrarono 
in città per più di due secoli57.

Uno dei punti più delicati affrontati dal legislatore riguarda la possibilità di 
trattare paci tra la pars intrinseca, che governa Verona, e la extrinseca, dei conti di 
San Bonifacio, per l’appunto. In queste norme, diversamente da quelle che le pre‐
cedono nel codice, si illustrano esplicite e specifiche punizioni anche per le donne 
(«… persona magna vel parva, masculus vel femina, secularis vel eccelesiasticis, 
folesterius vel terrerius…») che, pubblicamente o in segreto, trattino per una pace 
o una tregua tra i partiti58. 

Oltre alla possibilità di stringere accordi di pace, che indica il riconoscimento 
alle donne di capacità diplomatiche e, dunque, dell’uso della parola in contesti di 
natura politico-militare, si elencano i luoghi in cui tale attività è vietata, corrispon‐
denti dunque a quelli in cui avveniva: pubblici, privati, assembramenti, associa‐
zioni, riunioni59. Alle donne si vieta di gridare o far rumore pronunciando «pace, 
pace» nel consiglio maggiore o degli Ottanta o dei gastaldi, in una concione, in 
associazioni o in un collegium, durante le prediche oppure gli assembramenti o in 
altro luogo60. Si prevede inoltre una pena pecuniaria corrispondente a un quarto 

56  Statuti di Novara, Libro III, cap. 60, p. 213: «Ut nullus presumat tractare contra magnificum 
dominum dominum Galeaz, etc. Item statutum est quod nullus de Novaria et districtu vel aliunde 
cuiuscumque conditionis existat, masculus vel femina, audeat vel presumat per se vel alium modo 
aliquo, colore vel ingenio, dicto, opere vel facto tractare contra statum magnifici et excellentissimi 
domini nostri Galeaz Vicecomitis Mediolani, Novarie, etc., imperialis vicarii generalis, et domini 
Iohannis Galeaz, eius filii. Et qui contrafecerit pena capitis puniatur et nichilominus bona ipsius sic 
tractantis confischetur camere ipsorum magnificorum dominorum». Per Milano, v. par. 7.

57  Gli Statuti veronesi, Libro III, cap. 112, p. 463 («Quod nullus audeat cridare pax, pax»). 
Varanini, San Bonifacio.

58  Ibidem, capp. 110-112, pp. 462-464, specie cap. 111.
59  Ibidem, cap. 111-112, p. 463.
60  Ibidem, cap. 112. Diversamente dagli altri due capitoli, in questo caso la punizione delle 

donne è indicata per seconda e non per ultima come nei precedenti (milex e podestà, decapitati, 
donna sul rogo, fante ed ecclesiastico, impiccati). La presenza di uomini e donne negli anni 
Trenta del XIII secolo a Verona alle prediche del carismatico frate Giovanni da Vicenza è riporta‐
ta in Gerardi Maurisii Cronica, pp. 31-32, a. 1233. V. Canetti, Giovanni da Vicenza.



73

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

(50 lire) rispetto a quella prevista per il miles, metà rispetto al fante, per la donna 
che fornisca aiuto, consiglio e sostegno, o si associ, difenda e dia rifugio a uomini 
appartenenti alla parte dei San Bonifacio61. 

Si tenga conto, inoltre, che la lettura dei capitoli statutari, volgarizzata, avveni‐
va in un contesto pubblico, in cui le persone di entrambi i sessi si radunavano al 
suono della campana comunale62. 

Queste norme hanno tanto più valore in quanto la declinazione e l’uso del ma‐
schile e del femminile seguono logiche contenutistiche e non puramente formali, 
come si evince dalla lettura di tutto il testo statutario63 e ne hanno ancor di più 
se si considera che, nelle cronache coeve analizzate, non vi è traccia di donne, a 
conferma della distorsione che le fonti determinano nella ricostruzione dei fatti e 
dei contesti64.

Come testimonia la natura delle norme e la quantità, con tutta evidenza il 
contributo femminile alla vita politica veronese, in un contesto di grande con‐
flittualità come quello del secolo XIII, era primario e considerato potenzialmen‐
te pericoloso almeno quanto il maschile. Era, tuttavia, punito in modo diverso 
e stigmatizzante.

Spostandosi nel principato di Trento, gli Statuti risalenti alla prima metà del 
Trecento contengono anch’essi un esplicito riferimento a donne potenzialmente 
protagoniste di azioni contro il signore della città e del territorio. Il secondo capi‐
tolo determina infatti quali siano le punizioni da comminare a chiunque ordisca 
una congiura, insieme ad un’altra persona, comunità, signore o magnate a dan‐
no del vescovo, cioè il signore, o della città, e dei suoi possedimenti – un’azione 
quindi corale e non individuale. Costui o costei dovrà essere punita/o a seconda 
della sua condizione sociale ma anche della sua appartenenza di genere, come si 
leggerà oltre65. 

Norme analoghe, esemplate su quella trentina, si trovano negli Statuti di Rove‐
reto (1425)66 e in quelli di Riva del Garda (1451)67, entrambi risalenti alla domina‐
zione veneziana.

61 Gli Statuti veronesi, capp. 117-119, pp. 466-467.
62  Ibidem, cap. 120, p. 468.
63  Per esempio, le persone per cui si prevede una punizione per essere accorsi armati o 

per aver sollevato un tumulto e gridato «ad arma, ad arma», oppure «heu foras», in consiglio, 
arengo o altro luogo sono solo uomini: ibidem, cap. 85, pp. 442-443.

64  Il «Chronicon Veronense».
65  Statuti della città di Trento, cap. 2.
66  Statuti di Rovereto, cap. 2, p. 94. La norma che punisce chi accorra a sommosse armato/a, 

in cui si usa «nulla persona» al posto del consueto «si quis», lascia presumere che si intendano 
uomini e donne (ibidem, cap. 11, p. 97). Per il confronto tra i due statuti, von Voltelini, Gli antichi 
statuti.

67  Statuti di Riva, Libro III, cap. 1, p. 144 («De his qui fecerint aliquam coniurationem vel 
tractatum contra statum dominii»); con le norme il Comune intende in qualche modo comunque 
tutelarsi dalla troppa ingerenza di Venezia, Meccarelli, Statuti.



74

SSMD, n.s. VIII (2024)

4. Donna e politica: «in flammis comburatur»

Talvolta la tipologia di supplizio risulta discriminante poiché applicata in funzio‐
ne del genere ed evocativa di altri crimini, come l’avvelenamento, il tradimento e 
la stregoneria. 

Il tipo di pena esprime quanto la partecipazione e l’opinione politica delle don‐
ne sia ritenuta da demonizzare, pertanto si sceglie una punizione ritagliata per 
l’appunto sull’appartenenza sessuale. 

A Trento, le categorie criminali per il reato di partecipazione politica sono tre: 
uomini nobili, per cui si applica la decapitazione, trattamento tipicamente riser‐
vato a questo segmento sociale, uomini appartenenti ad altri livelli sociali, per 
cui si stabilisce l’impiccagione, e donne che, invece, saranno bruciate («ignibus 
concremetur») come i traditori («tamquam proditores et scelerati»)68. Lo stesso 
dicasi per Rovereto e Riva del Garda, anche se in quest’ultima località, a parità di 
trattamento punitivo, non si fa però riferimento alla proditio69.

Si puniscono le donne con il rogo anche a Verona70. Nei tre capitoli relativi ai re‐
ati politici, insieme al bando perpetuo, la mulier che abbia trattato paci tra le parti 
è destinata a una punizione diversa rispetto al miles, al pedes e all’ecclesiastico, che 
vengono decapitati o impiccati, poiché soltanto a lei è riservato di essere bruciata 
dalle fiamme («in flammis comburatur»)71. Sarà fatta giustizia allo stesso modo, 
cioè con il rogo, qualora una donna pronunci parole che inducano alla pace o alla 
concordia o alla tregua con la parte del conte, onde evitare che questi o la pars 
possano percepire frutti delle loro possessioni cittadine; che lo faccia in pubblico 
o in privato, sulla base di scritture o senza, in «vicinantia, collegio, universitate», 
e rivolgendosi a singole persone oppure nelle riunioni dei capitoli monastici o 
conventuali, in tutti i luoghi e in qualsiasi coadunantia di persone72.

Il tradimento, talvolta evocato esplicitamente nelle norme sopra richiamate, 
più spesso sottinteso, costituisce la caratteristica distintiva dei reati più odiosi, 
come il veneficio, il maleficio, la stregoneria, l’eresia, il suicidio e l’apostasia73. La 
partecipazione politica dissidente, che è considerata un tradimento in generale, lo 
è in maniera, per così dire, più grave, se si tratta di una donna, come se si volesse 
far passare il messaggio che una donna in quel modo falsi anche il proprio ruolo 
sociale domestico. 

Creare nella percezione, nell’immaginario collettivo l’idea che, esclusivamente 
per una donna, prendere parte a vicende politiche sia assimilabile a crimini odiosi 
o atrociora, come uccidere con il veleno, quindi all’omicidio perpetrato nella ma‐
niera più vile possibile, significa qualificare aprioristicamente la donna di viltà, 

68  Statuti della città di Trento, cap. 2.
69  Statuti di Rovereto, cap. 2, p. 94; Statuti di Riva, Libro III, cap. 1, p. 144.
70  Gli Statuti veronesi, Libro III, cap. 112, p. 463 («Quod nullus audeat cridare pax, pax»).
71  Ibidem, capp. 110-112, pp. 462-464. Per un confronto con le punizioni irrogate alle donne, 

specie in età moderna a Milano, v. Garlati, Pink crimes, pp. 16 sgg.
72  Gli Statuti veronesi, cap. 111-112, p. 463.
73  Musumeci, Veneficium, pp. 10-12 («ossessione per il tradimento»), 41, 73-75, 92-95.



75

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

discriminarla nello stesso modo in cui, in altre circostanze, la si discrimina non 
punendola a causa della sua «debilitas sexus»74.

La demonizzazione della donna, nella distinzione della pena che contraddi‐
stingue la punizione per un medesimo reato, è un indice culturale importante di 
una teoria e di una prassi discriminatorie. 

5. Donne in politica nelle cronache cittadine

Se le norme lasciano intravvedere sprazzi di un qualche coinvolgimento politico 
femminile, nelle narrazioni municipali si rintracciano attestazioni che riferiscono 
episodi concreti.

Nella più volte menzionata Cronica dell’Anonimo Romano, si illustra un evento 
avvenuto a Bologna, durante il governo del legato pontificio Bertrand du Pouget, 
successivo alla sconfitta rimediata contro Ferrara (1333), in cui molti felsinei furo‐
no uccisi. Il rovescio militare, la congiuntura economica e l’insostenibile pressione 
fiscale, onerosa e inefficace, avevano stremato la popolazione. Il malcontento cul‐
minò in un episodio che lo scrittore descrive così: 

«Tutto lo puopolo de Bologna li gridava e facevanolli le ficora e dicevanolli vil‐
lania. Le peccatrice li facevano le ficora e sì lli gridavano dicennoli moita iniuria. 
Bene se aizavano li panni dereto e mostravanolli lo primo delli Decretali e lo 
sesto delle Clementine. Moita onta li fecero»75. 

Quindi tutto lo puopolo insorse e una parte di esso, in maniera visivamente ine‐
quivocabile (con il «gesto delle fiche»), manifestò il proprio dissenso. Più esplici‐
tamente rispetto ad altri passi del testo, il cronista inserisce nella sua ricostruzione 
– che non necessariamente coincide con la realtà –, la presenza di donne. Si tratta 
però di uno specifico segmento della popolazione femminile, cioè le prostitute 
(peccatrice), che si distingue perché suggella la sua protesta in modo molto con‐
notato, alzando le vesti e mostrando le pudenda. Probabile che l’attribuzione di 
questa presa di posizione, anche in senso letterale, scaturisca da una precisa scelta 
dell’autore che attribuisce la capacità di esprimere la propria opinione politica 
soltanto a donne con determinate caratteristiche, onde risultino più facilmente 
demonizzabili e non diano luogo a fenomeni di emulazione76. Ciò non toglie che 
comunque documenti la potenziale presenza femminile nelle piazze come degna 
di essere inserita nella memoria municipale. 

Ancora donne in piazza fungono da corona alla vicenda bellica, e politica, di 
cui fu protagonista Cia degli Ubaldini, sposa nel 1334 di Francesco di Sinibaldo 

74  Sbriccoli, Giustizia criminale, pp. 4-7; Delumeau, La paura in Occidente, pp. 411-421; 
Musumeci, Veneficium, pp. 25-53; Montesano, Maleficia.

75  Anonimo Romano, Cronica, p. 17. 
76  Sulla misoginia degli autori medievali, La Rocca, Liutprando da Cremona.



76

SSMD, n.s. VIII (2024)

Ordelaffi, signore di Forlì, divenuto quello stesso anno signore di Cesena77. La 
solita Cronica romana riporta notizie relative all’impegno della dama nel respin‐
gere l’esercito pontificio dall’assalto alla città (1354) e, circa tre anni più tardi, il 
comando della resistenza all’assedio delle stesse milizie (1357). 

Non è il valore o il ruolo di Ubaldini, donna dell’aristocrazia più elevata del 
territorio, che si intende analizzare, ma il coinvolgimento e la partecipazione della 
popolazione femminile in una specifica circostanza. Nella Cronica – solo attraver‐
so testi di questo tipo è peraltro nota la vicenda di Cia – si legge: 

«Cinqueciento donne de Cesena iessiro fòra scapigliate, sfesse dallo pietto. Pia‐
gnenno, lamentanno facevano granne romore. Inninocchiate ‘nanti allo legato 
demannavano mercede. Inscius legatus della cascione de sì amaro pianto, do‐
mannao perché questo facevano. Respusero le donne: Legato, in la torre sopra 
la porta sono renchiusi nuostri mariti, fratelli e parienti. La cavata è fornita. 
Se la torre cade, l’uomini so’ perduti. Domne per Dio te pregamo che tardi de 
mettere fuoco in li pontielli»78. 

Per come viene descritto nella fonte, si tratta di un intervento in difesa dei ‘loro’ 
uomini, costretti dalla signora della città a scavare un tunnel sotto la torre, met‐
tendo a repentaglio la propria vita per il bene comune; una rumorosa espressione 
di dissenso politico.

In contesti urbani differenti emerge dunque un protagonismo femminile docu‐
mentato in eventi di massa e di piazza.

6. Dalla «sepoltura dei vizi» alla lesa maestà: donne e politica a Milano

Di partecipazione ad avvenimenti politici si hanno tracce per Milano almeno dal 
XII secolo, nella «Historia Mediolanensis», una cronaca con notizie autobiografi‐
che scritta da Landolfo Iuniore (1077-1136). Accolito, attivo nella parrocchia mi‐
lanese di San Paolo in Compito, l’autore visse durante un’epoca conflittuale, di 
grandi rivolgimenti e sperimentazioni politiche. Assai vicino alle posizioni «del 
partito ecclesiastico tradizionalista», forse per questo fu allontanato dalla città in‐
sieme allo zio, il prete Liprando. Era dunque una persona interessata, informata, 
coinvolta e addentro alle questioni e alle vicende, autore di una preziosa fonte per 
indagare Chiesa, politica e società ambrosiane dei secoli XI e XII, di cui spesso la 
sua cronaca costituisce l’unico testimone79. 

Nella sua opera si legge che, dopo un devastante terremoto che aveva scosso 
l’Italia settentrionale, nel 1117, l’arcivescovo e i consules di Milano convocarono 
nella sede del palazzo comunale, il Broletto, una grande assemblea con vescovi e 
popolazione di altre città. Landolfo, che partecipò di persona al consesso, scrive: 

77  Pirani, Ubaldini, Cia.
78  Anonimo romano, Cronica, pp. 171-174. 
79  Su Landolfo e per la bibliografia di riferimento, v. Chiesa, Landolfo.



77

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

«L’arcivescovo e i consoli fecero innalzare due theatra (spalti?); su uno rimasero 
in piedi e si sedettero l’arcivescovo con i vescovi, gli abati e i più importanti reli‐
giosi; sull’altro i consoli, insieme con uomini eruditi nelle leggi e consuetudini. 
E tutto attorno a loro era presente un’innumerevole moltitudine di chierici e 
laici, comprese donne e vergini, in attesa della sepoltura dei vizi e della rinascita 
delle virtù»80.

Si assiste alla celebrazione quasi rituale di un nuovo inizio, come scrive il cro‐
nista: «l’intero popolo si raccolse lì per paura della rovina e delle macerie, per 
ascoltare la messa e la predicazione», per quanto si tratti di una narrazione intrisa 
di elementi simbolici, filtrata dalla mente, dalla cultura e dalla penna di Landolfo, 
che rappresenta con quella immagine tutta la cittadinanza, non si può che acqui‐
sire il dato che lo scrittore per raccontarla al suo pubblico vi abbia inserito anche 
il segmento femminile. 

Partecipazione di massa di entrambi i generi, con connotati aristocratici e po‐
polari, è documentata invece durante le tumultuose vicende politiche relative alla 
fase aurorale dell’affermazione di Matteo Visconti e della dinastia. Nell’estate del 
1302 la popolazione si ribellò al signore, che si trovava in quel frangente fuori 
città, impegnato militarmente contro Alberto Scotti, alleato della famiglia anta‐
gonista dei Della Torre. A vigilare era rimasto Galeazzo, il figlio di Matteo, che si 
trovò a dover fronteggiare, per l’appunto, la sommossa81. 

In una cronaca bolognese viene presentata come sollevatrice della cittadinanza 
e responsabile della cacciata dei Visconti una «domina de Suresinis». La donna 
apparteneva all’élite cittadina ma, stando al cronista, divenne leader del popolo 
tutto: il Visconti «expultus est de dicto dominio, clamore unius domine de Surisi‐
nis incitando populum Mediolani et cumunitatem ipsius et libertatem clamantis 
alta voce»82. 

Nella convincente ricostruzione degli eventi proposta da Grillo, sulla base in‐
vece della Patria Historia di Bernardino Corio - un’opera fortemente celebrativa 
della storia milanese, che l’autore scrisse a partire dal 1485 e la cui editio princeps 
fu pubblicata nel luglio 1503 -83, la popolazione si sollevò invece prima a Monza. 
Anche in questa narrazione si precisa che a guidarla fu una donna, identificata 
con Antiochia Crivelli, moglie di Pietro Visconti (un altro ramo della parentela in 
contrasto con quello dei signori), al momento incarcerato nella fortezza di Sizia‐
no. L’aristocratica avrebbe letteralmente condotto dal grosso borgo brianzolo a 
Milano una folla di colorazione politica guelfa, alla quale si unirono alcuni espo‐
nenti nobili espulsi dalla città. Ella si sarebbe diretta a cavallo nella metropoli di 
Sant’Ambrogio, alla testa di circa 10.000 comaschi, accompagnata da altri nobili 
(Borri, Soresina, Enrico da Monza ecc.), attraversando tutto il contado del Seprio 
«a mo’ di valoroso capitano, chiedendo aiuto e soccorso per suo marito». Raccolte 

80  Landulphi Iunioris Historia, cap. 44; v. Wickham, Sonnambuli, pp. 7-8.
81  Grillo, Milano guelfa, p. 45.
82  Corpus Chronicorum, p. 262, anno 1302; v. Grillo, Milano guelfa (1302-1310), p. 46.
83  Meschini, Bernardino, pp. 105-106, 131-157.



78

SSMD, n.s. VIII (2024)

lungo la strada migliaia di persone giunse nella metropoli, che, nel frattempo, 
Galeazzo si accingeva ad abbandonare84.

Se la donna che guida l’esercito appartiene alla nobiltà, di certo provengono da 
un milieu decisamente diverso le protagoniste di un episodio avvenuto quindici 
giorni dopo (27 giugno), ma collegato al precedente. Sempre nelle pagine di Corio 
si legge che, durante la grave carestia che si era innestata sulla già drammatica 
crisi finanziaria e sul malcontento diffuso, un folto gruppo di donne povere, circa 
duecento, coltelli alla mano, «e con molta turba», accorse, «credendo che si voles‐
se imporre qualche gravezza, il che non era», e poi assaltò il magazzino del sale, 
situato nel cuore della città, presso il Broletto. L’autore aggiunge che le donne si 
sollevarono perché insufflate da uomini: «Questo tumulto fu suscitato ad istanza 
di certi uomini sediziosi e cattivi»85. Una motivazione che evoca immediatamente 
la norma del Codice liutprandeo menzionata in precedenza86.

Nella città lombarda, dove in quegli anni le donne ricche manifestavano una 
certa consapevolezza e l’attitudine a rivendicare, quantomeno nell’abbigliamento, 
un’assimilazione agli uomini, cominciando a indossare scarpe a punta e cinture 
dorate, inequivocabili accessori di foggia mascolina87, alla partecipazione di mas‐
sa di donne del popolo e alla leadership politica e militare di esponenti dell’aristo‐
crazia, si affiancano altre singole protagoniste. 

Alla fine del Trecento, nel libro di sentenze del tribunale podestarile, si registra 
un episodio che illustra l’espressione pubblica della propria opinione politica da 
parte di una donna, ben identificata e singola. 

Il podestà Carlo Gheno, originario di Venezia, il 14 ottobre 1385, dalla ringhiera 
della Loggia degli Osii nel Broletto nuovo del Comune, pronuncia una sentenza 
in cui condanna Isola da Garbagnate, una donna sposata88. 

La mulier è accusata, riconosciuta colpevole e condannata per aver manifestato 
la sua ostilità nei confronti del principe Gian Galeazzo Visconti, signore della cit‐
tà. Costei viene denunciata dall’officiale preposto al controllo locale – uno degli 
anziani della parrocchia di residenza89 -, per aver rivolto, mossa da «temeritatem 
et protervam audaciam», «certa mala et enormia verba» contro il signore: insulti 
talmente gravi e abominevoli, lesivi dell’«onore e la fama dell’illustrissimo princi‐
pe e magnifico ed eccelso signore», che, per rispetto, non potevano essere riportati 
nel dispositivo della sentenza. Non avendo presentato nei tempi stabiliti una di‐
fesa, Isola viene condannata al taglio della lingua e a essere fustigata acriter per la 
città, nei luoghi preposti, affinché la sua pena funga da deterrente per altri e altre 
che avessero avuto l’ardire di emularla90. 

84  Bernardino Corio, Storia di Milano, pp. 569-574. 
85  Ibidem, pp. 569-570, 690; Grillo, Milano guelfa, p. 47.
86  Le leggi dei Longobardi, Liutprandi leges, cap. 141, pp. 226-227; v. sopra.
87  Owen Hughes, Le mode femminili, p. 168.
88  Liber sententiarum, I, pp. 147-148; per l’episodio e le riflessioni sulla sentenza, Del Bo, 

Tutte le donne, pp. 94-95, e Bianchi Riva, Iniuria e insultus, pp. 248-249.
89  Statuta Mediolani, c. 38v: «De violentiis notificandis per anzianos parochiarum». 
90  Sulla negazione di volontà e capacità femminili e sulla «debilitas sexus» in ambito 



79

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

Come scrive Bianchi Riva: «le offese al signore avevano un indubbio caratte‐
re politico (e meritavano, pertanto, sanzioni esemplari)»91. Purtroppo, non sono 
ricostruibili la circostanza e le motivazioni dell’accesso d’ira della donna ma l’e‐
pisodio costituisce il riconoscimento del potenziale politico eversivo femminile, 
altrimenti non sarebbe stato ritenuto necessario denunziarla e condannarla92. 

Fonti narrative, giudiziarie e legislative restituiscono dunque lo spessore e la 
varietà dell’azione politica femminile a Milano. 

7. Una partecipazione politica stereotipata?

La partecipazione politica comprende un ampio spettro di azioni e concetti, come 
insegna la sociologia: consapevolezza e conoscenza delle forme e degli strumenti 
di governo, espressione di consenso e dissenso, elaborazione di idee, manifesta‐
zione e costruzione di sostegno, contestazione pacifica e militare, rivendicazioni, 
supporto concreto, anche attraverso la copertura fornita a esuli e banditi, insom‐
ma qualsiasi azione che abbia come obiettivo quello di influenzare, interrompere 
o supportare l’azione di governo. 

Dalla documentazione analizzata emergono azioni corali, gruppi di pressione, 
ostruzione all’esecuzione di funzioni istituzionali, interventi ‘diplomatici’ volti 
alla pacificazione, espressioni pubbliche di dissenso politico che, quando singole, 
sfociano nel reato di lesa maestà o nella leadership in azioni militari o sommosse. 

Se dunque, a ben vedere, le fonti testimoniano donne politicamente attive, oc‐
corre mettere in luce alcune caratteristiche in apparenza stereotipate con cui esse 
e la loro agency vengono presentate.

Da un lato, costoro sono citate in gruppo o in azioni corali, mentre intervengo‐
no per tutelare, proteggere e salvare i ‘loro’ uomini, come a Cesena nell’episodio 
legato a Cia degli Ubaldini, dove sono rappresentate, inoltre, nell’atto di piangere 
e strapparsi i capelli, oppure di impedire fisicamente le esecuzioni capitali, come 
ad Albenga, quasi a completare la loro missione muliebre di cura dei familiari. 

Quando esprimono il loro dissenso in pubblico sono invece donne infami e 
malfamate: le peccatrice della cronaca dell’Anonimo Romano, che impiega un 
deterrente retorico, per così dire, attribuendo soltanto alla categoria delle donne 
inhoneste l’espressione del dissenso politico. D’altronde già la normativa longobar‐
da ricorda che non si attaglia a una donna onesta partecipare a una sommossa. 

giuridico, Minnucci, La condizione giuridica della donna; Sbriccoli, Deterior est; sulla capacità 
giuridica, invece, Storti, La condizione giuridica delle donne; per le pene e sulle donne come «sog‐
getti agenti» a Milano, con particolare riferimento all’età moderna, Garlati, Pink crimes.

91  Bianchi Riva, Iniuria e insultus, p. 249, dove si legge che Gian Galeazzo Visconti in 
quegli stessi giorni promulgò un decreto contro chi «sparlava» del signore della città e uno 
che prevedeva le punizioni per chi offendeva lo Stato. Sulla lesa maestà nello Stato di Milano, 
Cengarle, Lesa maestà.

92  La categoria debilitas sexus e infirmitas sexus determina un trattamento giuridico diverso 
per le donne rispetto agli uomini: Minnucci, La condizione giuridica; Sbriccoli, Deterior est.



80

SSMD, n.s. VIII (2024)

Questo atteggiamento retorico-narrativo, per così dire, è documentato sul lun‐
go periodo e consolidato e attestato per le «donne di potere» che sono regolar‐
mente descritte come prostitute e lascive nel X come nel XV secolo, topoi che han‐
no alimentato la storiografia sulla «pornocrazia», oggi impensabile93.

Proprio perché profondamente distanti da quello che prevede il ruolo sociale 
loro assegnato, le donne, diversamente dagli uomini, devono essere punite con 
le fiamme, con un supplizio che corrisponda al loro genere e non allo status a cui 
appartengono, cioè come streghe, come persone che compiono un maleficium o un 
veneficium, poiché avvelenano la società e le sue regole di genere. 

Se gli scrittori e i legislatori, tramite la rappresentazione stigmatizzante e ste‐
reotipata delle donne con capacità politica, si consegnano del tutto alla misoginia 
del loro tempo, ci consentono però di affermare che esisteva una partecipazione 
politica femminile, benché al di fuori degli incarichi ufficiali. 

Occorre guardare alla documentazione con occhi diversi per cogliere tutte le 
tracce che essa restituisce su questo argomento ma anche su temi paralleli, che 
andranno affrontati, quali i ‘danni collaterali’ subiti dalle donne, cioè stupri, uc‐
cisioni, sottrazione di prole e perdita di mariti, indagandoli come motivazioni 
forti sottese al coinvolgimento diretto, e studiare quanto personalità femminili di 
estrazione popolare capaci di interloquire con uomini di potere, come Caterina da 
Siena, per fare un nome soltanto, influenzarono la consapevolezza politica delle 
donne del loro stesso livello sociale.

Si profila all’orizzonte una lunga strada di ricerca nel segno della parità di ge‐
nere nella Storia.

B I B L I O G R A F I A

Agire da donna. Modelli e pratiche di rappresentazione (secoli VI-X), a cura di Cristina La 
Rocca, Turnhout 2007.

Angelo degli Ubaldi, Angeli Perusini interpretatio ad decimum lib. C, in Baldi… 
Commentaria ad C. 7-11, Venetiis, Società dell’aquila che si rinnova, 1599.

Anonimo Romano, Cronica, a cura di Giuseppe Porta, Milano 1979.
Enrico Artifoni, I podestà professionali e la fondazione retorica della politica comunale, in 

«Quaderni storici», 63 (1986), pp. 687-719.
Mario Ascheri, I diritti del Medioevo italiano (Secoli XI-XV), Roma 2000.
Claudio Azzara, Introduzione al testo, in Le leggi dei Longobardi [v.], pp. XLI-LXV.
Mariarosaria Barbera, Donne al potere in Oriente e Occidente fra Tardoantico e Medioevo, 

Roma 2022.
Alessandra Bassani, Sapere e credere. Parte prima. La veritas del testimone de auditu 

alieno dall’alto medioevo al diritto comune, Milano 2012.
Anna Bellavitis, Alla ricerca delle cittadine, in Innesti [v.], pp. 3-20.

93  La Rocca, Liutprando da Cremona, pp. 291-307.



81

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

Marina Benedetti, Frammenti di un discorso ereticale. Per una introduzione, in Eretiche ed 
eretici [v.], pp. 13-30.

Marina Benedetti, Predicazione itinerante e scelta apostolica, in Eretiche ed eretici [v.], pp. 
151-178.

Bernardino Corio, Storia di Milano, a cura di Anna Morisi Guerra, I, Torino 1979, 
pp. 569-574.

Lucia Bertolini, La Cronica d’Anonimo Romano (ovvero cosa sta in capo al suo stemma 
codicum), in Il viaggio del testo, a cura di Paolo Divizia - Lisa Pericoli, Alessandria 
2017, pp. 147-190.

Raffaella Bianchi Riva, Iniuria e insultus tra diritto e politica. Le offese alle magistrature 
comunali nella legislazione statutaria e nella prassi giudiziaria in età viscontea, in Liber 
sententiarum [v.], I, pp. 239-264.

Raffaella Bianchi Riva, Lo scandalo tra alto medioevo e prima età moderna. Itinerari tra 
dimensione giuridica, politica e sociale, Torino 2022.

Marc Bloch, Apologia della storia o mestiere di storico, Torino 1969.
Bonaccorso Pitti, Ricordi, in Mercanti scrittori, a cura di Vittore Branca, Milano 1986.
Lorenz Böninger, Pitti, Buonaccorso di Neri, in Dizionario biografico degli Italiani, 84, 

Roma 2015, pp. 302-305.
Renato Bordone, Memoria del tempo negli abitanti dei comuni italiani all’età del Barbarossa, 

in Renato Bordone, Uno stato d’animo. Memoria del tempo e comportamenti urbani nel 
mondo comunale italiano, Firenze 2002, pp. 17-35.

Luigi Canetti, Giovanni da Vicenza, in Dizionario biografico degli Italiani, 56, Roma 2001, 
pp. 263-267. 

Carla Casagrande, La donna custodita, in Storia delle donne [v.], pp. 88-128.
Federica Cengarle, Lesa maestà all’ombra del Biscione. Dalle città lombarde ad una monar‐

chia europea (1335-1447), Roma 2014.
Giovanni Cherubini, I «libri di ricordanze» come fonte storica, in Civiltà Comunale: Libro, 

Scrittura, Documento, in «Atti della Società Ligure di Storia Patria, nuova serie», 
XXIX/2 (1989), pp. 569-591.

Paolo Chiesa, Landolfo Iuniore (Landolfo di S. Paolo), in Dizionario biografico degli Italiani, 
63, Roma 2004, pp. 491-495.

Il «Chronicon Veronense» di Paride da Cerea e dei suoi continuatori, a cura di Renzo 
Vaccari, Legnago 2014.

 «Con animo virile». Donne di potere nel Mezzogiorno medievale (secoli XI-XV), a cura di 
Patrizia Mainoni, Roma 2010.

Corpus Chronicorum Bononiensium, a cura di Albano Sorbelli, in Rerum Italicarum 
Scriptores2, XVIII/1, Città di Castello 1910-1940.

La condizione giuridica delle donne nel Medioevo, a cura di Miriam Davide, Trieste 2012.
La confezione degli statuti. Gli «attori» della norma nelle società del Mediterraneo occidentale 

nei secoli XII-XV, a cura di Didier Lett, Trieste 2017.



82

SSMD, n.s. VIII (2024)

Samuel Kline Cohn jr, Donne in piazza e donne in tribunale a Firenze nel Rinascimento, in 
«Studi storici», 22 (1981), pp. 515-553.

Maria Nadia Covini, Donne, emozioni e potere alla corte degli Sforza. Da Bianca Maria a 
Cecilia Gallerani, Milano 2012.

Beatrice Giovanna Maria Del Bo, Un lenguaje que discrimina: las mujeres en las escri‐
turas italianas de los siglos XIV y XV, in «Studia Historica. Historia Medieval», 40/2 
(2022), pp. 169-191.

Beatrice Giovanna Maria Del Bo, Tutte le donne (del registro) del podestà fra cliché e 
novità, in Liber sententiarum [v.], I, pp. 83-106.

Beatrice Giovanna Maria Del Bo, Chiaravalle 1350. Memoria del tempo fra Perdoni e 
imperatore, in Milano medioevale. Studi per Elisa Occhipinti, Milano 2018, pp. 113-145.

Jean Delumeau, La paura in Occidente. Storia della paura nell’età moderna, Milano 2018, 
pp. 411-421. 

Donne di potere nel Rinascimento, a cura di Letizia Arcangeli - Susanna Peyronel, 
Roma 2008.

Donne, famiglie e patrimoni a Genova e in Liguria nei secoli XII e XIII, a cura di Paola 
Guglielmotti, Genova 2020.

Eretiche ed eretici medievali. La «disobbedienza» religiosa nei secoli XII-XV, a cura di Marina 
Benedetti, Roma 2023.

Feminism and Renaissance Studies, ed. by Lorna Hutson, New York 1999. 
Serena Ferente, Women and the state, in The Italian Renaissance State, ed. by Andrea 

Gamberini - Isabella Lazzarini, Cambridge 2012, pp. 345-367.
Vito Fumagalli, Matilde di Canossa. Potenza e solitudine di una donna del Medioevo, 

Bologna 1996.
Loredana Garlati, Pink crimes. Criminalità femminile e condanne capitali nelle sentenze 

del Senato di Milano (1471-1783), in «Historia et ius», 17 (2020), pp. 1-47.
Gerardi Maurisii Cronica dominorum Ecelini et Alberici fratrum de Romano, aa. 

1183-1237, a cura di Giovanni Soranzo, Città di Castello 1913-1914.
Paolo Golinelli, Matilde di Canossa. Una donna protagonista del suo tempo, un mito in‐

tramontabile, Milano 2021.
Gratiani Decretum, in Corpus iuris canonici, a cura di Aemilius Friedberg, I, Leipzig 

1879 (rist. an. Graz 1955).
Paolo Grillo, Milano guelfa (1302-1310), Roma 2013.
Paolo Grossi, L’ordine giuridico medievale, Roma-Bari 1995.
Maria Teresa Guerra Medici, Donne di governo nell’Europa moderna, Roma 2005.
Maria Teresa Guerra Medici, L’aria di città. Donne e diritti nel Comune medievale, 

Napoli 1996.
Maria Teresa Guerra Medici, I diritti delle donne nella società alto-medievale, Roma 1983.
David Herlihy, Women and Sources of Medieval History. The Towns of Northern Italy, in 

Medieval Women and the Sources of Medieval History, ed. by Joel Thomas Rosenthal, 
Athens 1990, pp. 133-154. 

http://opac.regesta-imperii.de/lang_en/anzeige.php?sammelwerk=Medieval+women+and+the+sources


83

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

Claire E. Honess, From Florence to the Heavenly City: the Poetry of Citinzenship in Dante, 
Oxford 2006.

Innesti. Donne e genere nella storia sociale, a cura di Giulia Calvi, Roma 2004.
Julius Kirshner, Nascoste in bella vista, in Cittadinanze medievali. Dinamiche di apparte‐

nenza a un corpo comunitario, a cura di Sara Menzinger, Roma 2017, pp. 195-228.
Julius Kirshner, Cittadinanza come genere nelle città-stato del Medioevo e del Rinascimento, 

Relazione tenuta al convegno «Innesti. Storia delle donne, storia di genere, storia 
sociale», Siena, 7-9 febbraio 2003 ©dell’autore - Distribuito in formato digitale da 
«Reti Medievali», https://www.rm.unina.it/.

Margaret L. King, Le donne nel Rinascimento, Roma-Bari 1991.
Cristina La Rocca, Liutprando da Cremona e il paradigma femminile di dissoluzione dei 

Carolingi, in Agire da donna [v.], pp. 291-307.
Cristina La Rocca, Donne al potere: le regine nell’Alto Medioevo, Firenze 1998.
Landulphi Iunioris Historia Mediolanensis, a cura di Carlo Castiglioni, in Rerum 

Italicarum Scriptores2, V/3, Bologna 1934.
Tiziana Lazzari, Teodolinda e Gundiperga: il ruolo delle donne nei primi decenni del regno 

longobardo, in 577. I Longobardi nel Campo Rotaliano, Trento 2019, pp. 99-115.
Tiziana Lazzari, Le donne nell’alto Medioevo, Milano-Torino 2010.
Le leggi dei Longobardi. Storia, memoria e diritto di un popolo germanico, a cura di Claudio 

Azzara - Stefano Gasparri, Roma 2005.
Liber sententiarum potestatis Mediolani (1385), I, Storia, diritto, diplomatica e quadri 

comparativi, a cura di Alessandra Bassani - Marta Calleri - Marta Luigina 
Mangini, Genova 2021.

Liber sententiarum potestatis Mediolani (1385), II, Edizione critica, a cura di Pier 
Francesco Pizzi, II, Genova 2021.

Jean-Claude Maire Vigueur, Quand les femmes s’en mêlent, in La fabrique des sociétés méd‐
iévales méditerranéennes. Les Moyen Âge de François Menant, par Diane Chamboduc de 
Saint Pulgent - Marie Dejoux, Paris 2018, pp. 255-268

Patrizia Merati, La rappresentazione dell’esperienza: mediazioni culturali e meccanismi 
della memoria a Milano nel XIII secolo, in «Mélanges de l’École Française de Rome - 
Moyen Âge», 113/1 (2001), pp. 453-491.

Marco Meriggi, Privato, pubblico, potere, in Innesti [v.], pp. 39-51.
Grado Giovanni Merlo, Eretici ed inquisitori nella società piemontese del Trecento, Torino 

1977.
Stefano Meschini, Bernardino Corio storico del Medioevo e del Rinascimento milanese, in 

Le cronache medievali [v.], pp. 101-173.
Giovanni Minnucci, La condizione giuridica della donna tra Medio Evo ed Età Moderna: 

qualche riflessione, in «Anuario de Historia del derecho español», LXXXI (2011), pp. 
997-1007. 

Marina Montesano, Maleficia. Storia di streghe dall’Antichità al Rinascimento, Roma 
2023.

https://cris.unibo.it/handle/11585/662211
https://cris.unibo.it/handle/11585/662211


84

SSMD, n.s. VIII (2024)

Emilia Musumeci, Veneficium. Storia di un crimine atroce, Macerata 2022.
Helen Jane Nicholson, Women and the Crusades, Oxford 2023.
Origini dello Stato: processo di formazione statale in Italia fra medioevo ed età moderna, a cura 

di Giorgio Chittolini - Anthony Molho - Paolo Schiera, Chicago 1994.
Diane Owen Hughes, Le mode femminili e il loro controllo, in Storia delle donne [V.], pp. 

166-193.
Diane Owen Hughes, Invisible Madonnas? The Italian Historiographical Tradition and the 

Women of Medieval Italy, in Women in medieval History an Historiography, ed. by Susan 
Mosher Stuard, Philadelphia 1987, pp. 25-57.

Antonio Padoa Schioppa, Il diritto nella storia d’Europa. Il Medioevo, I, Padova 1995. 
Valentina Pazé, La diseguaglianza degli antichi e dei moderni. Da Aristotele ai nuovi mete‐

ci, in «Teoria e politica», IX (2019), pp. 265-282.
Petrus Iacobi, Pratica aurea libellorum, Lugduni, apud Ioannem Jacobi Iunctae F., 1546.
G. Pinto, Il libro del biadaiolo. Carestie e annona a Firenze dalla metà del ‘200 al 1348, 

Firenze 1978.
Francesco Pirani, Ubaldini, Cia, in Dizionario biografico degli Italiani, 97, Roma 2020, 

pp. 298-301.
Alma Poloni, Lo spazio delle periferie e il tumulto dei Ciompi (Firenze, 1378). Un’ipotesi 

interpretativa, in «Studi di storia medioevale e di diplomatica», n.s. VII (2023), pp. 
333-357.

Valentina Prisco, Eleonora d’Aragona. Pratiche di potere e modelli culturali nell’Italia del 
Rinascimento, Roma 2022.

Diego Quaglioni, L’officiale in Bartolo, in L’educazione giuridica, IV, Il pubblico funziona‐
rio: modelli storici e comparativi, Perugia 1981, pp. 143-187.

Pierre Racine, À propos du temps dans le procès (XIIe-XIIIe s.), in Il tempo vissuto. 
Percezione, impiego, rappresentazione, Bologna 1988, pp. 63-75.

Rovereto e i suoi statuti, a cura di Marco Bellabarba - Gherardo Ortalli - Diego 
Quaglioni, Venezia 1991.

Mario Sbriccoli, Deterior est condicio foeminarum. La storia della giustizia penale alla 
prova dell’approccio di genere, in Innesti [v.], pp. 73-91.

Mario Sbriccoli, Giustizia criminale, in Mario Sbriccoli, Storia del diritto penale e della 
giustizia. Scritti editi e inediti (1972-2007), I, Milano 2007, pp. 3-44.

Paul Gerhard Schmidt, «Colores rhetorici» nelle cronache cittadine, in Le cronache me‐
dievali di Milano, a cura di Paolo Chiesa, Milano 2001, pp. 3-10.

Sebastiano di Branca Tedallini, Diario romano dal 3 maggio 1485 al 6 giugno 1524, 
a cura di Paolo Piccolomini, in Rerum Italicarum Scriptores2, XXIII/3, Città di 
Castello 1904-1911, pp. 231-445.

La sfera pubblica femminile, a cura di Dianella Gagliani - Mariuccia Salvati, Bologna 
1992.

Statuta Mediolani, Mediolani, diligenter impressus opera et impensa egregii magistri 
Pauli de Suardis, MCCCCLXXX, die XX decembris.



85

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

Statuti comunali e circolazioni documentarie nelle società mediterranee dell’Occidente (secoli 
XII-XV), a cura di Didier Lett, Trieste 2018.

Statuti della città di Trento, colla designazione dei beni del comune nella prima metà del secolo 
XIV, a cura di Tommaso Gar, Trento 1858.

Statuti della Repubblica fiorentina, a cura di Romolo Caggese, Firenze 1921.
Gli Statuti di Albenga del 1288, a cura di Josepha Costa Restagno, Genova 1995.
Statuti di Novara del XIV secolo, a cura di Gianmarco Cossandi - Marta Luigina 

Mangini, Varese 2012.
Statuti di Pistoia del sec. XII, a cura di Francesco Berlan, Bologna 1882.
Statuti di Riva del Garda del 1451 con le aggiunte fino al 1637, a cura di Ermanno Orlando, 

Venezia 1994.
Statuti di Rovereto del 1425 con le aggiunte dal 1434 al 1538, a cura di Federica 

Parcianello, Rovereto 1991.
Gli Statuti veronesi del 1276 colle correzioni e le aggiunte fino al 1323, a cura di Gino 

Sandri, Venezia 1959.
Alessandro Stella, La révolte des Ciompi: les hommes, les lieux, le travail, Paris 1993.
Storia delle donne. Il Medioevo, a cura di Christiane Klapish-Zuber, Roma-Bari 1990.
Claudia Storti, La condizione giuridica delle donne della famiglia nelle strategie testamen‐

tarie di Alberico da Rosciate (1345-1360), in La condizione giuridica delle donne [v.], pp. 
54-93.

Claudia Storti, Scritti sugli statuti lombardi, Milano 2007.
Gian Maria Varanini, San Bonifacio, in Dizionario biografico degli Italiani, 90, Roma 

2017, pp. 100-102.
Hans von Voltelini, Gli antichi statuti di Trento, Rovereto 1989.
Chris Wickham, Sonnambuli verso un nuovo mondo. L’affermazione dei comuni italiani nel 

XII secolo, Roma 2017.
Women of the Medieval World. Essays in honor of John H. Mundy, ed. by Julius Kirshner 

- Suzanne Fonay Wemple, Oxford-New York 1985.
Thomas Woelki, Ubaldi, Angelo di Francesco degli, in Dizionario biografico degli Italiani, 

97, Roma 2020, pp. 285-288.
Maria Paola Zanoboni, Donne al lavoro nel Medioevo: la situazione italiana, in 

«Cuadernos Medievales», 35 (2023), pp. 158-196.
Maria Paola Zanoboni, Donne al lavoro nell’Italia e nell’Europa medievali, Milano 2016.
Maria Paola Zanoboni, Lavori di donne, lavoro delle donne, in Storia del lavoro in Italia, 

II, Il Medioevo. Dalla dipendenza personale al lavoro contrattato, a cura di Franco 
Franceschi, Roma 2017, pp. 421-448.

Tutti i siti citati sono da intendersi attivi alla data dell’ultima consultazione: 31 
agosto 2024.

https://www.academia.edu/112599008/DONNE_AL_LAVORO_NEL_MEDIOEVO_LA_SITUAZIONE_ITALIANA_in_Cuadernos_Medievales_35_Diciembre_2023_158_196
https://www.academia.edu/112599008/DONNE_AL_LAVORO_NEL_MEDIOEVO_LA_SITUAZIONE_ITALIANA_in_Cuadernos_Medievales_35_Diciembre_2023_158_196


86

SSMD, n.s. VIII (2024)

T I T L E

Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo: primi passi di una ricerca

Commoner’ women in politics in the Late Middle Ages: first steps of a study

A B S T R A C T

La storiografia da anni valorizza il patronage e la agency delle aristocratiche e la ri‐
levanza delle donne, anche di altri livelli sociali, in campo economico, produttivo, 
commerciale e religioso o ereticale. Tuttavia, le donne del popolo restano ancora 
politicamente invisibili, come recita il titolo di un antico articolo di Diane Owen 
Hughes (Invisible Madonnas?). 
Da queste prime indagini, invece, emerge che le donne ‘popolari’ furono attive in 
politica. Esse compaiono infatti nelle fonti cronachistiche, normative e giudizia‐
rie, pur tenendo conto che buona parte della loro attività, anche politica, è occulta‐
ta da nomi collettivi e dall’uso del maschile sovraesteso, oltre che dalla mentalità 
misogina che caratterizza la società, la cultura e, quindi, la scrittura degli autori, 
tutti uomini. Muovendo dalle differenze e dalle analogie che si possono cogliere 
nel modo di documentare la presenza politica femminile da una fonte all’altra, si 
presentano alcune piste di ricerca su un tema a oggi ancora non affrontato dalla 
storiografia. Leader e gregarie, manipolate e manipolatrici, solitarie e in gruppo, 
le donne del popolo coinvolte politicamente compaiono nelle fonti a documentare 
una partecipazione che risale ai secoli altomedievali e approda al Rinascimento, 
degna di essere finalmente studiata.

Historiography has for years been valorizing the patronage and agency of aristo‐
cratic women and the relevance of women in economic, productive, commercial 
and religious or heretical fields. However, the commoner’ women still remain 
politically invisible, as the title of an early article by Diane Owen Hughes states 
(Invisible Madonnas?). 
These starting investigation, however, show that ‘communer’ women were active 
in politics. Indeed, they appear in chronicle, normative and judicial sources, while 
considering that much of their activity, including political activity, is obscured 
by collective names and the use of the overextended masculine, as well as by the 
misogynistic mentality that characterizes the society, culture and, therefore, the 
writing of the authors, all men. Building on the differences and similarities in the 
way women’s political presence is documented from one source to another, some 
research focuses are presented on a topic that to date has not yet been analyzed 
by historiography. Leaders and gregarious, manipulated and manipulative, soli‐
tary and in groups, communer’ women appear politically involved in the sources 
to document a participation that dates back to the early medieval centuries and 
lands in the Renaissance, worthy of finally being studied.



87

Del Bo, Le donne del popolo in politica nel Basso Medioevo

K E Y W O R D S

Donne, Medioevo, politica, genere, storia

Women, Middle Ages, gender, History, Women’s power, gender History


	_Hlk165460523
	_Hlk175406290
	_Hlk175406234
	_Hlk176864169
	_Hlk176864208
	_Hlk176864216
	_Hlk176864226

