


Archeologia di un’agiografia.  
Le (ri)scritture delle Passioni di san Miniato (sec. IX-XI)

di Alberto Cotza

in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. VIII (2024)

Dipartimento di Studi Storici

dell’Università degli Studi di Milano - Milano University Press

https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD

ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/25517





Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, n.s. VIII (2024)
Rivista del Dipartimento di Studi Storici - Università degli Studi di Milano

<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>
ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/25517

Archeologia di un’agiografia.  
Le (ri)scritture delle Passioni di san Miniato (sec. IX-XI)

Alberto Cotza
Università di Pisa
alberto.cotza@cfs.unipi.it

1. Introduzione

Insieme alla fondazione del monastero sul colle fiorentino, il primo dei monasteri 
toscani eretti nel corso del secolo XI su iniziativa vescovile1, il suo primo abate, 
Drugone, riscrisse l’antica vita del martire cui il cenobio era dedicato, Miniato 
(BHL 5967). Questo testo è stato considerato il manifesto dell’operazione cul‐
tuale di Ildebrando, presule fiorentino, e del suo «senior» Enrico II, protagonisti 
dell’impresa2. Tuttavia, le considerazioni specifiche a tal proposito sono sempre 
state più abbozzate che sviluppate, dal momento che fin a poco tempo fa non 
disponevamo di un’edizione critica di BHL 5967. Il recente lavoro di Nocentini ha 
colmato questo vuoto3. 

Il presente saggio è una rilettura della Passio di Drugone in una prospettiva sia 
diacronica che sincronica. Ne indagherò, infatti, le stratificazioni sia come esito 

1  Ronzani, Vescovi e monasteri in Tuscia; D’Acunto, Monasteri di fondazione episcopale. Per un 
panorama sulle ‘riforme vescovili’ del secolo XI v. D’Acunto, La lotta per le investiture.

2  Leonardi, San Miniato.
3  Le Passioni di san Miniato. L’assenza di un’edizione critica recente è stata la causa della 

scarsa attenzione finora riservata a questo dossier agiografico. Studio di riferimento è quello 
di Leonardi, San Miniato; inoltre Benvenuti, Stratigrafie della memoria, il più completo studio 
sull’articolazione dell’assetto cultuale fiorentino dall’alto al basso medioevo. Mi discosto, tutta‐
via, dalla lettura di Benvenuti in alcuni punti che segnalerò nel corso del saggio. Il più recente 
Ead., Testi agiografici, riprende il precedente saggio. Nocentini, La lunga storia, traccia i linea‐
menti della Passio così come illustrati nell’edizione critica e aggiunge un’utile traduzione italiana 
di BHL 5967. Per un orientamento bibliografico sui singoli testi agiografici nella fase che ci in‐
teressa sono fondamentali Vocino, L’agiografia dell’Italia centrale; Licciardello, Agiografia latina. 



12

SSMD, n.s. VIII (2024)

della rielaborazione di testi più antichi sia come risposta alle sollecitazioni del 
presente4. Espongo qui brevemente il dossier al centro di questo lavoro. 

Per comprendere le ragioni della scrittura di BHL 5967 è necessario rifarsi al 
testo carolingio che ne costituisce il punto di partenza (BHL 5965), a sua volta 
esito di stratificazioni che è possibile ricondurre all’età longobarda. La prospettiva 
diacronica va accostata a una prospettiva sincronica. BHL 5967 va infatti letta in 
relazione alle (relativamente numerose) testimonianze che, all’inizio dell’XI se‐
colo, ci consentono di precisare il contesto della sua riscrittura e che hanno a che 
fare, soprattutto, con un ‘dibattito’, finora non riconosciuto dagli studiosi, attorno 
alla collocazione del corpo di Miniato. Queste testimonianze sono sia di natura 
documentaria (la carta di fondazione del monastero di San Miniato) sia di natura 
propriamente agiografica: il testo denominato BHL 5965b e il testo conservato nel 
manoscritto Paris, Bibliothèque Mazarine, 1711. In stretto collegamento rispetto a 
questo rifiorire delle agiografie vanno letti altri due testi: la Vita di san Zenobi e la 
Laudatio del vescovo Podo.

Il saggio è così diviso in tre parti principali: nella prima si prende in analisi la 
creazione, tra età longobarda e carolingia, di Miniato come martire fiorentino; 
nella seconda si analizza il cuore della disputa sul corpo del martire Miniato a 
inizio XI secolo; nella terza si osservano le forme di ricomposizione della crisi 
con qualche conclusione più generale sulla relazione tra produzione agiografica e 
società nell’Italia pienomedievale.

2. Il culto di san Miniato e la Passio primigenia (BHL 5965)

Punto d’arrivo del nostro discorso è la ricostruzione del contesto discorsivo in‐
torno alla scrittura di BHL 5967, la passione di Miniato scritta da Drugone, primo 
abate del neoeretto monastero in onore del martire fiorentino da parte del vesco‐
vo Ildebrando e del suo «senior» Enrico II (1018). Prima di arrivarvi, però, è ne‐
cessario analizzare il suo immediato precedente, cioè BHL 5965, d’età carolingia. 

Rispetto a quest’ultima agiografia, Drugone aveva un atteggiamento di ambi‐
guità: pur volendo riprenderla da vicino senza discostarsene («per omnia secu‐
tus»), la giudicava «insulso sermone contexta» e, per questo motivo, inadatta alla 
vita liturgica della comunità monastica posta sotto la sua guida. Si proponeva, 
perciò, di curare il testo precedente solo dal punto di vista della forma. Valu‐
teremo successivamente l’aderenza alla realtà di questa affermazione. Per farlo, 
dobbiamo appunto partire da BHL 5965. Procediamo con ordine.

BHL 5965 è un testo datato convincentemente da Nocentini agli ultimi anni 
dell’VIII secolo o ai primi del IX. Vale la pena riproporre un breve riassunto della 
vita di Miniato perché sia chiara la vicenda della quale stiamo parlando.

La scena si colloca negli anni di Decio (249-251). L’imperatore si trova a Firenze 
e i suoi ministri, uscendo dalla città, incontrano un uomo che si aggira nel subur‐

4  Chastang, L’archéologie du texte médiéval.



13

Cotza, Archeologia di un’agiografia

bio. Interrogato su quale religione professi e su quale sia il suo nome, risponde 
di essere cristiano e di chiamarsi Miniato. Gli ufficiali dell’imperatore prendono 
Miniato e lo portano al palazzo, dove viene allestito il tribunale. Qui Decio chiede 
a Miniato di rinunciare alla sua religione e, di fronte al rifiuto del cristiano, fa 
portare una bestia feroce, che muore dopo una preghiera. 

Poco dopo, Miniato si ripresenta di fronte all’imperatore che, trovandoselo di 
nuovo davanti, vuole sapere qualcosa di più sul suo conto. Miniato dice di essere 
un soldato di Cristo e di aver incontrato gli ufficiali imperiali nella selva chiamata 
Elisboth. Decio, adirato, fa spedire Miniato in una fornace dal fuoco ardente, fuo‐
co che, grazie all’intervento di un angelo, si spegne.

Nella scena successiva Decio ordina che sia preparato il leocordio, bestia ter‐
ribile che tuttavia muore al solo colpo d’occhio di Miniato. Fallito anche questo 
tentativo, inizia una serie di torture: una sedia da tortura, anche in questo caso 
senza effetti; legni affilati sotto le unghie. Nel mentre Miniato sente nelle orecchie 
la voce di un angelo che lo sostiene, dicendogli di non aver paura perché Dio 
rimarrà al suo fianco.

Anche i successivi tentativi di Decio falliscono: il piombo fuso nelle orecchie, 
un masso legato ai piedi del martire appeso. A quest’ultimo miracolo, invece che 
l’angelo, appare a Miniato Dio. Decio rinuncia quindi all’ennesima tortura che 
aveva escogitato (la perforazione delle orecchie) e pensa di ricorrere alla corru‐
zione. Miniato non cede nemmeno alle lusinghe delle ricchezze. L’imperatore al‐
lora decide di decapitarlo. La decapitazione avviene nel monte «che viene detto 
Fiorentino», dove viene condotto dai ministri di Decio, preceduto da un angelo. 
Una volta decapitato, un gruppo di cristiani si incarica della sepoltura, non viene 
specificato dove.

Questi sono i fatti. Uno sguardo più ravvicinato al testo consente di mettere in 
luce alcune incoerenze nella narrazione, che danno alla Passio uno sviluppo meno 
lineare (farò qui riferimento alla numerazione per paragrafi come si trova nell’e‐
dizione, mentre nella tabella 1 riporto il confronto con BHL 5967).

Una prima incoerenza si registra all’inizio del racconto, quando l’imperatore, 
indispettito dall’arroganza di Miniato di dichiararsi di fronte a lui cristiano («Cre‐
do in Filium Dei dominum Iesum Christum»), invia il martire in un forno dal fuo‐
co ardente (3.1-4.2). Di fronte alla pena che lo attende, viene chiesto nuovamente 
a Miniato di convertirsi con la promessa di molte ricchezze. Miniato si rifiuta e, 
a quel punto, leggiamo: «Imperator iussit duodecim carris lignorum congeriem 
fieri et fornacem igne succendi ac iussit eum […] mitti in ignem». Ma il fuoco era 
già acceso, come espresso con chiarezza nelle righe precedenti, e l’ordine che Mi‐
niato vi fosse gettato era stato già dato. Proprio di fronte alla minaccia del fuoco 
era stato chiesto a Miniato di convertirsi. Il racconto è inutilmente ripetitivo e, in 
parte, contradditorio. Sembra, in particolare, che la scena del dialogo (3.4-4.1) si 
sia frapposta allo svolgimento della scena.

Nella scena che descrive come si arriva a legare Miniato a una sedia da tortura 
(5.3-5.5), l’autore inserisce un botta e risposta molto rapido: «‛Minias, sacrifica diis 
quod colimus nos et liberabis te a tormentis’. Sanctus Minias dixit: ‛Tormenta tua 



14

SSMD, n.s. VIII (2024)

non timeo, feras tuas non expaveo […]’». Dopo questo scambio di battute vi è il 
seguente dialogo: «Tunc Decius imperator iratus nimis cepit sevire et iussit eum 
sibi presentari, ipse quoque pro tribunali sedebat, prorumpens dixit ad virum 
Dei: ‛Crede mihi, quia nisi sacrificaveris diis nostris, horribilia non poteris effuge‐
re tormenta’». Ma che Decio, dopo il dialogo in cui i due si rivolgono direttamente 
la parola, chieda a Miniato di presentarsi di fronte a lui suona bizzarro.

Una simile incoerenza si ripete qualche riga sotto (7.1-7.2). Deposto Miniato 
dallo strumento di tortura, un nuovo rapido scambio tra lui e Decio: «Imperator 
vero iussit eum de eculeo deponi et dixit ad eum: ‛Ego quidem mentior?’. Sanctus 
Minias dixit: ‛Dic imperator, tu qualia mirabilia ostendis?’». Dopo questo dialogo 
leggiamo: «Decius imperator dixit: ‛Adduciate eum ante presentiam meam’». Ma 
Decio era già lì e, infatti, i due continuano a dialogare come prima.

Simile è un’incoerenza legata alla pena della perforazione delle orecchie (9.2-
9.4). Decio è descritto come solo, «in palatio», e l’anonimo autore ci dice poco 
dopo che aveva mandato uno degli ufficiali da Miniato per persuaderlo a cedere. 
Miniato dice all’ufficiale: «quod semel vidi negare non potero». E l’imperatore: 
«et quid est quod vidisti?». Ma l’imperatore era nel palazzo, non vicino a Miniato, 
dal quale si erano recati solo i ministri.

Come interpretare questi fatti testuali? Già Nocentini ha ipotizzato una stra‐
tificazione precedente, ma si può dire di più5. Le incoerenze evidenziate non si 
collocano nell’aggancio tra una scena e l’altra ma all’interno delle singole scene. 
In particolare, gli incontri tra Miniato e Decio sono individuabili come ‘momenti 
critici’ per la trama. Questo elemento porta a pensare che chi ha scritto BHL 5965 
basandosi su materiali preesistenti non abbia creato le scene del racconto né le 
abbia unite nella struttura a climax così caratteristica ma vi abbia sovrapposto una 
più precisa collocazione politico-istituzionale (Decio, il palazzo, il tribunale), con 
un’attenzione nei confronti del passato della città che gli studi hanno riconosciuto 
come un elemento distintivo dell’agiografia carolingia6. Abbiamo quindi di fronte 
uno strato precedente7, successivamente rielaborato, informazione coerente con 
la presenza di ‘arcaismi’ d’età longobarda nelle forme di rappresentazione già 
individuati da Vocino8. 

Questa perduta memoria longobarda di Miniato poteva anche essere orale, 
seppur formalizzata. Con ogni probabilità si trattava dei materiali utili agli scopi 
liturgici del piccolo oratorio, che quindi doveva essere stato fondato da un po’ di 
tempo. D’altra parte, la donazione di terre di Carlo Magno, databile tra 783 e 786, 
è da leggere in stretta correlazione con la riscrittura dell’agiografia e sembra esse‐
re per una chiesa con un profilo istituzionale e materiale già definito. Non vi sono 

5  Le Passioni di san Miniato, p. 24.
6  Vocino, Under the aegis, p. 36.
7  Non si può essere più precisi circa la collocazione cronologica di questo strato preceden‐

te. La dedicazione di una chiesa a san Miniato nella diocesi di Lucca, attestata dall’inizio del 
secolo VIII (San Miniato in Quarto, documentata dagli anni vescovo Balsari, v. Chartae Latinae 
Antiquiores, pp. 63-65) potrebbe indicare la circolazione del culto perlomeno da allora.

8  Vocino, L’agiografia dell’Italia centrale, pp. 123-124.



15

Cotza, Archeologia di un’agiografia

cenni al fatto che fosse una nuova fondazione e, al momento della donazione, vi è 
un prete, Aderisio, già regolarmente installato9.

Stabilire tempi e uso dello strato più antico, recepito e messo per iscritto proba‐
bilmente solo nell’età carolingia, è importante perché alla prassi liturgica nel luo‐
go di custodia delle reliquie rimanda la più evidente ‛assenza’ in BHL 5965, cioè 
la mancata esplicita indicazione del luogo di sepoltura: si trattava evidentemente 
di un’informazione non necessaria perché le vicende raccontate riguardavano il 
luogo stesso nel quale si ricordava il martirio di Miniato10. Nell’XI secolo, come 
vedremo, questa ‛assenza’ fu rilevata come una vera e propria ‛aporia’ nella quale 
incuneare proposte di collocazione del corpo alternative.

L’investimento agiografico dei carolingi su un deposito reliquiario già presente 
si colloca in un momento in cui altre fonti sparse indicano lo stringersi della presa 
carolingia su Firenze, come l’isolata menzione di un conte fiorentino, Scrot, in un 
testo agiografico destinato al monastero di Schienen, luogo d’origine di Scrot11, 
e la menzione di una ‛scuola’ a Firenze nel celebre capitolare lotariano di Olona 
dell’82512. Rispetto a questi riferimenti isolati della presenza carolingia, la vicenda 
testuale della Passio ci fa vedere, con più precisione, come le nuove élite carolingie 
si inserirono nel contesto locale: lo fecero attraverso la valorizzazione di un patri‐
monio già esistente. Di lì a poco la Passio entrò a far parte dei grandi leggendari 
carolingi, come attesta la tradizione manoscritta precedente l’XI secolo. Il santo fu 
‛riassorbito’ nei quadri culturali dei nuovi dominatori.

Della vicenda di Miniato colpisce la continuità. Anche se tra IX e X secolo le 
testimonianze si diradano, indizi sparsi mostrano che la chiesa e le sue reliquie 
erano ancora un punto di riferimento nello scenario politico-cultuale fiorentino: 
la prima è un diploma di Lamberto dell’898, che dispone di terre poste presso la 
chiesa di San Miniato13. Dal diploma risulta che la chiesa si trovava in una zona di 

9  Le carte del monastero di S. Miniato, pp. 407-411.
10  Elemento notato da Gamurrini, Principii della religione cristiana in Firenze, che andò così 

alla ricerca del vero luogo di sepoltura di Miniato. Ma già Lanzoni, Le diocesi d’Italia, p. 575 
aveva intuito che «bisognerà conchiudere che l’anonimo autore della Passione, benché non lo 
notasse esplicitamente, tuttavia intendesse che s. Miniato era sepolto ove racconta che fu mar‐
tirizzato, cioè sul monte, o non lo dicesse perché persuaso che il corpo del martire non fosse in 
Firenze e riposasse altrove».

11  Edito da ultimo da Veronese, Reliquie in movimento, pp. 487-501, con esteso commento 
alle pp. 265-359.

12  Capitularia regum Francorum, p. 327. Commento a questo documento e al suo conte‐
sto: Solmi, Sul capitolare di Lotario; Pagnin, Lineamenti storici; Ferrari, «In Papia conveniant ad 
Dungalum»; Pokorny, Magister Dungals.

13  Secondo Benvenuti, Stratigrafie della memoria, pp. 115-116, il corpo di Miniato sarebbe 
stato trasferito, negli anni del vescovato fiorentino di Andrea (attestato negli anni ’70 del IX 
secolo), nella cattedrale di Firenze. Il diploma di Berengario (899) in cui il duomo di Firenze 
viene definito di «San Giovanni e di San Miniato» – lasciando dunque intendere una modifica 
nell’intitolazione, forse a seguito alla traslazione del corpo nella chiesa del vescovo – si è però 
rivelato un falso di XI secolo. Nel diploma originale di Lamberto (898) l’intitolazione è solo a san 
Giovanni, v. Ronzani, Vescovi e monasteri in Tuscia, pp. 28-30.



16

SSMD, n.s. VIII (2024)

terre a disposizione del re e che Miniato era sepolto insieme ad altri martiri, noti‐
zia non contenuta nella Passio; la seconda notizia riguarda la presenza delle reli‐
quie e dell’agiografia di san Miniato a Metz nel 970, dove sarebbero state portate 
da Teodorico vescovo di quella città (come ci racconta la biografia di Teodorico 
stesa da Sigeberto di Gembloux dopo il 1048) in occasione del viaggio di Ottone 
I in Italia14.

BHL 5965 BHL 5967
3.1 – 4.2: Accensione del fuoco («Tunc 
iratus Decius imperator iussit eum mitti 
in fornacem ignis ardentis […]), dialogo, 
nuova (?) accensione del fuoco («Imperator 
iussit duodecim carris lignorum congeriem 
fieri et fornacem igne succendi»).

5.2. – 8.4: Prima ha luogo il dialogo tra Decio 
e Miniato e, solo in seguito, l’imperatore fa 
accendere il fuoco («Tunc Decius, furore nimio 
accensus, iussit fornacem maxima lignorum 
congerie succendi […]»).

5.3 – 5.5: Botta e risposta tra Decio e Minia‐
to, posto di fronte al leocordio («Tormenta 
tua non timeo»). Alla fine del dialogo, De‐
cio chiede che Miniato gli si presentasse da‐
vanti («Tunc Decius imperator iratus nimis 
cepit sevire et iussit eum sibi presentari»).

9.1 – 10.1: Miniato viene portato di fronte al 
leocordio, ucciso dal solo sguardo del martire. 
A quel punto, Decio fa portare Miniato al suo 
cospetto («suis adductum tribunalibus»). Il 
dialogo si colloca in questa fase del racconto 
(«Tormenta tyranne queque michi intuleris 
nullius in me fomentum erunt formidinis»).

7.1 – 7.2: Dialogo tra Miniato e Decio («Im‐
perator vero iussit eum de eculeo deponi 
et dixit ad eum: ‛Ego quidem mentior?’. 
Sanctus Minias dixit: ‛Dic imperator, tu 
qualia mirabilia ostendis?’»). Dopo questo 
dialogo leggiamo: «Decius imperator dixit: 
‛Adducite eum ante presentiam meam’».

14.4: Deposizione di Miniato («Deponatur de 
eculeo»). I dialoghi si collocano tutti prima di 
questa scena, evitando l’incoerenza dell’ipo‐
testo.

9.2 – 9.4: Decio è descritto come solo, «in 
palatio». Ordina la perforazione delle orec‐
chie. Invia uno degli ufficiali da Miniato 
per persuaderlo a cedere. Miniato dice 
all’ufficiale: «quod semel vidi negare non 
potero». E l’imperatore: «et quid est quod 
vidisti?». Ma l’imperatore era nel palazzo, 
non vicino a Miniato, dal quale si erano 
recati solo i ministri.

14.3: Presa di coscienza, da parte di Decio, del 
fallimento della perforazione delle orecchie. 
Il dialogo con Miniato viene tagliato e Decio 
si rivolge ai suoi: «Videtis – ad suos inquit – 
quod in suppliciis nichil proficimus».

Tab. 1. Raffronto tra le incoerenze della Passio carolingia (BHL 5965) e il modo in cui ven‐
gono risolte nella Passio di Drugone (BHL 5967).

14  Le Passioni di san Miniato, p. 8. Su questa stagione di traslazione di reliquie v. Görich, 
Kaiser Otto I.



17

Cotza, Archeologia di un’agiografia

3. La Passio di Drugone (BHL 5967) e il ‛dibattito’ intorno alla collocazione del corpo di 
Miniato

Le cose cambiarono con una certa rapidità all’inizio dell’XI secolo. Con la crisi del 
regno segnata dalla lotta tra Enrico II e Arduino per la corona, si aprì la possibilità 
di una rinegoziazione del patrimonio simbolico. Attorno alla collocazione del cor‐
po di Miniato nacque, infatti, in questo periodo, un dibattito, uno dei sintomi più 
evidenti della messa in discussione dell’ordine politico-cultuale del Regnum Italiae 
così come si era definito a partire dalle sue radici longobarde. 

Per ricostruire questo processo, dobbiamo prima ripercorrere alcuni fatti noti, 
a partire dalla carta di fondazione del monastero di San Miniato, datata 27 apri‐
le 1018. Leggendo con attenzione questo documento, emerge con chiarezza che 
l’idea di fondare un monastero sulle reliquie del martire doveva essere venuta a 
Ildebrando un po’ prima del 101815. A un momento iniziale dell’episcopato, quin‐
di attorno al 1008, sembra infatti rimandare la ricognizione volta ad accertare la 
situazione degli «oratoria nostrae sedis propria». Allora Ildebrando si era reso 
conto dell’esistenza di una chiesa di San Miniato «antiquitus vocabulo monasterii 
insignitam […] vetustate neglectam atque pene destructam», dove – aveva sentito 
(«audieram») – era custodito il corpo del martire. Perché tale edificio potesse esse‐
re rinnovato, fu necessario attendere almeno il 1014: Ildebrando, infatti, andò dal 
suo «senior», cioè l’imperatore Enrico II. Questo incontro si colloca con sicurezza 
post 1014, ma è da datare probabilmente allo stesso 1014, perché Enrico era in Ita‐
lia per cingere la corona imperiale. L’effettiva fondazione del monastero dovette 
attendere, però, ancora qualche anno, come sembra indicare lo stesso Ildebrando 
nel dare un’accelerata finale all’impresa per troppo tempo rimandata («inducia‐
rum occasionibus postpositis»). È solo dopo questo momento che il vescovo di 
Firenze e il suo seguito ebbero l’occasione di vedere con i loro occhi («visibiliter») 
e di avere cognizione piena («plenius quam audieramus») di ciò che fino ad allora 
si sapeva solo per sentito dire («auditu tantum»), e cioè che lì fosse custodito il 
corpo di san Miniato con altri martiri non identificati. Riconosciuto il corpo attra‐
verso la «elevatio» delle sue reliquie, fu costruita la «confessio» e, solo dopo, fu 
istituita la comunità monastica guidata dal suo primo abate Drugone. 

A parte l’idea di fare della chiesa di San Miniato un monastero anche in antico, 
una vera e propria invenzione, al centro delle preoccupazioni di Ildebrando vi è 
la volontà di mostrare che il corpo di Miniato si trovasse veramente lì perché lo 
aveva visto e non solo perché lo aveva sentito dire (il verbo «audio» è ripetuto per 
ben tre volte). 

Le ragioni di questa insistenza vanno rintracciate nel ‛dibattito’ che a Firenze 
si scatenò attorno a questo dato di fatto. Il contesto è chiaro: come mostrato da 
Benvenuti16 e poi, più di recente, da Ronzani17, l’idea del vescovo era fare di San 

15  Edizione del documento in Le carte del monastero di S. Miniato, pp. 67-76.
16  Benvenuti, Stratigrafie della memoria, p. 118. 
17  Ronzani, Vescovi e monasteri in Tuscia, p. 23. 



18

SSMD, n.s. VIII (2024)

Miniato un polo religioso alternativo alla cattedrale e centrale in un nuovo asset‐
to della diocesi. Il monastero sarebbe stato infatti destinatario delle litanie delle 
pievi diocesane (tradizionalmente riservate alla cattedrale), avrebbe incassato i 
diritti di un nuovo mercato e, nei suoi pressi, sarebbe stata fondata una nuova 
pieve destinata a diminuire i diritti di quella cittadina sottoposta ai canonici della 
cattedrale. È così che tra il vescovo Ildebrando, sostenuto da Enrico II, e i canonici 
nacque una tensione che si trascinò per diversi anni. Perché il progetto del vesco‐
vo potesse avere attuazione concreta erano necessarie consistenti risorse simboli‐
che e materiali. Dameron e Contessa hanno messo in luce origini e rilevanza del 
patrimonio fondiario assegnato al monastero per sostenere le sue ambizioni18 ma, 
in un certo senso, la precondizione perché l’intero progetto fosse realizzabile era 
la presenza del corpo del martire sul monte. Su questo si appuntò l’acribia dei 
suoi oppositori, cioè i canonici della cattedrale e le persone loro legate.

Possiamo ricostruire questo dibattito solo per tracce, che sono però significati‐
ve. Anzitutto Ildebrando, a supporto della sua idea, poteva usare la riscrittura di 
BHL 5965 commissionata allo stesso Drugone, BHL 5967. Nonostante i propositi 
di Drugone di cui abbiamo già detto sopra, vi è nel suo testo qualche novità nel 
passo relativo alla sepoltura di Miniato, che qui riporto nella moderna traduzione 
di Nocentini19:

«Udite queste parole, il carnefice, invece che spogliarsi della squama del suo er‐
rore ascoltando la sua sacra ammonizione, ordinò per lui la pena capitale. Il santo 
fu quindi portato fuori dalla città per un miglio dai servitori, che scelsero per de‐
collazione un luogo che allora si chiamava Gorgo [qui e oltre, il corsivo è mio], dove 
il beatissimo Miniato, chiesto un momento per pregare, si mise in ginocchio e si 
rivolse a Dio […]. Detto questo, appoggiò la testa e lieto esortò il boia a compiere 
ciò che gli era stato ordinato e, una volta tagliata la sua santissima testa, merita‐
tamente passò per sorte beata dai mortali agli immortali. Senonché il corpo del 
santissimo martire, alzandosi dal luogo della decollazione e prendendo tra le sue 
sacre mani la testa appena tagliata, salì, accompagnato dagli angeli, sulla cima 
del monte dove prima della sua passione era solito servire il Signore, e dichiarò con 
evidentissimi segni di voler attendere qui il giorno dell’ultimo giudizio».

Ci sono due innovazioni principali rispetto alla Passio carolingia. 
La prima è che la decapitazione di Miniato non avviene sul monte ma in città, 

nella zona denominata Gorgo. Questa nuova collocazione serve a costruire il rac‐
conto della cefaloforia: fu infatti lo stesso martire a recarsi sul monte prendendo 
la sua stessa testa in mano. Una volta arrivato in cima, Miniato proclamò «con 
evidentissimi segni» di voler attendere lì il giudizio finale20. 

18  Dameron, The cult of St. Minias; Contessa, Firenze prima degli Uberti, pp. 87-195.
19  Nocentini, La lunga storia, pp. 192-193.
20  Il tema della cefaloforia è stato studiato a partire dalle ricerche di Coens, Nouvelles re‐

cherches, e, più recentemente, da Simonetti, Santi cefalofori; il tema era particolarmente diffuso 
nella Toscana altomedievale: Susi, Africani, cefalofori e ‘Saraceni’.



19

Cotza, Archeologia di un’agiografia

La seconda innovazione è che il luogo viene identificato con quello presso il 
quale Miniato era solito servire il signore, cioè la selva di Elisboth menzionata 
all’inizio: lì fu trovato all’inizio dagli ufficiali di Decio, come a dire che il mona‐
stero fu fondato nel luogo dove Miniato era solito vivere «con digiuni e preghiere 
assidue e con l’impegno nelle buone opere»21 secondo un modello di vita monasti‐
co che contribuisce a costruire l’idea dell’antica radice monastica del luogo.

Di questi due elementi, solo la cefaloforia costituisce una vera e propria innova‐
zione di Drugone. Possiamo infatti osservare che in almeno una riscrittura di BHL 
5965 che circolava nell’età di Enrico II, il testo della Passio carolingia cominciò a essere 
corretto esattamente in quegli stessi punti – un elemento che deve essere interpretato 
come spia della percepita inadeguatezza del testo carolingio nel tempo presente. 

Leggeremmo in questa prospettiva, infatti, le novità introdotte in BHL 5965b 
rispetto a BHL 5965. BHL 5965b è una riscrittura di BHL 5965, non molto lontana 
dal suo modello ma con qualche aggiunta22. Nocentini ha precisato il contesto di 
composizione di questa recensione. La Passio era finalizzata a servire alle esigenze 
liturgiche del monastero benedettino di Abdinghof, fondato nel 105 dal vescovo 
di Paderborn Meinwerk (vescovo dal 1009 al 1036). Quando e come vi sia arrivata 
non è sicuro, tuttavia è possibile che BHL 5965b sia stata portata in Germania dal‐
lo stesso Meinwerk, sceso in Italia nel 1014 insieme a Enrico II per l’incoronazione 
imperiale. La biografia di questo vescovo testimonia, infatti, che egli era tornato 
alla sua sede con un bottino di reliquie, tra le quali quelle di san Miniato. Non è 
improbabile che, insieme alle reliquie, abbia viaggiato anche la Passio. I più anti‐
chi manoscritti risalgono al periodo XI-XII secolo; il testo, tuttavia, doveva essere 
arrivato al monastero in una fase prossima alla sua fondazione. BHL 5965 si data 
così ai primi anni dell’XI secolo e si diffuse nell’ambiente di Enrico II, che, come 
abbiamo visto, era prossimo alle istanze del vescovo Ildebrando. In quegli stessi 
anni, infatti, l’imperatore stava sostenendo il presule fiorentino nella (ri)fondazio‐
ne del monastero di San Miniato dopo il ritrovamento del corpo sul monte. Verso 
la fine del testo leggiamo:

«Cum haec audisset, imperator iussit eum decollari dicens: «Miniatem rebel‐
lem deorum nostrorum iubeo capitalem subire sententiam et corpus eius in ster‐
quilinum mittere canibus». Ministri autem ducebant eum foris et angelus Domini 
antecedebat eos, usque dum venissent ad montem Helisaboth iuxta Florentiam in 
loco ubi Deo placuit».

Il testo si differenzia dal suo modello perché riferisce una disposizione di Decio 
sul trattamento da riservare al corpo di Miniato, che avrebbe dovuto essere collo‐
cato in un luogo ai suoi occhi indegno («sterquilinum»); inoltre, il punto nel quale 
avviene la decapitazione, la morte e la sepoltura viene detto esplicitamente fuori le 

21  Ibidem, pp. 187-188.
22  Le Passioni di san Miniato, pp. 24-26 per tutto quello che segue in riferimento al contesto 

di BHL 5965b.



20

SSMD, n.s. VIII (2024)

mura («foris») e viene identificato con la selva Elisboth. In poche righe, BHL 5965b 
offre un contributo sulle ambiguità di BHL 5965 a proposito della sepoltura del 
martire, identificandola con la zona sul monte presso il quale Miniato era stato tro‐
vato dagli officiali di Decio. Sebbene BHL 5965b non risolva per intero le incoerenze 
di BHL 5965 (manca ancora un’indicazione esplicita del luogo di sepoltura), l’atten‐
zione riservata a questi due punti – gli unici sui quali vi siano modifiche non solo 
stilistiche rispetto al precedente – indica l’attenzione nei confronti di questioni che 
dovevano essere oggetto di discussione, in particolare tra coloro che si muovevano 
all’interno delle reti politiche che legavano Ildebrando ed Enrico II.

Non sappiamo con certezza se Drugone abbia letto BHL 5965b, anche se non 
mancano indizi. Questa versione dell’agiografia, nella ricostruzione dell’editrice 
indicata come parte della famiglia ε, è la più antica nella quale la misteriosa bestia 
feroce chiamata in BHL 5965 «leocordius» viene indicata con il più intellegibile 
«leopardus». È significativo che proprio il termine «leopardus» venga usato, con 
intenti ironici e polemici, da Lamberto, successore di Ildebrando sulla cattedra 
fiorentina, contro l’abate di San Miniato, Leone, in una carta di dotazione al mo‐
nastero, in un momento di tensione tra il vescovo e l’abate23. Non è questo il luogo 
per ricostruire il contesto di emissione di quel documento. Che Leone venisse 
chiamato «Leopardo» era un chiaro riferimento alla bestia che Decio aveva sca‐
gliato contro Miniato (nella versione che circolava con BHL 5965b) – un modo per 
dire che Leone poteva rappresentare un pericolo. 

BHL 5965 BHL 5965b BHL 5967
Mancano notizie 
su quale tipo di 
vita conducesse 
Miniato nel sur‐
burbio di Firenze.

Mancano notizie su quale tipo 
di vita conducesse Miniato nel 
surburbio di Firenze.

2.3: Vita ‛monastica’ di Miniato nel 
luogo in cui fu trovato dai ministri 
di Decio («ieiunis et obsecrationibus 
assiduis ceterisque bonorum operum 
studiis»).

Incertezza sulla 
collocazione della 
selva Elisboth.

10.4: Collocazione di Elisboth 
sul monte («Ministri autem 
ducebant eum foris et angelus 
Domini antecedebat eos, usque 
dum venissent ad montem Heli‐
saboth iuxta Florentiam in loco 
ubi Deo placuit»).

16.1: Collocazione di Elisboth sul 
monte («montis verticem, in quo ante 
passionem suam [sc. con riferimento 
al luogo in cui fu trovato dai ministri, 
v. 2.3] omnipotenti Deo servire 
consueverat, angelico comitatu 
ascendit»).

Assenza di 
notizie relative 
alla sepoltura del 
martire.

10.4: Disposizioni di Decio sul 
trattamento da riservare al corpo 
di Miniato («corpus eius in ster‐
quilinum mittere canibus»).

15.2.: Decapitazione del martire 
presso Gorgo e cefaloforia («in loco, 
qui Gurgo eo tempore vocitabatur, 
a tortoribus illius decollatio eligitur 
[…]». 

Tab. 2. Raffronto tra le diverse Passiones a partire dalle innovazioni principali di BHL 5967. 
BHL 5965b appare come uno stadio intermedio tra BHL 5965 e BHL 5967.

23  Le carte del monastero di S. Miniato, pp. 86-91.



21

Cotza, Archeologia di un’agiografia

È quindi probabile che BHL 5965b abbia circolato anche a Firenze, prima di 
prendere la strada del nord. In ogni caso, non è necessario presupporre che Dru‐
gone abbia letto proprio quel testo. I punti di contatto tra BHL 5965b e BHL 5967, 
maturate negli stessi anni nell’ambiente di Enrico II, indicano che nel primo ven‐
tennio dell’XI secolo, in coincidenza con l’episcopato di Ildebrando, era diventato 
necessario chiarire che il corpo di Miniato si trovava proprio sul monte e non 
altrove, quel monte sul quale si trovava la Elisboth. 

Alla luce di queste considerazioni, possiamo quindi vedere BHL 5967 come 
l’ultimo tassello di una serie di rielaborazioni, che conosciamo solo per tracce, 
resasi necessaria per risolvere i problemi posti dalle ambiguità di BHL 5965, di‐
ventati evidenti all’inizio dell’XI secolo. In questa prospettiva, la cefaloforia, vera 
e propria innovazione di Drugone, va considerato il modo con cui, in maniera 
inappellabile, fu lo stesso Miniato a decidere di essere sepolto lì. Di nuovo: perché 
tutta questa insistenza?

Fin qui siamo rimasti nell’ambito delle rielaborazioni prodotte nello stesso am‐
biente di Ildebrando, di Drugone, di Enrico II. A consentirci di precisare ulterior‐
mente il contesto di maturazione di queste innovazioni testuali è un’aggiunta che si 
trova alla fine di un manoscritto che trasmette BHL 5965, aggiunta che per noi è una 
traccia (pur labile) delle polemiche attorno alla collocazione del corpo di Miniato e a 
cui finora non è stata attribuita la giusta importanza. Il manoscritto di cui parliamo, 
ora conservato a Parigi24, è fattizio e riunisce diversi materiali agiografici dal X al XII 
secolo; attorno a quest’ultimo periodo deve essere avvenuto l’assemblaggio. L’unità 
codicologica che riporta la Passio (ai fogli 335v-360r) è datata all’XI secolo25. L’ano‐
nimo copista, dopo aver concluso il testo della Passio carolingia26, scrive in fondo: 
«Nam beatissimus Minias requiescit in Florentia in ecclesia beati Petri Apostoli cum 
aliis», annotazione tanto chiara quanto spiazzante perché afferma che il corpo si 
trovava nella chiesa fiorentina dedicata all’apostolo Pietro, la chiesa comunemente 
nota come San Pier Maggiore. Era una notizia che aveva circolato, almeno fino al 
XIV secolo, quando è attestata, in forma distorta, in Villani, che probabilmente non 
se ne dava ragione27. Villani pensava, infatti, che quella dedicazione si riferisse a 
una primitiva chiesa sul monte, che poi solo dopo avrebbe cambiato dedicazione. 
Invece, dall’annotazione dell’anonimo di XI secolo apprendiamo che allora, cioè nel 
presente di chi copiò il testo («requiescit»), qualcuno riteneva che il corpo di San Mi‐

24  Paris, Bibliothèque Mazarine, 1711 (secc. X-XII).
25  Per la descrizione del manoscritto a cura dell’editrice, v. Le Passioni di san Miniato, p. 74. 

Non conosciamo l’originaria provenienza dell’unità codicologica all’interno della quale si trova 
la Passio di Miniato. Sarebbe necessaria almeno un’analisi paleografica.

26  Nella copia del testo, che ho potuto consultare su una riproduzione del microfilm, si 
susseguono più mani. Per una descrizione del testimone v. Poulin, Les ‘libelli’, p. 163. Ringrazio 
Paolo Tomei per avermi inviato copia digitale della riproduzione del manoscritto durante un 
suo soggiorno parigino.

27  In Giovanni Villani, Nuova cronica, II, XX: «[…] e co’ suoi piedi andò e valicò l’Arno, e 
salì in sul poggio dove è oggi la chiesa sua, che allora v’avea uno piccolo oratorio in nome del beato 
Piero Appostolo, dove molti corpi di santi martiri furono soppelliti».



22

SSMD, n.s. VIII (2024)

niato fosse seppellito «a Firenze, nella chiesa del beato Pietro apostolo con gli altri», 
per l’appunto nella chiesa di San Pier Maggiore insieme ai suoi «socii». Dell’ambi‐
guità di BHL 5965 qualcuno aveva pensato di approfittare sostenendo una versione 
nuova: che San Miniato si trovasse in città. Il testo non andava dunque corretto 
(come fece l’autore di BHL 5965b) ma andava integrato.

La ragione per cui, tra tutte le chiese cittadine, sia stata scelta proprio San Pier 
Maggiore sono ricavabili dalla lettura di un altro testo dell’XI secolo. Nella vita di 
san Zanobi, commissionata dai canonici della cattedrale di Firenze a Lorenzo d’A‐
malfi tra il 1039 e il 1045, questa chiesa è l’unica menzionata, insieme a San Lorenzo 
e Santa Reparata (cioè, la pieve della città). Come racconta la Vita, a San Pier Mag‐
giore Zanobi si fermava a pregare e nei pressi della stessa chiesa resuscitò un bam‐
bino. Nella ricostruzione della Vita di Zanobi, San Pier Maggiore era quindi una 
delle chiese più antiche della città ed era legata ai canonici da un rapporto speciale28. 
Non è perciò improbabile che il testo di BHL 5965 nella versione ‘aggiornata’ che 
vediamo nel manoscritto parigino sia opera di un canonico o di un copista vicino 
alla canonica intento a sfidare il neoeretto cenobio, negli anni stessi attorno alla sua 
fondazione, sul punto fondamentale: la collocazione del corpo del martire.

Il tentativo dei canonici di ‘appropriarsi’ del corpo di Miniato con una non riu‐
scita translatio in San Pier Maggiore ci fa capire l’importanza simbolica del marti‐
re, ma anche, in termini più generali, l’importanza di avere un corpo santo di un 
antico martire locale. Su questo vorrei concludere con poche parole.

4. Conclusioni non definitive

La riscrittura della Passio di Miniato fu un’operazione più complessa di quanto 
abbiamo immaginato finora e solo in parte è interpretabile come perfezionamento 
dell’ipotesto, come avrebbe voluto farci credere Drugone nel proemio. Essa fu, 
piuttosto, una reazione alle voci diffusesi velocemente nei primi anni dell’XI se‐
colo per contrastare il progetto politico di Ildebrando. L’operazione di Ildebrando 
non ebbe successo nel lungo periodo ma qualcosa era cambiato comunque: tutti 
avevano capito quanto fosse importante avere un corpo santo, che fungesse da 
polo di attrazione per la società. 

D’altra parte, gli stessi canonici, che all’inizio si erano dedicati a contrastare il pro‐
getto di Ildebrando rivendicando il corpo di Miniato, in una seconda fase si affrettaro‐
no a costruire la memoria dei ‘loro’ corpi santi. Come ha mostrato Mauro Ronzani29, 
proprio questo era l’obiettivo principale della scrittura della vita di san Zanobi, di cui 
abbiamo detto30. Che l’antico vescovo fiorentino fosse sepolto lì, è una notizia che pri‐

28  Vita sancti Zenobii episcopi, pp. 60-62. 
29  Ronzani, Vescovi e monasteri in Tuscia, pp. 26-28. Per notizie sul culto di san Zanobi v. 

anche Benvenuti, S. Zanobi.
30  Per un profilo biografico di Lorenzo d’Amalfi Roversi Monaco, Lorenzo di Amalfi. Da 

ultimo Cossu, Come Lorenzo d’Amalfi († 1049). Ringrazio l’autrice per avermi concesso di leggere 
questo contributo in anteprima.



23

Cotza, Archeologia di un’agiografia

ma di allora non era mai circolata nelle fonti ma che Lorenzo costruì a partire da po‐
che informazioni su Zanobi contenute nella Vita di Ambrogio di Paolino di Milano31.

L’operazione di rilancio del culto di san Zanobi va peraltro inquadrata nell’am‐
bito di un più complesso processo di scrittura (o di riscrittura) delle vite e dei 
martirii di personaggi tutti legati alla canonica negli anni della sua ‘riforma’ da 
parte del vescovo Atto32. Dubbio rimane se gli Acta Reparatae (BHL 7186), una 
riscrittura di XI secolo di una più antica Passio di Reparata, siano da collocare a 
Firenze in quegli anni, come pure è stato ipotizzato33, ma fu prodotta sicuramen‐
te nell’ambito della stessa canonica della cattedrale la laudatio del vescovo Podo 
(BHL 6868), un testo molto breve e diviso in lectiones dedicato a un predecessore 
di Ildebrando. Scritta attorno alla metà dell’XI secolo34, la laudatio descrive i meriti 
di Podo e ne esalta la venerazione nei confronti di Zanobi, presso la cui tomba si 
fece seppellire35. Quest’ultimo riferimento è anche un termine post quem per preci‐
sare ulteriormente la datazione. Il testo fu redatto, con ogni probabilità, dopo il ri‐
lancio del culto di Zanobi attuato negli anni ’30-‘40. Così, si arricchiva l’insieme di 
tombe vescovili in Santa Reparata. Nel momento in cui i canonici abbandonarono 
la linea dello scontro diretto con San Miniato, riscoprirono la figura di presuli ide‐
ali, tutti vissuti prima della rottura rappresentata dal fondatore del monastero sul 
monte. Si trattava di un modo per presentare ai vescovi fiorentini un ‘modello’ di 
comportamento e per auspicare nel futuro qualcosa di diverso.

Ho finora parlato del contesto diacronico e sincronico della Passio di Miniato. 
In conclusione, vorrei sottolineare l’importanza di un’analisi intertestuale della 
produzione agiografica del pieno medioevo per aprire agli sviluppi successivi 
della ricerca. 

All’inizio dell’XI secolo vescovi e canoniche inaugurarono una nuova ondata 
di letteratura agiografica. I progetti di riforma avevano bisogno di testi che ne 
fondassero la legittimità, in una fase segnata dalla profonda crisi politica di inizio 
secolo, quella tra Enrico II e Arduino. Cosa c’era di nuovo, cosa di vecchio? Vo‐
cino, che ha studiato da vicino la produzione agiografica carolingia, ha mostrato 
come l’agiografia del Regnum Langobardorum formasse «un gruppo molto coerente 
di testi, con uno spettro limitato di modelli di santità, una preferenza per viri Dei 
locali e per il passato locale»36. Dei casi qui analizzati, si potrebbe dire lo stesso. Il 
‘dibattito’ che abbiamo ricostruito ruotava tutto attorno a problemi che avevano 
a che fare con l’antichità dei corpi santi e, così, con la rilevanza nel presente dei 
soggetti che se ne prendevano cura.

31  Benvenuti, Stratigrafie, p. 97. 
32  In dettaglio su questa riforma Faini, I vescovi dimenticati.
33  Per uno studio su santa Reparata v. Benvenuti, Arnolfo e Reparata; Benvenuti, Sargassi agio‐

grafici. Un’attenta disamina del testo e del suo contesto in Laqua, Tradition und Leitbilder, pp. 65-90.
34  Come convincentemente sostenuto da Licciardello, Agiografia latina, pp. 545-546. La 

laudatio è pubblicata in Acta Sanctorum Maii, p. 829.
35  Ibidem: «sepultusque est in aecclesia hac prope altare Zenobii, marmorea urna».
36  Vocino, Under the aegis, pp. 51-52. Per una messa in prospettiva dell’agiografia rispetto 

alla produzione libraria e documentaria v. Bougard, Was there a Carolingian Italy?



24

SSMD, n.s. VIII (2024)

L’età carolingia non era mai finita? In effetti, in un bilancio tra mutamenti e 
continuità, gli elementi di continuità con il mondo carolingio (e con ciò che c’era 
prima, a cui i carolingi avevano dato forma scritta) prevalgono. L’attenzione per 
il passato locale come campo di competizione rimaneva un fattore chiave. Era 
un campo nel quale giocavano tutti. Culti e santi del luogo avevano costituito e 
costituivano ancora l’ambito nel quale le chiese (e le società che vi gravitavano at‐
torno) misuravano il loro valore nello scenario pubblico. Questo non significa che 
non fosse cambiato niente; come ho detto nelle pagine precedenti, erano cambiate 
molte cose, ma ora mi sto concentrando sugli elementi di continuità.

Come si studiano le persistenze, come si osservano le cesure? È necessario 
analizzare non solo il contesto dei singoli testi ma anche il linguaggio interte‐
stuale che li plasma, ognuno col suo specifico contesto comunicativo. Riconoscere 
il funzionamento delle logiche intertestuali cioè dei linguaggi, e studiarne usi e 
funzioni nei vari contesti è uno degli obiettivi della ricerca futura. Fondamentale 
è anche distinguerne fasi e declino. È possibile, infatti, apprezzare i mutamenti 
culturali della società solo attraverso un’analisi dei mutamenti dei linguaggi che 
strutturano i testi. Così, uno dei segnali più evidenti del passaggio dei secoli XI 
e XII è proprio il ‛rovesciamento’ della logica culturale che innervava i raccon‐
ti agiografici nell’Italia longobardo-carolingia. Negli anni dell’irreversibile crisi 
del regno (1080-1120) le società del Regnum Italiae crearono nuovi spazi cultuali 
(e così sociali e politici) sulle fondamenta di reliquie che arrivavano dal mondo 
euromediterraneo (da Santiago di Compostela a Gerusalemme), un altrove fino 
ad allora poco frequentato. Era qualcosa di diverso, che distanziava le comunità 
politiche del regno dal loro stesso passato. Si trattò di un passaggio necessario 
per stabilire culti e preminenze nuove, che devono ancora essere indagate con 
attenzione nel loro farsi37.

M A N O S C R I T T I

Paris, Bibliothèque Mazarine, 1711.

B I B L I O G R A F I A

Acta Sanctorum Maii, collecta digesta illustrata a Godefrido Henschenio et Daniele 
Papebrochio e Societate Iesu, VI, Antverpiae 1688 (rist. anast. Bruxelles 1969).

Anna Benvenuti, Arnolfo e Reparata. Percorsi semantici nella dedicazione della cattedrale 
fiorentina, in Arnolfo’s moment. Acts of an international conference, Florence, Villa 
I Tatti, May 26 - 27, 2005, edited by David Friedman, Julian Gardner, Margaret 
Haines, Firenze 2009, pp. 233-253.

37  Ho aperto questo tema nel saggio Cotza, La traslazione delle reliquie di san Giacomo.



25

Cotza, Archeologia di un’agiografia

Anna Benvenuti, S. Zanobi. Memoria episcopale, tradizioni civiche e dignità familiari, in I 
ceti dirigenti nella Toscana del Quattrocento. Atti del V e VI convegno, Firenze 10-11 
dicembre 1982; 2-3 dicembre 1983, a cura di Donatella Rugiadini, Firenze 1987, 
pp. 79-115.

Anna Benvenuti, Sargassi agiografici. Santa Reparata e i resti di altri naufragi, in Ingenita 
curiositas. Studi sull’Italia medievale per Giovanni Vitolo, a cura di Bruno Figliuolo, 
Rosalba Di Meglio, Antonella Ambrosio, Battipaglia 2018, I, pp. 299-318.

Anna Benvenuti, Stratigrafie della memoria. Scritture agiografiche e mutamenti architet‐
tonici nella vicenda del ‘complesso cattedrale’ fiorentino, in Il bel San Giovanni e Santa 
Maria del Fiore. Il centro religioso a Firenze dal tardo antico al Rinascimento, a cura di 
Domenico Cardini, Firenze 1996, pp. 95-128.

Anna Benvenuti, Testi agiografici e contesti storici. Il culto di san Miniato e la chiesa fioren‐
tina tra IX e XI secolo, in San Miniato [v.], pp. 337-347.

François Bougard, Was there a Carolingian Italy? Politics, Institutions and Book Culture, 
in After Charlemagne. Carolingian Italy and its Rulers, edited by Clemens Gantner, 
Walter Pohl, Cambridge 2020, pp. 54-82.

Capitularia regum Francorum, denuo edidit Alfred Boretius, in Monumenta 
Germaniae Historica, Leges, Capitularia regum Francorum, I, Hannover 1883.

Le carte del monastero di S. Miniato al Monte, a cura di Luciana Mosiici, Firenze,1990.
Chartae Latinae Antiquiores. Facsimile edition of the latin charters prior to the ninth cen‐

tury, XXXVII, a cura di Paola Supino Martini, Dietikon-Zürich 1990.
Pierre Chastang, L’archéologie du texte médiéval. Autour de travaux récents sur l’écrit au 

Moyen Âge, in «Annales. Histoire, Sciences Sociales», 63 (2008), pp. 245-269.
Maurice Coens, Nouvelles recherches sur un thème hagiographique: la céphalophorie, in 

«Bulletins de l’Académie Royale de Belgique», 48 (1962), pp. 231-253.
Maria Pia Contessa, Firenze prima degli Uberti. Il ceto dirigente fiorentino nell’XI secolo 

fra riforme diocesane e affermazione personale e familiare, Firenze 2023.
Angela Cossu, Come Lorenzo d’Amalfi († 1049) portò con sé la comunità (e il testo), in 

«Mélanges de l’École française de Rome - Moyen Âge», 2024, in corso di stampa.
Alberto Cotza, La traslazione delle reliquie di san Giacomo a Pistoia (anni ’30-40 del XII 

secolo). Una rilettura, in Chiesa e civitas nell’Italia medievale. Studi per Mauro Ronzani, 
a cura di Alberto Cotza, Alma Poloni, Pisa 2023, pp. 255-276.

Nicolangelo D’Acunto, La lotta per le investiture. Una rivoluzione medievale (998-1122), 
Roma 2020.

Nicolangelo D’Acunto, Monasteri di fondazione episcopale del regno italico nei secoli 
X-XI, in Il monachesimo del secolo XI nell’Italia nordoccidentale. Atti dell’VIII Convegno 
di studi storici sull’Italia benedettina, San Benigno Canavese 28 settembre - 1° otto‐
bre 2006, a cura di Alfredo Lucioni, Cesena 2010, pp. 49-68.

George Dameron, The cult of St. Minias and the struggle for power in the diocese of Florence, 
1011-1018, in «Journal of Medieval History», 13 (1987), pp. 125-141.

Enrico Faini, I vescovi dimenticati. Memoria e oblio dei vescovi fiorentini e fiesolani dell’età 
pre-gregoriana, in «Annali di Storia di Firenze», 8 (2013), pp. 11-49.



26

SSMD, n.s. VIII (2024)

Mirella Ferrari, «In Papia conveniant ad Dungalum», in «Italia Medioevale e 
Umanistica», 15 (1972), pp. 1-52.

Gianfrancesco Gamurrini, Principii della religione cristiana in Firenze, Firenze 1911.
Knut Görich, Kaiser Otto I. und die Beschaffung von Reliquien. Geschenke, Diebstahl und 

Betrug, in Des Kaisers letzte Reise: Höhepunkt und Ende der Herrschaft Ottos des Großen 
973 und sein (Weiter-) Leben vom Mittelalter bis zur Gegenwart, herausgegeben von 
Stephan Freund, Gabriele Köster, Matthias Puhle, Halle 2023, pp. 133-157.

Francesco Lanzoni, Le diocesi d’Italia dalle origini al principio del secolo VII (anno 604), 
Faenza 1927.

Hans Peter Laqua, Tradition und Leitbilder bei dem Ravennater Reformer Petrus Damiani 
1042-1052, München 1976.

Claudio Leonardi, San Miniato: il martire e il suo culto sul monte di Firenze, in La basilica 
di San Miniato al Monte di Firenze, a cura di Francesco Gurrieri, Luciano Berti, 
Claudio Leonardi, Firenze 1988, pp. 279-285.

Pierluigi Licciardello, Agiografia latina dell’Italia centrale (950-1130), in Hagiographies. 
Histoire internationale de la littérature hagiographique latine et vernaculaire en Occident 
des origines à 1550, V, sous la direction de Guy Philippart, Turnhout 2010, pp. 
447-729.

Silvia Nocentini, La lunga storia di brevi passioni, in San Miniato [v.], pp. 175-193.
San Miniato e il segno del millennio, a cura di Bernardo Francesco Gianni O.S.B., 

Agostino Paravicini Bagliani, Firenze 2020, pp. 337-347.
Beniamino Pagnin, Lineamenti storici sulla scuola pavese prima della istituzione dell’Uni‐

versità (fine sec. V-1361), in «Ricerche Medievali», 1 (1966), pp. 3-21.
Le Passioni di san Miniato, martire fiorentino, a cura di Silvia Nocentini, Firenze 2018.
Rudolf Pokorny, Magister Dungals ‛Opus excerptum’, ein Konzil von Olonna (823?) 

und Ludwigs des Frommen Agenda für die Kirchenreform im regnum Italiae ab 822, in 
«Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters», 77 (2021), pp. 23-66.

Joseph-Claude Poulin, Les ‛libelli’ dans l’édition hagiographique avant le XIIe siècle, in 
Livrets, collections et textes. Études sur la tradition hagiographique latine, sous la di‐
rection de Martin Heinzelmann, Ostfildern 2006, pp. 15-193.

Mauro Ronzani, Vescovi e monasteri in Tuscia nel secolo XI (1018-1120 circa), in La 
Basilica di San Miniato al Monte di Firenze (1018-2018): storia e documentazione, a cura 
di Francesco Salvestrini, Firenze 2021, pp. 17-48.

Francesca Roversi Monaco, Lorenzo di Amalfi, in Dizionario Biografico de‐
gli Italiani, LXVI, Roma 2006, all’url https://www.treccani.it/enciclopedia/
lorenzo-di-amalfi_%28Dizionario-Biografico%29/.

San Miniato e il segno del millennio, a cura di Bernardo Francesco Gianni O.S.B., 
Agostino Paravicini Bagliani, Firenze 2020, pp. 337-347.

Adele Simonetti, Santi cefalofori altomedievali, in «Studi Medievali», 28 (1987), pp. 
67-121.

https://www.treccani.it/enciclopedia/lorenzo-di-amalfi_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/lorenzo-di-amalfi_%28Dizionario-Biografico%29/


27

Cotza, Archeologia di un’agiografia

Arrigo Solmi, Sul capitolare di Lotario dell’anno 825 relativo all’ordinamento scolastico in 
Italia, in Contributi alla storia dell’Università di Pavia pubblicati nell’XI centenario dell’A‐
teneo, Pavia 1925, pp. 3-14.

Eugenio Susi, Africani, cefalofori e ‛Saraceni’! I cicli agiografici populoniesi dall’alto Medioevo 
al XII secolo, in Da Populonia a Massa Marittima: i 1500 anni di una diocesi, a cura di 
Anna Benvenuti, Firenze 2005, pp. 23-66.

Francesco Veronese, Reliquie in movimento. Politiche della mobilità e rappresentazioni 
agiografiche in epoca carolingia (VIII-X secolo), Roma 2023.

Giovanni Villani, Nuova cronica, a cura di Giuseppe Porta, Parma 1990-1991.
Vita sancti Zenobii episcopi, in Laurentius monachus Casinensis, archiepiscopus 

Amalfitanus, Opera, herausgegeben von Francis Newton, in Monumenta 
Germaniae Historica, Quellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters, VII, Weimar 1973, 
pp. 50-70.

Giorgia Vocino, Under the aegis of the saints. Hagiography and power in early Carolingian 
northern Italy, in «Early Medieval Europe», 22 (2014), pp. 26-52.

Giorgia Vocino, L’agiografia dell’Italia centrale (750-950), in Hagiographies. Histoire inter‐
nationale de la littérature hagiographique latine et vernaculaire en Occident des origines à 
1550, VII, sous la direction de Monique Goullet, Turnhout 2017, pp. 95-268.

Tutti i siti citati sono da intendersi attivi alla data dell’ultima consultazione: 31 
agosto 2024.

T I T L E

Archeologia di un’agiografia. Le (ri)scritture delle Passioni di san Miniato (sec. IX-XI)

Archaeology of a hagiography. The (re)writings of the Passiones of San Miniato (9th-11th 
centuries)

A B S T R A C T

Il saggio è una lettura del dossier agiografico di san Miniato di Firenze in una 
prospettiva diacronica e sincronica allo stesso tempo. L’analisi rivela due aspetti 
fondamentali: i) una stratificazione del testo più articolata di quanto non sia stato 
immaginato finora e, così, una continuità plurisecolare del culto; ii) la messa in 
discussione, a inizio XI secolo, della veridicità della notizia sulla collocazione del 
corpo del martire sul colle suburbano, dove da secoli si riteneva che fosse sepolto. 
L’analisi illumina un processo più generale, cioè la rinegoziazione del patrimonio 
simbolico costituito dalle reliquie dei martiri all’inizio del secolo XI. Della ‘rine‐
goziazione’ si ricostruisce qui il contesto discorsivo, fino alla ricomposizione della 
metà del secolo XI.



28

SSMD, n.s. VIII (2024)

The essay is a reading of the hagiographic dossier of Saint Miniato of Florence 
from a diachronic and synchronic perspective at the same time. The analysis re‐
veals two fundamental aspects: i) a stratification of the text that is more articulat‐
ed than hitherto imagined and, thus, a multi-secular continuity of the cult; ii) the 
questioning, at the beginning of the 11th century, of the veracity of the news about 
the location of the martyr’s body on the suburban hill, where it had been believed 
for centuries that he was buried. The analysis illuminates a more general process, 
namely the renegotiation of the symbolic heritage constituted by the relics of mar‐
tyrs at the beginning of the 11th century. Of the ‘renegotiation’, the discursive 
context is reconstructed here, up to the recomposition of the mid-11th century.

K E Y W O R D S

San Miniato, Firenze, impero, agiografia, reliquie, martiri

San Miniato, Florence, empire, hagiography, relics, martyrs


	_Hlk115772238
	_Hlk176864169
	_Hlk176864208
	_Hlk176864216
	_Hlk176864226

