GLI OGGETTI COME MERCI
NEL TARDO MEDIOEVO

Fonti scritte e fonti materiali

A CURA DIRICCARDO RAO E FEDERICO ZONI

S i

o s s
T A

-

13
UNIVERSITA DEGLI STUDI DI MILANO <L F . i s e .
DIPARTIMENTO DI STUDI STORICI \’% Mll{ln() [Tnl\"erlty PICSS




Le luci artificiali nel medioevo:
illuminare la distinzione sociale

di Beatrice Giovanna Maria Del Bo

in Gli oggetti come merci nel tardo medioevo: fonti scritte e fonti materiali

Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’

dell’Universita degli Studi di Milano - Milano University Press

Quaderni degli Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, VIII
<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>

ISSN 2612-3606
ISBN (edizione cartacea) 979-12-5510-271-7
ISBN (edizione digitale) 979-12-5510-272-4
DOI 10.54103/2611-318X/28195






Gli oggetti come merci nel tardo medioevo: fonti scritte e fonti materiali
Quaderni degli Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, VIII
<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>

ISSN 2612-3606

ISBN 979-12-5510-271-7 (edizione cartacea)

ISBN 979-12-5510-272-4 (edizione digitale)

DOI 10.54103/2611-318X/28195

Le luci artificiali nel medioevo:
illuminare la distinzione sociale

Beatrice Giovanna Maria Del Bo
Universita degli Studi di Milano
beatrice.delbo@unimi.it

1. Premessa

La distinzione sociale in eta bassomedievale si esprime soprattutto tramite il pos-
sesso e il consumo di beni immobili e mobili, riconoscibili, rari, costosi, esotici,
unici, preziosi e ‘brillanti’.

Tra i beni di consumo taluni risultano distintivi, come alcuni cibi e ingredienti
alimentari, plurisecolare misuratore del posizionamento sociale: le spezie oppure
le carni di un certo tipo (prede di caccia come orsi e cervi e, in seguito, selvaggina
pilt minuta come le pernici, ma anche vitello e pavoni, e tra i pesci lo storione)?, e
vini di provenienza esotica. Altro fattore discriminante era la quantita che veni-
va consumata, benché con il trascorrere dei decenni I'importanza della quantita
ando scemando, come gli studi di Massimo Montanari, di Anna Maria Nada Pa-
trone e di Irma Naso hanno messo in luce per 'eta che qui interessa’.

! Sulle dinamiche e la misurazione della distinzione sociale, imprescindibile il riferimento

a Ev1as, Il processo di civilizzazione; Bourpieu, La distinzione; DoucLas - IsuErwoob, The World of
Goods; per il Medioevo resta ancora fondamentale GoLpTHWATITE, Ricchezza e domanda nel mercato
dell’arte; WELCH, Shopping in the Renaissance.

2 MoNTANARI, Alimentazione e cultura, pp. 23-34, pp. 40-43.

3 1vi, pp. 23-34; MoNTANARY, Il cibo come cultura; Napa PATRONE, Naso, I cibo del ricco ed il
cibo del povero.



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

Tra i capitali — mobili e immobili — che marcavano l'appartenenza sociale, si
possono annoverare inoltre i cavalli, che costituirono dapprima uno strumento di
progresso sociale, poi un elemento per la rappresentazione di sé, per qualita e nu-
mero, utile a rendere immediatamente riconoscibile il profilo di chi li possedeva,
in base alla tipologia e alla quantita di bestie*.

11 valore sociale di abiti e gioielli risulta, infine, piti immediatamente ricondu-
cibile, per la nostra mentalita contemporanea, all’esibizione dello status. Il riferi-
mento ¢ a quegli oggetti che, per il Medioevo, Maria Giuseppina Muzzarelli defi-
nisce “dispositivi estetici’ utili alla definizione della ‘gerarchia delle apparenze™.
Accanto a essi si devono annoverare gli oggetti artistici, di devozione religiosa
e non, dalle miniature alle sculture, dagli affreschi ai dipinti, dal vasellame alle
sepolture, ulteriore indicatore dell'appartenenza®.

Certo e che cio che le persone intendevano ottenere con l'acquisto e l'esibizione
di questi beni era illuminare la propria persona, la propria famiglia e la propria
memoria, perpetuandola.

Le analisi che hanno preso in considerazione i consumi di lusso’, a cui si e bre-
vemente accennato, si sono concentrate per I'appunto su abiti, oggetti artistici e
alimentazione, mentre resta ancora da analizzare, in questa prospettiva, il peso e
il valore degli oggetti che producevano luce e che, spesso, facevano brillare opere
d’arte, vestiti e alimenti.

Si consideri, inoltre, che tali oggetti avevano una funzione concreta ma anche,
e, in alcune circostanze, soprattutto, una funzione e un significato simbolici.

2.1l lusso, l'oro e la luce

Nell'ancora per molti versi apprezzabile analisi di Richard Goldtwhaite sui con-
sumi nel mercato dell’arte in Italia fra Tre e Seicento, con particolare riferimen-
to a Firenze, e del tutto assente qualsiasi considerazione relativa al rilievo che
per committenti e artisti avessero la resa e I'impatto estetico delle opere d’arte
in funzione dell’illuminazione a cui sarebbero state esposte. Nessuna attenzione
e altresi dedicata ai supporti per l'illuminazione in metalli preziosi (candelabri,
lampadari, corone, lampade ecc.), benché una buona parte del testo sia dedicata
alle chiese, specie agli aspetti dell’architettura interna e degli arredi, a proposito
dei quali 'autore scrive, per esempio, che i fedeli dovevano essere «abbagliati dal
lusso sfolgorante dell’altare», con riferimento all’eta borromaica; e benché nel vo-
lume si tratti diffusamente delle cerimonie funebri, delle processioni di corpora-
zioni e confraternite, nessun cenno viene fatto alle spese per i ceri ‘processionali’

11 testo di riferimento resta, MAIRE VIGUEUR, Cavalieri e cittadini.

MuzzareLry, Guardaroba medievale, pp. 21-75, 79-105, 247-261, 268-287, 304-333.
GoLDTHWAITE, Ricchezza e domanda nel mercato dell’arte.

Sul consumo ‘competitivo e ostentato” e la cultura materiale, WARNIER, La cultura materia-
le, pp. 144-147; sulla ‘competizione distintiva’, ma soprattutto sulla reciprocita tra segmenti — per
I’ Autore “classi’ - sociali e oggetti si veda Bourpitu, La distinzione.

N G

212



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

e le luminarie®.

Questa mancanza di sensibilita per un aspetto centrale della cultura materiale
di eta preindustriale’, specie con riferimento al mercato degli oggetti e dei consu-
mi di lusso, deriva dalla scarsita di espliciti riferimenti nelle fonti a questo pecu-
liare elemento della quotidianita.

Si tratta di una lacuna che, se risulta clamorosa per chi si trova, come me, a
indagare tale argomento a secoli di distanza, e invece del tutto comprensibile per
i contemporanei, che non sentivano ovviamente la necessita di precisare la pre-
senza e la rilevanza di tali oggetti, che era da ritenersi scontata. Per intenderci,
sarebbe come se noi oggi ci sentissimo in dovere di indicare che, entrando in un
luogo non sufficientemente illuminato, abbiamo bisogno di accendere la luce e
descrivessimo il lampadario.

Cio appare clamorosamente evidente scorrendo le pagine di Vasari, cioe della
prima storia dell’arte italiana, scritte nella prima meta del XVI secolo. Benché il
termine lume faccia capolino centinaia di volte nelle Vite, esso viene impiegato
come sinonimo di ‘chiaro’, contrapposto allo “scuro’, nel lessico della pittura. Va-
sari non sente il bisogno di precisare quanto I'impiego della foglia d’oro fosse, in-
nanzitutto, giustificato dal riflesso che ne risultava moltiplicato grazie alla presen-
za di una fonte luminosa, naturale o artificiale che fosse, persino laddove descrive
la tecnica «del mettere d’oro a bolo et a mordente, et altri modi»'°.

E invece chiaro quanto il rapporto con la luce fosse un elemento primario
per gli artisti, come dimostra 'uso, per 'appunto, della foglia d’oro, e dell’oro e
dell’argento in generale, per tavole, miniature, tele, affreschi, vasellame da tavola,
scultura, arredi domestici e sacri, di diversa foggia e destinazione. Per fare un solo
esempio, le suppellettili da tavola delle mense dei ricchi, come quelle del cardi-
nale veneziano Battista Zeno, all’inizio del Cinquecento, consistevano in coppe e
scodelle d’oro e d’argento, recipienti d’argento e dorati per confetti, bacili, saliere
d’argento dorate, fiaschi e candelieri dorati'’.

La scelta dell’oro o, in subordine, dell’argento, non significava soltanto espri-
mere le capacita finanziarie del committente o dell’acquirente, ma corrispondeva
alla volonta di illuminare ancora di pit1, in senso concreto e quindi simbolico, certi
particolari, certi oggetti, determinati cibi, ma soprattutto i loro proprietari.

Per questa ragione sulle tavole dei ricchi venivano serviti pietanze e cibi impre-
ziositi con oro e argento, coperti cioé con sottili lamine — le stesse che venivano
impiegate per miniature e dipinti — o con polveri di metalli preziosi, come le frit-
telle d’oro (panelle) e i confetti dorati, che furono offerti in omaggio dalla citta di
Siena alla coppia imperiale composta dall'imperatore Carlo IV di Boemia ed Eli-
sabetta di Pomerania nell’ottobre 1368". Nello stesso anno, il 15 giugno, Galeazzo

® GOLDTHWAITE, Ricchezza e domanda nel mercato dellarte, pp. 105, 116 sgg.

 Una sintesi delle posizioni sull'uso del termine “cultura materiale’ in WARNIER, La cultura
materiale.

10 Vasari, Le vite dei piui eccellenti pittori, cap. XXVIII, p. 86.

' MuzzareLLi, Guardaroba medievale, p. 50.

12 Cronache senesi, pp. 621-624.

213



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

IT Visconti imbandi un banchetto per celebrare il matrimonio della figlia Violante
con Lionello d'Inghilterra, duca di Clarence. L’occasione di presentare la famiglia
Visconti all’aristocrazia europea imponeva un ment con pietanze degne di illu-
strare la grandezza della stirpe lombarda. Il banchetto fu memorabile, tanto che la
sequenza delle pietanze viene ricordata sia nella Historia di Milano di Bernardino
Corio sia nella Cronaca di Mantova nota come ‘Aliprandina’ di Bonamente Ali-
prandi e in molte altre’®. Agli invitati, tra cui sedeva, fra cavalieri e nobili, France-
sco Petrarca, e alle dame, che occupavano la tavola di Regina della Scala, furono
servite diciotto portate doppie: carni di vario genere — vitello, bue, selvaggina,
pollame — e pesci d’acqua dolce — tinche, lamprede, trote, lucci. L’ Aliprandi men-
ziona le imbandigioni: «La prima porceleti si le dava, erano tutti d’intorno dorati
e per la bocha foco si mostrava», poi elenca le successive tra cui lepri, lucci, vitello,
trote, pernici, quaglie e anatre tutti dorati'.

Nel ricettario pit1 noto dell’eta medievale, Mastro Martino presenta la ricetta
della preparazione pil1 scenografica per le tavole dei signori, ossia ‘il pavone ve-
stito’, per la cui realizzazione suggerisce, oltre che inserire un batuffolo nel becco
e incendiarlo, «per pitt magnificenza», che «si po indorare con fogli d’oro battu-
to», glossando che si puo fare la stessa operazione con fagiani, gru, oche, capponi
e polli®.

Non soltanto I’oro poteva essere impiegato per questo scopo, ma anche l'argen-
to, come quello impiegato per placcare il «vitello inargentato» servito per le nozze
di Gian Galeazzo Sforza e di Isabella d’Aragona, nel 1489, dove fu presentato
anche un agnello coperto di foglia d’oro’. Queste pietanze illuminate, inoltre,
grazie alle fiamme di candele e torce amplificavano il lustro della famiglia ospite.

La stessa riflessione puo essere svolta per gli abiti indossati dalle élites, lad-
dove, negli eventi pubblici, si sfoggiavano vesti interamente d’oro o d’argento,
oppure realizzate con damaschi e broccati o tessuti che contenevano fili o strisce
di metalli preziosi. Elisabetta Contarini, moglie del doge di Venezia, Francesco
Dandolo (1329-1339) - li possiamo ammirare entrambi nella lunetta a fondo d’oro,
ovviamente, dipinta da Paolo Veneziano sopra il sepolcro di Dandolo nella basi-
lica di Santa Maria Gloriosa dei Frari —, stando all’inventario dei beni redatto due
anni dopo la morte del marito (1341), possedeva, tra gli altri, una piccola cappa
d’oro, una veste con decori d’argento dorato, una «sopravveste lavorata a onde
alternate di panno d’oro e di panno cardinale con ornamenti d’argento» e un’altra
di panno d’oro bordato di vaio, cioé di pelliccia bianca di pance di scoiattoli russi.
Negli eventi ufficiali, Contarini indossava il manto dogale e una sottoveste d’oro
con cintura dello stesso materiale; I'acconciatura dei capelli della dama era inoltre

3 BerNarDINO Corio, L'Historia di Milano; ALiPraNDI, Aliprandina, pp. 17-236, pp. 138-141;

per l'attendibilita storica della Aliprandina, ConicLio, Aliprandi; anche per tutti i riferimenti alle
fonti BinagH1 OLIVAR], Le nozze, pp. 130-131.

4 Avripranoi, Aliprandina, p. 139.

15 MARTINO, Libro de arte coquinaria, cap. Per fare pavoni vestiti con tutte le sue penne che cocto
para vivo et butte foco pel becco.

16 Rozzo, L'ordine de le imbandisone, pp. 1-14.

214



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

impreziosita da veli lunghi sino ai piedi, fissati da un cerchio anch’esso d’oro.
Come glossa Maria Giuseppina Muzzarelli, alla famiglia del doge stava, infatti,
«rappresentare lo splendore dello stato» e si trattava di un compito per il quale si
faceva ‘supportare’, per dir cosi, dallo splendore delle vesti. Esso rifletteva, ampli-
ficandola, la loro magnificenza".

Anche i cavalli potevano indossare tessuti d’oro, come nella circostanza delle
nozze di Lucrezia Borgia con Alfonso d’Este, allorché la dama raggiunse la sua
destinazione a bordo di un bucintoro, seguita da circa mille persone su cavalli
bardati con «panni d’oro», mentre le dame viaggiavano su carrozze con coperte
di broccato aureo. E le imbadigioni del banchetto per le nozze di Violante Visconti
furono tutte seguite dalla presentazione dei doni allo sposo: animali ornati con
collari, nastri e cappucci impreziositi da dettagli in oro e gioielli'.

Nel 1487 a Bologna, invece, al matrimonio di Annibale Bentivoglio con un’altra
dama estense, Lucrezia, parteciparono tra gli invitati cento donne che sfoggiava-
no panni d’oro e d’argento luccicanti. Se questi ori sfavillavano alla luce del Sole,
le tappezzerie e gli arazzi auroserici degli ambienti che ospitarono i festeggiamen-
ti brillarono grazie a doppieri, torce e candele®.

In realta, proprio questi oggetti costituivano una voce di spesa importante non
soltanto per le aristocrazie ma anche per le istituzioni del Basso Medioevo, inter-
pretando alla lettera il diktat sociale che imponeva di far risplendere la fama delle
persone, in vita e dopo la morte, e il potere di istituzioni e associazioni in maniera
direttamente proporzionale, nonostante le norme suntuarie”. Candele, doppieri,
torce e le decine di manufatti in cera e i loro supporti, cioe candelabri, lampadari,
candelieri, lanterne, corone e tutto cio che consentiva la proiezione della luce, co-
stituiscono un metro di valutazione sociale delle persone, delle istituzioni e delle
associazioni, come le Arti e le confraternite.

Chili e chili di cera venivano offerti in segno di omaggio dalle autorita ai prin-
cipi in visita, confraternite e corporazioni ricevevano donazioni e, al tempo stesso,
si dotavano di doppieri e ceri su asta, decorati con le loro insegne, per sfilare in
processione, mentre autorita e istituzioni omaggiavano le chiese con ceri per la
festivita del santo patrono?.

Leggere la distinzione sociale attraverso gli oggetti dell'illuminazione significa
anche indagare tipologie, usi, consumo e commercio, in termini sia qualitativi sia
quantitativi, di questi artefatti e significa attirare l'attenzione sugli investimenti
in beni effimeri per definizione, da cui scaturiscono le fiamme che illuminano la
societa medievale.

7 MuzzareLLl, Guardaroba medievale, pp. 44-47.

8 Arrpranoi, Aliprandina, p. 139.

¥ MuzzareLLi, Guardaroba medievale, pp. 250-255, per i tappeti e gli arazzi della corte esten-
se ivi, p. 251n; per altri esempi si vedano le pagine seguenti, specie per 1'abbigliamento degli
invitati alla Festa del Paradiso, a Milano, allestita per le nozze avvenute un anno prima tra Gian
Galeazzo Sforza e Isabella d’Aragona, ivi, pp. 258.

% DeL Bo, Leta del lume, pp. 119-121.

2 1vi, pp. 61-63.

215



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

Assodato che la luce artificiale faceva parte della quotidianita, a tutti i livelli
sociali, in questa sede mi limitero a illustrare la funzione distintiva che rivestiva,
nell’ottica di far risaltare I'uso strumentale di questi manufatti per ‘dichiarare’
l'appartenenza e la primazia sociale.

Faro, percio, riferimento, per sommi capi, a consumi, a luoghi di acquisto, pro-
duzione/smercio, a occasioni di impiego, a tipologie e gerarchie di fruitori/fruitri-
ci e a quantita di oggetti consumati, queste ultime intese come metro di distinzio-
ne sociale autoevidente.

3. La difficolta di “afferrare’ gli oggetti

Analizzare oggetti appartenenti all’eta medievale puo significare studiare manu-
fatti di cui resta sconosciuta la materialita, la tangibilita, ossia la forma, la foggia,
oltre alla materia prima di cui erano composti e la cromia che li definiva. Occorre
quindi immaginarli nella loro concretezza sulla scorta delle parole — che nel caso
degli oggetti per l'illuminazione non sono chiarificatrici a causa di termini poli-
semici e sinonimici che si incontrano nella documentazione - e dei pochi oggetti,
perlopit eccezionali, che sono giunti sino a noi, spesso avendo perso nel corso dei
secoli gli strati materiali di superficie, cioe quelli colorati o dorati che potevano
ammirare i contemporanei.

L’ambiguita nell’'uso dei termini per questo specifico contesto emerge in ma-
niera chiara dalla novellistica che offre innumerevoli esempi di sovrapposizioni
semantiche: nel Decameron, nell’ottava novella della settima giornata, il cui prota-
gonista ¢ il mercante Arriguccio Berlinghieri, nel giro di una pagina si incontrano
lumi, lucerne, lampane e torchi, il cui uso nella prosa non consente di distinguere
con chiarezza gli artefatti che tali parole definiscono®.

Rimangono, inoltre, ben poche testimonianze concrete di tali oggetti per mol-
teplici ragioni: candele, torce e tutti gli altri manufatti sono fabbricati in materiali
interamente deperibili e prodotti per essere consumati, cioe bruciati e sciolti, e,
inoltre, cio che non veniva consumato, era riciclato; spesso anche i materiali in
cui erano fabbricati i supporti per tali oggetti erano deperibili, come il legno, op-
pure riciclabili, come ferro, oricalco, rame, argento e oro, soprattutto se la foggia
dell’oggetto non era particolarmente raffinata. Molte suppellettili realizzate con
metalli nobili (argento, oricalco, rame ecc.), collocate in particolare nei luoghi sa-
cri, invece, sono state rimosse, distrutte e sostituite, spazzate letteralmente via da
quella che Jean-Claude Maire Vigueur ha definito «febbre barocca»?. Nelle chie-
se, la Rivoluzione francese ha fatto poi il resto.

Possiamo quindi ammirare soltanto alcuni candelabri, per lo pitt di grandi di-
mensioni, in materiali pregiati e di foggia artistica molto raffinata — fattori che ne

2 Boccaccio, Decameron, Giornata VII, Novella VIII, pp. 624-632, pp. 627-628.
%  MAIre VIGUEur, Laltra Roma, p. 341. La scarsita di reperti e segnalata gia nel pionieristico
volume di o’ ALLEMAGNE, Histoire du luminaire, v. DEL Bo, L'eta del lume, p. 26.

216



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

hanno garantito la conservazione —, qualche lampada e oggetti di dimensioni pit
piccole, che compaiono o comparivano nelle collezioni dei musei e nei tesori delle
cattedrali, come i candelieri flamminghi in ottone e bronzo del XV secolo, oppure
lo straordinario candelabro dorato in lega di rame, risalente agli inizi del XII se-
colo, destinato all’altare dell’abbazia di Saint Peter di Gloucester, oggi al Victoria
and Albert Museum di Londra. Si tratta di artefatti straordinari che non possono
restituire il ventaglio ampio degli oggetti luminosi.

Accanto a queste fonti, le testimonianze iconografiche — miniature, dipinti,
sculture — contribuiscono a dare una forma alle parole incontrate nella documen-
tazione scritta®.

4. Oggetti luminosi come simboli di status

E veniamo ora al consumo, in termini qualitativi e quantitativi, tenendo conto che,
in questa prospettiva di indagine, costituisce il riflesso dello «status economico,
sociale, della cultura, della religione e del genere di una persona», come scrivono
Santacana Mestre e Llonch Molina®, che da anni si occupano di didattica degli
oggetti. Gli autori spagnoli definiscono artefatto «tutto cio su cui si dirige l'at-
tivita conoscitiva o sensoriale di un soggetto [...] una persona e tale per i vestiti
che indossa, i libri che legge, i mobili che compra, le suppellettili, le vetture ...»,
sottolineando che il manufatto costituisce 'elemento che definisce in maniera ine-
quivocabile la civilta umana.

Innanzitutto si deve tenere conto che gli oggetti luminosi potevano essere, per
cosi dire, ‘semplici’, come i ceri e le candele, oppure ‘composti’, quando quelli
semplici venivano inseriti in supporti, oppure quando la materia prima combu-
stibile era I’olio: lumi, lampade, lampane, candelabri, candelieri, lampadari, lumi-
naria, corone, castelli lignei e via dicendo, che vi propongo qui in ordine crescente
di importanza e di accessibilita sociale.

Essi caratterizzano e arredano gli spazi in funzione dell’appartenenza sociale
delle persone che quegli spazi abitano o occupano. Un lume e presente in tutte le
case, un candelabro o un lampadario invece e piu raro, indipendentemente dal-
la materia prima in cui e realizzato; a sale con grandi lampadari corrispondono
esequie in una chiesa con una quantita di oggetti luminosi importante, sino al
“castello del dolore’, di cui si dira oltre.

E superfluo rammentare che pili gli oggetti metallici sono elaborati, pit1 cioe
la lavorazione e raffinata, pili sono unici e pili sono riservati a un ristrettissimo
numero di persone. Pure il metallo in cui sono fabbricati trasuda ovviamente di-
stinzione.

% Per una ricostruzione della materialita degli oggetti e delle corrispondenze nella lingua,

si veda il glossario in ivi, pp. 217-260.
% SANTACANA MESTRE - LLoNcH MoLINA, Fare storia con gli oggetti, p. 9.

217



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

Anche chi produce questi manufatti appartiene a diversi livelli della gerarchia
dei mestieri. Possono essere fabbri, fabbricanti di lanterne oppure orefici. A questi
ultimi si rivolgeva un ristretto segmento sociale che amava saturare e decorare
le proprie dimore con raffinati accessori per il comfort domestico, come quelli
riprodotti nelle tele fiamminghe forse pit1 note in assoluto. Chi non ha presente
la tavola conosciuta con il titolo ‘Ritratto dei coniugi Arnolfini’ che dobbiamo al
pennello di Jan van Eyck?* O i meno famosi lampadari pensili che campeggiano
nelle tele di Dieric Bouts e di Robert Campin?

L’oggetto che si associa per definizione all’'illuminazione medievale e, tuttavia,
la candela — anche nella forma del torchio, cero, torchon, candeletta, doppiere ecc.
—, che, per quanto di semplicissima fattura — cera o sego, fili di lino/canapa ecc.,
pece greca, resina, coloranti —, e in realta la misura pit evidente della distinzione
sociale.

Le candele sono indispensabili alla vita quotidiana medievale. Di giorno e di
notte. Sono quindi uno dei beni maggiormente commerciati del Medioevo. Lo
si evince dalle norme contro le carestie elaborate in molti comuni italiani. Come
per il grano, la carne, il vino, il pesce e la legna, a Milano, per esempio, le autorita
intervenivano calmierandone i prezzi per garantirne l'accessibilita a tutte le fasce
della popolazione. Si tratta dell'unico manufatto presente nella lista dei beni di
prima necessita per i quali il governo ambrosiano si attiva con tutele di stampo
‘annonario’”. Si interviene altresi in molte localita tramite gli statuti. A Bergamo
si prevede esplicitamente il «calmiere delle candele di sego», unito a quello delle
carni, che obbliga tutti coloro che le fabbricano e vendono a disporne ad sufficien-
tiam per tutto I'anno, salvo comprovata causa, e a venderle al prezzo stabilito dalle
autorita. A Brescia si decide che tra le competenze dell’Officio delle Vettovaglie
vi sia la verifica, ogni ottobre, dell’esecuzione di interventi di calmieramento dei
prezzi e della disponibilita di candele®. Anche soltanto da queste testimonianze
istituzionali, emerge la rilevanza quotidiana e la diffusione capillare di questi og-
getti, nella loro versione base.

Conferme dell'uso provengono dagli inventari, dall’iconografia e dalla lettera-
tura, in primis dalle novelle, ma anche dai consigli di ‘economia domestica’ elargiti
alla sua giovane sposa dall’anziano autore del manualetto intitolato Le mesnagier
de Paris, scritto da un marito per istruire la consorte ancora inesperta. L'uomo
afferma che in una casa non sarebbero dovuti mai mancare lardo, olio e carbone,
oltre a legna per il fuoco e candele®.

La fabbricazione di manufatti per I'illuminazione crea una domanda e quindi
un commercio di materia prima con un giro d’affari di tutto rilievo, come con-
fermato dai quintali e quintali di cera documentati nelle transazioni locali, so-

% Per la revisione dell’identificazione dei due protagonisti del ritratto, si veda I'illuminante
libro pubblicato dal medico PosteL, L’Affaire Arnolfini.

% DeL Bo, Leta del lume, pp. 89-100.

% Per entrambi i casi, ivi, p. 100.

¥ Le mesnagier de Paris, pp. 794-795.

218



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

vraregionali e internazionali (benché essa venisse impiegata in altri usi), e dal
susseguirsi di norme che invece regolano il mercato del sego proveniente dagli
scarti della macellazione®.

E, tuttavia, la quantita, talvolta insieme alla foggia, a indicare la primazia so-
ciale. D’altronde in eta medievale € noto che la quantita, I'abbondanza e lo spreco
segnalavano la posizione apicale dei consumatori®'.

5. Materie prime distinte e distintive

Esistono per I'Italia medievale principalmente due materie prime di fabbricazio-
ne, da cui scaturiscono distinti oggetti per l'illuminazione legati a diversi canali
di approvvigionamento, produzione, commercio e utilizzo: grasso animale e cera
d’api.

I1 primo, il sego, era piu accessibile rispetto alla cera e proveniva da specifici
animali e da altrettanto specifiche parti del corpo, mentre la cera era costoso e pro-
fumato frutto del lavoro delle api. Essi sono impiegati per soddisfare domande
differenti in funzione non soltanto della disponibilita economica ma della desti-
nazione d'uso. Candele di cera e di sego presentano infatti non poche differenze,
in termini di qualita, di resa, di costi e di prezzo, e quindi di acquirenti e funzioni.

Nel foglio 95v del Tacuinum sanitatis, detto di Verona, risalente alla fine del
Trecento, si descrivono le candele, distinguendole appunto per materia prima. Si
legge che quelle di cera sono per natura piu calde rispetto alle altre; quelle di gras-
so animale emanano pero una luce piu chiara e il loro [umen nuoce meno®, mentre
non si fa stranamente cenno all’odore fortissimo che producono queste ultime. In
ragione della materia prima e delle caratteristiche olfattive, a parita di durata, le
candele di cera costavano circa tre volte tanto quelle di sego. Va da sé che quindi
fossero meglio reputate rispetto alle altre e percio acquistate dalle fasce alte della
popolazione.

Percio, le candele di cera bruciavano nei luoghi sacri e nei palazzi, specie negli
eventi pubblici, nei banchetti e nelle cerimonie, e durante le processioni, anche
diurne, mentre quelle di sego illuminavano le attivita notturne, conviviali, ludi-
che, manuali e intellettuali e gli ambienti privati meno abbienti, ma non soltanto.

La differente materia prima chiamava in causa, come accennato, corrisponden-
ti professionalita artigianali diverse: in molte localita erano gli speziali infatti a
occuparsi non soltanto della vendita ma anche della supervisione della produzio-
ne delle candele di cera poiché, quando non reperibile in loco, essa rientrava fra le
merci che questi operatori importavano, insieme alle spezie e alle sete, dall’ Africa
settentrionale (cera barbaresca), da Tunisi soprattutto, dalla Romania, da Costanti-
nopoli, dalla Turchia tutta e dalla Bulgaria (cera zaora o zavora), da cui proveniva

% PiNeLLy, «E s»egli regha arienti o cera» e DL Bo, Un mondo in affari, pp. 132-134, pp. 144-145.

' MonNrtaNARy, Alimentazione e cultura, pp. 23-34.
*  ONB, cod. 239, f. 95v.

219



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

una riconoscibile cera piu gialla e colorita delle altre, stando al manuale di merca-
tura di Francesco Pegolotti®.

Della produzione e della vendita si occupavano perd anche candelari o cande-
lottari. A Milano i cittadini potevano fare acquisti presso questi specifici artigiani
e commercianti: gia prima del 1389 esisteva una corporazione di candelari, inter-
pellati e ascoltati dai magistrati comunali quando occorreva prendere decisioni e
accordarsi con altri lavoratori che spartivano con loro interessi nello stesso com-
parto (macellai, cuoiai, speziali ecc.)*.

Nel commercio e nella produzione di candele di sego, invece, nel capoluogo
ambrosiano, invece, erano attivi persino i luganegari, cioe i produttori di salsicce,
per intuibili ragioni legate alla disponibilita di materia prima. Il successo di questi
lavoratori e forse insospettabile: il potentissimo salsicciaio milanese Antonio da
Modena, detto il Rosso, nel 1432 aveva ‘vinto’ nientedimeno che l'appalto annuale
per la fornitura di candele di sego alla corte ducale®.

Il commerciante a cui ci si rivolgeva segnalava anch’esso un‘appartenenza so-
ciale. Se la clientela degli speziali era di certo selezionata, considerata la qualita e
il costo dei prodotti acquistabili presso le loro botteghe, lo era meno quella che si
rivolgeva al candelottaro, un rivenditore piti modesto, o al salsicciaio, ancora piu
in basso teoricamente nella gerarchia dei mestieri.

Esistevano poi venditrici o venditori ambulanti presenti laddove si poteva
manifestare un’esigenza istantanea di tali manufatti: durante le processioni, per
esempio, come illustrato in una delle straordinarie tele di Gentile Bellini, conser-
vata oggi alle Gallerie dell’Accademia di Venezia, dove si scorge una bancarella
tra la folla che assiste al Miracolo della reliquia della croce al ponte di San Lorenzo
(1500).

Venditori e venditrici di candele di cera si appostavano anche nei pressi, sul
sagrato o addirittura all’interno degli edifici sacri; disponevano di specifici e de-
dicati stalli, concessi in affitto direttamente dalle chiese, resi all’occorrenza piu
comodi per le venditrici, come a Rouen, dove le due o tre candelaie presenti po-
tevano sfruttare le strutture in pietra della facciata, come riparo, e disporre di un
panchettino di legno per sedersi*®.

A L’Aquila queste persone erano piuttosto moleste tanto che il Comune fu co-
stretto a intervenire tramite gli statuti imponendo ai vendentes candelas al minuto
di non importunare i fedeli nei pressi degli edifici sacri domandando insistente-
mente: “Vuoi comprare candele?’. E prescrivendo loro, tranne che in condizioni
climatiche avverse —‘a meno che...non piova!’ —, di non sbrigare i commerci den-
tro le chiese, ma di spostarsi sul limitare degli ingressi®.

% Bavpucci Pecovrotry, La pratica di mercatura, p. 43; si veda, PINELLI, «E s»egli regha arienti
o0 cera».

¥ DeL Bo, Un mondo in affari, pp. 141-147.

% Eap., L'eta del lume, pp. 81-82.

% Ivi, pp. 76-83.

¥ Statuta civitatis Aquile, p. 272.

220



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

Il massimo della distinzione era sicuramente disporre di un fornitore perso-
nale, come documentato per le famiglie signorili e principesche. A Milano ‘il sal-
sicciaio’, come accennato, per quelle di sego, e il fruttivendolo o il giardiniere,
per quelle di cera, erano gli addetti al rifornimento. Cid accadeva anche per le
cattedrali e le chiese principali, che avevano a disposizione rivenditori esclusivi
di candele, probabilmente gli stessi che le producevano. Cosi era per il priorato di
Sant’Orso di Aosta che, oltre a servirsi dallo speziale Domenico, ospitava un la-
boratorio interno per la preparazione delle candele, di sego e di cera, affidato alle
abili mani di una hospitalaria, una donna che dirigeva un gruppo di collaboratrici
— esclusivamente donne —, che sotto le sue direttive produceva le candele neces-
sarie per illuminare gli edifici sacri e, gia che c’era, le residenze della famiglia del
priore, George de Challant, cioe gli splendidi manieri di Issogne e di Verres, dove
i manufatti venivano regolarmente recapitati*.

6. La veste delle candele

Elemento di distinzione immediatamente evidente era costituito inoltre dalla ti-
pologia di manufatto. I fabbricanti erano chiamati a realizzare prodotti diversi,
che si distinguevano per misura, dimensione, peso, colore e foggia a seconda delle
persone e delle istituzioni che le avrebbero acquistate o che le avevano commis-
sionate e a seconda degli usi a cui erano adibite: torchi ‘da salma’, destinati a
illuminare i corpi durante le veglie funebri, o destinati al Santissimo Sacramento,
oppure torchi ‘per ossequie dei morti del contado’, le candele da esequie, i ceri o
torchietti ‘da figliocci’, impiegati durante i battesimi®.

I nobili poi si servivano di ceri personalizzati: piu alto era il loro rango, pitt
dovevano e volevano disporre di oggetti griffati con le loro armi, che parlassero
della grandezza della stirpe agli altri nobili, alla cittadinanza, o al ‘popolo’, e che
fossero immediatamente riconoscibili.

I principi d”Acaia, il ramo cadetto della dinastia dei Savoia, inviavano torce con
le loro insegne ai funerali di tutti i loro officiali e cortigiani. Anche i loro parenti, il
duca e la duchessa di Savoia, disponevano di torce con applicati gli stemmi della
casata da offrire in occasione della scomparsa di qualsiasi ‘servitore’ della corte®.
Il duca di Borgogna esibiva ceri con la sua divisa che, per la processione della
Candelora, venivano acquistati dal ‘fruttivendolo’, il domestico che per I'appunto
si occupava dell’approvvigionamento di frutta, verdura e cera d’api*'. I cavalieri
appartenenti agli ordini militari, come quelli del Toson d’oro, partecipavano alle
esequie dei soci portando un cero blasonato con le loro insegne®.

% DeL Bo, L'eta del lume, pp. 144-147.

% Statuti dell’arte dei medici e speziali, cap. 47.
% DgL Bo, L'eta del lume, pp. 85-89, 129.

4 vi, p. 87.

2 Tvi.

221



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

Anche ilampadari o i candelabri potevano essere decorati con le armi della stir-
pe. Lo racconta Bonaccorso Pitti, influente mercante e uomo politico fiorentino,
vissuto fra 1354 e 1430, ricordando che nel monastero di Sant’Ambrogio di Firen-
ze, davanti all’altare maggiore, era posizionato un lampanaro grande e bello, forni-
to decenni prima da una sua parente badessa, con lo stemma della sua famiglia®.

Ma oltre alla foggia dei ceri, che poteva essere pit1 0 meno raffinata, e alla quali-
ta della materia prima impiegata nella fabbricazione, era la quantita delle fiamme
accese a determinare un’ulteriore differenza nella rappresentazione sociale, pub-
blica e privata, di persone, gruppi e istituzioni.

Il numero di candele era proporzionale alla dignita, o meglio, all'ambizione di
dignita sociale delle persone. Questa corsa all’illuminazione riguardava l'allesti-
mento di feste e banchetti, cerimonie pubbliche, ingressi trionfali e matrimoni,
per le famiglie collocate ai livelli piti alti, ma percorreva altri gradini piu bassi
della scala sociale, se si guarda agli altari nelle cappelle private, e, soprattutto,
all'accompagnamento delle salme dalla camera ardente al funerale - cerimonia
che aveva raggiunto nella seconda meta del Trecento un rilievo particolare -*, e
ai legati testamentari contenenti disposizioni sull'impiego di candele e torce nelle
celebrazioni che si sarebbero svolte periodicamente dopo la morte.

Dal XIV secolo si moltiplicano le attenzioni e le spese per la celebrazione del
passaggio da questo all’altro mondo e acquisisce una centralita mai avuta prima
il corteo funebre, divenendo a tutti gli effetti una processione che accompagna
dalla vita mondana a quella eterna. Se ne articolano e definiscono il percorso, il
cosiddetto ‘cammino della morte’, e la partecipazione del seguito, vestito a lutto
in bianco o in nero (per i ricchi e questo il colore dei panni funebri), composto da
poveri, orfani, frati Mendicanti, preti, novizi, confratelli, bambini innocenti, cava-
lieri (e cavalieri fantasma!)*®, sudditi, dame, rappresentanti istituzionali, e si sta-
bilisce quante di queste persone debbano portare ceri, doppieri e candele, quanti
per ciascuno, di che peso e di quale foggia.

Tanto il corteo quanto la cerimonia funebre costituiscono la rappresentazione
della posizione occupata in vita dal defunto. Come scrive nel suo testamento,
dettato nel 1494, Margherita, figlia del marchese Ludovico I di Saluzzo, a ognuno
«siano fatti funerali ed esequie debite secondo il grado, la condizione e lo status»*.

Vi sono innumerevoli esempi, ma il regolamento pontificio costituisce quello
piu significativo. Esso pesava letteralmente il valore del defunto in libbre di cera
consentite durante le esequie: i ceri per i cardinali dovevano pesare quattro libbre,
due quelli per i prelati, una per i cubiculari, mezza per gli officiali e per tutti gli
altri un terzo, cioe tredici volte meno di un cardinale (si passa da circa un chilo e

® Ivi, p. 116.

CHIFFOLEAU, La comptabilité de l'au-dela.

4% V. oltre, la celebrazione della morte del duca di Milano Gian Galeazzo Visconti.
% DgL Bo, L'eta del lume, p. 127.

222



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

trecento grammi a poco piu di cento)”. Si trattava di una differenza apprezzabile
a occhio nudo.

L’investimento nell’illuminazione era divenuto cosi smodato che, come accen-
nato, i governi dovettero intervenire imponendo restrizioni, con leggi suntuarie
ad hoc, da cui i ricchi o erano esclusi con norme ad personam oppure cercarono di
smarcarsi, eleggendo corteo funebre ed esequie — oltre al monumento sepolcrale
— come luogo privilegiato di ostentazione. E la legislazione in parte venne in loro
aiuto. Sono molte le deroghe per cavalieri, dottori in legge e in medicina, giudici,
gentiluomini, signori di castelli, baroni, officiali pontifici, sotto forma di esenzio-
ne dal rispetto delle norme stesse durante i funerali, anche nella quantita di luce
ammessa®.

Le regole erano e sono fatte per non essere rispettate: ancora nel 1541 a Foligno,
le autorita furono costrette a intervenire con una apposita disposizione volta a
limitare il numero di torce durante i funerali, allorché si commentava che le ceri-
monie funebri erano cosi illuminate da sembrare «la processione della sera della
Ottava della festa del nostro san Felitiano»*, il patrono.

Esemplificativo, piti di ogni altro, ¢ il funerale di Gian Galeazzo Visconti, pri-
mo duca di Milano, celebrato il 20 ottobre 1402: il corteo si dipano dal Castello di
Porta Giovia alla cattedrale, poi alla Corte (I’odierno Palazzo Reale), con migliaia
di persone, ciascuna con il suo ruolo e il corrispettivo oggetto luminoso in mano,
duemila uomini vestiti di scuro, con un doppiere acceso e gli stemmi del ducato
di Milano e della contea di Pavia, camminavano davanti alla bara vuota, poiché il
duca era gia stato tumulato presso 'abbazia di Viboldone, e altrettanti uomini con
doppieri chiudevano il corteo; la bara fu deposta davanti all’altare maggiore dove
era allestito un “castello del dolore’, cioe un’impalcatura lignea che richiamava la
sagoma di una fortezza, coperto da migliaia di ceri®.

In questo modo Gian Galeazzo scelse di farsi ricordare, brillando agli occhi di
Dio ma soprattutto agli occhi delle decine di migliaia di persone che parteciparo-
no a quell’evento epocale.

Oggetti di consumo nel senso pitt pieno del termine, le candele e gli artefatti
che ruotano intorno all’illuminazione furono uno degli elementi pili indicativi e
significativi della distinzione sociale del Basso Medioevo.

7 Tvi.
8 Tvi, p. 122
¥ MuzzareLLi, Le regole del lusso, p. 200.

% DgL Trepicy, Un'altra nobilta, pp. 111-116; DeL Bo, L'eta del lume, pp. 131-132.

223



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

MANOSCRITTI

Vienna, Osterreichische Nationalbibliothek (= ONB), cod. 2396, Tacuinum sanitatis
(Verona 1380-1399).

BIBLIOGRAFIA

BoNAMENTE ALIPRANDI, Aliprandina, o Cronica de Mantua (dalle origini della citta fino
all'anno 1414), a cura di OrsiNI BEGani, in Rerum Italicarum Scriptores, XXIV, 13,
Citta di Castello, 1908-1910.

Francesco Barpbucct Pecororri, La pratica di mercatura, a cura di Arran Evans,
Cambridge 1936.

Maria TeEresa Binacu1 OL1vAR], Le nozze tra Violante Visconti e Lionello duca di Clarence.
Milano, 5 giugno 1368, in “Bollettino della Societa Pavese di Storia Patria”, 107
(2007), pp. 129-144

GiovanNI Boccaccio, Decameron, a cura di ANToNio Enzo QuacLio, Firenze 1974.
PrerrE Bourpiru, La distinzione. Critica sociale del gusto, Bologna 2001.

Jacques CHIFFOLEAU, La comptabilité de 'au-dela. Les hommes, la mort et la religion dans la
région d’Avignon a la fin du Moyen Age, vers 1320-vers 1480, Rome 1980.

Gruserpe ConicLio, Aliprandi, Bonamente, in Dizionario biografico degli italiani, 2, Roma
1960, pp. 463-464.

BernarDINO CoRIo, L'Historia di Milano, Vinegia, Giovan Maria Bonelli, 1554 (rist. an.
Milano, 1978).

Cronache senesi, a cura di ALEssANDRO LisInI - Fasio IacoMeTTI, Bologna 1931-1939.

Henxry ReNE D" ALLEMAGNE, Histoire du luminaire depuis I'époque romaine jusqu'au XIXe
siecle, Paris 1891.

Beatrice DEL Bo, L'eta del lume. Una storia della luce nel Medioevo, Bologna 2023.

Beatrice DEL Bo, Un mondo in affari: beccai a Milano nel basso Medioevo, in Carne e macel-
lai tra Italia e Spagna nel Medioevo. Economia, politica, societa/Carne y caniceros en Italia
y Espafia durante la Edad Media. Economia, politica, sociedad, a cura di BEaTricE DEL
Bo - Icor SaNTOS SaLazaRr, Milano 2020, pp. 131-147.

Feperico DEL Trepict, Un‘altra nobilta. Storie di (in)distinzione a Milano. Secoli XIV-XV,
Milano 2017.

Mary DoucLas - Baron Isuerwoob, The World of Goods. Towards an Anthropology of
Consumption, New York 1979.

Norserr Ev1as, Il processo di civilizzazione, Bologna 1988.

RicHARD GOLDTHWAITE, Ricchezza e domanda nel mercato dell’arte in Italia dal Trecento al
Seicento. La cultura materiale e le origini del consumismo, Milano 1995.

JEAN-CLAUDE MAIRE VIGUEUR, Laltra Roma. Una storia dei romani all'epoca dei comuni
(secoli XII-XV), Torino 2011.

224



Del Bo, Le luci artificiali nel medioevo

JEAN-CLAUDE MAIRE VIGUEUR, Cavalieri e cittadini. Guerra, conflitti e societa nell’Italia
comunale, Bologna 2004.

MasTtrO MARTINO, Libro de arte coquinaria, a cura di Luict BALLERINI - JEREMY PARZEN,
Milano 2002.

Le mesnagier de Paris, ed. par GEORGINA E. BRERETON - JANET M. FERRIER, Paris 1994.
Massimo MONTANARI, Alimentazione e cultura nel Medioevo, Roma-Bari 2019.
MassiMo MoONTANAR], 11 cibo come cultura, Roma-Bari 2012.

Maria GrusepPINA MuzzareLLl, Guardaroba medievale. Vesti e societa dal XIII al XVI se-
colo, Bologna 1999.

Maria GruserPINA MuzzareLLl, Le regole del lusso. Apparenza e vita quotidiana dal
Medioevo all’eta moderna, Bologna 2020.

ANNA Maria Napa PaTtrong, 11 cibo del ricco ed il cibo del povero. Contributo alla sto-
ria qualitativa dell’alimentazione. L'area pedemontana negli ultimi secoli del Medio Evo,
Torino 1981.

Paora PiNeLLy, «E sregli regha arienti o cera»: prime indagini sul commercio della cera a
Ragusa (Dubrovnik) fra XV e XVI secolo, in «Mélanges de I'’Ecole francaise. Moyen-
Age», 127-2 (2015), https://journals.openedition.org/mefrm/2722.

Jean-PuiLipPE PosteL, L' Affaire Arnolfini. Les secrets du tableau de Van Eyck, Paris 2016.

Uco Rozzo, L'ordine de le imbandisone per le nozze di Gian Galeazzo Sforza con Isabella
d’Aragona, in «Libri e documenti», XIV (1989), pp. 1-14.

Joan SanTacana MESTRE - NaYRA LroncH MoLina, Fare storia con gli oggetti. Metodi e
percorsi didattici per bambini e adolescenti, Roma 2022.

Statuta civitatis Aquile, a cura di ALEssanpro CLEMENTI, Roma 1977.

Statuti dell’arte dei medici e speziali, a cura della Camera di Commercio e industria di
Firenze, Firenze 1922.

Gi0oRrGI0 VASARI, Le vite dei pitt eccellenti pittori, scultori e architetti. Il primo fondamentale
testo della storia dell’arte italiana, a cura di Maurizio MariNi, Roma 1993.

JeEAN P1eRRE WARNIER, La cultura materiale, Roma 2005.

EveLyn WELcH, Shopping in the Renaissance. Consumers Cultures in Italy, 1400-1600,
New Haven-London 2005.

Tutti 1 siti citati sono da intendersi attivi alla data dell’ultima consultazione: 31
ottobre 2024.

225



Gli oggetti come merci nel tardo medioevo

TITLE
Le luci artificiali nel medioevo: illuminare la distinzione sociale

Artificial lights in the Middle Ages: enlightening social distinction

ABSTRACT

Nel basso medioevo, la distinzione sociale si manifestava anche attraverso il pos-
sesso e il consumo di beni mobili preziosi e rari. Oltre a cibi esotici e vini di alta
qualita, gli abiti, i gioielli e gli oggetti artistici giocavano un ruolo cruciale nel
definire lo status sociale. Un elemento su cui invece non si € ancora riflettuto e
lI'illuminazione artificiale. Candele, lampade e candelabri non solo avevano una
funzione pratica, ma servivano anche a esaltare il prestigio sociale dei proprie-
tari. Questi manufatti, spesso realizzati in metalli preziosi come oro e argento,
illuminavano ambienti domestici e religiosi, amplificandone lo splendore. La loro
presenza e il loro utilizzo durante cerimonie e banchetti erano simboli eloquenti
di ricchezza e potere. Analizzare questi artefatti consente una comprensione piu
profonda della cultura materiale medievale e dei simboli della distinzione sociale.

In the late Middle Ages, social distinction was also expressed through the posses-
sion and consumption of rare and precious movable goods. In addition to exotic
foods and high-quality wines, clothing, jewelry, and artistic objects played a cru-
cial role in defining social status. However, an often overlooked aspect is the role
of artificial lighting. Candles, lamps, and candelabras not only had practical func-
tions but also served to enhance the social prestige of their owners. These objects,
often made of precious metals such as gold and silver, illuminated domestic and
religious environments, amplifying their splendor. Their presence and use during
ceremonies and banquets were eloquent symbols of wealth and power. Analyzing
these artifacts provides a deeper understanding of medieval material culture and
the symbols of social distinction.

KEYWORDS

Distinzione sociale, Illuminazione artificiale, Prestigio, Metalli preziosi, Cultura
medievale

Social Distinction, Artificial Lighting, Prestige, Precious Metals, Medieval Culture

226



