
NUOVA SERIE IX (2025)



 Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca 
agilolfingia: il caso delle traditiones n. 49 e 50 e i richiami 

all’agiografia e ai testi legislativi

di Anna Möseneder-Frajria

in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. IX (2025)

Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’

Università degli Studi di Milano - Milano University Press

https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD

ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/29442





Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, n.s. IX (2025)
Rivista del Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’ 

Università degli Studi di Milano
<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>

ISSN 2611-318X
DOI 10.54103/2611-318X/29442

 Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca 
agilolfingia: il caso delle traditiones n. 49 e 50 e i richiami 
all’agiografia e ai testi legislativi

Anna Möseneder-Frajria
Università degli Studi di Bologna 
an.moesenederfrajri2@unibo.it

Il Codice di Cozroh conserva più di 700 copie di documenti, la maggior parte dei 
quali va dall’anno 744 all’8481. Il principale redattore del codice è Cozroh, attivo 
come scriba dei documenti di Frisinga dall’820 e presbiter dal 4 febbraio 824. L’i-
nizio della realizzazione del manoscritto si colloca dunque a partire dall’824/25, 
perché, nella prefazione dell’opera, Cozroh informa di aver ricevuto l’incarico del 
progetto dal vescovo di Frisinga, Hitto, e di essere quindi stato ordinato presbiter2. 
Il codice venne continuato anche durante l’episcopato di Ercamberto, anche se 
negli ultimi anni di lavoro Cozroh si fece sempre più aiutare da un gruppo di 
copisti più giovani3.

Il manoscritto si presenta come una raccolta di copie di documenti privati, 
ovvero transazioni di proprietà (traditiones) alla diocesi di Frisinga. Tali raccol-
te vengono generalmente denominate libri traditionum o Traditionsbücher e sono 
considerate particolarmente diffuse nell’area delle attuali Germania meridionale 
e Austria e specialmente della Baviera a partire dal IX secolo4. È tuttavia necessa-

* Il saggio si colloca nel contesto di una borsa di dottorato finanziata dall’Unione Europea - 
NextGenerationEU a valere sul Piano Nazionale di Ripresa e Resilienza (PNRR) Missione 4, 
Componente 1, Investimento 4.1 (DM 118/2023) - Pubblica Amministrazione.

1  BayHStA, Hochstift Freising Archiv 1, ca. 824-848. V. Krah, Die Handschrift des Cozroh, p. 
407.

2 Die Traditionen des Hochstifts Freising, pp. XX-XXI. 
3 Krah, Die Handschrift des Cozroh, pp. 407-413. Per la descrizione più recente del codice v. 

Krah, Cozroh-Codex.
4 Hägermann, Traditionsbücher. 

https://ror.org/01111rn36


378

SSMD, n.s. IX (2025)

rio ricordare che questi codici possono rivelarsi profondamente diversi tra loro 
per caratteristiche e funzioni5. Il Codice di Cozroh, nonostante sia strutturato per 
episcopati6, non segue un principio di ordinamento cronologico o topografico e 
la domanda sul suo scopo e sulla sua logica compositiva appare una questione 
ancora aperta.

Il primo studio sistematico sui libri traditionum si deve a Oswald Redlich7: egli 
riteneva che gli atti contenuti nei Traditionsbücher fossero stati la forma predomi-
nante di registrazione documentaria per secoli fino alla comparsa dei documenti 
con sigillo e quindi il modello di edizione più adatto doveva essere quello dei 
Diplomata nei Monumenta Germaniae Historica8.

Il lavoro di Redlich influenzò le successive edizioni dei libri traditionum e anche 
quella delle traditiones di Frisinga, di Theodor Bitterauf: l’opera segue il principio 
cronologico, quindi cambia l’ordine dei documenti rispetto a quello che origina-
riamente avevano nei manoscritti; inoltre, atti provenienti anche da codici diversi 
vengono riportati in continuità l’uno rispetto all’altro9. 

Alla luce della ricerca più recente10 diventa però necessario porre attenzione al 
contesto in cui sono stati copiati gli atti nel IX secolo e interrogarsi sulle ragioni 
che hanno portato a una tale disposizione dei documenti. Studi come quelli di 
Adelheid Krah hanno mirato a ricostruire l’attività di copiatura, archiviazione e 
inventariazione dei documenti dello scriptorium di Frisinga e i processi di acquisi-
zione di documenti conservati in altri archivi11. 

Ulteriori indizi possono però essere tratti anche dall’analisi dei testi delle tra-
ditiones, tanto dal loro confronto reciproco quanto con testi giuridici e agiografici 
coevi: ciò può fornire informazioni sul contesto e sul significato che poteva essere 
attribuito a un documento nel momento in cui veniva realizzato, ma anche sull’in-
terpretazione che ne fu data successivamente, durante l’attività di riordinamento 
dell’archivio e di realizzazione del liber traditionum.

5 Secondo Resl, Vom Nutzen des Abschreibens, pp. 205-209, i cartulari non possono più essere 
considerati raccolte neutrali di documenti.

6 Quelli di Ermberto e Giuseppe, senza soluzione di continuità, e quelli di Arbeone, Atto, 
Hitto ed Ercamberto: v. paragrafo 1.

7 Redlich, Ueber baierische Traditionsbücher; Redlich, Die Privaturkunden.
8 Die Traditionsbücher des Hochstifts Brixen, pp. LVI-LVII. Sull’edizione dei libri traditionum 

di Sabiona-Bressanone v. anche Albertoni, Le terre del vescovo, pp. 62-79; Albertoni, I libri 
traditionum.

9 Die Traditionen des Hochstifts Freising, pp. XVII-XXXVII.
10 V., per nominarne alcuni, Fichtenau, Das Urkundenwesen; Johanek, Zur rechtlichen 

Funktion; Borgolte, Stiftergedenken in Kloster Dießen; Molitor, Das Traditionsbuch, che hanno 
messo in luce i diversi aspetti dei libri traditionum, tra cui anche quello sacro, e hanno invita-
to a spostare il focus dell’attenzione alle modalità in cui veniva perseguita la commemorazio-
ne di fondatori e benefattori. V. anche Declercq, Originals and Cartularies; Declercq, History, 
Memory and Remembrance; Geary, Phantoms of Remembrance, pp. 81-114; McKitterick, History 
and Memory, pp. 28-59.  

11 Krah, Die Handschrift des Cozroh; Krah, Der Transfer von Urkundenbeständen.



379

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

Questo contributo vuole concentrarsi in maniera attenta sulle prime due tradi-
tiones copiate da Cozroh nella sezione del codice dedicata all’episcopato di Arbeo-
ne e presentare alcune suggestioni che potrebbero costituire un punto di partenza 
per ricerche successive.

1. La struttura del codice e i primi documenti degli episcopati

Gli studi di Krah hanno individuato tre parti che compongono la struttura del 
manoscritto: la prima, dalla prefazione (ff. 2v-4r) a f. 184v, è una raccolta delle 
transazioni di proprietà sotto i vescovi Ermberto (730 ca.-748), Giuseppe (748-
764), Arbeone (764-783) e Atto (783-811); la seconda parte (ff. 187v-357r) raccoglie 
traditiones e protocolli di processi svoltisi sotto il vescovo Hitto (811-835); la terza 
parte (ff. 357r-397r) contiene le transazioni dell’episcopato di Ercamberto (836-
854)12. 

I documenti posti in apertura degli episcopati della prima parte del manoscrit-
to sono cartae; queste non solo veicolano solennità attraverso la forma, ma ciascu-
na riporta un contenuto giuridico molto significativo per la diocesi: probabilmen-
te erano conservate singolarmente, vista la loro importanza13. La carta che apre il 
periodo dei vescovi Ermberto e Giuseppe è una donazione del duca Tassilone del 
750: il duca dona le proprietà della famiglia dei Feringa a Erichinga (Erching) e, nel 
medesimo atto, anche alcuni membri della genealogia dei Fagana compiono una 
donazione nello stesso luogo.14. Si tratta dell’unica traditio di Tassilone alla diocesi 
di Frisinga15.

La donazione che è collocata all’inizio delle traditiones del periodo di Arbeone 
non è invece una donazione ducale: il 7 ottobre del 772, a villa Isna, il monaco 
Ortlaip dona la chiesa di Sant’Emmerano da lui fondata a Helfendorf, il luogo in 
cui – come raccontato nella Vita Haimhrammi16 –  il santo ha subito il martirio per 
mano del figlio del duca Theodo, L antperht17. Durante l’episcopato di Arbeone 
non avvenivano più donazioni ducali alla chiesa di Santa Maria, tuttavia Cozroh 
ha copiato per prima la donazione di un locus sanctus che doveva aver avuto un 
ruolo molto importante per giustificare la politica di espansione della diocesi18.

12 Krah, Cozroh-Codex; v. anche Krah, Die Handschrift des Cozroh, pp. 413-429 .
13 Ivi, p. 414.
14  BayHStA, Hochstift Freising Archiv 1, ca. 824-848, ff. 9r-10r; Die Traditionen des Hochstifts 

Freising, pp. 30-31, n. 5.
15 Jahn, Virgil, pp. 246-247; v. anche Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 234-235.
16 Scritta, come la Vita Corbiniani, proprio dal vescovo Arbeone.
17  BayHStA, Hochstift Freising Archiv 1, ca. 824-848, f. 25r-v; Die Traditionen des Hochstifts 

Freising, pp 78-79, n. 50. 
18 Jahn, Virgil, pp. 247-248: sembra che la Chiesa di Frisinga sia riuscita a superare la con-

correnza del monastero di Tegernsee per il controllo di quest’area.



380

SSMD, n.s. IX (2025)

La carta che viene posta all’inizio dei documenti del tempo di Atto è infine la 
donazione del locus India (San Candido/Innichen) al monastero di Scharnitz da 
parte di Tassilone19: anche se la donazione è del 769, quando il vescovo era ancora 
Arbeone, questo documento dà modo, secondo Krah, di presentare Atto come 
abate di Scharnitz-Schlehdorf e di mostrare come era cominciata la sua carriera 
ecclesiastica; inoltre, la traditio doveva essere programmatica per i documenti sui 
beni e le contese riguardanti il monastero, nonché confermare la legittimità dei 
diritti sulle proprietà incamerate dal vescovo Atto anche prima della caduta del 
ducato agilolfingio per mano carolingia nel 78820. 

2. I parallelismi lessicali tra le traditiones, le Vitae Haimhrammi e Corbiniani e i testi 
legislativi di epoca agilolfingia

2.1 La traditio di Ortlaip

Per le finalità di questo studio, è necessario tornare alla donazione della chiesa 
dedicata a sant’Emmerano con cui hanno inizio le traditiones dell’episcopato di 
Arbeone; lo scriba è Albaldus21. Ortlaip, il donatore e fondatore della chiesa di 
Helfendorf, era un monaco di Chiemsee, come dimostra il fatto che gli fu necessa-
rio chiedere il consenso dell’abate Hrodhart, che è anche tra i testimoni dell’atto22. 

La chiesa viene donata assieme alle sue pertinenze: il clero, il personale servile, 
i liberti e gli aldiones23, termine longobardo per indicare una categoria di semi-li-
beri che si ritrova in documenti che sembrano riferirsi ai maggiori rappresentanti 
dell’élite bavara dell’età di Tassilone24. La presenza degli aldiones, che fanno la loro 
comparsa solo in alcuni documenti che si collocano nel 772 e nel 773, è stata inter-

19 BayHStA, Hochstift Freising Archiv 1, ca. 824-848, f. 73r-v; Die Traditionen des Hochstifts 
Freising, pp. 61-62, n. 34. V. anche la più recente edizione in Tiroler Urkundenbuch, pp. 30-31, n. 50. 
La donazione – finalizzata alla fondazione di un monastero e redatta a Bolzano durante il viag-
gio di ritorno dall’Italia di Tassilone – avvenne con l’esplicito scopo di cristianizzare gli Slavi, 
ma San Candido si trovava anche in un punto strategico per il controllo del traffico attraverso le 
Alpi, v. Landi, Otto Rubeus fundator, pp. 19-24.

20  Krah, Die Handschrift des Cozroh, p. 415.
21 V. nota 17.
22 Mayr, Zur Todeszeit, pp. 367-373. Helphimdorf si identifica, secondo Bitterauf e 

Diepolder, Die Orts- und in-pago-Nennungen, p. 411, con Großhelfendorf; secondo Mayr, 
Neuerliche Anmerkungen, p. 205, la chiesa si trovava invece a Kleinhelfendorf.

23 Secondo Kohl, Lokale Gesellschaften, p. 46, gli aldiones corrispondono ai tributales o bar-
scalchi. Queste erano categorie di semi-liberi caratterizzati, come i servi dominici, da uno stret-
to legame con il sovrano e quindi con le terre del fisco (ivi, p. 44). Kohl attribuisce l’utilizzo 
del termine longobardo al fatto che Arbeone abbia trascorso almeno parte della giovinezza in 
Sudtirolo (ivi, p. 46, nota 202); il vescovo potrebbe inoltre essersi formato presso la corte longo-
barda di Pavia : per Frisinga come «osservatorio assai peculiare» per lo studio delle ‘influenze’ 
nel testo documentario v. Ghignoli, Koinè, pp. 102-107; v. anche Glaser, Bischof Arbeo, pp. 28-33. 

24 Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 247-248.



381

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

pretata da Gottfried Mayr come la prova che nel territorio di Helfendorf vi fossero 
già beni ducali all’epoca della fondazione della chiesa e probabilmente anche al 
tempo della morte dello stesso Emmerano25. 

Ortlaip racconta di aver fondato la chiesa dopo aver acquistato quel luogo dai 
suoi abitanti e di averla fatta consacrare dal vescovo Ermberto. In seguito alla 
donazione nelle mani di Arbeone, «ut ne canones repugnare videar», il monaco 
ottiene nuovamente la proprietà in beneficium per la durata della sua vita e per il 
sostentamento della figlia. 

Non è certo una novità che il linguaggio agiografico svolga un ruolo impor-
tante nelle cartae di Frisinga dell’epoca di Arbeone26. La Vita Haimhrammi è datata 
tradizionalmente all’anno 772 sulla base di alcune somiglianze nella descrizio-
ne del luogo del martirio tra il testo dell’agiografia e quello della donazione27: 
Helfendorf viene infatti definito certaminis campus nella Vita Haimhrammi – come 
nel caso di «ubi […] certaminis elegerat campum»28 – e nella traditio di Ortlaip è 
descritto come il luogo «ubi beatus Christi martyr Heimrammus campum elegit 
certaminis». 

Le tangenze lessicali si riscontrano anche con i testi legislativi: il resoconto del 
sinodo di Neuching inizia con «regnante in perpetuum domino nostro Iesu Chri-
sto»29, mentre l’incipit della Vita Haimhrammi presenta la formula «in perpetuo re-
gnante domino nostro Iesu Christo»30. Allo stesso modo della notitia del sinodo di 
Neuching si aprono anche altre traditiones di Frisinga risalenti all’anno 772; prima 
di quell’anno la formula era già stata utilizzata in una donazione del 20 gennaio 
769 (n. 30) e in una del 28 aprile 770 (n. 38) 31.

La conoscenza di Arbeone dei testi legislativi si esprime anche altrove nella Vita 
Haimhrammi: dopo aver descritto la vendetta divina contro Lantperht e gli altri 
carnefici del martire, Arbeone esorta a temere l’ira dei giusti perché lo Spirito San-
to viene provocato all’ira da coloro che non conoscono «quod scriptum est: Nam 
qui illum non habet placatum, numquam evadit iratum». Quest’ultima frase, come 
riconosce Bruno Krusch, è una precisa citazione del testo del sinodo di Aschheim 

25 Mayr, Neuerliche Anmerkungen, pp. 203-205. Oltre alla donazione di Ortlaip, i documenti 
che menzionano gli aldiones sono i nn. 46a, 58, 62, 63 (Die Traditionen des Hochstifts Freising, pp. 
74-75, 85-86, 88-89, 89-91). La donazione n. 62 è attestata solo nel codice di Conradus Sacrista 
(BayHStA,  Hochstift Freising Archiv 3, aa. 1187-1495, f. 15r; v. Krah, Traditionscodex): nel 1187 
il sacrestano della chiesa episcopale di Frisinga realizzò una storia della diocesi basata sui suoi 
documenti; l’VIII quaternione del codice di Cozroh, oggi perduto, era ancora presente quando 
Conradus effettuò la copia (v. Krah, Die Handschrift des Cozroh, pp. 409-411). Sulla proprietà du-
cale a Helfendorf, diversa è l’interpretazione di Diepolder, Arbeos Emmeramsleben, pp. 273-275.

26 Come notato da Krusch in Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, p. 146.
27 Ivi, pp. 6-7.
28 Ivi, cap. 12, p. 43.
29   Concilia aevi karolini, p. 104.
30 Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, cap. 1, p. 26.
31 Ivi, pp. 6-7. Per il 772 Krusch menziona le traditiones nn. 43, 47 e 48, ma non segnala che 

anche le n. 45ab e 51 iniziano con la stessa formula.



382

SSMD, n.s. IX (2025)

(ca. 755-760), quindi «quod scriptum est» si riferirebbe espressamente al sinodo32. 
La villa publica Aschheim è anche il luogo in cui, dopo aver subito il martirio, Em-
merano venne trasportato per esalare l’ultimo respiro33.

Il sinodo di Aschheim è di data incerta e il curatore dell’edizione lo colloca nel 
756 o tra il 755 e il 760; secondo Joachim Jahn è da datare a partire dal compimento 
della maggiore età di Tassilone, quando finì il periodo di reggenza franca (a. 757): 
questo era il momento ideale, per i vescovi bavari, per richiedere una maggiore 
osservanza del diritto canonico al fine di rafforzare la loro posizione nel ducato34; 
i vescovi rivendicarono il potere su «omnes res ecclesiasticas», venne regolata la 
riscossione delle decime da parte dei presbyteri, mentre anche i monaci e le mona-
che, che dovevano vivere regulariter, vennero sottoposti al controllo dei vescovi35.

Il sinodo di Neuching si riunì invece nel 771 su ordine di Tassilone36: l’obiettivo 
era quello di promulgare nuovi decreti per adattare la legge bavara ai mutamenti 
storici e per questo il duca aveva convocato i suoi fedeli consiglieri laici ed eccle-
siastici. Lo stesso giorno si riunirono anche i vescovi e gli abati di Baviera; durante 
questo incontro si cercò, secondo la guida delle canonum normae, un compromesso 
tra gli abati e i vescovi per separare la sfera ecclesiastica e quella monastica: gli 
abati concedevano ai vescovi il controllo sulle chiese di fondazione laica, i tituli 
populares, mentre i vescovi concedevano ai praelati di esercitare la cura caritatis37. 
Jahn ha ipotizzato, sulla base di alcune formule e usi lessicali, che l’autore del pro-
tocollo del sinodo di Neuching possa essere stato proprio Arbeone38.

Il documento della donazione di Ortlaip può acquisire un ulteriore significato: 
Mayr ha considerato la traditio una fonte, oltre alla Vita Haimhrammi di Arbeone, 
per datare la morte di sant’Emmerano, avvenuta, secondo lui, intorno al 715. Se-
condo lo storico, Ortlaip sarebbe stato già in vita al tempo della morte del san-

32 Ivi, cap. 29, pp. 69-70, nota 4.
33 Ivi, cap. 24, p. 50. Su Aschheim nell’agiografia di Arbeone v. Diepolder, Aschheim, pp. 

166-173.
34 Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 344-348.
35 Concilia aevi karolini, pp. 56-58.
36 Werminghoff data il sinodo al 772 (ivi, p. 98), ma oggi viene preferita la datazione al 771, 

v. Berg, Zur Organisation der bayerischen Kirche, p. 189, nota 47.
37  Concilia aevi karolini, pp. 98-105; Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 475-477.
38 Ivi, p. 475. Nella Vita Haimhrammi si possono riscontrare ulteriori riferimenti alla lex 

Baiuvariorum e ai sinodi, come nel caso del divieto impartito dal sinodo di Neuching di vendere 
i servi al di fuori della provincia (Concilia aevi karolini, I, p. 99): come ricorda Jahn, Ducatus 
Baiuvariorum, p. 475, nei capp. 37-43, Arbeone narra le vicende di un uomo che viene venduto 
come schiavo a dei pagani (Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, pp. 84-95). La lex 
Baiuvariorum prevede, inoltre, che l’assassino di un vescovo paghi a compensazione tanto oro 
quanto il peso di una veste plumbea creata in base alla taglia del vescovo (Lex Baioariorum I, 
X, pp. 66-69); anche qui è stata notata la stretta relazione tra l’agiografia e il testo della lex, che 
al suo interno elenca le colpe che possono portare alla deposizione o all’esilio di un vescovo: 
«de homicidio, de fornicatione, de consensu hostili, […]» (ivi, p. 68). La Vita racconta infatti che 
Emmerano fu ucciso da Lantperht perché accusato di aver ingravidato sua sorella Uta; v.  le di-
verse interpretazioni in Arbeo, Vita et passio, pp. 90-92; Mayr, Zur Todeszeit, pp. 364-367; Mayr, 
Neuerliche Anmerkungen, p. 213.



383

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

to, tanto da esserne ispirato. La tesi di Mayr trova la sua prima argomentazione 
proprio nella narratio del documento di Frisinga: «ipse mihi et vires tribuebat et 
intellectum, ipse tempus et locum, ipse suo beneficio spiritui inspirans facultati, 
ut congrue succurrere tempori ubi beatus Christi martyr Heimrammus campum 
elegit certaminis, ut victor triumphans perennem cum Christo frueret gaudium, 
membris solutus amitteret spiritum eius amore, ut ibidem fundarer ecclesiam». 
Secondo l’interpretazione dello storico, Dio diede a Ortlaip l’opportunità di ac-
correre proprio nel momento in cui il santo scelse il suo campo di battaglia. La 
donazione sarebbe avvenuta allora quando il monaco era ormai piuttosto anziano 
e doveva pensare al sostentamento della figlia39. Un altro aspetto da sottolineare 
è che Mayr ritiene che la chiesa fondata da Ortlaip sia la stessa menzionata nell’a-
giografia: la Vita Haimhrammi riporta infatti che nel luogo della mutilazione di 
Emmerano venne eretta una chiesa in pietra in suo onore («ecclesiam in honorem 
ipsius martyris Christi moeniis construxerunt»)40 e similmente, nella sua dona-
zione, il monaco sostiene di aver fondato una chiesa in pietra in onore del santo 
(«moeniis ecclesiam praedicti honoris fabricavi martyris»)41.

2.2 La traditio di Hiltiprant

L’ordine cronologico scelto da Bitterauf ha reso difficile la piena comprensione 
di tutte le informazioni che l’originale disposizione delle traditiones trasmette: 
per esempio, il documento posto successivamente alla donazione della chiesa di 
Helfendorf si trova a f. 25v e il suo numero nel registro è il 2; tuttavia, l’edizione 
moderna gli assegna il numero 49 e lo posiziona prima della traditio di Ortlaip! 

Questo documento del 13 settembre 772 tratta della donazione di Hiltiprant, 
che si è ferito alla testa cadendo da cavallo e, per redimersi dai suoi peccati pri-
ma della morte imminente, dona alla Chiesa di Frisinga un beneficium ducale; lo 
scriba è Sundarheri, che dichiara di agire sotto ordine di Arbeone. Hiltiprant af-
ferma di aver ricevuto dal duca il consenso per donare il suo beneficium grazie alla 
grande bontà di quello, «consanguinitatis non inmemor et servitutis quantitatem 
conpensans». Infatti, il territorio donato, Truhtheringa (Kirchtrudering), era prece-

39 Mayr, Zur Todeszeit, pp. 362-363; Mayr, Neuerliche Anmerkungen, pp. 202, 207. Diepolder,  
Aschheim, p. 168, nota 33a, critica sotto diversi aspetti la traduzione di Mayr e in particolare 
l’interpretazione dell’espressione «tempori ubi». Al contrario di Mayr, Diepolder, Arbeos 
Emmeramsleben, p. 280, ritiene che la traditio di Ortlaip non possa fornire nessuna informazio-
ne sul momento della morte del santo. Sul dibattito riguardo alla cronologia dell’attività di 
Emmerano in Baviera e sul periodo della sua morte v. la bibliografia in Mayr, Zur Todeszeit, pp. 
359-361; più recentemente, anche Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 39-40, sostiene la datazione 
di VIII secolo, mentre Diepolder, Aschheim, pp. 167-169; Hammer, Arbeo of Freising’s ‘Life and 
Passion’ e Heitmeier, Bayern in der späten Merowingerzeit, ritengono che il vescovo sia morto 
durante gli ultimi decenni del VII secolo.

40 Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, cap. 30, p. 71.
41 Mayr, Neuerliche Anmerkungen, pp. 205-206; v. anche Arbeonis episcopi Frisingensis 

Vitae sanctorum, p. 71, nota 3.



384

SSMD, n.s. IX (2025)

dentemente stato assegnato a un certo Cotefrid, che però lo aveva perso per una 
colpa commessa, secondo quanto stabilito dalla lex Baiuvariorum42. La traditio non 
chiarisce quali siano i servitia resi dal donatore a Tassilone, ma Jahn ipotizza che 
Hiltiprant possa aver prestato servizi militari durante la campagna di Carantania 
nella prima parte del 772 e che la caduta da cavallo possa essere collegata agli 
scontri (anche se l’uomo afferma di essere caduto «incaute aequitante»). In quanto 
imparentato con Tassilone, il donatore aveva ricevuto in beneficium un bene fisca-
le. Probabilmente anche Cotefrid era un parente del duca; infatti, porta lo stesso 
nome del comes alemanno padre del predecessore di Tassilone, il duca Odilone43.

Il documento assume quasi il carattere di atto pubblico: non solo viene richiesta 
e concessa la licenza del duca per effettuare la donazione, ma questa avviene da-
vanti al vescovo Arbeone, a tutto il clero della cattedrale e ai testimoni «per aures 
tracti», secondo l’uso bavaro previsto dalla lex Baiuvariorum44. 

La donazione di f. 25v permette, inoltre, di riscontrare alcune tangenze lessicali 
con la Vita Corbiniani, composta probabilmente tra il 765 e il 76945. Alcune evidenti 
somiglianze di usi lessicali tra il testo della Vita Corbiniani e quello delle traditiones 
di Frisinga scritte da Sundarheri sono già state messe in evidenza da Krusch46, 
ma non risultano essere stati sottolineati gli interessanti contatti tra la traditio di 
Hiltiprant e un brano dell’agiografia: si tratta del capitolo 21, in cui Corbiniano ha 
intrapreso il viaggio di ritorno da Roma. 

Precedentemente, durante il viaggio di andata, erano stati rubati al santo due 
cavalli in occasioni diverse. Ora, percorrendo la strada inversa, giunto a Pavia, 
l’uomo si imbatte in un funerale che sembra essere una cerimonia pubblica a cui 
prende parte l’élite della città: Corbiniano riconosce nel cadavere il missus regale, 
un praepositus della città che aveva incaricato un servo di sottrargli il cavallo (Ibe-
rum) mentre lui e i suoi compagni attraversavano il Po47. Dopo che Corbiniano è 
stato ricevuto presso la corte del re longobardo con grandi onori, la moglie del 
defunto giunge disperata per chiedere il perdono del santo. Si apprende che il 
ladro, dopo il furto, era stato colto da una misteriosa malattia e «disperatus a 
medicis» aveva confessato il suo peccato e aveva chiesto alla moglie di dare al vir 
sanctissimus del denaro e di chiedergli di pregare per la clemenza divina. La mo-
glie, infatti, restituisce il cavallo e assieme consegna anche 200 solidi, ma il timore 
è che l’anima del reo sia dannata. Solo dopo che lo stesso re si sarà inchinato sup-
plice ai piedi di Corbiniano, quest’ultimo acconsentirà a pregare per la salvezza 
del defunto.

42 BayHStA, Hochstift Freising Archiv 1, ca. 824-848, ff. 25v-26v; Die Traditionen des 
Hochstifts Freising, pp. 77-78, n. 49.

43 Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 478-480. V. anche Störmer, Adelsgruppen, pp. 26-28.
44 Lex Baioariorum, XVI, II, p. 126; ivi, XVII, III e VI, pp. 134-136. Sull’importanza del pub-

blico di questa donazione v. Jahn, Ducatus Baiuvariorum, p. 480.
45 Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, pp. 145-146.
46 Ivi, cap. 41, p. 230, nota 5.
47 Ivi, cap. 16, pp 205-206.



385

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

I brani a confronto sono i seguenti:

n. 49: «Ego Hiltiprant peccatis meis immi-
nentibus quod incaute aequitante de cabal-
lo cadere contigit ita, ut cerebrum rumpe-
rem et a medicis disperatus iacerem quibus 
doloribus coactus, ut dominum meum et 
inlustrissimum ducem domnum Tassilo-
nem deprecare debuissem, ut ex beneficiis 
illius aliquid ad ecclesiam tradendi conce-
deretur licentiam»48.

Vita Corbiniani: «Erat namque cadaver 
huius viri, qui Iberum viri Dei rapere non 
verebat: universis insistens ingens pavor, 
quia ipse disperatus a medicis facinus non 
abscondit. […] mulier orbata viro et vidua-
ta flebili vultu vestigiis viri Dei provoluta 
est, deducens Iberum viri Dei, a viro suo 
machinis diabolicis et nefande insidie rap-
tum […]; insuper ducenti soliti adferens 
viri Dei obtulit, dicens, virum suum eadem 
die percussum fuisse, in quo inlecebris ma-
chinis viam viri Dei inpedire non verebat, 
ex qua percussione langor cottidie dolori 
fomitem ministrasset, et sue disperatus 
iam a medicis coniugi praecepisset, ut sub 
omnis diligentiae curis ipsum cavallum 
custodire deberetur et viro Dei reddi et fa-
cinus animi vulneris nefandum confiteri, 
insuper debiti inpensionis aurum deferri, 
ut pro eum vir sanctissimus depraecare di-
vinam digneretur clementiam»49.

Guardando più attentamente i testi, si nota che la prima tangenza lessicale è 
l’espressione «a medicis disperatus» nel documento e «disperatus a medicis» o 
«disperatus iam a medicis» nell’agiografia e che anche il verbo depraecare si ripe-
te: in un caso Hiltiprant ha dovuto «dominum meum et inlustrissimum ducem 
domnum Tassilonem deprecare» per ottenere la licentia per donare il beneficium, 
nell’altro il ladro aveva chiesto alla moglie di fare in modo che «pro eum vir san-
ctissiumus depraecare divinam digneretur clementiam». 

Ci si potrebbe domandare se Sundarheri e Arbeone – che diede probabilmente 
le indicazioni su come mettere per iscritto l’atto  – non avessero chiaramente in 
mente questo brano della Vita Corbiniani. In entrambi i casi il cavallo ha un ruolo 
importante: nella traditio Hiltiprant è in fin di vita perché è caduto da cavallo, 
nell’agiografia il missus è stato colto da un male il giorno stesso in cui ha com-
messo il furto del cavallo di Corbiniano. Inoltre, è evidente che le due vicende 
coinvolgono alcuni dei maggiori esponenti della società, in quanto Hiltiprant è 
parente della casata ducale bavara e il missus è un praepositus della città di Pavia. 
Nella traditio c’è anche la misteriosa figura di Cotefrid, un membro della più stret-
ta cerchia del duca che però ha commesso una grave colpa.

48 V. nota 42.
49 Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, cap. 21, pp. 211-212.



386

SSMD, n.s. IX (2025)

Un altro elemento importante è l’interesse di Arbeone per i testi legislativi. A 
una lettura dalla Vita, infatti, emergono altri furti, oltre a quello del capitolo 21: 
il capitolo successivo racconta dell’arrivo di Corbiniano a Romagnano, vicino a 
Trento, dove uno dei suoi compagni riconosce un altro cavallo, rubatogli questa 
volta dal comis tribunus Husingo. Una volta giunti a Trento quest’uomo confessa 
la sua colpa, dona a Corbiniano due dei suoi migliori cavalli e gli consegna 200 
solidi50; un ulteriore furto è invece raccontato nella parte iniziale della Vita, quando 
un ladro sottrae nottetempo una mula alla comunità della cella di San Germano51.

Il pagamento di 200 solidi per il furto di un cavallo non è previsto direttamente 
dalla lex Baiuvariorum, che però stabilisce di pagare «niungeldo», cioè di ripagare 
nove volte ciò che è stato rubato e, se il furto è avvenuto presso «case publice», 
come le chiese, le curtes del duca, le botteghe dei fabbri o i mulini, bisognerà pa-
gare per tre volte nove volte52.

Il crimine del furto riveste particolare interesse anche nelle disposizioni del 
sinodo di Neuching, tenutosi l’anno precedente alle donazioni di Ortlaip e di Hil-
tiprant. Nel capitolo 21 della Vita Corbiniani si possono riscontrare ulteriori tan-
genze lessicali con il testo del suddetto sinodo: «Ut nullus furtivam rem, tam in 
equis et quadrupedibus quam in reliqua subpellectilia, extra finem Baiuvariorum 
venundare vel machinis diabolicis exterminandi insidiis tegi; ut si quis hoc presu-
mpserit, XL solidos conponat in publicum»53.

Come si può vedere, in entrambi i passi viene utilizzata l’espressione «machi-
nis diabolicis» e la parola insidia. Più avanti nel capitolo della Vita Corbiniani si fa 
riferimento alle inlecebrae machinae, che vengono riprese anche nel capitolo succes-
sivo, dedicato alla vicenda di Husingo54.

La traditio di Hiltiprant non chiarisce quale crimine abbia compiuto Cotefrid, 
ma la lex Baiuvariorum afferma che un libero non può perdere l’allodio senza aver 
commesso un crimine capitale: «id est si in necem ducis consiliatus fuerit aut ini-
micos in provinciam invitaverit aut civitatem capere ab extraneis machinaverit et 
exinde probatus inventus fuerit.  Tunc in ducis sit potestate vita ipsius et omnes 
res eius in patrimonium»55. Qui è particolarmente interessante l’utilizzo del verbo 
«machinaverit» che rientra nello stesso campo semantico delle machinae e della 
machinatio della Vita Corbiniani.

50 Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum,  cap. 22, pp. 212-214.
51 Ivi, cap. 4, pp. 191-193.
52  Lex Baioariorum, IX, I-II, pp. 98-101.
53  Concilia aevi karolini, II, p. 100. Sembrerebbe esserci un collegamento tra questa disposi-

zione e il cap. 37 della Vita Corbiniani: il corpo del santo viene trasportato da Frisinga al castrum 
Maiense per essere seppellito, ma viene fermato dai Longobardi che pensano che sotto il sudario 
possa nascondersi uno stratagemma per prendere la città,  v. Arbeonis episcopi Frisingensis 
Vitae sanctorum, cap. 37, pp. 226-227.

54 Ivi, cap. 22, p. 213: «inlecebre machinationis».
55 Lex Baioariorum, II, I, p. 72. Secondo il sinodo di Dingolfing (770-777), l’hereditas può 

essere sottratta anche per l’omicidio di un uomo del duca (Concilia aevi karolini, VIIII, p. 95). 
Sulla datazione del sinodo v. Berg, Zur Organisation der bayerischen Kirche, pp. 187-188.



387

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

Un’altra disposizione della lex poco distante fa riferimento alla sedizione con-
tro il duca, chiamata in lingua bavara carmulum56. Nella Conversio Bagoariorum et 
Carantanorum (a. 870), vengono definite carmula anche le rivolte che scoppiaro-
no durante la campagna di Carantania – conclusa vittoriosamente da Tassilone 
proprio nel 772  – che probabilmente si rivolsero anche contro la «Ostpolitik» del 
duca57. Vista l’insistenza nelle disposizioni del sinodo di Neuching contro i furti 
e le azioni insidiose e illecite, nonché la dura presa di posizione contro chi non 
obbedisce al sigillo del duca58, si potrebbe forse pensare che la campagna di Ca-
rantania abbia fornito l’occasione, ad alcune persone di spicco come Cotefrid, di 
agire contro la volontà ducale.

3. Conclusione: il contesto delle due traditiones e l’episcopato di Arbeone nel liber tra-
ditionum

Le due traditiones qui analizzate mostrano chiari riferimenti ai testi agiografici di 
Arbeone e ai testi legislativi: non è un caso che, negli anni in cui vennero redatte, 
da una parte il vescovo era impegnato nella promozione del culto dei santi Corbi-
niano ed Emmerano nella sua diocesi e dall’altra, nel ducato, si stava realizzando 
un processo di adattamento della legislazione al nuovo contesto storico e sociale, 
che comprendeva anche le nuove pretese delle istituzioni ecclesiastiche e in par-
ticolare dei vescovi. 

Le Vitae dei due santi sembrano rappresentare gli esiti negativi dello scontro tra 
la classe dirigente e i rappresentanti della Chiesa59: il culmine di questo scontro si 
manifesta nell’esilio di Corbiniano a Maia-Mais (presso Merano)60 per i dissidi con 
il duca Grimoaldo e sua moglie Pilidrud e nell’omicidio di Emmerano da parte 
del figlio del duca Theodo,  Lantperht. Vengono mostrati, però, anche quelli che 
sono i vantaggi di una collaborazione virtuosa, che si può vedere realizzata nella 
relazione tra Theodo e i santi e anche nella riappacificazione tra Corbiniano e il 
successore di Grimoaldo, Hugbert.

Particolarmente positiva appare proprio la figura di Theodo nelle agiografie 
dell’epoca61. Secondo le Breves Notitiae, lui e la sua cerchia di aristocratici ricevette-
ro il battesimo a Ratisbona da san Ruperto62; Jahn suppone che tale avvenimento 

56 Lex Baioariorum, II, III, p. 74.
57 Jahn, Ducatus Baiuvariorum, p. 472. V. anche Deutinger, Das Zeitalter der Agilolfinger, p. 

166. Per una cronologia della missione in Carantania v. Wolfram, Salzburg, pp. 282-285.
58 Concilia aevi karolini, XV, p. 103.
59 Come nota anche Brown, Unjust Seizure, pp. 63-64.
60 Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum, cap. 30, p. 223. Nella Vita Corbiniani il 

castrum Maiense sembra aver oscillato tra la dominazione bavara e quella longobarda ed è teatro 
di un episodio riguardante l’infanzia di Arbeone (ivi, cap. 40, pp. 227-228). V.  Dal Ri - Rizzi, Il 
territorio altoatesino, pp. 88-91; Kaufmann, Der Meraner Raum, pp. 100-111.

61 Sulla relazione tra i santi delle agiografie di Arbeone e gli Agilolfingi v. Jahn, Virgil, pp. 
233-239. 

62 Notitia Arnonis und Breves Notitiae, cap. 1, p. 88.



388

SSMD, n.s. IX (2025)

sia stato visto dal vescovo di Salisburgo Virgilio, autore probabilmente di una 
prima versione della Vita del santo, come «die sakrale Begründung des bairischen 
Herzogtums durch Rupert»63. È utile ricordare che nel 772 il figlioletto del duca 
Tassilone, chiamato proprio Theodo, fu battezzato a Roma da papa Adriano I: 
Herwig Wolfram si chiede se la decisione del papa sia stata determinata anche 
dal fatto che Tassilone avesse sconfitto i Carantani, una vittoria che poteva essere 
paragonata a quella di Costantino contro i pagani64. In ogni caso, con il battesimo, 
Adriano I aveva legittimato la casata degli Agilolfingi65. 

Tornando alle due traditiones, il richiamo agli exempla dei santi sembra piutto-
sto chiaro e ricorda la necessità di rispettare la lex e i canones; in entrambi i casi 
il dono al santo è un mezzo per chiedere il perdono per i propri peccati e, nella 
traditio di Hiltiprant, il duca Tassilone, in quanto colui che concede il beneficium e il 
consenso per la donazione, riveste la funzione di un intermediario. La sua figura 
è rappresentata in modo simile a quella di Corbiniano: colui che, nonostante le 
colpe commesse, attraverso le preghiere del fedele acconsente a intercedere per la 
salvezza dell’anima. 

Il contesto che si può ricostruire dall’analisi di questi documenti sembra dun-
que quello di collaborazione tra il duca e Arbeone: viene trasmessa l’immagine di 
due figure che perseguono gli stessi interessi così nell’arricchimento della diocesi 
come nel rinnovamento costituzionale del ducato e, infine, nella cristianizzazione 
dei Carantani.

La domanda da porsi ora è se Cozroh abbia riconosciuto questi aspetti nelle 
due donazioni e se per questo abbia deciso di porle all’inizio della parte dedicata 
ad Arbeone. Rispondere a ciò permetterebbe di comprendere quale interpretazio-
ne il redattore del codice (e forse anche il vescovo Hitto) volesse attribuire all’atti-
vità di questo vescovo e alle sue relazioni con Tassilone.

È ipotizzabile che Cozroh si sia velocemente accorto dei parallelismi lessicali 
presenti tra la Vita Corbiniani e la traditio n. 49 e che da qui possa essere scaturita 
la decisione di porla vicino al documento di Ortlaip. 

La solennità della donazione di Ortlaip, in particolare, sembra suggerire che 
l’oggetto di transazione non sia una semplice chiesa: come si è già potuto vedere, 
Mayr ha mostrato come sia possibile interpretare il testo del documento ritenendo 
che il donatore sia stato presente alla morte di Emmerano e che la chiesa da lui 
fondata sia la stessa di cui si parla nell’agiografia. Al di là dell’effettiva veridicità 

63 Jahn, Ducatus Baiuvariorum, p. 53. Sulle redazioni della Vita Hrodberti v. Wolfram, 
Salzburg, pp. 227-234.

64 Wolfram, Tassilo III., p. 33-34. Il riferimento è all’irlandese Clemens Peregrinus, che, in 
una lettera a Tassilone e al popolo bavaro copiata nel liber traditionum di Salisburgo di IX secolo, 
paragona il duca a Costantino, v. Ewig, Das Bild Constantins, p. 22. La lettera fu letta forse al 
concilio di Neuching, v. Garrison, Letters to a king, p. 322. La fase tra il 763 e il 781 fu quella 
di maggior successo per Tassilone. Alleato di Carlo Magno dopo il 768, nel 773 non intervenne 
al fianco del re longobardo Desiderio contro l’invasione franca, pur avendone sposato la figlia 
pochi anni prima, Deutinger, Das Zeitalter der Agilolfinger, p. 166.

65 Jahn, Ducatus Baiuvariorum, pp. 469-471. 



389

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

di questa ipotesi, non è difficile pensare che i lettori del tempo di Cozroh possano 
aver avuto la medesima impressione e che questo possa aver contribuito in gran-
de misura alla scelta come prima carta.

Se ne potrebbe dedurre, forse, che il redattore del liber traditionum abbia voluto 
valorizzare il ruolo di Arbeone come autore delle due agiografie e come sosteni-
tore del culto dei due santi. Questo anche perché gli riconosceva il merito di aver 
prodotto e raccolto per la prima volta a Frisinga una grande quantità di docu-
menti e di essere stato iniziatore, assieme a Virgilio di Salisburgo, dell’agiografia 
bavara66?

Tuttavia, se l’intenzione di Cozroh era quella di dare una presentazione del ca-
rattere degli episcopati e del loro ruolo all’interno della storia patrimoniale della 
diocesi, è significativo anche che la donazione di Hiltiprant riconosca un ruolo 
fondamentale del duca Tassilone e dei suoi più stretti collaboratori nell’arricchi-
mento della Chiesa episcopale. La traditio n. 49 rappresenta con grande efficacia 
il periodo di maggiore potenza del ducato di Tassilone: l’anno 772 è stato quello 
della vittoria in Carantania e dalla legittimazione della casata agilolfingia da parte 
del papa e il riferimento alla lex e al pactus rimanda all’attività giuridica intrapresa 
da Tassilone insieme agli uomini del suo seguito e a coloro che erano alla guida 
delle istituzioni ecclesiastiche durante gli anni ’70 dell’VIII secolo. Forse anche 
questi rientrano tra i motivi per cui Cozroh ha scelto di porre i due documenti l’u-
no vicino all’altro; se così fosse, bisognerebbe riconoscere una grande attenzione e 
consapevolezza riguardo alle informazioni che i documenti e la loro disposizione 
potevano veicolare.

Non si può omettere il riferimento a ciò che Warren Brown ha definito «prag-
matic memory», ovvero «the ways written records were used to forge useful pasts 
for the needs of an institution’s present and future»67. Lo studioso precisa che già 
a partire dal singolo documento  – e non solo nel momento della realizzazione del 
liber traditionum – l’atto scritto «could construct and filter the past for the purposes 
of the present or the future in an immediately pragmatic way»68. 

Ancora più pregnante diventa allora comprendere l’interpretazione attribui-
ta all’episcopato di un uomo, Arbeone, che alcuni celebri studi considerano uno 
stretto collaboratore di Tassilone, ma che fu tacciato in passato (e non solo) di 
un’attività filo-carolingia69.

66 È così che viene presentato da Jahn, Virgil, pp. 227-230.
67 Brown, Charters as weapons, pp. 230.
68 Ivi, p. 247.
69 Jahn, Virgil; Jahn, Ducatus Baiuvariorum e Brown, Unjust Seizure (in particolare pp. 64-

67) dipingono l’età agilolfingia come un’epoca di collaborazione tra la diocesi, le famiglie pro-
prietarie e il duca. Per una panoramica della ricerca riguardo alla posizione politica di Arbeone 
v. Vogel, Vom Werden eines Heiligen, pp. 137-150. Attualmente alcuni contributi sostengono l’o-
rientamento del vescovo non pienamente concorde con la politica di Tassilone, v. ad esempio 
Bothe, Vita Corbiniani, sulla base della rappresentazione delle figure degli Agilolfingi nelle due 
Vitae.



390

SSMD, n.s. IX (2025)

Alla luce di queste considerazioni, è possibile rendersi conto della complessità 
della fonte e della necessità di applicare un doppio livello di analisi: da una parte 
la traditio, il contesto in cui è stata prodotta e i problemi legati al tipo di memoria 
che si voleva creare e conservare, dall’altra parte, in un momento successivo, la 
riorganizzazione e la copiatura dei documenti in una raccolta unitaria.

M A N O S C R I T T I

München,  Bayerisches Hauptstaatsarchiv (BayHStA), Hochstift Freising Archiv 1 e 3.

 B I B L I O G R A F I A

Giuseppe Albertoni, I libri traditionum dei vescovi di Sabiona-Bressanone. Alcune rifles-
sioni su una fonte particolare, in I registri vescovili dell’Italia settentrionale: secoli XII-
XV. Atti del convegno di studi, Monselice, 24-25 novembre 2000, a cura di Attilio 
Bartoli Langeli - Antonio Rigon, Roma 2003, pp. 251-268.

Giuseppe Albertoni, Le terre del vescovo. Potere e società nel Tirolo medievale (secoli IX-XI), 
Torino 1996.

Arbeo, Vita et passio Sancti Haimhrammi Martyris. Leben und Leiden des Hl. Emmeram, 
Lateinisch-deutsch ed. Bernhard Bischoff, München 1953.

Arbeonis episcopi Frisingensis Vitae sanctorum Haimhrammi et Corbiniani, re-
cognovit Bruno Krusch, in Monumenta Germaniae Historica, Scriptores rerum 
Germanicarum in usum scholarum, 13, Hannover 1920.

Heinrich Berg, Zur Organisation  der bayerischen Kirche und zu den bayerischen Synoden 
des 8. Jahrhunderts, in Typen der Ethnogenese [v.], pp. 181-197.

Michael Borgolte, Stiftergedenken  in Kloster Dießen. Ein Beitrag zur Kritik bayerischer 
Traditionsbücher. Mit einem Textanhang: Die Anlage der ältesten Dießener Necrologien, 
in «Frühmittelalterliche Studien», 24/1 (1990), pp. 235-289.

Anna Bothe,  Vita Corbiniani und Vita Haimhrammi. Frühmittelalterliche Hagiographie 
im Spannungsfeld zwischen Topik und Individualität, in «Zeitschrift des Historischen 
Vereins für Schwaben», 108 (2016), pp. 7-38.

Warren Brown, Charters as weapons. On the role played by early medieval dispute records 
in the disputes they record, in «Journal of Medieval History», 28/3 (2002), pp. 227–248.

Warren Brown, Unjust Seizure: Conflict, Interest, and Authority in an Early Medieval 
Society. Ithaca-London 2001. 

Concilia aevi karolini. Tomus I. Pars I., recensvit Albertus Werminghoff, in 
Monumenta Germaniae Historica, Legum sectio III. Concilia, II,1, Hannover-
Leipzig 1906.



391

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

Lorenzo Dal Ri - Gianni Rizzi, Il territorio altoatesino alla fine del VI e nel VII secolo d. 
C., in Città, castelli, campagne nei territori di frontiera (secoli VI-VII). 5. seminario sul 
tardoantico e l’altomedioevo in Italia centrosettentrionale, Monte Barro-Galbiate 
(Lecco), 9-10 giugno 1994, a cura di Gian Pietro Brogiolo, Mantova 1995, pp. 
87-114.

 Georges Declercq, History, Memory and Remembrance in Early Cartularies and Libri 
Traditionum, in «Studi Medievali», serie terza LVIII/I (2017), pp. 1-21.

Georges Declercq, Originals and Cartularies: The Organisation of Archival Memory 
(Ninth-Eleventh Centuries), in Charters and the Use of the Written Word in Medieval 
Society, edited by Karl Heidecker, Turnhout 2000, pp. 147-170.

Roman Deutinger, Das Zeitalter der Agilolfinger, in Handbuch der bayerischen Geschichte 
Bd. I: Das Alte Bayern. Erster Teil: Von der Vorgeschichte bis zum Hochmittelalter, neu 
herausgegeben von Alois Schmid, München 2017, pp. 124-212.

 Gertrud Diepolder, Arbeos Emmeramsleben und die Schenkung Ortlaips aus Helfendorf. 
Eine Quellenrevision im Lichte archäologischer Befunde, in Land und Reich, Stamm und 
Nation: Probleme und Perspektiven bayerischer Geschichte. Festgabe für Max Spindler 
zum 90. Geburtstag, vol. 1: Forschungsberichte Antike und Mittelalter, herausgegeben 
von Andreas Kraus, München 1984, pp. 269-286.

Gertrud Diepolder, Aschheim im Frühen Mittelalter. Teil II. Ortsgeschichtliche siedlungs- 
und flurgenetische Beobachtungen im Raum Aschheim, München 1988.

Gertrud Diepolder, Die Orts- und in-pago-Nennungen im bayerischen Stammesherzogtum, 
in «Zeitschrift für Bayerische Landesgeschichte», 20 (1957), pp. 364-436.

Eugen Ewig, Das Bild Constantins des Großen in den ersten Jahrhunderten des abendländis-
chen Mittelalters, in «Historisches Jahrbuch», 75 (1956), pp. 1-46.

Heinrich Fichtenau, Das Urkundenwesen in Österreich vom 8. bis zum frühen 13. 
Jahrhundert, Wien-Köln-Graz 1971.

Freisinger Amtsbücher, in Bavarikon, https://freisingeramtsbuecher.bavarikon.de/
Handschriften/Hauptseite.

Mary Garrison, Letters to a king and biblical exempla: the examples of Cathuulf and Clemens 
Peregrinus, in «Early Medieval Europe», 7/3 (1998), pp.  305-328.

Patrick Geary, Phantoms of Remembrance. Memory and Oblivion at the End of the First 
Millennium, Princeton 1994.

Antonella Ghignoli, Koinè, influenze, importazioni transalpine nella documentazione 
‘privata’ dei secoli VII-VIII: lo stato dell’arte, in Le Alpi porta d’Europa: scritture, uomini, 
idee da Giustiniano al Barbarossa. Atti del Convegno internazionale di studio dell’As-
sociazione italiana dei Paleografi e Diplomatisti, Cividale del Friuli, 5-7 ottobre 
2006, a cura di Laura Pani - Cesare Scalon, Spoleto 2009, pp. 83-110.

Hubert Glaser, Bischof Arbeo von Freising als Gegenstand der neueren Forschung, in Vita 
Corbiniani. Bischof Arbeo von Freising und die Lebensgeschichte des hl. Korbinian, Hubert 
 Glaser - Franz Brunhölzl - Sigmund Benker, München-Zürich 1983, pp. 11-76.

Dieter Hägermann, Traditionsbücher, in Lexikon des Mittelalters. 8. Stadt (Byzantinisches 
Reich) bis Werl, München 1997, coll. 929-930.



392

SSMD, n.s. IX (2025)

Carl I. Hammer Arbeo of Freising’s ‘Life and Passion’ of st. Emmeram. The Martyr and his 
Critics, in «Revue d’Histoire Ecclésiastique», 101 (2006), pp. 5-36.

Irmtraut Heitmeier, Bayern in der späten Merowingerzeit, in Warlords oder Amtsträger? 
Herausragende Bestattungen der späten Merowingerzeit. Beiträge der Tagung im 
Germanischen Nationalmuseum in Zusammenarbeit mit dem Institut für 
Archäologische Wissenschaften (IAW) der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 
Abt. Frühgeschichtliche Archäologie und Archäologie des Mittelalters, 21.-
23.10.2013, herausgegeben von Sebastian Brather - Claudia Merthen - Tobias 
Springer, Nürnberg 2018, pp. 19-28.

 Joachim Jahn, Ducatus Baiuvariorum: das bairische Herzogtum der Agilolfinger, Stuttgart 
1991.

Joachim Jahn, Virgil, Arbeo und Cozroh. Verfassungsgeschichtliche Beobachtungen an 
bairischen Quellen des 8. und 9. Jahrhunderts, in «Mitteilungen der Gesellschaft für 
Salzburger Landeskunde», 130 (1990), pp. 201-292.

Peter Johanek, Zur rechtlichen Funktion von Traditionsnotiz, Traditionsbuch und früher 
Siegelurkunde, in Recht und Schrift im Mittelalter, herausgegeben von Peter Classen, 
Sigmaringen 1977, pp. 131-162.

Günther Kaufmann, Der Meraner Raum zwischen Spätantike und Frühmittelalter, in 1317 
 – Eine Stadt und ihr Recht. Meran im Mittelalter. Bausteine zur Stadtgeschichte. 1317 – 
Una città e il suo diritto. Merano nel Medioevo. Materiali di storia cittadina. Akten der 
Internationalen Tagung, Meran, Kurhaus und Kurmittelhaus, 22. bis 25. Februar 
2017. Atti del convegno internazionale, Merano, Kurhaus e Vecchie Terme, 22-25 
febbraio 2017, herausgegeben von/a cura di Gustav Pfeifer, Bozen/Bolzano, 2018, 
pp. 39-116.

Thomas Kohl, Lokale Gesellschaften. Formen der Gemeinschaft in Bayern vom 8. bis zum 10. 
Jahrhundert, Ostfildern 2010.

Adelheid Krah, Cozroh-Codex (Hochstift Freising Archiv 1), Digitale Edition, in Freisinger 
Amtsbücher [v.], https://freisingeramtsbuecher.bavarikon.de/Handschriften/
Cozroh-Codex.

Adelheid Krah,  Die Handschrift des Cozroh. Einblicke in die kopiale Überlieferung der ver-
lorenen ältesten Archivbestände des Hochstifts Freising, in «Archivalische Zeitschrift», 
89 (2007), pp. 407-431.

Adelheid Krah, Traditionscodex des Conradus Sacrista (Hochstift Freising Archiv 3), 
Digitale Edition, in Freisinger Amtsbücher [v.], https://freisingeramtsbuecher.bava-
rikon.de/Handschriften/Traditionscodex_des_Conradus_Sacrista.

Adelheid Krah, Der Transfer von Urkundenbeständen in das Monasterium Sancti 
Corbiniani auf dem Freisinger Burgberg. Ursachen und Bedeutung anhand der 
Überlieferungen im Freisinger Traditionsbuch des Cozroh, in «Beiträge zur 
Altbayerischen Kirchengeschichte», 60 (2020), pp. 5-32.

Walter Landi, Otto Rubeus fundator. Eine historisch-diplomatische Untersuchung zu den 
karolingischen und ottonischen Privilegien für das Kloster Innichen (769–992), aus dem 
Italienischen von Harald Krahwinkler, redigiert von Gustav Pfeifer, Innsbruck 
2016.



393

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

 Lex Baioariorum. Das Recht der Bayern, herausgegeben und übersetzt von Roman 
Deutinger, Regensburg 2017.

 Gottfried Mayr, Neuerliche Anmerkungen zur Todeszeit des heiligen Emmeram und zur 
Kirchenpolitik Herzog Theodos, in Typen der Ethnogenese [v.], pp. 199-215.

Gottfried Mayr, Zur Todeszeit des heiligen Emmeram und zur frühen Geschichte des 
Klosters Herrenchiemsee. Bemerkungen zur Schenkung des Ortlaip in Helfendorf, in 
«Zeitschrift für Bayerische Landesgeschichte», 34/1 (1971), pp. 358-373.

Rosamond McKitterick, History and Memory in the Carolingian World,  
Cambridge 2004.

Stephan Molitor, Das Traditionsbuch. Zur Forschungsgeschichte einer Quellengattung 
und zu einem Beispiel aus Südwestdeutschland, in «Archiv für Diplomatik. 
Schriftgeschichte, Siegel- und Wappenkunde», 36 (1990), pp.  61-92.

 Notitia Arnonis und Breves Notitiae. Die Salzburger Güterverzeichnisse aus der Zeit um 
800: Sprachlich-historische Einleitung, Text und Übersetzung, Fritz Lošek, in Quellen zur 
Salzburger Frühgeschichte, herausgegeben von Herwig Wolfram, Wien-München 
2006, pp. 9-178.

Oswald Redlich, Die Privaturkunden des Mittelalters, München-Berlin 1911.
Oswald Redlich, Ueber baierische Traditionsbücher und Traditionen, in Mittheilungen des 

Instituts für Oesterreichische Geschichtsforschung, V (1884), pp. 1-82.
Brigitte Resl, Vom Nutzen des Abschreibens: Überlegungen zu mittelalterlichen Chartularen, 

in Vom Nutzen des Schreibens. Soziales Gedächtnis, Herrschaft und Besitz im Mittelalter, 
herausgegeben von Walter Pohl - Paul Herold, Wien 2002, pp. 205-222.

 Wilhelm Störmer, Adelsgruppen im früh- und hochmittelalterlichen Bayern, München 
1972.

Tiroler Urkundenbuch. Abteilung II: Die Urkunden zur Geschichte des Inn-, Eisack- und 
Pustertals. Band 1: Bis zum Jahr 1140, bearbeitet von Martin Bitschnau - Hannes 
Obermair, Innsbruck 2009.

Die Traditionen des Hochstifts Freising. Band 1: 744-926, herausgegeben von Theodor 
Bitterauf, München 1905.

Die Traditionsbücher des Hochstifts Brixen vom 10. bis in das 14. Jahrhundert, herausgege-
ben von Oswald Redlich, Innsbruck 1886.

Typen der Ethnogenese unter besonderer Berücksichtigung der Bayern. Teil 1. Berichte des 
Symposions der Kommission für Frühmittelalterforschung, 27. bis 30. Oktober 
1986, Stift Zwettl, Niederösterreich, herausgegeben von Herwig Wolfram - Walter 
Pohl, Wien 1990.

Lothar Vogel, Vom Werden eines Heiligen: Eine Untersuchung der Vita Corbiniani des 
Bischofs Arbeo von Freising, Berlin-New York 2000.

 Herwig Wolfram, Salzburg, Bayern, Österreich: die Conversio Bagoariorum et 
Carantanorum und die Quellen ihrer Zeit, Wien-München 1995.

Herwig Wolfram, Tassilo III. Höchster Fürst und niedrigster Mönch, Regensburg 2016.

Tutti i siti citati sono da intendersi attivi alla data dell’ultima consultazione: 4 settem-
bre 2025.



394

SSMD, n.s. IX (2025)

T I T L E

Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia: il caso delle traditio-
nes n. 49 e 50 e i richiami con l’agiografia e i testi legislativi

Cozroh’s Liber Traditionum and the Memory of the Agilolfing Era: the Case of Tradi-
tions nos. 49 and 50 and the References to Hagiography and Legislative Texts

A B S T R A C T

Le traditiones del Codice di Cozroh, il liber traditionum della Chiesa di Frisinga rea-
lizzato tra l’824 e l’848 circa, sono state oggetto dell’edizione di Theodor Bitterauf 
nel 1905. Seguendo le teorie di Redlich sui libri traditionum, tale edizione consi-
dera le traditiones come atti singoli, che vengono quindi riordinati cronologica-
mente e disposti in continuità con documenti presenti in altri codici dell’archivio 
di Frisinga. La ricerca più recente ha però esortato a ricondurre l’attenzione sul 
codice stesso e sulla disposizione originale dei documenti. L’articolo propone di 
analizzare le prime due traditiones nella parte del codice dedicata all’episcopato di 
Arbeone di Frisinga (764-783) alla luce di alcuni parallelismi lessicali con le Vitae 
Corbiniani e Haimhrammi e con i testi legislativi di epoca agilolfingia (in primis la 
lex Baiuvariorum e le disposizioni del sinodo di Neuching): questi indizi permet-
tono di ipotizzare che la disposizione originale dei documenti nel codice possa 
derivare dalla volontà di Cozroh di fornire al proprio pubblico una precisa inter-
pretazione dell’episcopato di Arbeone, intesa a valorizzare il ruolo del vescovo 
come autore dei testi agiografici e come collaboratore del duca Tassilone.  

The traditiones of the Cozroh Codex, the liber traditionum of the Church of Freising, 
produced between 824 and 848 approximately, were edited by Theodor Bitterauf 
in 1905. In the footsteps of Redlich’s theories on the libri traditionum, this edition 
considers the traditiones as individual acts that are rearranged chronologically 
and in continuity with documents attested in other codices of the Freising archive. 
More recent research has however urged us to bring attention back to the codex 
itself and to the original arrangement of the documents. This article proposes to 
analyse the first two traditiones in the part of the codex dedicated to the episcopate 
of Arbeo of Freising (764-783) in the light of some lexical parallels with the Vi-
tae Corbiniani and Haimhrammi and with the legislative texts of the Agilolfing era 
(primarily the lex Baiuvariorum and the Synod of Neuching): these clues allow us 
to hypothesise that the original arrangement of the documents in the codex may 
derive from Cozroh’s desire to provide his audience with a precise interpretation 
of Arbeo’s episcopate, enhancing the role of the bishop both as the author of the 
hagiographical texts and as collaborator of duke Tassilo.



395

Möseneder-Frajria, Il liber traditionum di Cozroh e la memoria dell’epoca agilolfingia

K E Y W O R D S

Liber traditionum, Codice di Cozroh, parallelismi lessicali, Arbeone di Frisinga, 
Tassilone III, Baviera

Liber traditionum, Cozroh Codex, lexical parallels, Arbeo of Freising, Tassilo III, 
Bavaria


