STUDI DI STORIA
MEDIOEVALE
E DI DIPLOMATICA

NUQVA SERIE IX (2025)

(/ 719

o4 221 Milano University P
UNIVERSITA DEGLI STUDI DI MILANO ” Ano LUIVETsIly Iress
DIPARTIMENTO DI STUDI STORICI




Lo spazio della paternita
nei Carmina di Venanzio Fortunato

di Emanuele Piazza

in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. IX (2025)

Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’
Universita degli Studi di Milano - Milano University Press

https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD

ISSN 2611-318X
DOI 10.54103/2611-318X/29500






Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, n.s. IX (2025)
Rivista del Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’
Universita degli Studi di Milano
<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>

ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/29500

Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

Emanuele Piazza o
Universita degli Studi di Catania ROR
emanuele.piazza@unict.it

1. Introduzione

«The concept of men as fathers, and the associated cultural expectations of father-
ly emotions and behaviour are areas which have suffered from a serious lack of
research for all historical periods»': questa riflessione € posta da Emma Southon
quale incipit di un suo contributo del 2012 dedicato al tema della paternita nella
Gallia della Tarda Antichita. La studiosa, dopo aver preso le mosse dal concetto di
patria potestas in epoca romana, sviluppa la sua analisi delle interazioni tra padre
e figli nei secoli V e VI, e altresi investiga la dimensione emozionale del rapporto
tra i patres e la loro prole. Southon sottolinea come il marcato interesse, rispetto ai
secoli precedenti, riscontrabile nelle fonti tardoantiche circa l'espressione dei sen-
timenti legati alla paternita sia un sintomo della crescente influenza che la morale
cristiana esercitava sulle dinamiche familiari®>. A partire dagli anni Sessanta del
ventesimo secolo, tali dinamiche avevano iniziato ad avere un’ampia risonanza
grazie alla tesi formulata da Philippe Aries, secondo la quale la societa medievale
non aveva maturato una piena comprensione dell'infanzia, anche sotto il profilo
emotivo®. Tale tesi, nei decenni successivi, e stata oggetto di un’ampia revisione

* Questa ricerca e stata condotta grazie ai fondi del progetto di ricerca “SIMPLE: Studi
Interdisciplinari e Intersezionali sulla Mascolinita e il Patriarcato per La promozione dell’Equita di ge-
nere” (PIAno di inCEntivi per la Ricerca di Ateneo 2024/2026 - Linea di Intervento 1-Universita
degli Studi di Catania-Dipartimento di Scienze della formazione). PI: prof. Letterio Todaro.

! SoutHON, Fatherhood in Late Antique Gaul, p. 238.

2 Ivi, p. 249.

3 Arigs, L'enfant et la vie familiale.


https://orcid.org/0000-0002-1668-4510
https://orcid.org/0000-0001-9193-2441
https://ror.org/03a64bh57

SSMD, n.s. IX (2025)

da parte della ricerca storiografica, impegnata nel riesaminare le argomentazioni
dello studioso francese. Come e stato opportunamente osservato, la controversia
«launched by Ariés’s book, partly because of its misreading, has been very fruitful
in producing new knowledge on the history of childhood and the family»*; inoltre,
quarant’anni dopo, si € constatato come «toute entreprise s’attachant a 1'histoire
de l'enfance reste, pour s’y rattacher et s’en démarquer, tenue d’y faire référence
comme a l'écrit par lequel I'enfance est devenue matiere a histoire»’, in riferimen-
to ancora allo studio di Ariés. Il mondo dellinfanzia & stato cosi rivalutato sotto
molteplici aspetti, a iniziare proprio dalla stretta correlazione con quello degli
adulti, i quali pero, a giudizio di Aries, nel Medioevo «had no real understanding
of children»®.

Per quanto concerne il tema della paternita, in eta tardoantica essa era caratte-
rizzata dal valore riconosciuto all’istituto giuridico della patria potestas, come ha
efficacemente sintetizzato Antti Arjava. Lo studioso finlandese rileva come il pater
esercitasse «an almost absolute authority [...] over his descendants until his own
death», un potere la cui «essential characteristic of patria potestas survived both
in the East and in the West [...] among those people who regarded themselves as
heirs to the classical civilization»’. Se questa autorita attribuita al padre continua-
va ad avere una sua pregnante valenza anche dopo il dissolversi, in Occidente,
dell'Impero, nel contempo all’esercizio di tale potere andavano aggiungendo-
si ulteriori elementi che concorrevano a delineare I'immagine del capofamiglia
durante il complesso passaggio dal mondo romano a quello altomedievale. La
possibilita di instaurare dei vincoli parentali, ad esempio, non si esauriva in ma-
niera esclusiva tramite legami di natura biologica. Uno spazio sempre maggiore,
infatti, veniva dato alla cosiddetta paternita spirituale, il cui valore simbolico (e
non solo) era riconosciuto all’interno delle comunita cristiane. Si tratta, pit1 nello
specifico, di valutare come «the older vision of Roman family life based on the
legal powers of the paterfamilias gave way to a new ideal, in which the paterfami-
lias had essentially ceded to the Christian bishop his role of arbiter in matters of
piety and justice»®. Kate Cooper corrobora queste sue considerazioni precisando
come il trasferimento di autorita classica del paterfamilias a quella dell’episcopus
avesse avuto inizio a partire dal terzo secolo. «By the late second or early third
century, the bishop was the chief preacher, teacher, liturgist, and disciplinary fig-

¢ DEKKER - GROENENDIJK, Philippe Ariés’s discovery, p. 140; v. pure CrassEN, Philippe Aries and
the Consequences.

> RenNaurt, La libération des enfants, p. 42.

¢ CrasseN, Philippe Aries and the Consequences, p. 3.

7 Arjava, Paternal Power, pp. 147 e 162. Sul tema, NaTtHAN, The Family in Late Antiquity,
pp. 15-54; piu in generale, si tenga presente SALLER, Patriarchy, Property and Death; FRANCEsCA
LamBErTy, La storiografia sulla familia romana, pp. 14-20; Jov, Includere ed escludere, pp. 189-207.

8 CoopPEr, The Fall of the Roman Household, p. IX; v. La Rocca, Donne e uomini, p. 11. Peter
Brown fa notare come, dal sesto secolo, «the ancient right of the Roman father to decide whether
or not he would accept a newborn child was spoken of as a custom that belonged to a distant,
pagan age» (Brown, The Body and Society, p. 438).

18



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

ure in each local congregation. Because he was the primary teacher in matters of
religion and the chief dispenser of baptism to the members of his community, he
became the spiritual father par excellence to his flock, a notion that is sometimes
summed up in the word papa, which was originally used to designate any bishop»®:
i vescovi, a seguire Joseph Lynch, erano divenuti i patres spirituali delle citta e
delle diocesi loro affidate; essi, tuttavia, quali figure apicali delle gerarchie ec-
clesiastiche, nonché in conseguenza del progressivo indebolimento dell’autorita
imperiale, erano considerati degli imprescindibili punti di riferimento anche in
altri ambiti, vale a dire in quelli politici, militari ed economici. Con il trascorrere
dei secoli, quindi, al prestigio spirituale degli episcopi si affiancava I'auctoritas in
campo temporale, come attestano, per venire pill da vicino all'argomento centra-
le del presente contributo, i Carmina di Venanzio Fortunato. Come ha posto in
evidenza Silvia Cantelli Berarducci in merito alle incombenze di natura politica, e
non soltanto religiosa, attribuite all’alto clero, il «processo di smantellamento del-
la struttura amministrativa imperiale ebbe inizio in Gallia prima e pili celermente
che altrove»'; in questo contesto si puo asserire che «Fortunatus’ episcopal poems
served an important social function», poiché tali componimenti poetici, a seguire
Brian Brennan, «affirmed the dignity of the episcopacy in general and profiled
the social identity of the individual bishop in his community»*. L’atteggiamento
dei vescovi ritratti nei Carmina sembrava conformarsi al «senatorial system of pa-
tronage and protection» di derivazione romana, un sistema che in ambito eccle-
siastico faceva si che l'episcopus potesse assurgere al ruolo di pater ecclesiae, pater
pauperum, e pater populi®.

In via preliminare occorre notare che, in relazione alla silloge venanziana, il
tema della maternita — rispetto a quello della paternita — & stato oggetto di analisi
mirate. Si pensi, ad esempio, all'ampio articolo del 2015 di Donatella Manzoli,
studio dal quale si evince come Venanzio abbia rivolto «uno sguardo attento e
partecipe» nei riguardi di alcune significative figure di madri, cogliendone «sfu-
mature e peculiarita tanto nella forza quanto, forse soprattutto, nella sofferen-
za»'. Se, dunque, intensi sentimenti materni emergono nei carmi, ad essi, come si

® Ly~cH, Godparents and Kinship, p. 166.

10" Come sottolinea Peter Norton, sebbene «administrative and liturgical functions could
be delegated to deacons and presbyters, the bishop was the spiritual father of the community»
(NorroN, Episcopal Elections, p. 3); v. DE Ni&, Fatherly and Motherly Curing in Sixth-Century Gaul,
pp. 70-71; HumMER, Visions of Kinship, p. 327.

" CanteLLI BErRARDUCCI, Elezioni e consacrazioni episcopali, pp. 37-38. Sulla questione,
HEeINzZELMANN, Bischofsherrschaft in Gallien; SCHEIBELREITER, Der Bischof in merowingischer Zeit;
Van Daw, Leadership and Community, pp. 115-176; Rarp, Holy Bishops in Late Antiquity, pp. 172-
207; Lizz1 Testa, I vescovi e il governo della citta; Woop, Government, bureaucracy, pp. 559-560.

2 BRENNAN, The image of the Merovingian bishop, pp. 119-120; v. BEAUJARD, Le culte des saints
en Gaule, pp. 230-235; Coartes, Venantius Fortunatus and the Image of Episcopal Authority; Fiocco,
L’immagine del vescovo; OUDART, L'évéque défenseur des pauuvres.

13 Mooreg, A Sacred Kingdom, p. 195.

4 Manzouy, Il tema della madre, p. 151; v. BRENNAN, Deathless Marriage; PIREDDA, La figura
femminile; Pavoni, Un nuovo ideale di donna. Sul tema della maternita medievale, v. Urso, “Buone”

19



SSMD, n.s. IX (2025)

discutera nelle pagine seguenti, possono essere accostate manifestazioni emotive
non meno rilevanti anche da parte dei padri, siano essi re, vescovi, aristocratici di
corte 0 anonimi genitori®.

Venanzio, nato a Duplavilis (I'odierna Valdobbiadene) tra il 530 e il 540'%, dopo
aver completato la sua formazione a Ravenna, raggiunse nel 566 la Gallia, piu
precisamente a Metz; qui entro in contatto con il sovrano Sigiberto I, in onore del
quale compose un epitalamio per celebrarne le nozze con la principessa visigo-
ta Brunechilde. Non si vuole ricostruire, nella sua completezza, il quadro della
Gallia della seconda meta del VI secolo entro cui collocare la carriera letteraria
ed ecclesiastica di Venanzio, quanto far affiorare l'articolata trama di relazioni
che il nostro poeta aveva saputo tessere con eminenti personaggi dell’epoca, dai
reges merovingi al loro seguito di nobili, sino ai vescovi, tra cui spicca Gregorio,
vescovo di Tours dal 573 al 594", L'approccio di Venanzio con gli influenti pro-
tagonisti dei Carmina ha portato gli studiosi a rimarcare una certa tendenza all’a-
dulazione; a tal proposito, Cristina La Rocca ritiene Venanzio «tutt’altro che un
semplice osservatore passivo, o un puro mistificatore: la sua ampia rete di relazio-
ni, dimostrata dalla varieta di personaggi a cui dedico i suoi versi, ce lo presenta
infatti come apprezzato e richiesto interprete delle ambizioni e delle tensioni della
societa franca nel VI secolo»*’. Una societa nella quale, grazie alla sua sensibilita
poetica, Venanzio riesce a cogliere e a esplicitare nel ricamo dei suoi versi le varie
sfaccettature della dimensione della paternita, cosi come egli la percepisce dal
suo osservatorio privilegiato di membro dell’élite sociale e culturale della Gallia.
«Ce poete», scrive Marc Reydellet, «qu’on a peint si volontiers comme 'adulateur
des grands, s’est plu a chanter la fragilité de la nature humaine, quel que soit le
rang»?.

Stabilitosi a Poitiers tra il 567 e il 568, Venanzio strinse un profondo legame
con la regina, e santa, Radegonda, e con il suo ambiente monastico, nonché con la
citta, di cui divenne vescovo in prossimita della morte, avvenuta nei primi anni

madri e madri “crudeli”.

15 Sul vasto ambito delle emozioni in eta medievale, pil1 di recente (oltre alla fondamentale
monografia RoseNwEeIN, Emotional Communities), BoQuUET - Nacy, Sensible Moyen Age; A Cultural
History of the Emotions.

16 La biografia di Venanzio Fortunato e delineata in D1 Brazzano, Venanzio Fortunato (si
rimanda a questa voce pure la bibliografia essenziale sulla figura del poeta); Fortunatus in
Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 801-822.

7 Georag, Venantius Fortunatus, pp. 5-18; La Rocca, Venanzio Fortunato.

8 PreTri, Venance Fortunat et ses commanditaires; MALASPINa, Letterati forestieri, pp. 81-88;
Hen, Roman Barbarians, pp. 98-99; ConsoLiNo, Venanzio Fortunato e le corti merovingie (su Gregorio
di Tours, infra).

¥ LaRocca, Due ‘adulatori italiani’, p. 224; v. anche P1eTr1, Autobiographie d’un poete chrétien.

2 ReypeLLET, Tradition et nouveauté, p. 90. Di segno diverso il giudizio di Gustavo Vinay, che
ritiene Venanzio un «uomo capace di prostituirsi al peggio della regalita merovingia» (Vinay,
Alto Medioevo latino, p. 154). Piu in generale, sui contenuti della poesia di Venanzio, KOEBNER,
Venantius Fortunatus; TArp1, Fortunat; DELBEY, Venance Fortunat; Roserts, The Humblest Sparrow;
EHLEN, Venantius-Interpretationen; PoLLMANN, The Baptized Muse, in particolare pp. 88-97.

20



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

del VII secolo. «Although we might imagine that the convent of the Holy Cross
brought Fortunatus into a religious, social, and emotional community at variance
with those with which he was otherwise familiar, this does not seem to have been
the case. In addition to Radegund, who had been a queen, a couple of the nuns
at Holy Cross were Merovingian princesses. Institutionally as well, Holy Cross
had close connections with the royal court»: e questo l'efficace confronto che Bar-
bara Rosenwein sviluppa tra le comunita emotive che avevano beneficiato della
presenza di Venanzio, la corte dei reges merovingi, da una parte, il monastero di
Santa Croce, dall’altra®’. Comunita i cui membri, a seguire la studiosa statuniten-
se, avevano aderito «to the same norms of emotional expression and value — or
devalue - the same or related emotions»*.

Nella corte e nel mondo ecclesiastico (soprattutto episcopale, non soltanto mo-
nastico), quindi, Venanzio coglie una espressione di quei sentimenti che uniscono
fra loro padri e figli, carnali e spirituali. Tali relazioni sono ricostruite (ed edulco-
rate) attraverso un filtro poetico che lascia intuire come i moti d’animo dei pro-
tagonisti dei Carmina potessero essere codificati e resi comprensibili a vantaggio
di un coeso gruppo sociale, che fosse quello dei sudditi di un sovrano o il gregge
dei fedeli di un vescovo. Qui di seguito si propone l'analisi di alcuni tra i piu
rilevanti casi di studio, riguardanti il tema della paternita, che e possibile isolare
nella raccolta poetica di Venanzio; & questa infatti una preziosa testimonianza da
cui trarre un identikit, anzi degli identikit, come si vedra, dei patres nella societa
gallica della seconda meta del VI secolo.

2. Episcopi come patres

Seguendo l'ordine degli undici libri di cui si compongono i Carmina, e utile pren-
dere le mosse dai primi cinque, dedicati ad argomenti di natura ecclesiastica. Essi
racchiudono un vasto repertorio poetico — che spazia dalla celebrazione della mo-
numentalita degli edifici religiosi all’esaltazione e al ricordo delle virtli dei mem-
bri del clero — in cui si rintracciano non pochi riferimenti alla sfera della paternita.
I vescovi, come ha osservato Simon Coates, nei versi di Venanzio Fortunato ap-
paiono intenti nel dare un chiaro segno del loro potere, della loro auctoritas, che
si concretizza nello sforzo di provvedere al benessere delle citta loro affidate; uno
sforzo che viene profuso nel cercare di far fronte all'ampio ventaglio di proble-
matiche connesse alla gestione delle diocesi, all’interno delle quali gli episcopi, da
patres, «serve as a focus of urban identity»?.

Felice di Nantes, pater e papa come veniva elogiato da Venanzio*, dopo un
lungo servizio in ambito laico era divenuto un membro di spicco delle gerarchie

2 RosENWEIN, Emotional Communities, p. 107.

2 Ivi, p. 2.

2 Coartes, Venantius Fortunatus and the Image of Episcopal Authority, p. 1120.

% Venanzio Fortunaro, Carmi, III 4, vv. 1-2. Da sottolineare il frequente ricorso, da parte
di Venanzio, del titolo di papa in luogo di quello di pater (sul punto, PrRoserT, Fatherhood in Gaul,

21



SSMD, n.s. IX (2025)

ecclesiastiche galliche®; egli aveva «preso la Chiesa in sposa», la quale aveva do-
nato a lui, «pur rimanendo vergine nel corpo», una prole; « tuoi figli [...]», pro-
clama il poeta, «si rallegrano in te, che li proteggi con la tua ombra paterna»*.
Appare in risalto, in questo carmen, il tema della paternita spirituale che i vescovi
esercitavano sui cittadini (e fedeli) sotto la loro giurisdizione; una paternita che
Venanzio descriveva attraverso un richiamo alla casta unione matrimoniale che
sanciva l'auctoritas e la potentia celeste® di cui Felice beneficiava alla guida dell’ec-
clesia di Nantes. Di Carentino di Colonia® si celebrava la «bonta paterna»® che
gli permetteva di legare strettamente a sé i suoi fedeli. «Tranquillo, mite, quieto,
sereno senza nubi sul volto [...] col tuo volto rendi gioiosi i cuori rattristati [...] sei
veramente padre del popolo, dacché offri aiuto per la sua salvezza»>: era evidente
l'influsso, anche sul piano emotivo, che sulla sua diocesi aveva Carentino, meri-
tevole di lode sia per le sue opere (Carentino aveva ingrandito la basilica di San
Gereone) sia per i sentimenti che ispirava nei suoi concittadini. Era questo anche il
caso diIgidio di Reims*, populi pater per la capacita di provvedere alle necessita di
ciascun fedele, «<mutando in gioia i sospiri» come sottolineava Venanzio®. Emer-
ge cosl il nesso tra la prestigiosa posizione sociale dei membri dell’alto clero e il
valore morale attribuito alle loro figure, connotate positivamente quali amorevoli
patres che agiscono a favore dei loro figli spirituali®.

In diverse poesie si colgono dei rimandi alla sfera affettiva personale di Venan-
zio. Un carmen destinato a un vescovo di nome Agricola riporta il ricordo intimo
che il nostro autore serba del padre di questo praesul*, un genitore che aveva
saputo amare il poeta come un figlio. Sentimenti molto profondi uniscono Venan-
zio ad alcuni vescovi, con i quali, almeno sotto il profilo poetico, aveva creato un
rapporto di natura filiale. Degne di nota, in tal senso, sono le poesie dedicate all’a-
mico Gregorio di Tours®. Lo stile epidittico di Venanzio risalta, ad esempio, nel

pp. 85-86 e 90).

% Felix 9 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 752-757.

2 VeNaNzio Fortunaro, Carmi, 111 8, vv. 29 e 35-38.

% BrownN, The Cult of the Saints, pp. 106-127.

% Carentinus 2 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 423-424.

»  Venanzio Forrunaro, Carmi, II1 14, v. 7 (per la traduzione, p. 219).

% Tvi, [l 14, vv. 15, 18 e 20 (per la traduzione, p. 219).

81 Egidius 4 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 615-618.

% Venanzio Forrunaro, Carmi, II1 15, v. 31 (per la traduzione, p. 221); Jones, Social Mobility,
p- 85.

% Ad esempio, e non solo limitatamente ai vescovi ma in riferimento anche ai membri
dell’aristocrazia gallica, VENaNzIO ForTUNATO, Carmi, 111 1, vv. 29-30; 111 2, vv. 4-5 e 17-18; III 3,
v.3; 11118, v. 18; 111 23a, vv. 15-16; IV 1, vv. 10,18 € 32; IV 3, v. 15; IV 7, v. 25, IV 9, vv. 23-24 ¢ 32;
IV 11, vv. 15-16; IV 16, vv. 10 e 16; IV 18, vv. 11-12; V 1, vv. 40, 61, 71, 84, 93-95 e 98; V 2, vv. 61,
64e71;1X9, v.5.

3 Tvi, II1 19, vv. 1-10. Permangono dubbi sulla reale identita di questo vescovo: Agricola 6 in
Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, p. 88.

% Gregorius 3 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 915-954. Sul legame tra
Venanzio e il vescovo di Tours, REypeLLET, Tours et Poitiers; RoBerts, Venantius Fortunatus and
Gregory of Tours; Mary, Lumen amore meo; WILLIARD, Friendship in the Merovingian Kingdoms,

22



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

carmen in cui si celebra I'ordinazione episcopale di Gregorio (nel 573), definito in
questa festosa circostanza plebis pater, urbis amator*. Ancora, il nuovo vescovo di
Tours & meritevole di encomio perché e un «ottimo padre»¥, un «padre santo»*,
un «padre dolce d’amore*», un «sommo padre della patria»*’ e «uomo dalla pa-
terna bonta»*!. Si alternano, dunque, sfumature di paternita ispirate da un amico,
un vero e proprio patrono per Venanzio, il quale «throughout his correspondence
addresses Gregory with respect and reverence, as pater»*>. Una riverenza confer-
mata pure dalla auctoritas che il nostro poeta riconosceva a Gregorio, al quale si
rivolgeva anche per risolvere una delicata questione che affliggeva un padre in
pena per le sorti della figlia®. A Gregorio, altresi, Venanzio indirizzava le proprie
richieste anche per motivi personali, come era accaduto quando, colpito da una
grave malattia, aveva trovato ristoro nel messaggio di conforto inviatogli dal ve-
scovo di Tours, pater ma anche medicus*. Un titolo, quest’ultimo, che trovava una
piena giustificazione nella ferma concezione — sostenuta per l'appunto da Gre-
gorio e corroborata in questo caso anche da Venanzio — che gli uomini di Chiesa,
gli episcopi certo ma soprattutto i viri Dei, potessero sconfiggere le malattie con le
loro cure spirituali, da preferire ai rimedi proposti dai medici (o, addirittura, dagli
stregoni); e, tra questi medici celesti, un posto d’onore era occupato da Martino
di Tours®.

Interessante appare la sfumatura con cui Venanzio rappresenta la paternita in
relazione al vescovo di Clermont-Ferrand, Gallo, zio paterno di Gregorio*. Per
sfuggire agli obblighi imposti dalla famiglia, vale a dire le nozze per lui combina-
te dal padre, Gallo si era allontanato da casa: «prima di raggiungere l'eta adulta,
ricercando cose maggiori di sé stesso, per amore 0dio la propria casa. Sfuggi», si
legge nel carme, «ai paterni abbracci e abbandono sua madre: ricercava un padre,
un abate che lo guidasse una volta divenuto monaco»*. Gallo, sin dall'infanzia,
era proteso a una esistenza spesa al servizio di Dio (alludendo qui Venanzio al
concetto di puer senex*®), e per questa ragione egli si era separato dalla sua famiglia
di origine per trovarne una nuova nel vescovo Quinziano, di cui era poi divenuto

pp- 33 37,41-49 e 51-65.
VeNnaNzio FortunaTo, Carmi, V 3, v. 5.
% 1vi, V 5a, v. 3 (per la traduzione, p. 297).
% 1vi, V 5b, v. 137 (per la traduzione, p. 305).
¥ 1vi, V 8b, v. 10 (per la traduzione, p. 319).
0 Tvi, V10, v. 1 (per la traduzione, p. 321).
1 Ivi, V 10, v. 2 (per la traduzione, p. 325). Per gli altri brani poetici relativi alla figura
paterna di Gregorio, Roserts, The Humblest Sparrow, p. 271, nota 70.
Ivi, p. 271.
® Infra; VENanzio Forrunaro, Carmi, V 15, vv. 7-8.
“ Ivi, VIII 11, vv. 1 e 15.
% Sul tema, KrrcHEN, Saints, doctors, and soothsayers.
% Gallus 3 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 849-853.
¥ Venanzio Forrunaro, Carmi, IV 4, vv. 7-10 (per la traduzione, p. 245).
% Currius, Europiische Literatur, pp. 106-109; Care, Puer senex; GAMBERINI, [nfanzia e pue-
rizia, p. 668.

23



SSMD, n.s. IX (2025)

il successore, dimostrando oltretutto di essere un pater amorevole per la sua dio-
cesi. «Cosl egli governo la Chiesa come un padre per venticinque anni»*, conclu-
de Venanzio, rievocando I'immagine canonica dell’episcopus quale guida paterna
per la sua citta, sebbene non venisse esclusa anche una metafora alternativa per
definire il ruolo svolto da Gallo, quella della nutrix che «allatta i neonati»®. Risalta
cosl la liberta creativa di Venanzio, che desidera tramandare una rappresenta-
zione poetica di Gallo come colui che, assumendo ora i connotati di pater, ora di
nutrix, si prende cura della propria prole spirituale. Gallo, con la scelta di sottrarsi
al matrimonio, aveva spezzato i legami che sino ad allora lo avevano tenuto vicino
ai suoi genitori, pur tuttavia non aveva rinunciato a trovare un nuovo padre in
Quinziano. Torna qui in primo piano il prestigio dei patres religiosi, in questo caso
quello di un vescovo che acquisisce un‘autorita indiscussa su un fanciullo pronto
a spendere la propria vita al servizio di Dio (e non a seguire la volonta del padre
carnale). Diversamente da Gallo, Giovanni, figlio del mercante Giuliano®, aveva
mantenuto intatto il vincolo affettivo con il padre, anche dopo la sua scomparsa,
venerandone amore parenti il sepolcro®.

Proseguendo la rassegna dei vescovi gallici immortalati nei Carmina, si passa
adesso ad Avito di Clermont-Ferrand®, che ricolmava «i cuori di tutti in un amore
felice», egli che era «guida e onore dei padri», ossia degli altri esponenti dell’alto
clero*; adesso al presbyter Anfione®, considerato da Venanzio un «caro padre», la
cui pieta, intelligenza e generosita lo rendevano capace di attrarre I'affetto del po-
polo™®; adesso a Leonzio II di Bordeaux¥, che «ha fatto crescere i suoi avi coi pro-
pri meriti»; inoltre, egli era un «difensore dei suoi parenti, protettore degli ami-
ci [...] silenzioso benefattore dei poveri, ospite dei viandanti ai quali distribuiva
cibo», e se «qualche forestiero fosse arrivato da piut lontano del capo del mondo,
non appena lo vedeva, riconosceva in lui un padre»®. Espressioni colme di affetto
si riscontrano nondimeno nei componimenti dedicati al predecessore di Gregorio,
Eufronio di Tours®, «speciale signore e padre»®, «padre amatissimo»®' e «padre
buono»®* agli occhi di Venanzio, che stabiliva quindi un rapporto filiale con un

¥ Venanzio Forrunaro, Carmi, IV 4, v. 29 (per la traduzione, p. 245).

% Ivi, IV 4, v. 25 (per la traduzione, p. 245). L'immagine della nutrice e presente nel carmen
dedicato al vescovo Agricola (1119, v. 7).

1 Tulianus 12 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 1081-1082.

52 VeNaNzio Fortunaro, Carmi, IV 23, v. 17.

% Avitus 5 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 265-268.

% Venanzio Forrunaro, Carmi, Il 22a, vv. 3 e 8 (per la traduzione, p. 229); v. anche ivi, III
21,vv.1e13; 11122, v. 2.

% Anfio in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, p. 141.

%  Venanzio Forrunaro, Carmi, II 24, v. 5 (per la traduzione, p. 233).

% Leontius 16 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1145-1149.

% Venanzio Forrunaro, Carmi, IV 10, vv. 10 e 11-16 (per la traduzione, p. 255).

% Eufronius 4 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 673-679.

% Venanzio Fortunato, Carmi, III 1, vv. 29-30 (per la traduzione, p. 185).

1 Tvi, Il 2, vv. 4-5 (per la traduzione, p. 187).

2 Tvi, III 3, v. 3 (per la traduzione, p. 189).

24



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

vescovo che, € probabile, aveva avuto modo di conoscere durante il suo passaggio
nella citta di Martino (nel 568 circa). Sono questi alcuni degli episcopi immortalati
da Venanzio, prodigo nellattribuire vari titoli onorifici ai membri dell’alto clero
anche con il ricorso sistematico al loro ruolo di patres.

Nei Carmina trovano spazio anche alcuni versi in onore delle episcopae. Va qui
menzionata Placidina®, di cui si magnifica la discendenza, per linea paterna, da
Sidonio Apollinare, genero dell'imperatore romano Avito; Venanzio rileva come
I'appartenenza a una nobile famiglia, e la presenza di un padre aristocratico, Ar-
cadio, avessero dato prestigio a una donna le cui numerose virtutes 'avevano resa
degna di essere moglie di Leonzio II di Bordeaux®. Alla stregua di Placidina -
allargando queste considerazioni ad altre tipologie di figure femminili — anche
una regina merovingia, Teodechilde, doveva la sua nobilta ai suoi parenti e avi:
frater, genitor, coniux, avus, rispettivamente Teodeberto I, Ermegisclo (re dei Varni),
Teodorico I e Clodoveo®. Considerazioni simili possono avanzarsi anche per la
principessa visigota Brunechilde, le cui qualita davano lustro al padre, il re Ata-
nagildo, e al marito, Sigiberto I*. Donne di primo piano e meritevoli dell’eulogio
venanziano in ragione dei loro illustri natali (per via paterna)®.

II contesto emozionale, e non potrebbe essere diversamente, appare caratteriz-
zato dal dolore®, dal lutto, nei numerosi epitaphia episcopali composti da Venan-
zio®. Caletrico di Chartres™, ad esempio, era pianto dal poeta, sicuro che, se il
mondo era triste a causa della sua scomparsa, il cielo, invece, ne gioiva”. Appare
stridente il contrasto tra il senso di disperazione di chi assisteva alla morte di un
pater quale era stato Caletrico per Venanzio, e il gaudium di cui il vescovo, per
i suoi meriti (immancabilmente elencati nel componimento), avrebbe goduto in
cielo. La morte dunque - si pensi al caso di Giuliano e Giovanni — non recideva in
maniera inesorabile i legami esistenti con il padre, spirituale o carnale che fosse.

3. Padri regali

E stato evidenziato come Venanzio Fortunato e Gregorio di Tours, nelle loro ope-
re, rappresentino il mondo merovingio della seconda meta del VI secolo con una

8 Placidina 2 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, p. 1489.

¢  Venanzio Forrunaro, Carmi, I 15, vv. 93-108; ConsoriNo, Gregorio di Tours, Venanzio
Fortunato, pp. 89-91.

% Venanzio Forrunaro, Carmi, IV 25, vv. 9-10; v. pure ivi, VI 3, vv. 3-4; Theudechildis 1 in
MARTINDALE, The Prosopography of the Later Roman Empire, 11IB, p. 1233.

% Venanzio FortunaTo, Carmi, VI 1, vv. 124-131; VI 1a, vv. 29-42.

7 1vi, 1111, v. 15 (Bertoara, figlia di Teodeberto I: Berthoara in MARTINDALE, The Prosopography
of the Later Roman Empire, IIIA, p. 229); VII 6, vv. 23-24 (Palatina, figlia del vescovo Gallomagno
di Troyes: Gallomagnus 1 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 845-846).

6 Sul punto, D’ ANGELo, Le parole del pianto.

%  Donnini, Coordinate spazio temporali, pp. 247-255.

70 Chaletricus in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 459-460.

7t Venanzio Fortunato, Carmi, IV 7, v. 22.

25



SSMD, n.s. IX (2025)

diversa sensibilita letteraria: il primo, con un delicato tatto da ‘adulatore’; il secon-
do, con una sferzante satira”. I Carmina non disvelano in tutta la loro crudezza le
laceranti tensioni che, a causa dei dissidi sorti tra i sovrani, avevano sconquassato
la Gallia. Dissidi che, invece, i Libri historiarum X di Gregorio permettono di rico-
struire attraverso l'intricata narrazione delle vicissitudini dei successori di Clodo-
veo (fondatore del regnum Francorum, morto nel 511), i quali, come si rammarica
il vescovo di Tours, avevano scatenato delle vere e proprie guerre civili”’. Venan-
zio, dal canto suo, «mette sempre in luce gli aspetti migliori delle personalita che
di volta in volta si trova a celebrare», glissando quasi del tutto™ sulle «terribili
guerre» dell’epoca”. Prevale quindi I'inclinazione del poeta a idealizzare i reges™,
lodati per le loro virtutes di governanti, tra le quali il sentimento paterno da essi
nutrito verso la loro prole e i loro sudditi.

Nel panegirico declamato dinanzi alla corte e al popolo di Parigi in occasione
dell’adventus di Cariberto I (tra il 567 e il 568)”, si individuano alcuni congrui
richiami al tema della paternita. Cariberto I «di diritto € tuo sovrano, ma & tuo
padre per la sua magnanimita»”®, scrive Venanzio in riferimento alla capitale del
regno, che con il nuovo monarca avrebbe continuato a vivere «le gioie del passa-
to»” dopo la morte del rex Childeberto I, zio di Cariberto I*. Quest’ultimo, inoltre,
avrebbe assicurato la sua protezione alla vedova e alle figlie dello zio, legittiman-
do la sua successione sul trono parigino; le tre donne, infatti, «godono nel cugino
di cio che ci si attende da un padre»®. Anche il ruolo del pater, per la citta di Parigi
come per le parenti da parte dello zio, costituisce un argomento letterario efficace
per esaltare Cariberto I, che nel carmen appare nelle vesti di figlio. «<Tuo padre poi,
contemplando la gioia della sua nuova discendenza, disse di sentirsi innalzato
dall’onore della sua prole»®: cosi Venanzio menziona la famiglia di Cariberto I,
in particolare il padre Clotario I, la cui intelligenza, insieme alla pieta di Childe-
berto I, & stata ereditata dal nuovo re, accostato a grandi figure del passato come
Davide, Salomone e Traiano. La grandezza di Cariberto I* si coglie nei versi di

72 ROsENWEIN, Emotional Communities, p. 110.

7 Grecorio b1 Tours, Libri historiarum, V prologus; nello specifico, Havsavry, The Preface to
Book V; Woopb, The Merovingian Kingdoms, pp. 88-101.

™ Si coglie un indiretto riferimento ai contrasti sorti tra i reges merovingi nel panegirico a
Chilperico I, infra.

> D1 Brazzano, Introduzione, in VENaNziO ForTuNaTO, Opere/1, p. 56.

76 Per un‘ampia disamina del tema, REYDELLET, La royauté, pp. 297-344.

77 GEORGE, Venantius Fortunatus, pp. 43-48.

8 Venanzio Forrunato, Carmi, VI 2, v. 12 (per la traduzione, p. 339); v., ad esempio, a
proposito di Sigiberto I, VI 1, vv. 85-86.

7 1vi, VI 2, v. 20 (per la traduzione, p. 341).

8 Sul contesto politico, segnato da tensioni con l'episcopato, Wood, The Merovingian
Kingdoms, p. 56; GEORrGE, Venantius Fortunatus: Panegyric in Merovingian Gaul, pp. 231-232;
Havronp, Charibert I.

81 Venanzio Forrunato, Carmi, VI 2, v. 26 (per la traduzione, p. 341).

82 Tvi, VI 2, vv. 47-48 (per la traduzione, p. 341).

8  BRENNAN, The image of the Frankish kings, p. 5.

26



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

Venanzio pure sotto il profilo emotivo, tanto su un piano pubblico, giacché come
pater avrebbe moltiplicato «le gioie dei cittadini»*, quanto, in una dimensione
familiare, come membro della dinastia regale: egli € motivo di felicita ora per il
proprio padre, ora quale amorevole ‘genitore’ per la zia e le cugine.

La genesi del panegirico in onore di Chilperico I si colloca in un frangente deli-
cato, vale a dire quello del sinodo di Berny-Riviere, convocato dal sovrano per di-
rimere la questione di una grave accusa rivolta a carico di Gregorio. Quest'ultimo
era ritenuto responsabile di aver calunniato la moglie dello stesso Chilperico I, Fre-
degonda, tacciandola di essere un’adultera®. La critica ha notato come il panegiri-
co potesse equivalere a una sorta di voltafaccia da parte di Venanzio nei confronti
del suo amico, in grave difficolta, ma, a seguire Judith George, «this panegyric can
be seen, with good reason, to have been a brave attempt to vindicate Gregory, and
to defuse what was still possibly a threatening situation for him. Fortunatus was
taking a public stand and passing judgement on Chilperic, though tactfully and
indirectly, and thus risking the king’s anger»®*. Nondimeno, Venanzio mira a mi-
tigare gli aspetti pit1 aspri della figura di un rex giudicato negativamente dal suo
amico Gregorio, che apostrofa Chilperico I nientemeno quale Nerone ed Erode
dei suoi tempi per I'ostilita dimostrata verso la Chiesa gallica®. Il nostro poeta, ad
esempio, enfatizza i sentimenti d’amore che Chilperico I ispira nel padre, Clota-
rio I, reso glorioso proprio dalla nascita di un tale figlio. Ecco allora che lo stesso
Clotario I pone Chilperico I al primo posto tra i suoi sette figli, tanto da dedicargli
«tutte le sue attenzioni. Il genitore preferi il figlio che amava di pit»; e, commenta
Venanzio, «nessuno puo contestare il giudizio del sovrano»®. Non meno signifi-
cativi, in relazione ancora al tema della paternita, sono i versi in cui Fredegonda
(cosi da allontanare ogni dubbio sulla sua infedelta) viene elogiata quale degna
sposa di Chilperico I; una consorte, come auspica Venanzio rivolgendosi al sovra-
no, che possa «per lungo tempo onorarti col frutto della prole, dalla quale nasca
poi un nipote, che faccia rivivere in sé suo nonno»¥. In realta, la vita familiare del
rex e della moglie erano state alquanto tristi a causa dei numerosi lutti che aveva-
no falcidiato la loro prole®. Venanzio e partecipe dei loro dolori, compone infatti
una consolatio per la prematura morte dei piccoli Clodoberto e Dagoberto, rassi-
curando la coppia regale sul fatto che «quando il Signore disporra che risorgano
i corpi sepolti [...] voi, padre e madre, gioirete, tenendoli in mezzo a voi, quando

8 Venanzio Forrunato, Carmi, VI 2, v. 113 (per la traduzione, p. 345).

8  Per il contesto del dissidio tra Chilperico I e Gregorio di Tours, GEOrGE, Poet as politician,
pp. 9-10; Havronp, The Archeology of Frankish Church Councils, pp. 47-48.

8  GEeorgk, Venantius Fortunatus, p. 57; Harrond, Sis Quoque Catholicis Religionis Apex, p. 53.

8 Dk Mico, Chilperico.

8 Venanzio Forrunato, Carmi, IX 1, vv. 36-38 (per la traduzione, p. 467); REYDELLET, La
royauté dans la littérature latine, p. 311: «Ces vers me semblent signifier que Clotaire avait voulu
faire de Chilpéric son héritier privilégié».

% Venanzio Fortunato, Carmi, IX 1, vv. 131-132 (per la traduzione, p. 473).

0 DaiLey, Queens, Consorts, Concubines, pp. 133-135.

27



SSMD, n.s. IX (2025)

li vedrete stare tra gli eroi del cielo»®’. Il gaudium suscitato da quella che sarebbe
stata la futura risurrezione dei figli perduti € 'unico conforto che Venanzio puo
offrire a Chilperico I e a Fredegonda®. Il poeta, nel contempo, augura loro — quasi
profeticamente, visto che poi il loro ultimo rampollo, Clotario II, riuscira a succe-
dere al padre sul trono — che negli anni a venire il «padre possa giocare» con un
figlio «e la madre possa nutrirlo al suo seno», e che tale erede «arrampicandosi al
collo dei genitori, possa procurare durevoli gioie ai sovrani e alla patria»®: una
tenera manifestazione di affetto familiare — il bambino che abbraccia festoso i ge-
nitori — dalla forte carica emotiva, che mira, grazie all’arte poetica di Venanzio, a
dare un pur piccolo sollievo all’afflizione dei sovrani.

In talune circostanze, invece, si sorvola sul coinvolgimento emotivo del padre,
e re. E quanto avviene nel lungo carmen dedicato alla tragica morte della princi-
pessa visigota Gelesvinta, sorella di Brunechilde e seconda moglie di Chilperico I,
un componimento il cui elaborato intreccio focalizza il dolore straziante provato
dalla madre, Goisvinta, ma poco, quasi nulla, lascia trapelare sullo stato d’animo
del padre, Atanagildo®™. Si pud dedurre che Venanzio volesse presentare questa
luttuosa vicenda come una dolente riflessione sulle terribili sensazioni che la per-
dita di un’amata figlia suscitava soprattutto in Goisvinta — che nei versi appare
visceralmente legata a Gelesvinta, sebbene questa fosse oramai adulta — senza
descrivere, con pari attenzione, quanto accadeva nel cuore di Atanagildo. E lecito
presumere che questa ‘lacuna’ dipenda dall’intenzione di Venanzio di attutire le
tensioni interne alle corti regali merovingie, e pertanto dalla sua volonta di non
introdurre la questione di un possibile incidente diplomatico con i Visigoti (qua-
lora avesse chiamato in causa, come parte offesa, il loro monarca). I fatti presentati
nel carme attengono piu al campo dei legami familiari, recisi da un assassinio gia
piu che sufficiente in un frangente segnato dalla grave inimicizia tra Brunechilde,
da una parte, e Chilperico I e Fredegonda, dall’altra: la prima, infatti, era deside-
rosa di vendicarsi sui secondi, ritenuti responsabili della morte di Gelesvinta®™.

Radegonda e un’altra significativa protagonista dei Carmina. Nel De excidio
Thoringiae Venanzio ripercorre gli eventi occorsi nel 531, anno della conquista da
parte dei Franchi della Turingia, terra natia della santa®. All'epoca di questi av-
venimenti, la futura regina dei Franchi era rimasta orfana del padre, Bertario, uc-
ciso dal fratello Ermenefredo; questi aveva accolto presso di sé la nipote, vissuta
accanto al cugino Amalafredo sino, per 'appunto, al 531. A seguito della sconfitta
patita da Ermenefredo, Radegonda era stata fatta prigioniera dal re merovingio

1 Venanzio Forrunaro, Carmi, IX 2, vv. 123 e 129-130 (per la traduzione, p. 479).

%2 Per i quali, rispettivamente, VENnanzio ForrunaTo, Carmi, IX 4 e IX 5. Nel carmen IX 3,
Venanzio esorta Chilperico I e Fredegonda a gioire dopo aver sofferto, rinfrancati dal ritorno
della primavera e dalle imminenti festivita pasquali.

% 1vi, IX 2, vv. 138-140 (per la traduzione, p. 481).

% 1vi, VI 5; RoBerts, Venantius Fortunatus’ Elegy.

Responsabili anche dell’assassinio di Sigiberto I; Dum£zir, La reine Brunehaut, pp. 159-179.

% Su Radegonda, da ultimi, v. DaiLey, Radegund; Urso, Radegonda, regina, e Dalla corte al
chiostro, pp. 5-9 e 13-15.

28



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

Clotario I, che la prendeva poi in sposa, mentre Amalafredo riparava a Ravenna
presso il re ostrogoto Teodato, fratello di sua madre Amalaberga. Caduta quindi
I'Italia in mano bizantina, Amalafredo era stato condotto a Costantinopoli?”. Tra il
569 e il 570 Radegonda — oramai libera da ogni vincolo matrimoniale e consacrata
alla vita monastica — aveva chiesto a Venanzio® di ripercorrere in versi la caduta
della sua patria. Il carmen segue i canoni elegiaci dell’epistolografia poetica, ed
ha come destinatario Amalafredo, al quale Radegonda scriveva dopo quasi qua-
rant’anni dall'ultima volta in cui lo aveva visto (prima che la guerra separasse le
loro strade). Il carme rientra nel contesto della richiesta avanzata da Radegon-
da a Giustino II, imperatore d’Oriente, perché le inviasse una reliquia della Vera
Croce, circostanza che ha portato a individuare l'effettivo destinatario del com-
ponimento non gia in Amalafredo bensi nella corte bizantina nel suo complesso.
Colei che una volta era una regina, adesso monaca, ambiva percio a presentarsi
all'imperatore nel migliore dei modi (non come una sovrana incolta e barbara)
grazie all'arte di Venanzio®. Ai fini del nostro discorso, appaiono maggiormente
interessanti i cenni al tema della paternita inseriti nel carmen, nei cui versi si pon-
gono in evidenza i legami esistenti tra Radegonda e Amalafredo, che per lei, du-
rante I'infanzia, era stato un fondamentale punto di riferimento. «Cio che avrebbe
potuto essere mio padre defunto», chiarisce Venanzio in persona Radegundis, «cio
che avrebbe potuto essere mia madre, una sorella o un fratello, quello per me eri
tu solo»'®. Alla perdita della famiglia di origine, Radegonda suppliva con 'affetto
del cugino, di cui oltretutto celebrava le fattezze con un richiamo al «colorito ros-
so del tuo bel padre»'’'. Questo verso sembra voler mitigare le sensazioni, niente
affatto piacevoli, che in Radegonda poteva suscitare il ricordo dello zio, assas-
sino, come si e detto, di suo padre. Il mezzo poetico predisposto da Venanzio
non é certo adatto a veicolare il rancore di Radegonda verso chi aveva distrutto
la sua famiglia, come conferma un altro carme, il terzo dell’ Appendix. Appreso
della morte di Amalafredo, Radegonda, dopo aver espresso il proprio dolore, si
era premurata di consolare Artachi, che ¢ da ritenere un parente molto vicino del
cugino, se non addirittura il figlio'” ella, pero, lamentava di non riuscire a miti-
gare il dispiacere per la perdita di un «parente prossimo», di cui precisava con
chiarezza la discendenza da Ermenefredo, «fratello di mio padre»'®. La patina
poetica sovrapposta da Venanzio alle vicende del 531 ¢ in grado di smorzare ogni
risentimento che la monaca di Poitiers potesse provare verso lo zio e la sua paren-
tela; addirittura, in un’altra poesia, si legge che Radegonda era «nipote devota»

% Amalafridas in MARTINDALE, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIA, pp. 50-51.

% 1l poeta, intorno al 567-568, a Poitiers aveva conosciuto Radegonda; Cristiani, Venanzio
Fortunato e Radegonda.

% GEORGE, Venantius Fortunatus, p. 165; v. pure VENANzIO ForTUNATO, Appendice ai carmi, I1.

100 Tvi, I, vv. 51-52 (per la traduzione, p. 625).

101 1Ivi, I, v. 78 (per la traduzione, p. 627).

102 Artachis iN MARTINDALE, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIA, p. 131; DELBEY,
Amertume et douceur, pp. 1-4.

1 VEnANzIo Fortunato, Appendice ai carmi, 11, vv. 31-32 (per la traduzione, p. 639).

29



SSMD, n.s. IX (2025)

di Ermenefredo'®. Radegonda, in ogni caso, non si sarebbe limitata a rielaborare
i suoi funesti trascorsi nel De excidio Thoringiae, mirando piuttosto a raggiungere
I’obiettivo di ottenere da Costantinopoli una preziosa testimonianza della Passio-
ne di Cristo; oppure, secondo una interpretazione alternativa, ella avrebbe voluto
offrire, rimembrando nel carmen cio che aveva patito, un ammonimento ai figli di
Clotario I affinché, con le loro ostilita, non mettessero a repentaglio il potere dei
Franchi. Un pericolo, quest'ultimo, per scongiurare il quale poteva essere utile
la rievocazione da parte di Radegonda, tramite lo strumento poetico messo a di-
sposizione da Venanzio, delle vicissitudini del proprio padre, Bertario, di quello
adottivo, Ermenefredo, e di quello ‘affettivo’, Amalafredo'®.

4. Patres carnali e spirituali

«La sua voce, rotta dall’afflizione delle sue fibre e i suoi occhi rifluenti di lacrime non
gli permettevano di esprimersi»: questi versi descrivono lo strazio di un pater per
la prigionia del figlio, una drammatica condizione alla quale, pero, era possibi-
le rimediare invocando l'intercessione del vescovo di Autun, Siagrio'®. Le lacri-
me, aggiunge Venanzio Fortunato, rivelavano i «sentimenti di padre, poiché [...]
mentre taceva la lingua nella sua bocca, era la pupilla a parlare col pianto»'®.
Le emozioni «sembravano in certo modo parlare miracolosamente senza bisogno
della lingua», tanto che lo stesso Venanzio afferma di essersi immedesimato nello
stato d’animo del genitore!®. Questo ¢ un esempio estremamente significativo per
quanto concerne l'espressione delle emozioni della paternita nei Carmina, regi-
strandosi qui — rispetto al tono poetico riservato alla lode del clero — un deciso
cambio di registro nella descrizione dei sentimenti che univano un padre, carnale,
alla sua prole. L'incolumita dei figli, se messa in pericolo, suscitava una profonda
reazione, pianto e disperazione, che trovava una concreta manifestazione esterio-
re: il corpo, come pone in risalto Venanzio, era capace di esprimere dolore senza
ricorrere alle parole. Una dinamica emotiva ben diversa dall’affetto che, quasi fos-
se un cliché, un indistinto gregge di fedeli esprimeva immancabilmente verso il
proprio pastore. Non che da parte del popolo, o di un singolo credente (come lo
stesso Venanzio, del resto), non potesse instaurarsi un reale legame con uno speci-
fico episcopus, ma quando a essere chiamata in causa ¢ la prole, in carne e ossa, di
un pater, ecco che la forza delle emozioni prorompe vivida nei Carmina.

I tema delle emozioni legate alla paternita riaffiora nei versi di Venanzio in un
componimento indirizzato a Gregorio di Tours. Il nostro poeta si fa nuovamente

104 Venanzio Forrunato, Carmi, VIII 1, v. 23 (per la traduzione, p. 423).

1% Per le diverse interpretazioni del carme, Prsacang, Il De Excidio Thoringiae, pp. 177-208;
Bisanti, «For absent friends», pp. 644-647; WasyL, An Aggrieved Heroine; FiLosiNi, Tra elegia lieta
ed elegia triste.

106 Syagrius 5 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1847-1853.

107 Venanzio Fortunaro, Carmi, V 6, vv. 15-18 (per la traduzione, p. 307).

108 Tvi, V 6, v. 30 (per la traduzione, p. 307). Sul carme, FrRIEDRICH, The poet, the saint.

30



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

latore di una richiesta, da presentare stavolta al suo amico, da parte di una madre
e di un padre che chiedono aiuto per la loro figlia, ridotta in schiavitli poiché
accusata di furto, ma si precisa, senza alcuna prova. Il padre, incapace di aiutare
la figlia perché povero, ha raccontato 'accaduto a Venanzio che, a sua volta, ha
esortato il vescovo di Tours a imitare nientemeno che il suo illustre predecessore,
Martino'”, al fine di riparare al torto fatto a quella fanciulla; «se le cose stanno
diversamente da come afferma l'accusatore», aggiunge Venanzio, «abbi la cortesia
di far uscire la fanciulla e di ricongiungerla al tuo gregge, o padre: restituiscila
poi al suo genitore»''’. Rosenwein ha commentato efficacemente questo episodio:
«Like Gregory the Great’s vir Dei, Fortunatus was clearly moved by tears and ex-
tremely concerned about the salvation of souls. But Fortunatus’s motive was not
quite the same as Gregory’s ‘condescension of emotion’; he was most concerned
about the family separation»'"’. Si introduce qui, traendo spunto dalle riflessioni
di Gregorio Magno sulle emozioni'®, il concetto di condescensio passionis', una
pratica che implica una intensa partecipazione alla vita emotiva degli altri. Ve-
nanzio mira nella sua poesia a svelare la condizione interiore di quei genitori
travolti da un evento critico che poteva mettere a repentaglio la salvezza dei loro
tigli. «Only very special people can do it properly [...] Only holy men (sancti viri)
know how to do this», specifica ancora Rosenwein'", il che porta a vagliare come
Venanzio accostasse tra loro due distinte tipologie di padri: et pater adde gregi: hanc
quoque redde patri. 11 primo padre di cui si fa menzione nel carmen é Gregorio, il se-
condo ¢ il vero e proprio genitore della puella; 1'episcopus, il padre spirituale, appariva
decisamente in primo piano rispetto al paterfamilias, povero di mezzi, la cui autori-
ta si esplicitava soltanto nel raccontare in prima persona — a seguire il resoconto di
Venanzio —I'intero accadimento e, infine, nell’essere colui il quale avrebbe dovuto
ottenere da Gregorio la restituzione della figlia'’. Vi e poi un‘altra considerazione
da fare, vale a dire che una disperazione eccessiva da parte dei genitori, dinanzi
alla morte di un figlio o a un pericolo che incombe sulla loro prole, poteva in qual-
che misura significare una sorta di rifiuto del volere divino; le emozioni, invece,
dovevano essere contenute e reindirizzate verso il Signore, nell’accettazione del
suo pili ampio disegno, essendo consapevoli i patres di dover ricorrere all’inter-

109

BRENNAN, ‘Being Martin’, pp. 132-134.
VENANzIo Fortunato, Carmi, V 14, vv. 21-22 (per la traduzione, p. 323).

M RoseNWEIN, Emotional Communities, p. 116.

12 Prazza, Una nota sulle emozioni.

3 GrREGORIO MaGNoO, Moralia in Iob, Praefatio, II1 7.

114 RoseNWEIN, Emotional Communities, p. 85.

15 Venanzio Fortunaro, Carmi, X 12a, vv. 7-10: «Gregorio, successore del pio Martino sul-
la sua gloriosa sede, tu che sei il padre del popolo [...] restituisci questa fanciulla a suo padre.
Quel santo continua a illuminare i ciechi per i suoi meriti di pieta: tu restituisci costei al padre
accecato, che cosi vedra la luce del giorno» (per la traduzione, p. 535): viene qui riconferma-
to l'accostamento tra Gregorio e Martino, paragonando ai miracula compiuti da quest’ultimo il
bene che, con il suo intervento sollecitato da Venanzio, il vescovo avrebbe fatto a un padre in
ansia per la figlia tratta in arresto (v. anche ivi, X 12 b; X 12¢; X 12d).

110

31



SSMD, n.s. IX (2025)

cessione dei vescovi e dei santi, in grado, oltretutto, di comprendere il loro dolore
interiore.

Va citato pure il caso di Salutare'’s, il quale aveva perduto una figlia di dieci
anni. La tenera eta della bambina, a seguire Venanzio, era motivo di conforto
per il padre, dal momento che la purezza della defunta le avrebbe fatto meritare
il premio eterno del regno dei cieli. Venanzio, tuttavia, sceglie di non dilungarsi
oltre su tali virtutes per non accrescere il rimpianto di un padre colpito da una per-
dita che aveva infranto ogni speranza futura per la figlia: «rapita sulla soglia delle
nozze, ella non ¢é stata portata al talamo secondo il desiderio del padre, bensi al
tumulo»'”. Consapevole del peso insopportabile che gravava sull’anima di colui
che definisce un carissimo amico, il poeta propone degli exempla che possano far
comprendere a Salutare come la sua triste condizione di padre, privato di un’a-
mata figlia, trovasse delle celebri corrispondenze in quelle di Giobbe o di Davide.
I carmen si chiude con l'esortazione rivolta a Salutare di accettare la volonta di
Dio, perché certo della ricompensa che avrebbe atteso nell’aldila coloro i quali,
come sua figlia, erano de virginitate securi. Simili toni tornano nel componimento
dedicato da Venanzio a un altro padre, Proculo'®, che aveva perso Nettario, di soli
vent’anni. A questo genitore erano «toccate prima le lacrime che il compimento
dei suoi desideri», e per tale motivo, sottolinea il poeta, Proculo trovava un moti-
vo di consolazione nella speranza della vita eterna per il figlio'".

Nel lungo epitaffio® della nobildonna parigina Vilituta, morta di parto'”, ri-
suona l'eco della straziante sofferenza del marito, e mancato padre, Dagaulfo'*.
«Egli», nota Venanzio, «versa lacrime per una creatura sepolta appena nata: vide
I'oggetto del pianto, non l'oggetto del proprio amore. L’afflizione raggiunse il
culmine per lui quando gli fu rapita la consorte»'*. Una grande, duplice, perdita,
per reagire alla quale Dagaulfo veniva esortato da Venanzio a non abbandonar-
si al pianto, giacché I'umana disperazione di un vedovo poteva essere arginata
dalla certezza che Vilituta, grazie alle sue virtutes (rievocate nel poema), avrebbe
ottenuto I'ingresso nel regno dei cieli. E questa la sola certezza che rimaneva a
Dagaulfo, separato crudelmente dai suoi affetti senza aver sperimentato le gioie
della paternita, senza aver mai conosciuto un figlio, un discendente, come riflette
Venanzio'. La nascita di un bambino poteva percio spezzare, non creare, una
famiglia, un’amara constatazione che viene riproposta da Venanzio nel De virgi-

16 Salutaris 2 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, p. 1700.

17 Venanzio Fortunaro, Carmi, X 2, vv. 50-52 (per la traduzione, p. 503).

18 Proculus 7 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1546-1547.

19 Venanzio ForTunaro, Appendice ai carmi, VIII, v. 6 (per la traduzione, p. 643).

120 Per la struttura del componimento, 1'Introduzione in VENaNzIO ForTUNAtO, Epitaphium
Vilithutae, pp. 11-38.

121 Urso, «Vetustas», «anus» e «vetulae», p. 817.

2 Su queste due figure, rispettivamente, Dagaulfus in Prosopographie chrétienne du Bas-
Empire, IV/1, p. 544; Vilithuta, in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, p. 1976.

1% Venanzio Fortunaro, Carmi, IV 26, vv. 65-67 (per la traduzione, p. 273).

24 1vi, IV 26, v. 58.

32



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

nitate'®. Questo carme viene concepito in occasione della nomina della badessa
del monastero di Radegonda, Agnese, la quale aveva il compito di divenire una
mater spirituale per le monache a lei affidate. In questo componimento si elen-
cano i rischi e i dolori derivanti tanto dal matrimonio quanto dalla possibilita di
avere dei figli'®, dando cosi Venanzio un saggio della sua abilita nel modulare la
propria ispirazione poetica a seconda del contesto da lui affrontato: ora, nel De
virginitate per I'appunto, rivolgendosi a una donna, Agnese, che aveva consacrato
la propria esistenza al servizio di Dio e che rinunciava a essere una madre carnale;
ora, nell’ Epitaphium Vilithutae, a un uomo, Dagaulfo, che, in un solo istante, non
era pil1 un marito e non sarebbe mai stato un padre.

5. Conclusioni

L’'immagine del pater ¢, dunque, variamente articolata da Venanzio Fortunato nei
Carmina. Il poeta e attento nel cogliere, con preziosa sensibilita letteraria, le emo-
zioni provate da quei padri che dovevano far fronte al dolore provocato dall’av-
versa situazione (sino alla morte) che aveva colpito i loro figli. Un dolore al quale
Venanzio contrappone la gioia che la speranza nella ricompensa divina consegui-
ta dai defunti accendeva nel cuore dei genitori. Accanto ai padri carnali, Venanzio
colloca i vescovi, padri spirituali per i fedeli e (soprattutto se vi &€ un riferimento
a Gregorio di Tours) per lo stesso poeta. I reges, inoltre, appaiono nei Carmina sia
nelle vesti di figli che proseguono il governo dei padri sia, a loro volta, in quelle di
padri che ripongono sui figli le speranze per il futuro della loro dinastia.

Il tema della paternita per il poeta assume ulteriori connotazioni anche per
cio che riguarda la sua sfera personale. Le notizie in merito alla sua famiglia, alle
sue origini, alla sua infanzia, che si possono dedurre dall’insieme del suo corpus
letterario sono alquanto stringate. Venanzio fa cenno appena all’esistenza di «un
padre, una madre, un fratello, una sorella, una schiera di nipoti» in un carmen in-
dirizzato al duca Lupo'”. Quest'ultimo rappresenta per il poeta una sorta di fami-
glia surrogata, avendogli dimostrato un «pio affetto» che strideva con il silenzio
assordante dei suoi parenti, dai quali da otto anni (sin da quando aveva lasciato
I'Italia) non aveva ricevuto alcuna lettera'?®. Venanzio, tuttavia, sesmbra manifesta-

% Sulle tematiche affrontate da Venanzio in questo componimento, CamPANALE, Il De vir-
ginitate; BRENNAN, Deathless Marriage; Manzouy, I tema della madre, pp. 46-47.

126 VenaNzio ForTtunaTO, Carmi, VIII 3, vv. 319-384.

127 Lupus 7 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1210-1211. Venanzio conosce
anche il fratello del duca, il giudice Magnulfo (Magnulfus in MARTINDALE, The Prosopography of
the Later Roman Empire, I1IB, p. 804), «giusto e conciliante [...] secondo le leggi» e «un padre per
la[...] bonta»: VEnanzio Forrunato, Carmi, VII 10, vv. 17-18 (per la traduzione, p. 399); v. anche
ivi, IV 2, vv. 7-8 (si tratta di Gregorio di Langres: Gregorius 1 in Prosopographie chrétienne du Bas-
Empire, IV/1, pp. 910-914).

128 VenANzIo Fortunato, Carmi, VII 9, vv. 11-12 (per la traduzione, p. 397).

33



SSMD, n.s. IX (2025)

re un certo disappunto per la rottura di ogni contatto con la propria famiglia'®, le
notizie sui cui componenti si limitano al nome della sorella, Tiziana, menzionato
in un componimento dedicato ad Agnese, che per il poeta € una soror ex utero, cosi
come considera sua madre Radegonda'®. Venanzio, pertanto, si sforza di colmare
il vuoto lasciato da una famiglia assente grazie alla sua straordinaria arte poetica,
nella quale diviene concreta la parentela — letteraria, oppure basata su una radica-
ta amicizia come nei casi di Gregorio e di Radegonda — con chi potesse sostenere
la sua difficile carriera di novello Orfeo™".

Nell’ Expositio orationis Dominicae**?, nel contesto del commento omiletico del
Pater noster, Venanzio riserva, come e lecito attendersi dall’argomento dell’opera,
alcuni ulteriori e validi rimandi al soggetto della paternita, o meglio, della pa-
ternita terrena osservata in parallelo a quella esistente tra Dio e il suo popolo. Il
nostro autore esorta tutti i credenti a elevare la propria anima verso il regno dei
cieli, a meritare la beatitudine eterna, per cui «nessun figlio sia cosi crudele danon
affrettarsi ad abbracciare il suo vero genitore»'®; & quindi «figlio colui che non
affligge il proprio genitore, non irrita il proprio coerede, non oltraggia l'affetto
del fratello, non dilapida l'eredita del genitore, ne segue gli ammonimenti, si af-
fretta a compiere cio che gli e stato comandato»'*. La devozione dovuta al pater si
sostanzia in definitiva di un sostrato emotivo che rende inscindibile tale legame,
biologico e spirituale, nei versi di Venanzio. Nei Carmina, in conclusione, il tema
della paternita spazia tra la dimensione terrena e quella spirituale, tra I'incarna-
zione di questa fondamentale figura genitoriale (non meno della madre a giudizio
di Venanzio) ora nei vescovi, ora nei re, ora, infine, in Dio. Il pater per Venanzio
e al centro di relazioni che travalicano i semplici gruppi familiari per abbracciare
intere diocesi, regni, sino a tutto il popolo dei fedeli, nell'unione inscindibile che
per il poeta deriva dalla comune figliolanza dal Signore'®.

12 Venanzio ForTunaro, Vita sancti Martini, vv. 669-671, fonte nella quale il nostro autore
ricorda i suoi familiari con «cuore sincero» (per la traduzione, VEnanzio ForTunaToO, Vita di san
Martino di Tours, p. 153). I sentimenti, meno gioiosi, espressi da Venanzio verso i suoi parenti nel
carme dedicato a Lupo, sono retoricamente utili a far risaltare la bonta del dux, mentre, nel testo
agiografico in onore di Martino, i genitori, il fratello, la sorella e i nipoti sono posti in relazione
all'immaginario viaggio che il libretto della Vita avrebbe fatto (con la sua fama) verso i luoghi di
origine di Venanzio stesso (il quale non puo, in questo caso, adombrare alcuna critica negativa
sul suo passato). Un chiaro esempio, quindi, di come Venanzio potesse adattare le sue capacita
compositive a seconda del contesto poetico affrontato.

130 VenaNnzio Forrunato, Carmi, X1 6, v. 8; ManzoL, Il tema della madre, pp. 141-144.

31 Venanzio Fortunaro, Carmi, Prefazione, 4.

132 BENJAMIN WHEATON, Venantius Fortunatus and Gallic Christianity, pp. 91-111.

1% VenaNzio ForTUNATO, Spiegazione della preghiera del Signore, 5 (per la traduzione, p. 575).

134 Tvi, 9 (per la traduzione, p. 575).

% Un tema sul quale si tenga presente anche I'ampia trattazione della paternita divina di
Cristo (VEnaNzio ForTUNATO, Spiegazione del simbolo, in particolare 4-11 e 15-20).

34



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

BIBLIOGRAFIA

Alto medioevo mediterraneo, a cura di STEFANO GaspraRrri, Firenze 2005.
PuILIPPE ARIES, Lenfant et la vie familiale sous I’ Ancien Régime, Paris 1960.

ANTTI ARJAVA, Paternal Power in Late Antiquity, in «Journal of Roman Studies», 88
(1998), pp. 147-165.

BricITTE BEAUJARD, Le culte des saints en Gaule. Les premiers temps. D’Hilaire de Poitiers a
la fin du VI° siécle, Paris 2000.

ArMANDO BrsanTi, «For absent friends». 1l motivo dell’assenza in alcuni carmi di Venanzio
Fortunato, in «Maia», n.s. 61 (2009), pp. 626-658.

DaMIEN BoQUET - Piroska Nagy, Sensible Moyen Age. Une histoire des émotions dans
I’Occident médiéval, Paris 2015.

Brian BReENNAN, ‘Being Martin’: Saint and Successor in Sixth-Century Tours, in «Journal
of Religious History», 21 (1997), pp. 121-135.

Brian BReENNAN, Deathless Marriage and Spiritual Fecundity in Venantius Fortunatus’s De
Virginitate, in «Traditio», 51 (1996), pp. 73-97.

BrIAN BRENNAN, The image of the Frankish kings in the poetry of Venantius Fortunatus, in
«Journal of Medieval History», 10 (1984), pp. 1-11.

Brian BRENNAN, The image of the Merovingian bishop in the poetry of Venantius Fortunatus,
in «Journal of Medieval History», 18 (1992), pp. 115-139.

PeTER BrROWN, The Body and Society: Men, Women, and Sexual Renunciation in Early
Christianity, New York 1988.

PeTER BROWN, The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago
1981.

Maria I. CampaNAaLg, Il De virginitate di Venanzio Fortunato (carm. 8,3 Leo): un epitala-
mio mistico, in «Invigilata Lucernis», 2 (1980), pp. 75-128.

SiLvia CanteLLI BERARDUCCH, Elezioni e consacrazioni episcopali nella Gallia merovingia del
sec. VI, in «Archivio Storico Italiano», 172 (2014), pp. 3-76.

Teresa C. Carp, Puer senex in Roman and Medieval Thought, in «Latomus», 39 (1980),
pp- 736-739.

Childhood in the Middle Ages and the Renaissance. The Results of a Paradigm Shift in the
History of Mentality, ed. by ALBRECHT CLASSEN, Berlin-New York 2005.

AvBRecHT CrasseN, Philippe Aries and the Consequences: History of Childhood, Family
Relations, and Personal Emotions: Where do we stand today?, in Childhood in the Middle
Ages [v.], pp. 1-65.

Simon Coartes, Venantius Fortunatus and the Image of Episcopal Authority in Late Antique
and Early Merovingian Gaul, in «English Historical Review», 115 (2000), pp.
1109-1137.

A Companion to Gregory of Tours, ed. by ALExANDER C. MURRAY, Leiden-Boston 2016.

Franca Era ConsoriNo, Gregorio di Tours, Venanzio Fortunato e le mogli dei vescovi in
Gallia, in Munera amicitiae [v.], pp. 75-93.

35



SSMD, n.s. IX (2025)

Franca Era Consovrino, Venanzio Fortunato e le corti merovingie, in Settimane di studio del
Centro italiano di studi sull'alto medioevo, LXIX: I Franchi, Spoleto 2023, pp. 889-960.

Karte Coorer, The Fall of the Roman Household, Cambridge 2007.

Marta Cristiang, Venanzio Fortunato e Radegonda. I margini oscuri di un’amicizia spiritua-
le, in Venanzio Fortunato e il suo tempo [v.], pp. 117-131.

A Cultural History of the Emotions in the Medieval Age, ed. by JuaniTa FEROS RUYS - CLARA
MonacLE, London-New York-Oxford-New Delhi-Sydney 2019.

Ernst R. Curtius, Europdische Literatur Und Lateinisches Mittelalter, Bern 1948.

Francesca D’ANGero, Le parole del pianto nella poesia di Venanzio Fortunato, in
«Buphrosyne», 47 (2019), pp. 119-160.

EriN T. Darey, Queens, Consorts, Concubines. Gregory of Tours and Women of the
Merovingian Elite, Leiden-Boston 2015.

EriN T. DarLey, Radegund: The Trials and Triumphs of a Merovingian Queen, New York
2023.

JErROEN J.H. DEKKER - LEENDERT F. GROENENDIJK, Philippe Ariés’s discovery of childhood
after fifty years: the impact of a classic study on educational research, in «Oxford Review
of Education», 38 (2012), pp. 133-147.

EvRrRARD DELBEY, Amertume et douceur dans les Poemes de Venance Fortunat, in «Camenae»,
11 (2012), pp. 1-9.

EvrarD DELBEY, Venance Fortunat ou l'enchantement du monde, Rennes 2009.

Nico D Mico, Chilperico: nero nostri temporis et herodis (Greg. Tur., Hist. VI 46), in
«Rivista di Cultura Classica e Medioevale», 51 (2009), pp. 403-456.

GrseLLE DE NiE, Fatherly and Motherly Curing in Sixth-Century Gaul: Saint Radegund’s
Mysterium, in Women and Miracle Stories [v.], pp. 53-86.

SteraNo D1 Brazzano, Venanzio Fortunato, santo, in Dizionario biografico degli Italiani,
XCVIIL, Roma 2020, pp. 509-512.

Mauro Donning, Coordinate spazio temporali di una microagiografia vescovile negli epitaffi
di Venanzio Fortunato, in Venanzio Fortunato tra Italia e Francia [v.], pp. 247-255.

Bruno DumgziL, La reine Brunehaut, Paris 2008.

Ovriver EHLEN, Venantius-Interpretationen. Rhetorische und generische Transgressionen
beim ,,neuen Orpheus”, Stuttgart 2011.

Epistola 1. Ecriture et genre épistolaires, IVe-XI* siécle, éd. THomAs DESWARTE - KLAUS
HEerBERS - HELENE SIRANTOINE, Madrid 2018.

Families in the Roman and Late Antique World, ed. by Mary HarLow - LENA LARssoN
Lo6veN, London-New York 2012.

Sterant FiLosing, Tra elegia lieta ed elegia triste: una rilettura del De excidio Thoringiae,
in «Bollettino di Studi Latini», 50 (2020), pp. 105-126.

Davipe Frocco, L'immagine del vescovo nelle «Vitae Sanctorum» di Venanzio Fortunato, in
«Augustinianum», 41 (2001), pp. 213-230.

36



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

Enno Frieprics, The poet, the saint and the imitation of Christ in Venantius Fortunatus’
carmen 5. 6, in «Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae», 61 (2021), pp.
43-51.

RoBerTO GAMBERINI, Infanzia e puerizia nella letteratura latina dell’alto medioevo. Un
percorso di lettura, in Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo,
LXVIII: L'infanzia nell’alto medioevo, Spoleto 2021, pp. 661-688.

Jupite W. GEeorag, Poet as politician: Venantius Fortunatus’ panegyric to king Chilperic, in
«Journal of Medieval History», 15 (1989), pp. 5-18.

Juprte W. Georcg, Venantius Fortunatus. A Latin Poet in Merovingian Gaul, Oxford 1992.

Jupita W. Georcg, Venantius Fortunatus: Panegyric in Merovingian Gaul, in The
Propaganda of Power [v.], pp. 225-246.

Grégoire de Tours et l'espace gaulois. Actes du congres international, Tours, 3-5 novem-
bre 1994, éd. Nancy GAUTHIER - HENRI GALINIE, Tours 1997.

GREGORIO DI Tours, Libri historiarum X, edd. Bruno Kruscu - WILHELM LEVISON,
in Monumenta Germaniae Historica-Scriptores rerum Merovingicarum, I/1,
Hannover 1951.

GRrEGORIO MacNo, Moralia in Iob: Libri I-X, ed. Marc AbriaeNn, in Corpus
Christianorum-Series Latina, 143, Turnhout 1979.

Grecory 1. Harronp, Charibert I and the Episcopal Leadership of the Kingdom of Paris
(5661-567), in «Viator», 43 (2012), pp. 1-28.

Grecory . HavLronb, Sis Quoque Catholicis Religionis Apex: The Ecclesiastical Patronage of
Chilperic I and Fredegund, in «Church History», 81 (2012), pp. 48-76.

GreGory 1. Havrronp, The Archeology of Frankish Church Councils, AD 511-768, Leiden-
Boston 2010.

Guy Havsary, The Preface to Book V of Gregory of Tours’ Histories: Its Form, Context and
Significance, in «English Historical Review», 122 (2007), pp. 297-317.

MarTIN HEINZELMANN, Bischofsherrschaft in Gallien. Zur Kontinuitit romischer
Fiihrungsschichten vom 4. bis zum 7. Jahrhundert. Soziale, prosopographische und bildun-
gsgeschichtliche Aspekte, Miinchen 1976.

Yrrzuak HeN, Roman Barbarians. The Royal Court and Culture in the Early Medieval West,
New York 2007.

Hans HumMmER, Visions of Kinship in Medieval Europe, Oxford 2018.

Incontri di popoli e culture tra V e IX secolo. Atti delle V Giornate di studio sull’eta roma-
nobarbarica, Benevento, 9-11 giugno 1997, a cura di MarceLLo RotiLi, Napoli 1998.

1l valore e la virty. Studi in onore di Silvana Raffaele, a cura di ELeNa Frasca, Acireale-
Roma 2019.

ALLEN E. Jongs, Social Mobility in Late Antique Gaul. Strategies and Opportunities for the
Non-Elite, Cambridge-New York 2009.

S1LVIE JoYE, Includere ed escludere nella famiglia: il ruolo del padre, in La famiglia tardoantica
[v.], pp. 189-207.

37



SSMD, n.s. IX (2025)

Jonn KitcHEN, Saints, doctors, and soothsayers: the dynamics of healing in Gregory of Tours’s
De virtutibus Sancti Martini, in «Florilegium», 12 (1993), pp. 15-32.

RicHARD KOEBNER, Venantius Fortunatus. Seine Personlichkeit und seine Stellung in der
geistigen Kultur des Merowinger-Reiches, Leipzig-Berlin 1915.

La culture du haut Moyen Age: une question d‘élites?, éd. FRangois BOUGARD - REGINE LE
JaN - RosamonD McKitterick, Turnhout 2009.

La famiglia tardoantica. Societa, diritto, religione, a cura di VALERIO NERI - BEATRICE
Grrorri, Milano 2016.

Francesca LAMBERTI, La storiografia sulla familia romana fra inquadramenti tradizionali e
nuove tendenze di ricerca, in La famiglia tardoantica [v.], pp. 11-29.

CristiNa La Rocca, Donne e uomini, parentela e memoria tra storia, archeologia e genetica.
Un progetto interdisciplinare per il futuro, in «Archeologia Medievale. Cultura mate-
riale, insediamenti, territorio», 38 (2011), pp. 9-18.

CrisTINA LA Rocca, Due ‘adulatori italiani’ al servizio dei re barbarici. Cassiodoro e Venanzio
Fortunato, in La culture du haut Moyen Age [v.], pp. 221-237.

CrisTINA LA Rocca, Venanzio Fortunato e la societa del VI secolo, in Alto medioevo mediter-
raneo [v.], pp. 145-167.

Rrra Lizzi Testa, I vescovi e il governo della citta (IV-VI secolo d. C.), in «Antiquité
Tardive», 26 (2018), pp. 149-162.

Josepn H. Lyncn, Godparents and Kinship in Early Medieval Europe, Princeton, NJ 1986.

ELENA MaALASPINA, Letterati forestieri a servizio della corte austrasica (511-596), in Incontri
di popoli e culture [v.], pp. 59-88.

DonateLLa Manzouy, Il tema della madre nella poesia di Venanzio Fortunato, in «Spolia»
(2015), pp. 120-166.

Joun R. MARTINDALE, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIA: A.D. 527-641,
Abandanes-‘lyad ibn Ghanm, Cambridge 1992.

Joun R. MarTINDALE, The Prosopography of the Later Roman Empire, I1IB: A.D. 527-641,
Kaladji-Zudius, Cambridge 1992.

LioneL MaRy, Lumen amore meo. Les lettres de Venance Fortunat a Grégoire de Tours, in
Epistola 1 [v.], pp. 153-165.

MicHatL E. Moogrg, A Sacred Kingdom. Bishops and the Rise of Frankish Kingship, 300-850,
Washington, D.C. 2011.

Munera amicitiae. Studi di storia e cultura sulla Tarda Antichita offerti a Salvatore Pricoco,
a cura di Rossana BARCELLONA - TERESA SARDELLA, Soveria Mannelli 2003.

Musa medievale. Saggi su temi della poesia di Venanzio Fortunato, a cura di DONATELLA
Manzoirl, Roma 2016.

GeoFFREY NATHAN, The Family in Late Antiquity: The Rise of Christianity and the Endurance
of Tradition, London-New York 2000.

PeTER NoORTON, Episcopal Elections 250-600. Hierarchy and Popular Will in Late Antiquity,
Oxford-New York 2007.

38



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

HervE Oupart, Léwque défenseur des pauvres, correcteur des injustices, libérateur des
prisonniers dans les ceuvres de Venance Fortunat, in «Camenae», 11 (2012), pp. 1-29.
MartiNA Pavoni, Un nuovo ideale di donna. La dulcedo da Venanzio ai poeti della Loira, in
Musa medievale [v.], pp. 107-125.

EmMANUELE P1azza, Una nota sulle emozioni nei Dialoghi di Gregorio Magno, in «Rivista di
Storia e Letteratura Religiosa», 59 (2023), pp. 393-404.

Luce PieTr1, Autobiographie d’un poéte chrétien: Venance Fortunat, un émigré en terre d'exil
ou un immigré parfaitement intégré?, in «Camenae», 11 (2012), pp. 1-12.

Luce Pietry, Venance Fortunat et ses commanditaires: un poéte italien dans la société gal-
lo-franque, in Settimane di studio del Centro italiano di studi sull'alto medioevo, XXXIX:
Committenti e produzione artistico-letteraria nell’alto medioevo occidentale, Spoleto 1992,
pp. 729-754.

ANNA Maria Pireppa, La figura femminile nella poesia di Venanzio Fortunato, in
«Sandalion», 20 (1997), pp. 141-153.

Maria Pisacaneg, Il De Excidio Thoringiae di Venanzio Fortunato, in «Giornale Italiano
di Filologia», 49 (1997), pp. 177-208.

Karra Porimann, The Baptized Muse: Early Christian Poetry as Cultural Authority,
Oxford 2017.

HaNNaH ProBeRT, Fatherhood in Gaul between Late Antiquity and the Early Middle Ages,
Thesis (Ph.D.), University of Sheffield, Faculty of Arts and Humanities, Department
of History, 2016.

Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1. Prosopographie de la Gaule chrétienne (314-
614): A-H, dir. Luce PieTrI - MARC HEIjMANS, Paris 2013.

Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2. Prosopographie de la Gaule chrétienne (314-
614): I-Z et fragments, dir. Luce P1eTrI - Marc HEyMANS, Paris 2013.

Craupia Rarp, Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an
Age of Transition, Berkeley-Los Angeles 2005.

ALAIN ReNAuT, La libération des enfants, Paris 2002.

Marc ReYDELLET, La royauté dans la littérature latine de Sidoine Apollinaire a Isidore de
Séville, Rome 1981.

Magrc ReypeLLET, Tours et Poitiers: les relations entre Grégoire et Fortunat, in Grégoire de
Tours et l'espace gaulois [v.], pp. 159-167.

Marc Reypeirer, Tradition et nouveauté dans les Carmina de Fortunat, in Venanzio
Fortunato tra Italia e Francia [v.], pp. 81-98.

MicuaAEtL Roserts, The Humblest Sparrow. The Poetry of Venantius Fortunatus, Ann Arbor
2009.

MicHAEL RoBerTs, Venantius Fortunatus and Gregory of Tours: Poetry and Patronage, in A
Companion to Gregory of Tours [v.], pp. 35-59.

MicHAEL RoBerTs, Venantius Fortunatus’ Elegy on the Death of Galswintha (Carm. 6.5), in
Society and Culture [v.], pp. 298-312.

39



SSMD, n.s. IX (2025)

Barsara H. RoseNweIN, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Ithaca-London
2006.

RicHARD P. SALLER, Patriarchy, Property and Death in the Roman Family, Cambridge-New
York 1994.

GEORG SCHEIBELREITER, Der Bischof in merowingischer Zeit, Wien-KoéIn-Graz 1983.

Society and Culture in Late Antique Gaul. Revisiting the Sources, ed. by RaLpr W. MATHISEN
- DANuUTA SHANZER, Aldershot 2001.

Emma SoutHoN, Fatherhood in Late Antique Gaul, in Families in the Roman and Late
Antique World [v.], pp. 238-253.

DowminiQue Tawroi, Fortunat. Etude sur un dernier représentant de la poésie latine dans la
Gaule mérovingienne, Paris 1927.

The Propaganda of Power. The Role of Panegyric in Late Antiquity, ed. by Mary WHITBY,
Leiden-Boston-K&ln 1998.

CARMELINA URso, “Buone” madri e madri “crudeli” nel Medioevo, Acireale-Roma 2008.

CarMELINA URso, Dalla corte al chiostro: 'opzione monastica di regine e principesse franche
fra vocazione, costrizione e convenienza politica, in Viaggiare fra le carte [v.], pp. 1-16.

CarMELINA URrso, Radegonda, regina e ancilla Dei, in Il valore e la virti [v.], pp. 421-432.

CarMELINA Urso, «Vetustas», «anus» e «vetulae» nel Medioevo, in «Studi Storici», 53
(2012), pp. 817-854.

Raymonp VaN Dawm, Leadership and Community in Late Antique Gaul, Berkeley-Los
Angeles-Oxford 1985.

Venanzio Fortunato e il suo tempo. Convegno internazionale di studio, Valdobbiadene,
Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001-Treviso, Casa dei Carraresi, 30
novembre-1 dicembre 2001, Treviso 2003.

VENanzio Fortunaro, Epitaphium Vilithutae (IV 26), ed. PaoLa SanToreLLi, Napoli
1994.

Venanzio Fortunato, Opere/1: Carmi; Spiegazione della preghiera del Signore; Spiegazione
del simbolo; Appendice ai carmi, ed. STEraNO D1 BRazzano, Roma-Gorizia 2001.

Venanzio Fortunato tra Italia e Francia. Atti del Convegno internazionale di studi,
Valdobbiadene, 17 maggio 1990-Treviso, 18-19 maggio 1990, Treviso 1993.

VeNaNzio Fortunaro, Vita di San Martino di Tours, ed. GiovanNt PaLermo, Roma
19952,

VENanNzio ForTuNnATO, Vita Sancti Martini, ed. Friepricu Leo, Berlin 1881.

Viaggiare fra le carte. Studi in onore di Bruno Figliuolo, a cura di ELISABETTA SCARTON -
Francesco SENATORE, Napoli 2024.

Gustavo ViNay, Alto Medioevo latino. Conversazioni e no, Napoli 1978.

ANNA Maria Wasyr, An Aggrieved Heroine in Merovingian Gaul: Venantius Fortunatus,
Radegund’s Lament on the Destruction of Thuringia, and Echoing Ovid’s Heroides, in
«Bollettino di Studi Latini», 45 (2015), pp. 64-75.

BenjamiN WHeATON, Venantius Fortunatus and Gallic Christianity: Theology in the
Writings of an Italian Emigré in Merovingian Gaul, Leiden-Boston 2022.

40



Piazza, Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

Hore WiLLIARD, Friendship in the Merovingian Kingdoms. Venantius Fortunatus and His
Contemporaries, Leeds 2022.

Women and Miracle Stories: A Multidisciplinary Exploration, ed. by ANNE-MARIE KORTE,
Leiden-Boston 2004.

Iaxn Woob, Government, bureaucracy and the exercise of power in the Merovingian kingdom,
in Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo, LXIX: I Franchi,
Spoleto 2023, pp. 543-571.

Ian Woob, The Merovingian Kingdoms, 450-751, London-New York 1994.

TITLE
Lo spazio della paternita nei Carmina di Venanzio Fortunato

The space of paternity in Venantius Fortunatus’s Carmina

ABSTRACT

L’articolo indaga lo spazio che al vasto tema della paternita e concesso da Venan-
zio Fortunato nella sua silloge poetica. Prendendo le mosse da alcune conside-
razioni a carattere generale sulla figura del pater e sulla sua autorita nei secoli di
passaggio dal mondo romano a quello medievale, & possibile delineare le diver-
se tipologie di figure paterne presenti nei Carmina: vescovi, re, genitori comuni.
Questi protagonisti dei versi di Venanzio esplicano il loro ruolo in maniera al-
quanto diversa, ad esempio ora come pastori del popolo di Dio, ora come guide di
un regno ma anche come padri di futuri eredi al trono, ora come genitori in ansia
per la sorte della loro prole. La sensibilita poetica di Venanzio permette altresi di
cogliere il ventaglio di significative emozioni che arricchiscono i legami esistenti
tra i patres e i loro figli, che siano carnali o spirituali.

The article examines the space given by Venantius Fortunatus to the vast theme of
fatherhood in his poetic sylloge. Starting from some general considerations on the
figure of the pater and his authority in the centuries of transition from the Roman
to the medieval world, it is possible to delineate the different types of paternal fig-
ures present in the Carmina: bishops, kings, ordinary parents. These protagonists
of Venantius’ verses fulfil their role in very different ways, now as shepherds of
the people of God, now as rulers of a kingdom but also as fathers of future heirs
to the throne, now as parents worried about the fate of their offspring. Venantius’
poetic sensibility also allows us to grasp the range of significant emotions that
underlie the bonds between patres and their children, whether carnal or spiritual.

41



SSMD, n.s. IX (2025)

KEYWORDS
Venanzio Fortunato, Carmina, Paternita, Gallia merovingia, Gregorio di Tours

Venantius Fortunatus, Carmina, Fatherhood, Merovingian Gaul, Gregory of Tours

42



