
NUOVA SERIE IX (2025)



 Lo spazio della paternità 
nei Carmina di Venanzio Fortunato

di Emanuele Piazza

in «Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica», n.s. IX (2025)

Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’

Università degli Studi di Milano - Milano University Press

https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD

 

ISSN 2611-318X

DOI 10.54103/2611-318X/29500





Studi di Storia Medioevale e di Diplomatica, n.s. IX (2025)
Rivista del Dipartimento di Studi Storici ‘Federico Chabod’

Università degli Studi di Milano
<https://riviste.unimi.it/index.php/SSMD>

ISSN 2611-318X
DOI 10.54103/2611-318X/29500

Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

Emanuele Piazza 
Università degli Studi di Catania 
emanuele.piazza@unict.it

1. Introduzione

«The concept of men as fathers, and the associated cultural expectations of father-
ly emotions and behaviour are areas which have suffered from a serious lack of 
research for all historical periods»1: questa riflessione è posta da Emma Southon 
quale incipit di un suo contributo del 2012 dedicato al tema della paternità nella 
Gallia della Tarda Antichità. La studiosa, dopo aver preso le mosse dal concetto di 
patria potestas in epoca romana, sviluppa la sua analisi delle interazioni tra padre 
e figli nei secoli V e VI, e altresì investiga la dimensione emozionale del rapporto 
tra i patres e la loro prole. Southon sottolinea come il marcato interesse, rispetto ai 
secoli precedenti, riscontrabile nelle fonti tardoantiche circa l’espressione dei sen-
timenti legati alla paternità sia un sintomo della crescente influenza che la morale 
cristiana esercitava sulle dinamiche familiari2. A partire dagli anni Sessanta del 
ventesimo secolo, tali dinamiche avevano iniziato ad avere un’ampia risonanza 
grazie alla tesi formulata da Philippe Ariès, secondo la quale la società medievale 
non aveva maturato una piena comprensione dell’infanzia, anche sotto il profilo 
emotivo3. Tale tesi, nei decenni successivi, è stata oggetto di un’ampia revisione 

* Questa ricerca è stata condotta grazie ai fondi del progetto di ricerca “SIMPLE: Studi 
Interdisciplinari e Intersezionali sulla Mascolinità e il Patriarcato per La promozione dell’Equità di ge-
nere” (PIAno di inCEntivi per la Ricerca di Ateneo 2024/2026 - Linea di Intervento 1-Università 
degli Studi di Catania-Dipartimento di Scienze della formazione). PI: prof. Letterio Todaro.

1 Southon, Fatherhood in Late Antique Gaul, p. 238.
2 Ivi, p. 249.
3 Ariès, L’enfant et la vie familiale.

https://orcid.org/0000-0002-1668-4510
https://orcid.org/0000-0001-9193-2441
https://ror.org/03a64bh57


18

SSMD, n.s. IX (2025)

da parte della ricerca storiografica, impegnata nel riesaminare le argomentazioni 
dello studioso francese. Come è stato opportunamente osservato, la controversia 
«launched by Ariès’s book, partly because of its misreading, has been very fruitful 
in producing new knowledge on the history of childhood and the family»4; inoltre, 
quarant’anni dopo, si è constatato come «toute entreprise s’attachant à l’histoire 
de l’enfance reste, pour s’y rattacher et s’en démarquer, tenue d’y faire référence 
comme à l’écrit par lequel l’enfance est devenue matière à histoire»5, in riferimen-
to ancora allo studio di Ariès. Il mondo dell’infanzia è stato così rivalutato sotto 
molteplici aspetti, a iniziare proprio dalla stretta correlazione con quello degli 
adulti, i quali però, a giudizio di Ariès, nel Medioevo «had no real understanding 
of children»6.

Per quanto concerne il tema della paternità, in età tardoantica essa era caratte-
rizzata dal valore riconosciuto all’istituto giuridico della patria potestas, come ha 
efficacemente sintetizzato Antti Arjava. Lo studioso finlandese rileva come il pater 
esercitasse «an almost absolute authority [...] over his descendants until his own 
death», un potere la cui «essential characteristic of patria potestas survived both 
in the East and in the West [...] among those people who regarded themselves as 
heirs to the classical civilization»7. Se questa autorità attribuita al padre continua-
va ad avere una sua pregnante valenza anche dopo il dissolversi, in Occidente, 
dell’Impero, nel contempo all’esercizio di tale potere andavano aggiungendo-
si ulteriori elementi che concorrevano a delineare l’immagine del capofamiglia 
durante il complesso passaggio dal mondo romano a quello altomedievale. La 
possibilità di instaurare dei vincoli parentali, ad esempio, non si esauriva in ma-
niera esclusiva tramite legami di natura biologica. Uno spazio sempre maggiore, 
infatti, veniva dato alla cosiddetta paternità spirituale, il cui valore simbolico (e 
non solo) era riconosciuto all’interno delle comunità cristiane. Si tratta, più nello 
specifico, di valutare come «the older vision of Roman family life based on the 
legal powers of the paterfamilias gave way to a new ideal, in which the paterfami-
lias had essentially ceded to the Christian bishop his role of arbiter in matters of 
piety and justice»8. Kate Cooper corrobora queste sue considerazioni precisando 
come il trasferimento di autorità classica del paterfamilias a quella dell’episcopus 
avesse avuto inizio a partire dal terzo secolo. «By the late second or early third 
century, the bishop was the chief preacher, teacher, liturgist, and disciplinary fig-

4  Dekker - Groenendijk, Philippe Ariès’s discovery, p. 140; v. pure Classen, Philippe Aries and 
the Consequences.

5 Renaut, La libération des enfants, p. 42.
6 Classen, Philippe Aries and the Consequences, p. 3.
7 Arjava, Paternal Power, pp. 147 e 162. Sul tema, Nathan, The Family in Late Antiquity, 

pp. 15-54; più in generale, si tenga presente Saller, Patriarchy, Property and Death; Francesca 
Lamberti, La storiografia sulla familia romana, pp. 14-20; Joye, Includere ed escludere, pp. 189-207.

8 Cooper, The Fall of the Roman Household, p. IX; v.  La Rocca, Donne e uomini, p. 11. Peter 
Brown fa notare come, dal sesto secolo, «the ancient right of the Roman father to decide whether 
or not he would accept a newborn child was spoken of as a custom that belonged to a distant, 
pagan age» (Brown, The Body and Society, p. 438).



19

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

ure in each local congregation. Because he was the primary teacher in matters of 
religion and the chief dispenser of baptism to the members of his community, he 
became the spiritual father par excellence to his flock, a notion that is sometimes 
summed up in the word papa, which was originally used to designate any bishop»9: 
i vescovi, a seguire Joseph Lynch, erano divenuti i patres spirituali delle città e 
delle diocesi loro affidate; essi, tuttavia, quali figure apicali delle gerarchie ec-
clesiastiche, nonché in conseguenza del progressivo indebolimento dell’autorità 
imperiale, erano considerati degli imprescindibili punti di riferimento anche in 
altri ambiti, vale a dire in quelli politici, militari ed economici. Con il trascorrere 
dei secoli, quindi, al prestigio spirituale degli episcopi si affiancava l’auctoritas in 
campo temporale, come attestano, per venire più da vicino all’argomento centra-
le del presente contributo, i Carmina di Venanzio Fortunato10. Come ha posto in 
evidenza Silvia Cantelli Berarducci in merito alle incombenze di natura politica, e 
non soltanto religiosa, attribuite all’alto clero, il «processo di smantellamento del-
la struttura amministrativa imperiale ebbe inizio in Gallia prima e più celermente 
che altrove»11; in questo contesto si può asserire che «Fortunatus’ episcopal poems 
served an important social function», poiché tali componimenti poetici, a seguire 
Brian Brennan, «affirmed the dignity of the episcopacy in general and profiled 
the social identity of the individual bishop in his community»12. L’atteggiamento 
dei vescovi ritratti nei Carmina sembrava conformarsi al «senatorial system of pa-
tronage and protection» di derivazione romana, un sistema che in ambito eccle-
siastico faceva sì che l’episcopus potesse assurgere al ruolo di pater ecclesiae, pater 
pauperum, e pater populi13.

In via preliminare occorre notare che, in relazione alla silloge venanziana, il 
tema della maternità – rispetto a quello della paternità – è stato oggetto di analisi 
mirate. Si pensi, ad esempio, all’ampio articolo del 2015 di Donatella Manzoli, 
studio dal quale si evince come Venanzio abbia rivolto «uno sguardo attento e 
partecipe» nei riguardi di alcune significative figure di madri, cogliendone «sfu-
mature e peculiarità tanto nella forza quanto, forse soprattutto, nella sofferen-
za»14. Se, dunque, intensi sentimenti materni emergono nei carmi, ad essi, come si 

9 Lynch, Godparents and Kinship, p. 166.
10 Come sottolinea Peter Norton, sebbene «administrative and liturgical functions could 

be delegated to deacons and presbyters, the bishop was the spiritual father of the community» 
(Norton, Episcopal Elections, p. 3); v. de Nie, Fatherly and Motherly Curing in Sixth-Century Gaul, 
pp. 70-71; Hummer, Visions of Kinship, p. 327.

11 Cantelli Berarducci, Elezioni e consacrazioni episcopali, pp. 37-38. Sulla questione,  
Heinzelmann, Bischofsherrschaft in Gallien; Scheibelreiter, Der Bischof in merowingischer Zeit; 
 Van Dam, Leadership and Community, pp. 115-176; Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity, pp. 172-
207; Lizzi Testa, I vescovi e il governo della città; Wood, Government, bureaucracy, pp. 559-560.

12 Brennan, The image of the Merovingian bishop, pp. 119-120; v. Beaujard, Le culte des saints 
en Gaule, pp. 230-235; Coates, Venantius Fortunatus and the Image of Episcopal Authority; Fiocco, 
L’immagine del vescovo; Oudart, L’évêque défenseur des pauvres.

13 Moore, A Sacred Kingdom, p. 195.
14 Manzoli, Il tema della madre, p. 151; v.  Brennan, Deathless Marriage; Piredda, La figura 

femminile;  Pavoni, Un nuovo ideale di donna. Sul tema della maternità medievale, v. Urso, “Buone” 



20

SSMD, n.s. IX (2025)

discuterà nelle pagine seguenti, possono essere accostate manifestazioni emotive 
non meno rilevanti anche da parte dei padri, siano essi re, vescovi, aristocratici di 
corte o anonimi genitori15.

Venanzio, nato a Duplavilis (l’odierna Valdobbiadene) tra il 530 e il 54016, dopo 
aver completato la sua formazione a Ravenna, raggiunse nel 566 la Gallia, più 
precisamente a Metz; qui entrò in contatto con il sovrano Sigiberto I, in onore del 
quale compose un epitalamio per celebrarne le nozze con la principessa visigo-
ta Brunechilde. Non si vuole ricostruire, nella sua completezza, il quadro della 
Gallia della seconda metà del VI secolo entro cui collocare la carriera letteraria 
ed ecclesiastica di Venanzio17, quanto far affiorare l’articolata trama di relazioni 
che il nostro poeta aveva saputo tessere con eminenti personaggi dell’epoca, dai 
reges merovingi al loro seguito di nobili, sino ai vescovi, tra cui spicca Gregorio, 
vescovo di Tours dal 573 al 59418. L’approccio di Venanzio con gli influenti pro-
tagonisti dei Carmina ha portato gli studiosi a rimarcare una certa tendenza all’a-
dulazione; a tal proposito, Cristina La Rocca ritiene Venanzio «tutt’altro che un 
semplice osservatore passivo, o un puro mistificatore: la sua ampia rete di relazio-
ni, dimostrata dalla varietà di personaggi a cui dedicò i suoi versi, ce lo presenta 
infatti come apprezzato e richiesto interprete delle ambizioni e delle tensioni della 
società franca nel VI secolo»19. Una società nella quale, grazie alla sua sensibilità 
poetica, Venanzio riesce a cogliere e a esplicitare nel ricamo dei suoi versi le varie 
sfaccettature della dimensione della paternità, così come egli la percepisce dal 
suo osservatorio privilegiato di membro dell’élite sociale e culturale della Gallia. 
«Ce poète», scrive Marc Reydellet, «qu’on a peint si volontiers comme l’adulateur 
des grands, s’est plu à chanter la fragilité de la nature humaine, quel que soit le 
rang»20.

Stabilitosi a Poitiers tra il 567 e il 568, Venanzio strinse un profondo legame 
con la regina, e santa, Radegonda, e con il suo ambiente monastico, nonché con la 
città, di cui divenne vescovo in prossimità della morte, avvenuta nei primi anni 

madri e madri “crudeli”.
15 Sul vasto ambito delle emozioni in età medievale, più di recente (oltre alla fondamentale 

monografia Rosenwein, Emotional Communities), Boquet - Nagy, Sensible Moyen Âge;  A Cultural 
History of the Emotions.

16 La biografia di Venanzio Fortunato è delineata in Di Brazzano, Venanzio Fortunato (si 
rimanda a questa voce pure la bibliografia essenziale sulla figura del poeta); Fortunatus in  
Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 801-822.

17 George, Venantius Fortunatus, pp. 5-18; La Rocca, Venanzio Fortunato.
18 Pietri, Venance Fortunat et ses commanditaires; Malaspina, Letterati forestieri, pp. 81-88; 

 Hen, Roman Barbarians, pp. 98-99; Consolino, Venanzio Fortunato e le corti merovingie (su Gregorio 
di Tours, infra).

19 La Rocca, Due ‘adulatori italiani’, p. 224; v. anche Pietri, Autobiographie d’un poète chrétien.
20 Reydellet, Tradition et nouveauté, p. 90. Di segno diverso il giudizio di Gustavo Vinay, che 

ritiene Venanzio un «uomo capace di prostituirsi al peggio della regalità merovingia» (Vinay, 
Alto Medioevo latino, p. 154). Più in generale, sui contenuti della poesia di Venanzio, Koebner, 
Venantius Fortunatus; Tardi, Fortunat; Delbey, Venance Fortunat; Roberts, The Humblest Sparrow; 
Ehlen, Venantius-Interpretationen;  Pollmann, The Baptized Muse, in particolare pp. 88-97.



21

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

del VII secolo. «Although we might imagine that the convent of the Holy Cross 
brought Fortunatus into a religious, social, and emotional community at variance 
with those with which he was otherwise familiar, this does not seem to have been 
the case. In addition to Radegund, who had been a queen, a couple of the nuns 
at Holy Cross were Merovingian princesses. Institutionally as well, Holy Cross 
had close connections with the royal court»: è questo l’efficace confronto che Bar-
bara Rosenwein sviluppa tra le comunità emotive che avevano beneficiato della 
presenza di Venanzio, la corte dei reges merovingi, da una parte, il monastero di 
Santa Croce, dall’altra21. Comunità i cui membri, a seguire la studiosa statuniten-
se, avevano aderito «to the same norms of emotional expression and value – or 
devalue – the same or related emotions»22.

Nella corte e nel mondo ecclesiastico (soprattutto episcopale, non soltanto mo-
nastico), quindi, Venanzio coglie una espressione di quei sentimenti che uniscono 
fra loro padri e figli, carnali e spirituali. Tali relazioni sono ricostruite (ed edulco-
rate) attraverso un filtro poetico che lascia intuire come i moti d’animo dei pro-
tagonisti dei Carmina potessero essere codificati e resi comprensibili a vantaggio 
di un coeso gruppo sociale, che fosse quello dei sudditi di un sovrano o il gregge 
dei fedeli di un vescovo. Qui di seguito si propone l’analisi di alcuni tra i più 
rilevanti casi di studio, riguardanti il tema della paternità, che è possibile isolare 
nella raccolta poetica di Venanzio; è questa infatti una preziosa testimonianza da 
cui trarre un identikit, anzi degli identikit, come si vedrà, dei patres nella società 
gallica della seconda metà del VI secolo.

2. Episcopi come patres

Seguendo l’ordine degli undici libri di cui si compongono i Carmina, è utile pren-
dere le mosse dai primi cinque, dedicati ad argomenti di natura ecclesiastica. Essi 
racchiudono un vasto repertorio poetico – che spazia dalla celebrazione della mo-
numentalità degli edifici religiosi all’esaltazione e al ricordo delle virtù dei mem-
bri del clero – in cui si rintracciano non pochi riferimenti alla sfera della paternità. 
I vescovi, come ha osservato Simon Coates, nei versi di Venanzio Fortunato ap-
paiono intenti nel dare un chiaro segno del loro potere, della loro auctoritas, che 
si concretizza nello sforzo di provvedere al benessere delle città loro affidate; uno 
sforzo che viene profuso nel cercare di far fronte all’ampio ventaglio di proble-
matiche connesse alla gestione delle diocesi, all’interno delle quali gli episcopi, da 
patres, «serve as a focus of urban identity»23.

Felice di Nantes, pater e papa come veniva elogiato da Venanzio24, dopo un 
lungo servizio in ambito laico era divenuto un membro di spicco delle gerarchie 

21 Rosenwein, Emotional Communities, p. 107.
22 Ivi, p. 2.
23 Coates, Venantius Fortunatus and the Image of Episcopal Authority, p. 1120.
24 Venanzio Fortunato, Carmi, III 4, vv. 1-2. Da sottolineare il frequente ricorso, da parte 

di Venanzio, del titolo di papa in luogo di quello di pater (sul punto, Probert, Fatherhood in Gaul, 



22

SSMD, n.s. IX (2025)

ecclesiastiche galliche25; egli aveva «preso la Chiesa in sposa», la quale aveva do-
nato a lui, «pur rimanendo vergine nel corpo», una prole; «i tuoi figli [...]», pro-
clama il poeta, «si rallegrano in te, che li proteggi con la tua ombra paterna»26. 
Appare in risalto, in questo carmen, il tema della paternità spirituale che i vescovi 
esercitavano sui cittadini (e fedeli) sotto la loro giurisdizione; una paternità che 
Venanzio descriveva attraverso un richiamo alla casta unione matrimoniale che 
sanciva l’auctoritas e la potentia celeste27 di cui Felice beneficiava alla guida dell’ec-
clesia di Nantes. Di Carentino di Colonia28 si celebrava la «bontà paterna»29 che 
gli permetteva di legare strettamente a sé i suoi fedeli. «Tranquillo, mite, quieto, 
sereno senza nubi sul volto [...] col tuo volto rendi gioiosi i cuori rattristati [...] sei 
veramente padre del popolo, dacché offri aiuto per la sua salvezza»30: era evidente 
l’influsso, anche sul piano emotivo, che sulla sua diocesi aveva Carentino, meri-
tevole di lode sia per le sue opere (Carentino aveva ingrandito la basilica di San 
Gereone) sia per i sentimenti che ispirava nei suoi concittadini. Era questo anche il 
caso di Igidio di Reims31, populi pater per la capacità di provvedere alle necessità di 
ciascun fedele, «mutando in gioia i sospiri» come sottolineava Venanzio32. Emer-
ge così il nesso tra la prestigiosa posizione sociale dei membri dell’alto clero e il 
valore morale attribuito alle loro figure, connotate positivamente quali amorevoli 
patres che agiscono a favore dei loro figli spirituali33.

In diverse poesie si colgono dei rimandi alla sfera affettiva personale di Venan-
zio. Un carmen destinato a un vescovo di nome Agricola riporta il ricordo intimo 
che il nostro autore serba del padre di questo praesul34, un genitore che aveva 
saputo amare il poeta come un figlio. Sentimenti molto profondi uniscono Venan-
zio ad alcuni vescovi, con i quali, almeno sotto il profilo poetico, aveva creato un 
rapporto di natura filiale. Degne di nota, in tal senso, sono le poesie dedicate all’a-
mico Gregorio di Tours35. Lo stile epidittico di Venanzio risalta, ad esempio, nel 

pp. 85-86 e 90).
25 Felix 9 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 752-757.
26 Venanzio Fortunato, Carmi, III 8, vv. 29 e 35-38.
27 Brown, The Cult of the Saints, pp. 106-127.
28 Carentinus 2 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 423-424.
29 Venanzio Fortunato, Carmi, III 14, v. 7 (per la traduzione, p. 219).
30 Ivi, III 14, vv. 15, 18 e 20 (per la traduzione, p. 219).
31 Egidius 4 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 615-618.
32 Venanzio Fortunato, Carmi, III 15, v. 31 (per la traduzione, p. 221); Jones, Social Mobility, 

p. 85.
33 Ad esempio, e non solo limitatamente ai vescovi ma in riferimento anche ai membri 

dell’aristocrazia gallica, Venanzio Fortunato, Carmi, III 1, vv. 29-30; III 2, vv. 4-5 e 17-18; III 3, 
v. 3; III 18, v. 18; III 23a, vv. 15-16; IV 1, vv. 10, 18 e 32; IV 3, v. 15; IV 7, v. 25; IV 9, vv. 23-24 e 32; 
IV 11, vv. 15-16; IV 16, vv. 10 e 16; IV 18, vv. 11-12; V 1, vv. 40, 61, 71, 84, 93-95 e 98; V 2, vv. 61, 
64 e 71; IX 9, v. 5.

34 Ivi, III 19, vv. 1-10. Permangono dubbi sulla reale identità di questo vescovo: Agricola 6 in 
Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, p. 88.

35 Gregorius 3 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 915-954. Sul legame tra 
Venanzio e il vescovo di Tours, Reydellet, Tours et Poitiers; Roberts, Venantius Fortunatus and 
Gregory of Tours; Mary, Lumen amore meo; Williard, Friendship in the Merovingian Kingdoms, 



23

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

carmen in cui si celebra l’ordinazione episcopale di Gregorio (nel 573), definito in 
questa festosa circostanza plebis pater, urbis amator36. Ancora, il nuovo vescovo di 
Tours è meritevole di encomio perché è un «ottimo padre»37, un «padre santo»38, 
un «padre dolce d’amore39», un «sommo padre della patria»40 e «uomo dalla pa-
terna bontà»41. Si alternano, dunque, sfumature di paternità ispirate da un amico, 
un vero e proprio patrono per Venanzio, il quale «throughout his correspondence 
addresses Gregory with respect and reverence, as pater»42. Una riverenza confer-
mata pure dalla auctoritas che il nostro poeta riconosceva a Gregorio, al quale si 
rivolgeva anche per risolvere una delicata questione che affliggeva un padre in 
pena per le sorti della figlia43. A Gregorio, altresì, Venanzio indirizzava le proprie 
richieste anche per motivi personali, come era accaduto quando, colpito da una 
grave malattia, aveva trovato ristoro nel messaggio di conforto inviatogli dal ve-
scovo di Tours, pater ma anche medicus44. Un titolo, quest’ultimo, che trovava una 
piena giustificazione nella ferma concezione – sostenuta per l’appunto da Gre-
gorio e corroborata in questo caso anche da Venanzio – che gli uomini di Chiesa, 
gli episcopi certo ma soprattutto i viri Dei, potessero sconfiggere le malattie con le 
loro cure spirituali, da preferire ai rimedi proposti dai medici (o, addirittura, dagli 
stregoni); e, tra questi medici celesti, un posto d’onore era occupato da Martino 
di Tours45.

Interessante appare la sfumatura con cui Venanzio rappresenta la paternità in 
relazione al vescovo di Clermont-Ferrand, Gallo, zio paterno di Gregorio46. Per 
sfuggire agli obblighi imposti dalla famiglia, vale a dire le nozze per lui combina-
te dal padre, Gallo si era allontanato da casa: «prima di raggiungere l’età adulta, 
ricercando cose maggiori di sé stesso, per amore odiò la propria casa. Sfuggì», si 
legge nel carme, «ai paterni abbracci e abbandonò sua madre: ricercava un padre, 
un abate che lo guidasse una volta divenuto monaco»47. Gallo, sin dall’infanzia, 
era proteso a una esistenza spesa al servizio di Dio (alludendo qui Venanzio al 
concetto di puer senex48), e per questa ragione egli si era separato dalla sua famiglia 
di origine per trovarne una nuova nel vescovo Quinziano, di cui era poi divenuto 

pp. 33-37, 41-49 e 51-65.
36 Venanzio Fortunato, Carmi, V 3, v. 5.
37 Ivi, V 5a, v. 3 (per la traduzione, p. 297).
38 Ivi, V 5b, v. 137 (per la traduzione, p. 305).
39 Ivi, V 8b, v. 10 (per la traduzione, p. 319).
40 Ivi, V 10, v. 1 (per la traduzione, p. 321).
41 Ivi, V 10, v. 2 (per la traduzione, p. 325). Per gli altri brani poetici relativi alla figura 

‘paterna’ di Gregorio, Roberts, The Humblest Sparrow, p. 271, nota 70.
42 Ivi, p. 271.
43 Infra; Venanzio Fortunato, Carmi, V 15, vv. 7-8.
44 Ivi, VIII 11, vv. 1 e 15.
45 Sul tema, Kitchen, Saints, doctors, and soothsayers.
46 Gallus 3 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 849-853.
47 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 4, vv. 7-10 (per la traduzione, p. 245).
48 Curtius, Europäische Literatur, pp. 106-109; Carp, Puer senex; Gamberini, Infanzia e pue-

rizia, p. 668.



24

SSMD, n.s. IX (2025)

il successore, dimostrando oltretutto di essere un pater amorevole per la sua dio-
cesi. «Così egli governò la Chiesa come un padre per venticinque anni»49, conclu-
de Venanzio, rievocando l’immagine canonica dell’episcopus quale guida paterna 
per la sua città, sebbene non venisse esclusa anche una metafora alternativa per 
definire il ruolo svolto da Gallo, quella della nutrix che «allatta i neonati»50. Risalta 
così la libertà creativa di Venanzio, che desidera tramandare una rappresenta-
zione poetica di Gallo come colui che, assumendo ora i connotati di pater, ora di 
nutrix, si prende cura della propria prole spirituale. Gallo, con la scelta di sottrarsi 
al matrimonio, aveva spezzato i legami che sino ad allora lo avevano tenuto vicino 
ai suoi genitori, pur tuttavia non aveva rinunciato a trovare un nuovo padre in 
Quinziano. Torna qui in primo piano il prestigio dei patres religiosi, in questo caso 
quello di un vescovo che acquisisce un’autorità indiscussa su un fanciullo pronto 
a spendere la propria vita al servizio di Dio (e non a seguire la volontà del padre 
carnale). Diversamente da Gallo, Giovanni, figlio del mercante Giuliano51, aveva 
mantenuto intatto il vincolo affettivo con il padre, anche dopo la sua scomparsa, 
venerandone amore parenti il sepolcro52.

Proseguendo la rassegna dei vescovi gallici immortalati nei Carmina, si passa 
adesso ad Avito di Clermont-Ferrand53, che ricolmava «i cuori di tutti in un amore 
felice», egli che era «guida e onore dei padri», ossia degli altri esponenti dell’alto 
clero54; adesso al presbyter Anfione55, considerato da Venanzio un «caro padre», la 
cui pietà, intelligenza e generosità lo rendevano capace di attrarre l’affetto del po-
polo56; adesso a Leonzio II di Bordeaux57, che «ha fatto crescere i suoi avi coi pro-
pri meriti»; inoltre, egli era un «difensore dei suoi parenti, protettore degli ami-
ci [...] silenzioso benefattore dei poveri, ospite dei viandanti ai quali distribuiva 
cibo», e se «qualche forestiero fosse arrivato da più lontano del capo del mondo, 
non appena lo vedeva, riconosceva in lui un padre»58. Espressioni colme di affetto 
si riscontrano nondimeno nei componimenti dedicati al predecessore di Gregorio, 
Eufronio di Tours59, «speciale signore e padre»60, «padre amatissimo»61 e «padre 
buono»62 agli occhi di Venanzio, che stabiliva quindi un rapporto filiale con un 

49 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 4, v. 29 (per la traduzione, p. 245).
50 Ivi, IV 4, v. 25 (per la traduzione, p. 245). L’immagine della nutrice è presente nel carmen 

dedicato al vescovo Agricola (III 19, v. 7).
51 Iulianus 12 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 1081-1082.
52 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 23, v. 17.
53 Avitus 5 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 265-268.
54 Venanzio Fortunato, Carmi, III 22a, vv. 3 e 8 (per la traduzione, p. 229); v. anche ivi, III 

21, vv. 1 e 13; III 22, v. 2.
55 Anfio in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, p. 141.
56 Venanzio Fortunato, Carmi, III 24, v. 5 (per la traduzione, p. 233).
57 Leontius 16 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1145-1149.
58 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 10, vv. 10 e 11-16 (per la traduzione, p. 255).
59 Eufronius 4 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 673-679.
60 Venanzio Fortunato, Carmi, III 1, vv. 29-30 (per la traduzione, p. 185).
61 Ivi, III 2, vv. 4-5 (per la traduzione, p. 187).
62 Ivi, III 3, v. 3 (per la traduzione, p. 189).



25

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

vescovo che, è probabile, aveva avuto modo di conoscere durante il suo passaggio 
nella città di Martino (nel 568 circa). Sono questi alcuni degli episcopi immortalati 
da Venanzio, prodigo nell’attribuire vari titoli onorifici ai membri dell’alto clero 
anche con il ricorso sistematico al loro ruolo di patres.

Nei Carmina trovano spazio anche alcuni versi in onore delle episcopae. Va qui 
menzionata Placidina63, di cui si magnifica la discendenza, per linea paterna, da 
Sidonio Apollinare, genero dell’imperatore romano Avito; Venanzio rileva come 
l’appartenenza a una nobile famiglia, e la presenza di un padre aristocratico, Ar-
cadio, avessero dato prestigio a una donna le cui numerose virtutes l’avevano resa 
degna di essere moglie di Leonzio II di Bordeaux64. Alla stregua di Placidina – 
allargando queste considerazioni ad altre tipologie di figure femminili – anche 
una regina merovingia, Teodechilde, doveva la sua nobiltà ai suoi parenti e avi: 
frater, genitor, coniux, avus, rispettivamente Teodeberto I, Ermegisclo (re dei Varni), 
Teodorico I e Clodoveo65. Considerazioni simili possono avanzarsi anche per la 
principessa visigota Brunechilde, le cui qualità davano lustro al padre, il re Ata-
nagildo, e al marito, Sigiberto I66. Donne di primo piano e meritevoli dell’eulogio 
venanziano in ragione dei loro illustri natali (per via paterna)67.

Il contesto emozionale, e non potrebbe essere diversamente, appare caratteriz-
zato dal dolore68, dal lutto, nei numerosi epitaphia episcopali composti da Venan-
zio69. Caletrico di Chartres70, ad esempio, era pianto dal poeta, sicuro che, se il 
mondo era triste a causa della sua scomparsa, il cielo, invece, ne gioiva71. Appare 
stridente il contrasto tra il senso di disperazione di chi assisteva alla morte di un 
pater quale era stato Caletrico per Venanzio, e il gaudium di cui il vescovo, per 
i suoi meriti (immancabilmente elencati nel componimento), avrebbe goduto in 
cielo. La morte dunque – si pensi al caso di Giuliano e Giovanni – non recideva in 
maniera inesorabile i legami esistenti con il padre, spirituale o carnale che fosse.

3. Padri regali

È stato evidenziato come Venanzio Fortunato e Gregorio di Tours, nelle loro ope-
re, rappresentino il mondo merovingio della seconda metà del VI secolo con una 

63 Placidina 2 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, p. 1489.
64 Venanzio Fortunato, Carmi, I 15, vv. 93-108; Consolino, Gregorio di Tours, Venanzio 

Fortunato, pp. 89-91.
65 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 25, vv. 9-10; v. pure ivi, VI 3, vv. 3-4; Theudechildis 1 in 

Martindale, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIB, p. 1233.
66 Venanzio Fortunato, Carmi, VI 1, vv. 124-131; VI 1a, vv. 29-42.
67 Ivi, II 11, v. 15 (Bertoara, figlia di Teodeberto I: Berthoara in Martindale, The Prosopography 

of the Later Roman Empire, IIIA, p. 229); VII 6, vv. 23-24 (Palatina, figlia del vescovo Gallomagno 
di Troyes: Gallomagnus 1 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 845-846).

68 Sul punto, D’Angelo, Le parole del pianto.
69 Donnini, Coordinate spazio temporali, pp. 247-255.
70 Chaletricus in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1, pp. 459-460.
71 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 7, v. 22.



26

SSMD, n.s. IX (2025)

diversa sensibilità letteraria: il primo, con un delicato tatto da ‘adulatore’; il secon-
do, con una sferzante satira72. I Carmina non disvelano in tutta la loro crudezza le 
laceranti tensioni che, a causa dei dissidi sorti tra i sovrani, avevano sconquassato 
la Gallia. Dissidi che, invece, i Libri historiarum X di Gregorio permettono di rico-
struire attraverso l’intricata narrazione delle vicissitudini dei successori di Clodo-
veo (fondatore del regnum Francorum, morto nel 511), i quali, come si rammarica 
il vescovo di Tours, avevano scatenato delle vere e proprie guerre civili73. Venan-
zio, dal canto suo, «mette sempre in luce gli aspetti migliori delle personalità che 
di volta in volta si trova a celebrare», glissando quasi del tutto74 sulle «terribili 
guerre» dell’epoca75. Prevale quindi l’inclinazione del poeta a idealizzare i reges76, 
lodati per le loro virtutes di governanti, tra le quali il sentimento paterno da essi 
nutrito verso la loro prole e i loro sudditi.

Nel panegirico declamato dinanzi alla corte e al popolo di Parigi in occasione 
dell’adventus di Cariberto I (tra il 567 e il 568)77, si individuano alcuni congrui 
richiami al tema della paternità. Cariberto I «di diritto è tuo sovrano, ma è tuo 
padre per la sua magnanimità»78, scrive Venanzio in riferimento alla capitale del 
regno, che con il nuovo monarca avrebbe continuato a vivere «le gioie del passa-
to»79 dopo la morte del rex Childeberto I, zio di Cariberto I80. Quest’ultimo, inoltre, 
avrebbe assicurato la sua protezione alla vedova e alle figlie dello zio, legittiman-
do la sua successione sul trono parigino; le tre donne, infatti, «godono nel cugino 
di ciò che ci si attende da un padre»81. Anche il ruolo del pater, per la città di Parigi 
come per le parenti da parte dello zio, costituisce un argomento letterario efficace 
per esaltare Cariberto I, che nel carmen appare nelle vesti di figlio. «Tuo padre poi, 
contemplando la gioia della sua nuova discendenza, disse di sentirsi innalzato 
dall’onore della sua prole»82: così Venanzio menziona la famiglia di Cariberto I, 
in particolare il padre Clotario I, la cui intelligenza, insieme alla pietà di Childe-
berto I, è stata ereditata dal nuovo re, accostato a grandi figure del passato come 
Davide, Salomone e Traiano. La grandezza di Cariberto I83 si coglie nei versi di 

72 Rosenwein, Emotional Communities, p. 110.
73 Gregorio di Tours, Libri historiarum, V prologus; nello specifico, Halsall, The Preface to 

Book V;  Wood, The Merovingian Kingdoms, pp. 88-101.
74 Si coglie un indiretto riferimento ai contrasti sorti tra i reges merovingi nel panegirico a 

Chilperico I, infra.
75 Di Brazzano, Introduzione, in Venanzio Fortunato, Opere/1, p. 56.
76 Per un’ampia disamina del tema, Reydellet, La royauté, pp. 297-344.
77 George, Venantius Fortunatus, pp. 43-48.
78 Venanzio Fortunato, Carmi, VI 2, v. 12 (per la traduzione, p. 339); v., ad esempio, a 

proposito di Sigiberto I, VI 1, vv. 85-86.
79 Ivi, VI 2, v. 20 (per la traduzione, p. 341).
80 Sul contesto politico, segnato da tensioni con l’episcopato, Wood, The Merovingian 

Kingdoms, p. 56; George, Venantius Fortunatus: Panegyric in Merovingian Gaul, pp. 231-232; 
Halfond, Charibert I.

81 Venanzio Fortunato, Carmi, VI 2, v. 26 (per la traduzione, p. 341).
82 Ivi, VI 2, vv. 47-48 (per la traduzione, p. 341).
83 Brennan, The image of the Frankish kings, p. 5.



27

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

Venanzio pure sotto il profilo emotivo, tanto su un piano pubblico, giacché come 
pater avrebbe moltiplicato «le gioie dei cittadini»84, quanto, in una dimensione 
familiare, come membro della dinastia regale: egli è motivo di felicità ora per il 
proprio padre, ora quale amorevole ‘genitore’ per la zia e le cugine.

La genesi del panegirico in onore di Chilperico I si colloca in un frangente deli-
cato, vale a dire quello del sinodo di Berny-Rivière, convocato dal sovrano per di-
rimere la questione di una grave accusa rivolta a carico di Gregorio. Quest’ultimo 
era ritenuto responsabile di aver calunniato la moglie dello stesso Chilperico I, Fre-
degonda, tacciandola di essere un’adultera85. La critica ha notato come il panegiri-
co potesse equivalere a una sorta di voltafaccia da parte di Venanzio nei confronti 
del suo amico, in grave difficoltà, ma, a seguire Judith George, «this panegyric can 
be seen, with good reason, to have been a brave attempt to vindicate Gregory, and 
to defuse what was still possibly a threatening situation for him. Fortunatus was 
taking a public stand and passing judgement on Chilperic, though tactfully and 
indirectly, and thus risking the king’s anger»86. Nondimeno, Venanzio mira a mi-
tigare gli aspetti più aspri della figura di un rex giudicato negativamente dal suo 
amico Gregorio, che apostrofa Chilperico I nientemeno quale Nerone ed Erode 
dei suoi tempi per l’ostilità dimostrata verso la Chiesa gallica87. Il nostro poeta, ad 
esempio, enfatizza i sentimenti d’amore che Chilperico I ispira nel padre, Clota-
rio I, reso glorioso proprio dalla nascita di un tale figlio. Ecco allora che lo stesso 
Clotario I pone Chilperico I al primo posto tra i suoi sette figli, tanto da dedicargli 
«tutte le sue attenzioni. Il genitore preferì il figlio che amava di più»; e, commenta 
Venanzio, «nessuno può contestare il giudizio del sovrano»88. Non meno signifi-
cativi, in relazione ancora al tema della paternità, sono i versi in cui Fredegonda 
(così da allontanare ogni dubbio sulla sua infedeltà) viene elogiata quale degna 
sposa di Chilperico I; una consorte, come auspica Venanzio rivolgendosi al sovra-
no, che possa «per lungo tempo onorarti col frutto della prole, dalla quale nasca 
poi un nipote, che faccia rivivere in sé suo nonno»89. In realtà, la vita familiare del 
rex e della moglie erano state alquanto tristi a causa dei numerosi lutti che aveva-
no falcidiato la loro prole90. Venanzio è partecipe dei loro dolori, compone infatti 
una consolatio per la prematura morte dei piccoli Clodoberto e Dagoberto, rassi-
curando la coppia regale sul fatto che «quando il Signore disporrà che risorgano 
i corpi sepolti [...] voi, padre e madre, gioirete, tenendoli in mezzo a voi, quando 

84 Venanzio Fortunato, Carmi, VI 2, v. 113 (per la traduzione, p. 345).
85 Per il contesto del dissidio tra Chilperico I e Gregorio di Tours, George, Poet as politician, 

pp. 9-10;  Halfond, The Archeology of Frankish Church Councils, pp. 47-48.
86 George, Venantius Fortunatus, p. 57; Halfond, Sis Quoque Catholicis Religionis Apex, p. 53.
87 De Mico, Chilperico.
88 Venanzio Fortunato, Carmi, IX 1, vv. 36-38 (per la traduzione, p. 467); Reydellet, La 

royauté dans la littérature latine, p. 311: «Ces vers me semblent signifier que Clotaire avait voulu 
faire de Chilpéric son héritier privilégié».

89 Venanzio Fortunato, Carmi, IX 1, vv. 131-132 (per la traduzione, p. 473).
90 Dailey, Queens, Consorts, Concubines, pp. 133-135.



28

SSMD, n.s. IX (2025)

li vedrete stare tra gli eroi del cielo»91. Il gaudium suscitato da quella che sarebbe 
stata la futura risurrezione dei figli perduti è l’unico conforto che Venanzio può 
offrire a Chilperico I e a Fredegonda92. Il poeta, nel contempo, augura loro – quasi 
profeticamente, visto che poi il loro ultimo rampollo, Clotario II, riuscirà a succe-
dere al padre sul trono – che negli anni a venire il «padre possa giocare» con un 
figlio «e la madre possa nutrirlo al suo seno», e che tale erede «arrampicandosi al 
collo dei genitori, possa procurare durevoli gioie ai sovrani e alla patria»93: una 
tenera manifestazione di affetto familiare – il bambino che abbraccia festoso i ge-
nitori – dalla forte carica emotiva, che mira, grazie all’arte poetica di Venanzio, a 
dare un pur piccolo sollievo all’afflizione dei sovrani.

In talune circostanze, invece, si sorvola sul coinvolgimento emotivo del padre, 
e re. È quanto avviene nel lungo carmen dedicato alla tragica morte della princi-
pessa visigota Gelesvinta, sorella di Brunechilde e seconda moglie di Chilperico I, 
un componimento il cui elaborato intreccio focalizza il dolore straziante provato 
dalla madre, Goisvinta, ma poco, quasi nulla, lascia trapelare sullo stato d’animo 
del padre, Atanagildo94. Si può dedurre che Venanzio volesse presentare questa 
luttuosa vicenda come una dolente riflessione sulle terribili sensazioni che la per-
dita di un’amata figlia suscitava soprattutto in Goisvinta – che nei versi appare 
visceralmente legata a Gelesvinta, sebbene questa fosse oramai adulta – senza 
descrivere, con pari attenzione, quanto accadeva nel cuore di Atanagildo. È lecito 
presumere che questa ‘lacuna’ dipenda dall’intenzione di Venanzio di attutire le 
tensioni interne alle corti regali merovingie, e pertanto dalla sua volontà di non 
introdurre la questione di un possibile incidente diplomatico con i Visigoti (qua-
lora avesse chiamato in causa, come parte offesa, il loro monarca). I fatti presentati 
nel carme attengono più al campo dei legami familiari, recisi da un assassinio già 
più che sufficiente in un frangente segnato dalla grave inimicizia tra Brunechilde, 
da una parte, e Chilperico I e Fredegonda, dall’altra: la prima, infatti, era deside-
rosa di vendicarsi sui secondi, ritenuti responsabili della morte di Gelesvinta95.

Radegonda è un’altra significativa protagonista dei Carmina. Nel De excidio 
Thoringiae Venanzio ripercorre gli eventi occorsi nel 531, anno della conquista da 
parte dei Franchi della Turingia, terra natia della santa96. All’epoca di questi av-
venimenti, la futura regina dei Franchi era rimasta orfana del padre, Bertario, uc-
ciso dal fratello Ermenefredo; questi aveva accolto presso di sé la nipote, vissuta 
accanto al cugino Amalafredo sino, per l’appunto, al 531. A seguito della sconfitta 
patita da Ermenefredo, Radegonda era stata fatta prigioniera dal re merovingio 

91 Venanzio Fortunato, Carmi, IX 2, vv. 123 e 129-130 (per la traduzione, p. 479).
92 Per i quali, rispettivamente, Venanzio Fortunato, Carmi, IX 4 e IX 5. Nel carmen IX 3, 

Venanzio esorta Chilperico I e Fredegonda a gioire dopo aver sofferto, rinfrancati dal ritorno 
della primavera e dalle imminenti festività pasquali.

93 Ivi, IX 2, vv. 138-140 (per la traduzione, p. 481).
94 Ivi, VI 5; Roberts, Venantius Fortunatus’ Elegy.
95 Responsabili anche dell’assassinio di Sigiberto I; Dumézil, La reine Brunehaut, pp. 159-179.
96 Su Radegonda, da ultimi, v. Dailey, Radegund; Urso, Radegonda, regina, e Dalla corte al 

chiostro, pp. 5-9 e 13-15.



29

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

Clotario I, che la prendeva poi in sposa, mentre Amalafredo riparava a Ravenna 
presso il re ostrogoto Teodato, fratello di sua madre Amalaberga. Caduta quindi 
l’Italia in mano bizantina, Amalafredo era stato condotto a Costantinopoli97. Tra il 
569 e il 570 Radegonda – oramai libera da ogni vincolo matrimoniale e consacrata 
alla vita monastica – aveva chiesto a Venanzio98 di ripercorrere in versi la caduta 
della sua patria. Il carmen segue i canoni elegiaci dell’epistolografia poetica, ed 
ha come destinatario Amalafredo, al quale Radegonda scriveva dopo quasi qua-
rant’anni dall’ultima volta in cui lo aveva visto (prima che la guerra separasse le 
loro strade). Il carme rientra nel contesto della richiesta avanzata da Radegon-
da a Giustino II, imperatore d’Oriente, perché le inviasse una reliquia della Vera 
Croce, circostanza che ha portato a individuare l’effettivo destinatario del com-
ponimento non già in Amalafredo bensì nella corte bizantina nel suo complesso. 
Colei che una volta era una regina, adesso monaca, ambiva perciò a presentarsi 
all’imperatore nel migliore dei modi (non come una sovrana incolta e barbara) 
grazie all’arte di Venanzio99. Ai fini del nostro discorso, appaiono maggiormente 
interessanti i cenni al tema della paternità inseriti nel carmen, nei cui versi si pon-
gono in evidenza i legami esistenti tra Radegonda e Amalafredo, che per lei, du-
rante l’infanzia, era stato un fondamentale punto di riferimento. «Ciò che avrebbe 
potuto essere mio padre defunto», chiarisce Venanzio in persona Radegundis, «ciò 
che avrebbe potuto essere mia madre, una sorella o un fratello, quello per me eri 
tu solo»100. Alla perdita della famiglia di origine, Radegonda suppliva con l’affetto 
del cugino, di cui oltretutto celebrava le fattezze con un richiamo al «colorito ros-
so del tuo bel padre»101. Questo verso sembra voler mitigare le sensazioni, niente 
affatto piacevoli, che in Radegonda poteva suscitare il ricordo dello zio, assas-
sino, come si è detto, di suo padre. Il mezzo poetico predisposto da Venanzio 
non è certo adatto a veicolare il rancore di Radegonda verso chi aveva distrutto 
la sua famiglia, come conferma un altro carme, il terzo dell’Appendix. Appreso 
della morte di Amalafredo, Radegonda, dopo aver espresso il proprio dolore, si 
era premurata di consolare Artachi, che è da ritenere un parente molto vicino del 
cugino, se non addirittura il figlio102; ella, però, lamentava di non riuscire a miti-
gare il dispiacere per la perdita di un «parente prossimo», di cui precisava con 
chiarezza la discendenza da Ermenefredo, «fratello di mio padre»103. La patina 
poetica sovrapposta da Venanzio alle vicende del 531 è in grado di smorzare ogni 
risentimento che la monaca di Poitiers potesse provare verso lo zio e la sua paren-
tela; addirittura, in un’altra poesia, si legge che Radegonda era «nipote devota» 

97 Amalafridas in Martindale, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIA, pp. 50-51.
98 Il poeta, intorno al 567-568, a Poitiers aveva conosciuto Radegonda; Cristiani, Venanzio 

Fortunato e Radegonda.
99 George, Venantius Fortunatus, p. 165; v. pure Venanzio Fortunato, Appendice ai carmi, II.
100 Ivi, I, vv. 51-52 (per la traduzione, p. 625).
101 Ivi, I, v. 78 (per la traduzione, p. 627).
102 Artachis in Martindale, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIA, p. 131; Delbey, 

Amertume et douceur, pp. 1-4.
103 Venanzio Fortunato, Appendice ai carmi, III, vv. 31-32 (per la traduzione, p. 639).



30

SSMD, n.s. IX (2025)

di Ermenefredo104. Radegonda, in ogni caso, non si sarebbe limitata a rielaborare 
i suoi funesti trascorsi nel De excidio Thoringiae, mirando piuttosto a raggiungere 
l’obiettivo di ottenere da Costantinopoli una preziosa testimonianza della Passio-
ne di Cristo; oppure, secondo una interpretazione alternativa, ella avrebbe voluto 
offrire, rimembrando nel carmen ciò che aveva patito, un ammonimento ai figli di 
Clotario I affinché, con le loro ostilità, non mettessero a repentaglio il potere dei 
Franchi. Un pericolo, quest’ultimo, per scongiurare il quale poteva essere utile 
la rievocazione da parte di Radegonda, tramite lo strumento poetico messo a di-
sposizione da Venanzio, delle vicissitudini del proprio padre, Bertario, di quello 
adottivo, Ermenefredo, e di quello ‘affettivo’, Amalafredo105.

4. Patres carnali e spirituali

«La sua voce, rotta dall’afflizione delle sue fibre e i suoi occhi rifluenti di lacrime non 
gli permettevano di esprimersi»: questi versi descrivono lo strazio di un pater per 
la prigionia del figlio, una drammatica condizione alla quale, però, era possibi-
le rimediare invocando l’intercessione del vescovo di Autun, Siagrio106. Le lacri-
me, aggiunge Venanzio Fortunato, rivelavano i «sentimenti di padre, poiché [...] 
mentre taceva la lingua nella sua bocca, era la pupilla a parlare col pianto»107. 
Le emozioni «sembravano in certo modo parlare miracolosamente senza bisogno 
della lingua», tanto che lo stesso Venanzio afferma di essersi immedesimato nello 
stato d’animo del genitore108. Questo è un esempio estremamente significativo per 
quanto concerne l’espressione delle emozioni della paternità nei Carmina, regi-
strandosi qui – rispetto al tono poetico riservato alla lode del clero – un deciso 
cambio di registro nella descrizione dei sentimenti che univano un padre, carnale, 
alla sua prole. L’incolumità dei figli, se messa in pericolo, suscitava una profonda 
reazione, pianto e disperazione, che trovava una concreta manifestazione esterio-
re: il corpo, come pone in risalto Venanzio, era capace di esprimere dolore senza 
ricorrere alle parole. Una dinamica emotiva ben diversa dall’affetto che, quasi fos-
se un cliché, un indistinto gregge di fedeli esprimeva immancabilmente verso il 
proprio pastore. Non che da parte del popolo, o di un singolo credente (come lo 
stesso Venanzio, del resto), non potesse instaurarsi un reale legame con uno speci-
fico episcopus, ma quando a essere chiamata in causa è la prole, in carne e ossa, di 
un pater, ecco che la forza delle emozioni prorompe vivida nei Carmina.

Il tema delle emozioni legate alla paternità riaffiora nei versi di Venanzio in un 
componimento indirizzato a Gregorio di Tours. Il nostro poeta si fa nuovamente 

104 Venanzio Fortunato, Carmi, VIII 1, v. 23 (per la traduzione, p. 423).
105 Per le diverse interpretazioni del carme, Pisacane, Il De Excidio Thoringiae, pp. 177-208; 

Bisanti, «For absent friends», pp. 644-647;  Wasyl, An Aggrieved Heroine; Filosini, Tra elegia lieta 
ed elegia triste.

106 Syagrius 5 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1847-1853.
107 Venanzio Fortunato, Carmi, V 6, vv. 15-18 (per la traduzione, p. 307).
108 Ivi, V 6, v. 30 (per la traduzione, p. 307). Sul carme, Friedrich, The poet, the saint.



31

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

latore di una richiesta, da presentare stavolta al suo amico, da parte di una madre 
e di un padre che chiedono aiuto per la loro figlia, ridotta in schiavitù poiché 
accusata di furto, ma si precisa, senza alcuna prova. Il padre, incapace di aiutare 
la figlia perché povero, ha raccontato l’accaduto a Venanzio che, a sua volta, ha 
esortato il vescovo di Tours a imitare nientemeno che il suo illustre predecessore, 
Martino109, al fine di riparare al torto fatto a quella fanciulla; «se le cose stanno 
diversamente da come afferma l’accusatore», aggiunge Venanzio, «abbi la cortesia 
di far uscire la fanciulla e di ricongiungerla al tuo gregge, o padre: restituiscila 
poi al suo genitore»110. Rosenwein ha commentato efficacemente questo episodio: 
«Like Gregory the Great’s vir Dei, Fortunatus was clearly moved by tears and ex-
tremely concerned about the salvation of souls. But Fortunatus’s motive was not 
quite the same as Gregory’s ‘condescension of emotion’; he was most concerned 
about the family separation»111. Si introduce qui, traendo spunto dalle riflessioni 
di Gregorio Magno sulle emozioni112, il concetto di condescensio passionis113, una 
pratica che implica una intensa partecipazione alla vita emotiva degli altri. Ve-
nanzio mira nella sua poesia a svelare la condizione interiore di quei genitori 
travolti da un evento critico che poteva mettere a repentaglio la salvezza dei loro 
figli. «Only very special people can do it properly [...] Only holy men (sancti viri) 
know how to do this», specifica ancora Rosenwein114, il che porta a vagliare come 
Venanzio accostasse tra loro due distinte tipologie di padri: et pater adde gregi: hanc 
quoque redde patri. Il primo padre di cui si fa menzione nel carmen è Gregorio, il se-
condo è il vero e proprio genitore della puella; l’episcopus, il padre spirituale, appariva 
decisamente in primo piano rispetto al paterfamilias, povero di mezzi, la cui autori-
tà si esplicitava soltanto nel raccontare in prima persona – a seguire il resoconto di 
Venanzio – l’intero accadimento e, infine, nell’essere colui il quale avrebbe dovuto 
ottenere da Gregorio la restituzione della figlia115. Vi è poi un’altra considerazione 
da fare, vale a dire che una disperazione eccessiva da parte dei genitori, dinanzi 
alla morte di un figlio o a un pericolo che incombe sulla loro prole, poteva in qual-
che misura significare una sorta di rifiuto del volere divino; le emozioni, invece, 
dovevano essere contenute e reindirizzate verso il Signore, nell’accettazione del 
suo più ampio disegno, essendo consapevoli i patres di dover ricorrere all’inter-

109 Brennan, ‘Being Martin’, pp. 132-134.
110 Venanzio Fortunato, Carmi, V 14, vv. 21-22 (per la traduzione, p. 323).
111 Rosenwein, Emotional Communities, p. 116.
112 Piazza, Una nota sulle emozioni.
113 Gregorio Magno, Moralia in Iob, Praefatio, III 7.
114 Rosenwein, Emotional Communities, p. 85.
115 Venanzio Fortunato, Carmi, X 12a, vv. 7-10: «Gregorio, successore del pio Martino sul-

la sua gloriosa sede, tu che sei il padre del popolo [...] restituisci questa fanciulla a suo padre. 
Quel santo continua a illuminare i ciechi per i suoi meriti di pietà: tu restituisci costei al padre 
accecato, che così vedrà la luce del giorno» (per la traduzione, p. 535): viene qui riconferma-
to l’accostamento tra Gregorio e Martino, paragonando ai miracula compiuti da quest’ultimo il 
bene che, con il suo intervento sollecitato da Venanzio, il vescovo avrebbe fatto a un padre in 
ansia per la figlia tratta in arresto (v. anche ivi, X 12 b; X 12c; X 12d).



32

SSMD, n.s. IX (2025)

cessione dei vescovi e dei santi, in grado, oltretutto, di comprendere il loro dolore 
interiore.

Va citato pure il caso di Salutare116, il quale aveva perduto una figlia di dieci 
anni. La tenera età della bambina, a seguire Venanzio, era motivo di conforto 
per il padre, dal momento che la purezza della defunta le avrebbe fatto meritare 
il premio eterno del regno dei cieli. Venanzio, tuttavia, sceglie di non dilungarsi 
oltre su tali virtutes per non accrescere il rimpianto di un padre colpito da una per-
dita che aveva infranto ogni speranza futura per la figlia: «rapita sulla soglia delle 
nozze, ella non è stata portata al talamo secondo il desiderio del padre, bensì al 
tumulo»117. Consapevole del peso insopportabile che gravava sull’anima di colui 
che definisce un carissimo amico, il poeta propone degli exempla che possano far 
comprendere a Salutare come la sua triste condizione di padre, privato di un’a-
mata figlia, trovasse delle celebri corrispondenze in quelle di Giobbe o di Davide. 
Il carmen si chiude con l’esortazione rivolta a Salutare di accettare la volontà di 
Dio, perché certo della ricompensa che avrebbe atteso nell’aldilà coloro i quali, 
come sua figlia, erano de virginitate securi. Simili toni tornano nel componimento 
dedicato da Venanzio a un altro padre, Proculo118, che aveva perso Nettario, di soli 
vent’anni. A questo genitore erano «toccate prima le lacrime che il compimento 
dei suoi desideri», e per tale motivo, sottolinea il poeta, Proculo trovava un moti-
vo di consolazione nella speranza della vita eterna per il figlio119.

Nel lungo epitaffio120 della nobildonna parigina Vilituta, morta di parto121, ri-
suona l’eco della straziante sofferenza del marito, e mancato padre, Dagaulfo122. 
«Egli», nota Venanzio, «versa lacrime per una creatura sepolta appena nata: vide 
l’oggetto del pianto, non l’oggetto del proprio amore. L’afflizione raggiunse il 
culmine per lui quando gli fu rapita la consorte»123. Una grande, duplice, perdita, 
per reagire alla quale Dagaulfo veniva esortato da Venanzio a non abbandonar-
si al pianto, giacché l’umana disperazione di un vedovo poteva essere arginata 
dalla certezza che Vilituta, grazie alle sue virtutes (rievocate nel poema), avrebbe 
ottenuto l’ingresso nel regno dei cieli. È questa la sola certezza che rimaneva a 
Dagaulfo, separato crudelmente dai suoi affetti senza aver sperimentato le gioie 
della paternità, senza aver mai conosciuto un figlio, un discendente, come riflette 
Venanzio124. La nascita di un bambino poteva perciò spezzare, non creare, una 
famiglia, un’amara constatazione che viene riproposta da Venanzio nel De virgi-

116 Salutaris 2 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, p. 1700.
117 Venanzio Fortunato, Carmi, X 2, vv. 50-52 (per la traduzione, p. 503).
118 Proculus 7 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1546-1547.
119 Venanzio Fortunato, Appendice ai carmi, VIII, v. 6 (per la traduzione, p. 643).
120 Per la struttura del componimento, l’Introduzione in Venanzio Fortunato, Epitaphium 

Vilithutae, pp. 11-38.
121 Urso, «Vetustas», «anus» e «vetulae», p. 817.
122 Su queste due figure, rispettivamente, Dagaulfus in Prosopographie chrétienne du Bas-

Empire, IV/1, p. 544; Vilithuta, in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, p. 1976.
123 Venanzio Fortunato, Carmi, IV 26, vv. 65-67 (per la traduzione, p. 273).
124 Ivi, IV 26, v. 58.



33

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

nitate125. Questo carme viene concepito in occasione della nomina della badessa 
del monastero di Radegonda, Agnese, la quale aveva il compito di divenire una 
mater spirituale per le monache a lei affidate. In questo componimento si elen-
cano i rischi e i dolori derivanti tanto dal matrimonio quanto dalla possibilità di 
avere dei figli126, dando così Venanzio un saggio della sua abilità nel modulare la 
propria ispirazione poetica a seconda del contesto da lui affrontato: ora, nel De 
virginitate per l’appunto, rivolgendosi a una donna, Agnese, che aveva consacrato 
la propria esistenza al servizio di Dio e che rinunciava a essere una madre carnale; 
ora, nell’Epitaphium Vilithutae, a un uomo, Dagaulfo, che, in un solo istante, non 
era più un marito e non sarebbe mai stato un padre.

5. Conclusioni

L’immagine del pater è, dunque, variamente articolata da Venanzio Fortunato nei 
Carmina. Il poeta è attento nel cogliere, con preziosa sensibilità letteraria, le emo-
zioni provate da quei padri che dovevano far fronte al dolore provocato dall’av-
versa situazione (sino alla morte) che aveva colpito i loro figli. Un dolore al quale 
Venanzio contrappone la gioia che la speranza nella ricompensa divina consegui-
ta dai defunti accendeva nel cuore dei genitori. Accanto ai padri carnali, Venanzio 
colloca i vescovi, padri spirituali per i fedeli e (soprattutto se vi è un riferimento 
a Gregorio di Tours) per lo stesso poeta. I reges, inoltre, appaiono nei Carmina sia 
nelle vesti di figli che proseguono il governo dei padri sia, a loro volta, in quelle di 
padri che ripongono sui figli le speranze per il futuro della loro dinastia.

Il tema della paternità per il poeta assume ulteriori connotazioni anche per 
ciò che riguarda la sua sfera personale. Le notizie in merito alla sua famiglia, alle 
sue origini, alla sua infanzia, che si possono dedurre dall’insieme del suo corpus 
letterario sono alquanto stringate. Venanzio fa cenno appena all’esistenza di «un 
padre, una madre, un fratello, una sorella, una schiera di nipoti» in un carmen in-
dirizzato al duca Lupo127. Quest’ultimo rappresenta per il poeta una sorta di fami-
glia surrogata, avendogli dimostrato un «pio affetto» che strideva con il silenzio 
assordante dei suoi parenti, dai quali da otto anni (sin da quando aveva lasciato 
l’Italia) non aveva ricevuto alcuna lettera128. Venanzio, tuttavia, sembra manifesta-

125 Sulle tematiche affrontate da Venanzio in questo componimento, Campanale, Il De vir-
ginitate; Brennan, Deathless Marriage; Manzoli, Il tema della madre, pp. 46-47.

126 Venanzio Fortunato, Carmi, VIII 3, vv. 319-384.
127 Lupus 7 in Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2, pp. 1210-1211. Venanzio conosce 

anche il fratello del duca, il giudice Magnulfo (Magnulfus in Martindale, The Prosopography of 
the Later Roman Empire, IIIB, p. 804), «giusto e conciliante [...] secondo le leggi» e «un padre per 
la [...] bontà»: Venanzio Fortunato, Carmi, VII 10, vv. 17-18 (per la traduzione, p. 399); v. anche 
ivi, IV 2, vv. 7-8 (si tratta di Gregorio di Langres: Gregorius 1 in Prosopographie chrétienne du Bas-
Empire, IV/1, pp. 910-914).

128 Venanzio Fortunato, Carmi, VII 9, vv. 11-12 (per la traduzione, p. 397).



34

SSMD, n.s. IX (2025)

re un certo disappunto per la rottura di ogni contatto con la propria famiglia129, le 
notizie sui cui componenti si limitano al nome della sorella, Tiziana, menzionato 
in un componimento dedicato ad Agnese, che per il poeta è una soror ex utero, così 
come considera sua madre Radegonda130. Venanzio, pertanto, si sforza di colmare 
il vuoto lasciato da una famiglia assente grazie alla sua straordinaria arte poetica, 
nella quale diviene concreta la parentela – letteraria, oppure basata su una radica-
ta amicizia come nei casi di Gregorio e di Radegonda – con chi potesse sostenere 
la sua difficile carriera di novello Orfeo131.

Nell’Expositio orationis Dominicae132, nel contesto del commento omiletico del 
Pater noster, Venanzio riserva, come è lecito attendersi dall’argomento dell’opera, 
alcuni ulteriori e validi rimandi al soggetto della paternità, o meglio, della pa-
ternità terrena osservata in parallelo a quella esistente tra Dio e il suo popolo. Il 
nostro autore esorta tutti i credenti a elevare la propria anima verso il regno dei 
cieli, a meritare la beatitudine eterna, per cui «nessun figlio sia così crudele da non 
affrettarsi ad abbracciare il suo vero genitore»133; è quindi «figlio colui che non 
affligge il proprio genitore, non irrita il proprio coerede, non oltraggia l’affetto 
del fratello, non dilapida l’eredità del genitore, ne segue gli ammonimenti, si af-
fretta a compiere ciò che gli è stato comandato»134. La devozione dovuta al pater si 
sostanzia in definitiva di un sostrato emotivo che rende inscindibile tale legame, 
biologico e spirituale, nei versi di Venanzio. Nei Carmina, in conclusione, il tema 
della paternità spazia tra la dimensione terrena e quella spirituale, tra l’incarna-
zione di questa fondamentale figura genitoriale (non meno della madre a giudizio 
di Venanzio) ora nei vescovi, ora nei re, ora, infine, in Dio. Il pater per Venanzio 
è al centro di relazioni che travalicano i semplici gruppi familiari per abbracciare 
intere diocesi, regni, sino a tutto il popolo dei fedeli, nell’unione inscindibile che 
per il poeta deriva dalla comune figliolanza dal Signore135.

129 Venanzio Fortunato, Vita sancti Martini, vv. 669-671, fonte nella quale il nostro autore 
ricorda i suoi familiari con «cuore sincero» (per la traduzione, Venanzio Fortunato, Vita di san 
Martino di Tours, p. 153). I sentimenti, meno gioiosi, espressi da Venanzio verso i suoi parenti nel 
carme dedicato a Lupo, sono retoricamente utili a far risaltare la bontà del dux, mentre, nel testo 
agiografico in onore di Martino, i genitori, il fratello, la sorella e i nipoti sono posti in relazione 
all’immaginario viaggio che il libretto della Vita avrebbe fatto (con la sua fama) verso i luoghi di 
origine di Venanzio stesso (il quale non può, in questo caso, adombrare alcuna critica negativa 
sul suo passato). Un chiaro esempio, quindi, di come Venanzio potesse adattare le sue capacità 
compositive a seconda del contesto poetico affrontato.

130 Venanzio Fortunato, Carmi, XI 6, v. 8; Manzoli, Il tema della madre, pp. 141-144.
131 Venanzio Fortunato,  Carmi, Prefazione, 4.
132 Benjamin Wheaton, Venantius Fortunatus and Gallic Christianity, pp. 91-111.
133 Venanzio Fortunato, Spiegazione della preghiera del Signore, 5 (per la traduzione, p. 575).
134 Ivi, 9 (per la traduzione, p. 575).
135 Un tema sul quale si tenga presente anche l’ampia trattazione della paternità divina di 

Cristo (Venanzio Fortunato, Spiegazione del simbolo, in particolare 4-11 e 15-20).



35

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

B I B L I O G R A F I A

Alto medioevo mediterraneo, a cura di Stefano Gasparri, Firenze 2005.
Philippe Ariès, L’enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime, Paris 1960.
Antti Arjava, Paternal Power in Late Antiquity, in «Journal of Roman Studies», 88 

(1998), pp. 147-165.
Brigitte Beaujard, Le culte des saints en Gaule. Les premiers temps. D’Hilaire de Poitiers à 

la fin du VIe siècle, Paris 2000.
Armando Bisanti, «For absent friends». Il motivo dell’assenza in alcuni carmi di Venanzio 

Fortunato, in «Maia», n.s. 61 (2009), pp. 626-658.
Damien Boquet - Piroska Nagy, Sensible Moyen Âge. Une histoire des émotions dans 

l’Occident médiéval, Paris 2015.
Brian Brennan, ‘Being Martin’: Saint and Successor in Sixth-Century Tours, in «Journal 

of Religious History», 21 (1997), pp. 121-135.
Brian Brennan, Deathless Marriage and Spiritual Fecundity in Venantius Fortunatus’s De 

Virginitate, in «Traditio», 51 (1996), pp. 73-97.
Brian Brennan, The image of the Frankish kings in the poetry of Venantius Fortunatus, in 

«Journal of Medieval History», 10 (1984), pp. 1-11.
Brian Brennan, The image of the Merovingian bishop in the poetry of Venantius Fortunatus, 

in «Journal of Medieval History», 18 (1992), pp. 115-139.
Peter Brown, The Body and Society: Men, Women, and Sexual Renunciation in Early 

Christianity, New York 1988.
Peter Brown, The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago 

1981.
Maria I. Campanale, Il De virginitate di Venanzio Fortunato (carm. 8,3 Leo): un epitala-

mio mistico, in «Invigilata Lucernis», 2 (1980), pp. 75-128.
Silvia Cantelli Berarducci, Elezioni e consacrazioni episcopali nella Gallia merovingia del 

sec. VI, in «Archivio Storico Italiano», 172 (2014), pp. 3-76.
Teresa C. Carp, Puer senex in Roman and Medieval Thought, in «Latomus», 39 (1980), 

pp. 736-739.
Childhood in the Middle Ages and the Renaissance. The Results of a Paradigm Shift in the 

History of Mentality, ed. by Albrecht Classen, Berlin-New York 2005.
Albrecht Classen, Philippe Aries and the Consequences: History of Childhood, Family 

Relations, and Personal Emotions: Where do we stand today?, in Childhood in the Middle 
Ages [v.], pp. 1-65.

Simon Coates, Venantius Fortunatus and the Image of Episcopal Authority in Late Antique 
and Early Merovingian Gaul, in «English Historical Review», 115 (2000), pp. 
1109-1137.

A Companion to Gregory of Tours, ed. by Alexander C. Murray, Leiden-Boston 2016.
Franca Ela Consolino, Gregorio di Tours, Venanzio Fortunato e le mogli dei vescovi in 

Gallia, in Munera amicitiae [v.], pp. 75-93.



36

SSMD, n.s. IX (2025)

Franca Ela Consolino, Venanzio Fortunato e le corti merovingie, in Settimane di studio del 
Centro italiano di studi sull’alto medioevo, LXIX: I Franchi, Spoleto 2023, pp. 889-960.

Kate Cooper, The Fall of the Roman Household, Cambridge 2007.
Marta Cristiani, Venanzio Fortunato e Radegonda. I margini oscuri di un’amicizia spiritua-

le, in  Venanzio Fortunato e il suo tempo [v.], pp. 117-131.
A Cultural History of the Emotions in the Medieval Age, ed. by Juanita Feros Ruys - Clara 

Monagle, London-New York-Oxford-New Delhi-Sydney 2019.
Ernst R. Curtius, Europäische Literatur Und Lateinisches Mittelalter, Bern 1948.
Francesca D’Angelo, Le parole del pianto nella poesia di Venanzio Fortunato, in 

«Euphrosyne», 47 (2019), pp. 119-160.
Erin T. Dailey, Queens, Consorts, Concubines. Gregory of Tours and Women of the 

Merovingian Elite, Leiden-Boston 2015.
Erin T. Dailey, Radegund: The Trials and Triumphs of a Merovingian Queen, New York 

2023.
Jeroen J.H. Dekker - Leendert F. Groenendijk, Philippe Ariès’s discovery of childhood 

after fifty years: the impact of a classic study on educational research, in «Oxford Review 
of Education», 38 (2012), pp. 133-147.

Evrard Delbey, Amertume et douceur dans les Poèmes de Venance Fortunat, in «Camenae», 
11 (2012), pp. 1-9.

Evrard Delbey, Venance Fortunat ou l’enchantement du monde, Rennes 2009.
Nico De Mico, Chilperico: nero nostri temporis et herodis (Greg. Tur., Hist. VI 46), in 

«Rivista di Cultura Classica e Medioevale», 51 (2009), pp. 403-456.
Giselle de Nie, Fatherly and Motherly Curing in Sixth-Century Gaul: Saint Radegund’s 

Mysterium, in Women and Miracle Stories [v.], pp. 53-86.
Stefano Di Brazzano, Venanzio Fortunato, santo, in Dizionario biografico degli Italiani, 

XCVIII, Roma 2020, pp. 509-512.
Mauro Donnini, Coordinate spazio temporali di una microagiografia vescovile negli epitaffi 

di Venanzio Fortunato, in Venanzio Fortunato tra Italia e Francia [v.], pp. 247-255.
Bruno Dumézil, La reine Brunehaut, Paris 2008.
Oliver Ehlen, Venantius-Interpretationen. Rhetorische und generische Transgressionen 

beim „neuen Orpheus”, Stuttgart 2011.
Epistola 1. Écriture et genre épistolaires, IVe-XIe siècle, éd. Thomas Deswarte - Klaus 

Herbers - Hélène Sirantoine, Madrid 2018.
Families in the Roman and Late Antique World, ed. by Mary Harlow - Lena Larsson 

Lóven, London-New York 2012.
Stefani Filosini, Tra elegia lieta ed elegia triste: una rilettura del De excidio Thoringiae, 

in «Bollettino di Studi Latini», 50 (2020), pp. 105-126.
Davide Fiocco, L’immagine del vescovo nelle «Vitae Sanctorum» di Venanzio Fortunato, in 

«Augustinianum», 41 (2001), pp. 213-230.



37

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

Enno Friedrich, The poet, the saint and the imitation of Christ in Venantius Fortunatus’ 
carmen 5. 6, in «Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae», 61 (2021), pp. 
43-51.

Roberto Gamberini, Infanzia e puerizia nella letteratura latina dell’alto medioevo. Un 
percorso di lettura, in Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 
LXVIII: L’infanzia nell’alto medioevo, Spoleto 2021, pp. 661-688.

Judith W. George, Poet as politician: Venantius Fortunatus’ panegyric to king Chilperic, in 
«Journal of Medieval History», 15 (1989), pp. 5-18.

Judith W. George, Venantius Fortunatus. A Latin Poet in Merovingian Gaul, Oxford 1992.
Judith W. George, Venantius Fortunatus: Panegyric in Merovingian Gaul, in The 

Propaganda of Power [v.], pp. 225-246.
Grégoire de Tours et l’espace gaulois. Actes du congrès international, Tours, 3-5 novem-

bre 1994, éd. Nancy Gauthier - Henri Galinié, Tours 1997.
Gregorio di Tours, Libri historiarum X, edd. Bruno Krusch - Wilhelm Levison, 

in Monumenta Germaniae Historica-Scriptores rerum Merovingicarum, I/1, 
Hannover 1951.

Gregorio Magno, Moralia in Iob: Libri I-X, ed. Marc Adriaen, in Corpus 
Christianorum-Series Latina, 143, Turnhout 1979.

Gregory I. Halfond, Charibert I and the Episcopal Leadership of the Kingdom of Paris 
(561–567), in «Viator», 43 (2012), pp. 1-28.

Gregory I. Halfond, Sis Quoque Catholicis Religionis Apex: The Ecclesiastical Patronage of 
Chilperic I and Fredegund, in «Church History», 81 (2012), pp. 48-76.

Gregory I. Halfond, The Archeology of Frankish Church Councils, AD 511-768, Leiden-
Boston 2010.

Guy Halsall, The Preface to Book V of Gregory of Tours’ Histories: Its Form, Context and 
Significance, in «English Historical Review», 122 (2007), pp. 297-317.

Martin Heinzelmann, Bischofsherrschaft in Gallien. Zur Kontinuität römischer 
Führungsschichten vom 4. bis zum 7. Jahrhundert. Soziale, prosopographische und bildun-
gsgeschichtliche Aspekte, München 1976.

Yitzhak Hen, Roman Barbarians. The Royal Court and Culture in the Early Medieval West, 
New York 2007.

Hans Hummer, Visions of Kinship in Medieval Europe, Oxford 2018.
Incontri di popoli e culture tra V e IX secolo. Atti delle V Giornate di studio sull’età roma-

nobarbarica, Benevento, 9-11 giugno 1997, a cura di Marcello Rotili, Napoli 1998.
Il valore e la virtù. Studi in onore di Silvana Raffaele, a cura di Elena Frasca, Acireale-

Roma 2019.
Allen E. Jones, Social Mobility in Late Antique Gaul. Strategies and Opportunities for the 

Non-Elite, Cambridge-New York 2009.
Silvie Joye, Includere ed escludere nella famiglia: il ruolo del padre, in La famiglia tardoantica 

[v.], pp. 189-207.



38

SSMD, n.s. IX (2025)

John Kitchen, Saints, doctors, and soothsayers: the dynamics of healing in Gregory of Tours’s 
De virtutibus Sancti Martini, in «Florilegium», 12 (1993), pp. 15-32.

Richard Koebner, Venantius Fortunatus. Seine Persönlichkeit und seine Stellung in der 
geistigen Kultur des Merowinger-Reiches, Leipzig-Berlin 1915.

La culture du haut Moyen Âge: une question d’élites?, éd. François Bougard - Régine Le 
Jan - Rosamond McKitterick, Turnhout 2009.

La famiglia tardoantica. Società, diritto, religione, a cura di Valerio Neri - Beatrice 
Girotti, Milano 2016.

Francesca Lamberti, La storiografia sulla familia romana fra inquadramenti tradizionali e 
nuove tendenze di ricerca, in La famiglia tardoantica [v.], pp. 11-29.

Cristina La Rocca, Donne e uomini, parentela e memoria tra storia, archeologia e genetica. 
Un progetto interdisciplinare per il futuro, in «Archeologia Medievale. Cultura mate-
riale, insediamenti, territorio», 38 (2011), pp. 9-18.

Cristina La Rocca, Due ‘adulatori italiani’ al servizio dei re barbarici. Cassiodoro e Venanzio 
Fortunato, in La culture du haut Moyen Âge [v.], pp. 221-237.

Cristina La Rocca, Venanzio Fortunato e la società del VI secolo, in Alto medioevo mediter-
raneo [v.], pp. 145-167.

Rita Lizzi Testa, I vescovi e il governo della città (IV-VI secolo d. C.), in «Antiquité 
Tardive», 26 (2018), pp. 149-162.

Joseph H. Lynch, Godparents and Kinship in Early Medieval Europe, Princeton, NJ 1986.
Elena Malaspina, Letterati forestieri a servizio della corte austrasica (511-596), in Incontri 

di popoli e culture [v.], pp. 59-88.
Donatella Manzoli, Il tema della madre nella poesia di Venanzio Fortunato, in «Spolia» 

(2015), pp. 120-166.
John R. Martindale, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIA: A.D. 527-641, 

Abandanes-‘Iyād� ibn Ghanm, Cambridge 1992.
John R. Martindale, The Prosopography of the Later Roman Empire, IIIB: A.D. 527-641, 

Kâlâdji-Zudius, Cambridge 1992.
Lionel Mary, Lumen amore meo. Les lettres de Venance Fortunat à Grégoire de Tours, in 

Epistola 1 [v.], pp. 153-165.
Michael E. Moore, A Sacred Kingdom. Bishops and the Rise of Frankish Kingship, 300-850, 

Washington, D.C. 2011.
Munera amicitiae. Studi di storia e cultura sulla Tarda Antichità offerti a Salvatore Pricoco, 

a cura di Rossana Barcellona - Teresa Sardella, Soveria Mannelli 2003.
Musa medievale. Saggi su temi della poesia di Venanzio Fortunato, a cura di Donatella 

Manzoli, Roma 2016.
Geoffrey Nathan, The Family in Late Antiquity: The Rise of Christianity and the Endurance 

of Tradition, London-New York 2000.
Peter Norton, Episcopal Elections 250-600. Hierarchy and Popular Will in Late Antiquity, 

Oxford-New York 2007.



39

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

Hervé Oudart, L’évêque défenseur des pauvres, correcteur des injustices, libérateur des 
prisonniers dans les œuvres de Venance Fortunat, in «Camenae», 11 (2012), pp. 1-29.

Martina Pavoni, Un nuovo ideale di donna. La dulcedo da Venanzio ai poeti della Loira, in 
Musa medievale [v.], pp. 107-125.

Emanuele Piazza, Una nota sulle emozioni nei Dialoghi di Gregorio Magno, in «Rivista di 
Storia e Letteratura Religiosa», 59 (2023), pp. 393-404.

Luce Pietri, Autobiographie d’un poète chrétien: Venance Fortunat, un émigré en terre d’exil 
ou un immigré parfaitement intégré?, in «Camenae», 11 (2012), pp. 1-12.

Luce Pietri, V enance Fortunat et ses commanditaires: un poète italien dans la société gal-
lo-franque, in Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo, XXXIX: 
Committenti e produzione artistico-letteraria nell’alto medioevo occidentale, Spoleto 1992, 
pp. 729-754.

Anna Maria Piredda, La figura femminile nella poesia di Venanzio Fortunato, in 
«Sandalion», 20 (1997), pp. 141-153.

Maria Pisacane, Il De Excidio Thoringiae di Venanzio Fortunato, in «Giornale Italiano 
di Filologia», 49 (1997), pp. 177-208.

Karla Pollmann, The Baptized Muse: Early Christian Poetry as Cultural Authority, 
Oxford 2017.

Hannah Probert, Fatherhood in Gaul between Late Antiquity and the Early Middle Ages, 
Thesis (Ph.D.), University of Sheffield, Faculty of Arts and Humanities, Department 
of History, 2016.

P rosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/1. Prosopographie de la Gaule chrétienne (314-
614): A-H, dir. Luce Pietri - Marc Heijmans, Paris 2013.

Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, IV/2. Prosopographie de la Gaule chrétienne (314-
614): I-Z et fragments, dir. Luce Pietri - Marc Heijmans, Paris 2013.

Claudia Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an 
Age of Transition, Berkeley-Los Angeles 2005.

Alain Renaut, La libération des enfants, Paris 2002.
Marc Reydellet, La royauté dans la littérature latine de Sidoine Apollinaire à Isidore de 

Séville, Rome 1981.
Marc Reydellet, Tours et Poitiers: les relations entre Grégoire et Fortunat, in Grégoire de 

Tours et l’espace gaulois [v.], pp. 159-167.
Marc Reydellet, Tradition et nouveauté dans les Carmina de Fortunat, in Venanzio 

Fortunato tra Italia e Francia [v.], pp. 81-98.
Michael Roberts, The Humblest Sparrow. The Poetry of Venantius Fortunatus, Ann Arbor 

2009.
Michael Roberts, Venantius Fortunatus and Gregory of Tours: Poetry and Patronage, in A 

Companion to Gregory of Tours [v.], pp. 35-59.
Michael Roberts, Venantius Fortunatus’ Elegy on the Death of Galswintha (Carm. 6.5), in 

Society and Culture [v.], pp. 298-312.



40

SSMD, n.s. IX (2025)

Barbara H. Rosenwein, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Ithaca-London 
2006.

Richard P. Saller, Patriarchy, Property and Death in the Roman Family, Cambridge-New 
York 1994.

Georg Scheibelreiter, Der Bischof in merowingischer Zeit, Wien-Köln-Graz 1983.
Society and Culture in Late Antique Gaul. Revisiting the Sources, ed. by Ralph W. Mathisen 

- Danuta Shanzer, Aldershot 2001.
E mma Southon, Fatherhood in Late Antique Gaul, in Families in the Roman and Late 

Antique World [v.], pp. 238-253.
Dominique Tardi, Fortunat. Étude sur un dernier représentant de la poésie latine dans la 

Gaule mérovingienne, Paris 1927.
The Propaganda of Power. The Role of Panegyric in Late Antiquity, ed. by Mary Whitby, 

Leiden-Boston-Köln 1998.
Carmelina Urso, “Buone” madri e madri “crudeli” nel Medioevo, Acireale-Roma 2008.
Carmelina Urso, Dalla corte al chiostro: l’opzione monastica di regine e principesse franche 

fra vocazione, costrizione e convenienza politica, in Viaggiare fra le carte [v.], pp. 1-16.
Carmelina Urso, Radegonda, regina e ancilla Dei, in Il valore e la virtù [v.], pp. 421-432.
Carmelina Urso, «Vetustas», «anus» e «vetulae» nel Medioevo, in «Studi Storici», 53 

(2012), pp. 817-854.
Raymond Van Dam, Leadership and Community in Late Antique Gaul, Berkeley-Los 

Angeles-Oxford 1985.
Venanzio Fortunato e il suo tempo. Convegno internazionale di studio, Valdobbiadene, 

Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001-Treviso, Casa dei Carraresi, 30 
novembre-1 dicembre 2001, Treviso 2003.

Venanzio Fortunato, Epitaphium Vilithutae (IV 26), ed. Paola Santorelli, Napoli 
1994.

Venanzio Fortunato, Opere/1: Carmi; Spiegazione della preghiera del Signore; Spiegazione 
del simbolo; Appendice ai carmi, ed. Stefano Di Brazzano, Roma-Gorizia 2001.

Venanzio Fortunato tra Italia e Francia. Atti del Convegno internazionale di studi, 
Valdobbiadene, 17 maggio 1990-Treviso, 18-19 maggio 1990, Treviso 1993.

Venanzio Fortunato, Vita di San Martino di Tours, ed. Giovanni Palermo, Roma 
19952.

Venanzio Fortunato, Vita Sancti Martini, ed. Friedrich Leo, Berlin 1881.
Viaggiare fra le carte. Studi in onore di Bruno Figliuolo, a cura di Elisabetta Scarton - 

Francesco Senatore, Napoli 2024.
Gustavo Vinay, Alto Medioevo latino. Conversazioni e no, Napoli 1978.
Anna Maria Wasyl, An Aggrieved Heroine in Merovingian Gaul: Venantius Fortunatus, 

Radegund’s Lament on the Destruction of Thuringia, and Echoing Ovid’s Heroides, in 
«Bollettino di Studi Latini», 45 (2015), pp. 64-75.

Benjamin Wheaton, Venantius Fortunatus and Gallic Christianity: Theology in the 
Writings of an Italian Émigré in Merovingian Gaul, Leiden-Boston 2022.



41

Piazza, Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

Hope Williard, Friendship in the Merovingian Kingdoms. Venantius Fortunatus and His 
Contemporaries, Leeds 2022.

Women and Miracle Stories: A Multidisciplinary Exploration, ed. by Anne-Marie Korte, 
Leiden-Boston 2004.

Ian Wood, Government, bureaucracy and the exercise of power in the Merovingian kingdom, 
in Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo, LXIX: I Franchi, 
Spoleto 2023, pp. 543-571.

Ian Wood, The Merovingian Kingdoms, 450-751, London-New York 1994.

T I T L E

Lo spazio della paternità nei Carmina di Venanzio Fortunato

The space of paternity in Venantius Fortunatus’s Carmina
 

A B S T R A C T

L’articolo indaga lo spazio che al vasto tema della paternità è concesso da Venan-
zio Fortunato nella sua silloge poetica. Prendendo le mosse da alcune conside-
razioni a carattere generale sulla figura del pater e sulla sua autorità nei secoli di 
passaggio dal mondo romano a quello medievale, è possibile delineare le diver-
se tipologie di figure paterne presenti nei Carmina: vescovi, re, genitori comuni. 
Questi protagonisti dei versi di Venanzio esplicano il loro ruolo in maniera al-
quanto diversa, ad esempio ora come pastori del popolo di Dio, ora come guide di 
un regno ma anche come padri di futuri eredi al trono, ora come genitori in ansia 
per la sorte della loro prole. La sensibilità poetica di Venanzio permette altresì di 
cogliere il ventaglio di significative emozioni che arricchiscono i legami esistenti 
tra i patres e i loro figli, che siano carnali o spirituali.

The article examines the space given by Venantius Fortunatus to the vast theme of 
fatherhood in his poetic sylloge. Starting from some general considerations on the 
figure of the pater and his authority in the centuries of transition from the Roman 
to the medieval world, it is possible to delineate the different types of paternal fig-
ures present in the Carmina: bishops, kings, ordinary parents. These protagonists 
of Venantius’ verses fulfil their role in very different ways, now as shepherds of 
the people of God, now as rulers of a kingdom but also as fathers of future heirs 
to the throne, now as parents worried about the fate of their offspring. Venantius’ 
poetic sensibility also allows us to grasp the range of significant emotions that 
underlie the bonds between patres and their children, whether carnal or spiritual.



42

SSMD, n.s. IX (2025)

K E Y W O R D S

Venanzio Fortunato, Carmina, Paternità, Gallia merovingia, Gregorio di Tours

Venantius Fortunatus, Carmina, Fatherhood, Merovingian Gaul, Gregory of Tours


