
 

 

 

S t u d i a  a u s t r i a c a  
ISSN 2385-2925 

 

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025), 35-58 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Thomas Pekar 
(Tokyo) 

Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 

[Ilse Aichinger’s relationship to Group 47 in the context of the Shoah] 

ABSTRACT. Ilse Aichinger, whose debut novel Die größere Hoffnung was published in 1948 

and is regarded as a work of Holocaust literature, only revisited the subject of the Shoah 

explicitly later in life. Why did she do so? This essay interprets the explicit receding of her 

memories of the Shoah in the context of the anti-Semitism prevalent in Group 47, of which 

Aichinger was a member after the war. Being part of that group required Aichinger to 

devise specific poetic strategies to maintain her voice and literary identity within this milieu. 

I 

Es ist nichts Neues zu sagen, dass Aichingers Literatur heute auch oder 

sogar wesentlich in Verbindung mit der Shoah gelesen wird, worunter die Ge-

samtgeschichte der Diskriminierung, Verfolgung, Deportation und Ermor-

dung der Juden durch die Nationalsozialisten in Deutschland, Österreich 

und überhaupt in Europa in der Zeit ihrer Herrschaft verstanden wird. 

Aichingers Bezüge zur Shoah sind besonders in ihren Schreibanfängen – 

und hier ist ihr erster Roman Die größere Hoffnung von 1948 zu nennen – 

evident und von der neueren Forschung auch dezidiert thematisiert wor-

den, nachdem man dies lange Jahre nicht erkannt hat bzw. nicht hat erken-

nen wollen1. Dieser Roman, der ja ihr einziger bleiben sollte, ist von dem 

                                                      
1 Eine der eindringlichsten Texte zu diesem Themenkomplex ist der Essay des Heraus-

gebers der Werke Aichingers Richard Reichensperger: Die Bergung der Opfer in der Spra-

che. Über Ilse Aichingers Leben und Werk. In: Samuel Moser (Hg.): Ilse Aichinger. Leben 

und Werk. Aktualisierte und erweiterte Neuauflage. Frankfurt am Main: Fischer-Taschen-

buch-Verlag 22003, S. 83-97. In der neueren Forschung wird darauf hingewiesen, dass die 



36 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Bestreben geprägt, dass Geschehen der Shoah, welches spätestens seit März 

1938 ebenfalls die österreichischen Juden betraf, nachdem es schon ab 1933 

die deutschen Juden betroffen hatte, in seinen Auswirkungen auf eine Kin-

dergruppe darzustellen. Aichinger wollte hier, wie sie selbst einmal sagte, 

berichten, «wie es wirklich war»2, wie ein Geschehen wirklich war, von dem 

sie ganz persönlich betroffen wurde: Ihre Großmutter, ihre Tante und ihr 

Onkel wurden vor ihren Augen deportiert – und das Erlebnis dieser De-

portationen gehörte, neben der Trennung von der Zwillingsschwester, die 

mit einem Kindertransport nach England entkommen konnte, sicherlich zu 

den «traumatischen Schlüsselereignissen im Leben»3 Aichingers. 

Man kann also sagen, dass Aichingers ursprüngliche Schreibintention, 

die so stark war, dass sie ihr Medizin-Studium abbrach, um diesen Roman 

zu schreiben, davon geprägt war, von der Shoa zu berichten, von ihr litera-

risches Zeugnis zu geben, wie es für die ‘Holocaustliteratur’ ganz typisch 

ist4. 

                                                      

ältere Aichinger-Forschung das «Gravitationszentrum» Auschwitz für Aichingers «Poetik 

des Schweigens» ignoriert habe (Johann Sonnleitner: Lyrik nach Auschwitz. Der Fall Ilse 

Aichinger. In: Ingeborg Rabenstein-Michel (Hg.): Ilse Aichinger – Mißtrauen als Engage-

ment? Würzburg: Königshauen & Neumann 2009, S. 17; vgl. dazu auch Hannah Markus: 

Ilse Aichingers Lyrik. Das gedruckte Werk und die Handschriften. Berlin/Boston: De 

Gruyter 2015, S. 19). 
2 So Aichinger in einem Interview: «Ich wollte zuerst nur einen Bericht schreiben dar-

über, wie es wirklich war. Das [d.h. ihr Roman Die größere Hoffnung; Anm. T.P.] ist dabei 

herausgekommen, aber doch auf eine ganz andere Weise, als ich es mir vorgestellt habe. 

Und wie ich damit fertig war, war ich ins Schreiben geraten» (Manuel Esser: «Die Vögel 

beginnen zu singen, wenn es noch finster ist». Auszug aus einem Gespräch mit Ilse Aichin-

ger. In: Moser 22003, S. 50). 
3 Christine Ivanovic: Inkubation – Vom langen Weg der Erfahrung in die Texte oder 

Die Wiederkehr der Zwillingsforschung bei Ilse Aichinger und Hans-Ulrich Treichel. In: 

Stephan Braese/Dominik Groß (Hg.): NS-Medizin und Öffentlichkeit. Formen der Auf-

arbeitung nach 1945. Frankfurt am Main/New York: Campus Verlag 2015, S. 302. 
4 Vgl. zu ihr beispielhaft James E. Young: Beschreiben des Holocaust. Darstellung und 

Folgen der Interpretation. Aus dem Amerikanischen von Christa Schuenke. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 1997. 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

37 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Die Aichinger-Forscherin Christine Ivanovic hat in diesem Zusammen-

hang auf die folgende Merkwürdigkeit hingewiesen: «Nach diesem Erst-

lingswerk [= Die größere Hoffnung; Anm. T.P.] publiziert sie über annähernd 

fünf Jahrzehnte hinweg jedoch keinen weiteren Text mehr, der explizit auf 

die Erfahrungen der NS-Zeit zu sprechen kommt»5. 

Ivanovic sieht solche auf die NS-Zeit bzw. Shoah bezogenen expliziten 

Texte erst wieder 1987 auftauchen, mit dem Erscheinen der Prosasamm-

lung Kleist, Moos, Fasane6, wobei in diesem Band allerdings schon einige 

Texte aufgenommen sind, die Aichinger früher veröffentlicht hatte; der ti-

telgebende Text wurde beispielsweise bereits 1959 veröffentlicht, aber die 

meisten Texte waren Erstdrucke. 

Wenn man diese Aussage von Ivanovic zwar etwas einschränken muss, 

so bleibt doch dieses merkwürdige Faktum bestehen, dass die expliziten lite-

rarischen Darstellungen ihrer Shoah-Erfahrungen nach dem Erscheinen ih-

res ersten Romans bei Aichinger stark in den Hintergrund traten und erst 

lange Zeit danach, in ihrem Spätwerk, wieder in den Vordergrund rücken 

sollten, beispielhaft in ihrem autobiographischen Werk Film und Verhängnis7, 

in welchem sich deutliche Bezüge auf die Judenverfolgung im nationalsozi-

alistischen Wien finden8. 

Diese Beobachtung soll als Ausgangspunkt der hier vorgenommenen 

Überlegungen genommen werden. Es sollen mögliche Gründe für diese 

deutliche Zurücknahme der expliziten Shoah-Thematisierungen bei Aichin-

ger nach 1948 nicht primär bei ihr selbst, also in ihrer Biografie oder Poeto-

logie, gesucht werden, sondern diese Gründe sollen im ‘Außen’ verortet 

werden, d.h. in den Rede- und Diskursbedingungen des literarischen Feldes 

der damaligen Zeit, wobei ich mich auf einen bestimmten Ausschnitt dieses 

Feldes, den man ‘Gruppe 47’ genannt hat, fokussieren möchte. 

                                                      
5 Ivanovic 2015, S. 302. 
6 Ilse Aichinger: Kleist, Moos, Fasane. Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Ver-

lag 42016. 
7 Vgl. Ilse Aichinger: Film und Verhängnis. Blitzlichter auf ein Leben. Frankfurt am 

Main: S. Fischer Verlag 2001. 
8 Vgl. dazu auch Markus 2015, S. 136. 



38 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

II 

Die – der Name sagt es – 1947 entstandene legendäre Schriftsteller- und 

Kritikergruppe unter der Leitung von Hans Werner Richter9, die sich von 

1947 bis 1967 jährlich mindestens einmal traf10, war für die deutsche Nach-

kriegsliteratur von größter Bedeutung. Sie machte Schriftstellerkarrieren 

und prägte bis mindestens in die 1970er Jahre hinein das literarische Leben. 

Der Kern der Gruppentreffen bestand aus Dichter:innen-Lesungen, denen 

sich eine schonungslose Diskussion der vorgelesenen Texte durch die an-

deren Gruppenmitglieder anschloss. Diese Prozedur des Vorlesens und des 

Aushaltens der anschließenden Kritik wurde durchweg als quälend empfun-

den: Richter selbst spricht in Hinsicht auf den Stuhl, auf dem die Vorlesen-

den Platz nehmen mussten, von einem ‘elektrischen Stuhl’11. Doch dies 

wurde von vielen akzeptiert, weil auf diese Weise literarische Erfolge in 

Aussicht standen. 

Je weiter man sich historisch von der Gruppe 47 entfernt, desto kriti-

scher werden allerdings die Stimmen über sie12: Die österreichische Schrift-

stellerin Elfriede Jelinek bezog sich 1997 auf das Vorleseritual und nannte 

                                                      
9 Neben Schriftstellern und Kritikern waren bei den Gruppentreffen Verlagsvertreter 

und Gäste anwesend. Nur der Gruppenorganisator, Hans Werner Richter, lud zu diesen 

Treffen ein. 
10 Von 1947 bis 1967 fanden zunächst zweimalige, später einmalige jährliche Treffen 

statt, die aus Lesungen mit anschließender Gruppenkritik bestanden, später gab es noch 

einige Jubiläumstreffen (vgl. zur Übersicht der Tagungen: Heinz Ludwig Arnold: Die 

Gruppe 47. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verlag 2004, S. 143f.). Die um-

fangreiche Forschungsliteratur zur Gruppe 47 kann hier nicht aufgeführt werden; wichtige 

Untersuchungen sind z.B. Justus Fetscher u.a. (Hg.): Die Gruppe 47 in der Geschichte der 

Bundesrepublik. Würzburg: Königshausen und Neumann 1991 und Friedhelm Kröll: Zero 

Point. Zur Frühgeschichte der Gruppe 47. In: Das Plateau 44 (1997), S. 40-47 sowie die in 

diesem Aufsatz genannten Arbeiten. 
11 Vgl. Hans Werner Richter: Fünfzehn Jahre. In: Hans Werner Richter (Hg.): Alma-

nach der Gruppe 47. 1947-1962. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1962, S. 12. 
12 Diese Umwertung der Einschätzung der Gruppe 47 zeigt sich auch in der Forschung 

über sie: Waren es bis etwa zur Jahrtausendwende überwiegend positive Würdigungen, so 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

39 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

die Gruppe deshalb eine «Sadistenvereinigung»13 und der Schriftsteller und 

Kolumnist Maxim Biller gab diese niederschmetternde Beschreibung: 

Die Gruppe 47 war ein Kleinbürger-Stammtisch, eine Art entnazifi-

zierte Reichsschriftumskammer, eine Vereinigung ehemaliger Nazi-

Soldaten und HJler, von denen kein einziger Kraft gehabt hatte, zu-

zugeben, daß er für Hitler getötet und oder zumindest gehaßt hat.14 

Diese scharfen Kritiken mögen überzeichnen; vor allem würdigen sie 

nicht die historische Bedeutung, die die Gruppe in der damaligen Zeit für 

die Neuentwicklung der deutschsprachigen Literatur hatte; aber sie treffen 

doch einen ganz bestimmten Nerv, der hier im Zusammenhang mit Aichin-

ger noch weiter freigelegt werden soll. 

Wie jede Gruppe konstituierte sich auch die Gruppe 47 durch bestimmte 

Inklusions- und Exlusionsmechanismen bzw. –prinzipien, die der Litera-

turwissenschaftler Klaus Briegleb in seinen Forschungen zur Gruppe 47 

und ihrem Verhältnis zu ihren jüdischen Mitgliedern analysiert hat15, an de-

nen ich mich hier, neben dem wegweisenden Aufsatz der amerikanischen 

Germanistin Vivian Liska16, ganz wesentlich orientiere. 

Festgelegt wurden diese Prinzipien des Ein- und Ausschlusses im We-

sentlichen von Hans Werner Richter selbst. Was ex- bzw. inkludiert wurde, 

                                                      

änderte sich dies dann, sodass von einer «Revision der weithin affirmativen Geschichts-

schreibung der Gruppe 47» (Stephan Braese: Vorwort, in: ders. (Hg.): Bestandsaufnahme. 

Studien zur Gruppe 47. Berlin: Schmidt 1999, S. 8) gesprochen werden muss. 
13 Zit. nach Arnold 2004, S. 10. 
14 Biller, zit. nach Arnold 2004, S. 10. Der Deutschlandfunk betitelte 2017 eine Jubilä-

umssendung über die Gruppe 47 mit der Überschrift «Männerverein mit Damenbeglei-

tung»; vgl. LINK (abgerufen am 6.11.2023). 
15 Vgl. Klaus Briegleb: ‘Neuanfang’ in der westdeutschen Nachkriegsliteratur – Die 

Gruppe 47 in den Jahren 1947-1951, in: Braese 1999, S. 35-63 und Klaus Briegleb: Miß-

achtung und Tabu. Eine Streitschrift zur Frage: Wie antisemitisch war die Gruppe 47? 

Berlin/Wien: Philo 2003. 
16 Vgl. Vivian Liska: Sofies Engel. Ilse Aichinger und die Gruppe 47. In: dies.: Fremde 

Gemeinschaften. Deutsch-jüdische Literatur der Moderne. Göttingen: Wallstein-Verlag 

2011, S. 231-244. 

https://www.deutschlandfunk.de/gruppe-47-wird-70-maennerverein-mit-damenbegleitung-100.html


40 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

war einmal ein bestimmtes Literaturverständnis, mehr aber noch ein be-

stimmtes Gruppengefühl: Ob jemand eben ‘atmosphärisch’ bzw. der ‘Men-

talität’ nach zur Gruppe ‘passte’ oder nicht, war entscheidend. Richter selbst 

beschrieb das so: 

Wenn man den literarischen oder den kritischen, aber auch oft den po-

litischen Maßstäben nicht gewachsen war oder den ‘Traditionen’ und 

der Mentalität dieser Gruppe nicht gerecht werden konnte, dann wurde 

die Einladung [zu den Gruppentreffen; Anm. T.P.] nicht wiederholt.17 

Ausschlaggebend für dieses Gruppen- bzw. Zusammengehörigkeitsge-

fühl war die «Zentralkategorie ‘Erlebnis’»18 – und zwar das Erlebnis des 

Krieges aus der Sicht eines deutschen Wehrmachtsangehörigen und das Er-

lebnis der Kriegsgefangenschaft sowie der Heimkehr19. Das aus diesen 

Komponenten bestehende ‘Erlebnis’ wurde von den Gründungsmitglie-

dern der Gruppe 47 geteilt20 und bildete die niemals befragte, niemals de-

battierte Grundlage der Gruppe21. Natürlich änderten sich die Grundlagen 

im Laufe der Zeit, wurde modifiziert und abgeschwächt – ich nenne gleich 

eine entscheidende Modifikation –, aber waren doch bis zum Ende der 

Gruppe in gewisser Weise verbindlich22. 

                                                      
17 Richter 1962, S. 12. 
18 Briegleb 1999, S. 43. 
19 Weshalb Briegleb sagen kann, dass das Erlebnis «im Heimkehrer verkörpert» (ebd.) 

ist; er spricht auch vom «Heimkehrdiskurs», der das «klare Profil eines Nationaldiskurses» 

(Briegleb 2003, S. 273) zeige. 
20 Gebildet wurde die Gruppe zunächst zumeist von ehemaligen Wehrmachtssoldaten, 

die sich nichtsdestotrotz selbst als ‘Opfer’ verstanden, da sie als junge Menschen Soldaten 

werden mussten. Vgl. diese Kennzeichnung über die Gründungsmitglieder der Gruppe 47: 

«Diese ‘jungen’ Soldaten wollten mit diesen Verbrechen [der Nationalsozialisten; Anm. 

T.P.] nichts zu tun haben, sie (…) empfanden sich als Opfer des ‘Dritten Reichs’ (…)» 

(Arnold 2004, S. 12). 
21 Vgl. Stephan Braese: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeutschen 

Nachkriegsliteratur. Berlin/Wien: Philo 2001, S. 239; Briegleb sieht die Gruppe 47 «im 

Kern begründet als Konstrukt eines Kriegsnarzißmus» (Briegleb 1999, S. 48). 
22 Insoweit Richter allein darüber befand, wer zu den Gruppentagungen eingeladen 

wurde. 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

41 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Das Literaturverständnis der Gruppe war ursprünglich ein äußerster, an 

soldatischen Sprechweisen orientierter Realismus, der in Verbindung mit 

dem ideologischen Leitbild vom Neuanfang nach dem Kriegsende stand, 

was man mit aus heutiger Sicht missverständlichen Begriffen wie ‘Kahl-

schlag’, ‘Stunde Null’ bzw. ‘Nullpunktliteratur’ bezeichnet hat. Wenn Rich-

ter sagte: «Die Kahlschläger fangen in Sprache, Substanz und Konzeption 

von vorn an»23, so wird damit über die Kontinuitäten, die die Nazi-Zeit mit 

der frühen Nachkriegszeit verbanden, wie es z.B. der hier dargestellte Anti-

semitismus ist, hinweggetäuscht. 

Es sollen nur zwei Beispiele für diese Art der ‘Kahlschlag’-Literatur an-

geführt werden, nämlich zum einen Wolfdietrich Schnurres Kurzgeschichte 

Das Begräbnis über den kaum beachteten Tod Gottes im kriegszerstörten 

Nachkriegsdeutschland, dargestellt in einer ebenso ‘zerstörten’ Stakkato-

Sprache24, und Günter Eichs Gedicht Inventur über die wenigen kostbaren 

Habseligkeiten eines deutschen Kriegsgefangenen («Dies ist meine Mütze / 

dies ist mein Mantel, / hier mein Rasierzeug»)25. Dies sind paradigmatische 

Beispiele für dieses Literaturprogramm, welches später von Richter in das 

Konzept einer politisch engagierten, ‘linken’ und «sozialrealistischen»26 Li-

teratur überführt wurde, welches aber mehr und mehr mit moderneren Li-

teraturkonzepten, die in der Gruppe auftauchten, in Konflikt geriet, was 

dann schließlich zu ihrem Zerfall führte27. 

                                                      
23 Richter 1962, S. 9. 
24 Vgl. z.B.: « ‘Frau!’ ruf ich, ‘n Mantel!’ ‘Wieso n?’ brummelt sie oben. ‘Frag nich so 

blöd’, sag ich; ‘muß zur Beerdigung’» (Wolfdietrich Schnurre: Man sollte dagegen sein. In: 

Hans Werner Richter (Hg.): Almanch der Gruppe 47. 1947-1962. Reinbek bei Hamburg: 

Rowohlt, S. 60). Schnurre las diese Geschichte als ersten Text beim ersten Treffen der 

Gruppe 47 vor, der, wohl auch deshalb, als «Paradestück des frühen Gruppe 47-Literatur-

programms» (Arnold 2004, S. 36) angesehen wurde. 
25 Eich, zit. nach Richter 1962, S. 9. Dieses Gedicht wurde von Richter als beispielhaft 

angesehen (vgl. ebd.). 
26 Helmut Böttiger: Die Gruppe 47. Als die deutsche Literatur Geschichte schrieb. 

München: Deutsche Verlags-Anstalt 2012, S. 218; Briegleb spricht von einem «Antifaschis-

mus» der Gruppe, der «das Denken der Shoah ausblendet» (Briegleb 2003, S. 189). 
27 So sei bereits 1957 ein «ästhetischer Dissens» offen ausgebrochen (Böttiger 2012, S. 

220). 



42 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Es ging am Anfang also um die triste deutsche Gegenwart, die Trüm-

merlandschaften der zerstörten Städte und um deutsche Schicksale: Kriegs-

gefangenschaft, Heimkehr aus dem Krieg etc. Dies war eine ganz spezifi-

sche Erinnerung, ‘Landserschicksale’28, wie man sie genannt hat29, die an-

dere Erinnerungen ausschloss, beispielsweise die der in dieser Zeit gerade 

remigrierenden Emigranten, mit denen die Gruppe 47 nicht viel anfangen 

konnte, weil sie auch altersmäßig einer anderen Generation angehörten30. 

Und es war da noch eine weitere «andere Erinnerung»31, die ausgeschlossen 

wurde, massiv ausgeschlossen wurde – nämlich die jüdische Erinnerung an 

die Shoah, die ganz sicherlich auch diese soldatische Erinnerungskultur der 

Gruppe 47 aufgesprengt hätte. 

III 

Um diese Ein- und Ausschlussmechanismen deutlich zu machen, soll 

auf die Tagung der Gruppe 1952 in Niendorf an der Ostsee eingegangen 

werden. Diese Tagung bedeutete eine durch diese Mechanismen bedingte 

Festlegung der Gruppe, die bis zu ihrem Ende gültig war. Diese Tagung 

wird auch in der Forschung immer wieder als besondere angesehen; so wird 

sie z.B. als ‘literarischer Paradigmenwechsel’32, als «Ende der Kahlschlag-

Periode»33 oder schlicht als «etwas Neues»34 eingeschätzt. 

                                                      
28 Mit ‘Landser’ bezeichnet man volkstümlich einfache deutsche Heeressoldaten. 
29 Vgl. Arnold 2004, S. 41. 
30 Exilanten wie z.B. Thomas Mann, Bertolt Brecht oder Lion Feuchtwanger wurden 

alle noch im 19. Jahrhundert geboren. 
31 Vgl. Braese 2001; zu dieser doppelten Ausschließung von Emigranten und Juden vgl. 

auch Briegleb 1999, S. 51 u. Briegleb 2003, S. 87 u. besonders zu den ‘Re-emigranten’ S. 

102-106. 
32 Vgl Arnold 2004, S. 72; wenn allerdings behauptet wird, dass dieser «ästhetische Pa-

radigmenwechsel (…) mit drei Namen: Ilse Aichinger, Ingeborg Bachmann, Paul Celan» 

(ebd., S. 72f.) verbunden sei, so ist dies schlechtweg falsch, da Celan – und mit ihm der 

jüdische Diskurs bzw. die Holocaustliteratur – gerade ausgeschlossen wurde. 
33 Briegleb 2003, S. 97. 
34 Böttiger 2012, S. 148. 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

43 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Was passierte 1952? Eingeladen waren zur Lesung drei für die Gruppe 

vollkommen untypische Personen: ein jüdischer Dichter, Paul Celan35, und 

zwei Frauen, Ingeborg Bachmann und Ilse Aichinger. Aichinger war zum 

zweiten Mal bei der Gruppe, nachdem sie ein Jahr zuvor erstmalig teilge-

nommen und auch vorgelesen hatte36. Frauen waren bislang meistens nur 

als Randphänomen in der Gruppe aufgetaucht37, z.B. als «Dichter-Gattin-

nen», wie sie Joachim Kaiser, einer der Star-Kritiker der Gruppe, im männ-

lich-chauvinistischen Zeitstil der 1950er und 60er Jahre ironisch nannte und 

sich über sie amüsierte38. 

Celan las bei diesem Treffen seine berühmte Todesfuge vor39 – das Ge-

dicht, welches später zum Inbegriff, zum Paradigma der Holocaust-Lyrik 

bzw. überhaupt der Literatur der Shoah werden sollte. Die Reaktion der 

Gruppe 47 auf Celan ist bekannt: Er ‘fiel’ nicht direkt ‘durch’ (er errang 

sogar den dritten Platz von 21 Teilnehmern), aber er wurde doch von füh-

renden Mitgliedern der Gruppe in massiver Weise antisemitisch ‘gemobbt’: 

So störte sich Hans Werner Richter an Celans ‘heller, pathetischer’ 

                                                      
35 Zu Celans Einladung vgl. u.a. Briegleb 2003, S. 183-196. 

36 Aichinger war über ihre Arbeit an der Volkshochschule Ulm, die von Inge Scholl, 

Schwester der Widerstandskämpfer Hans und Sophie Scholl, gegründet worden war, in 

Kontakt zu Hans Werner Richter gekommen, der dort einen Vortrag gehalten hatte und 

sie zur Gruppe einlud (vgl. Esser 22003, S. 51). 

37 So gab es z.B. die Künstlerin Ilse Schneider-Lengyel, in deren Haus im Allgäu das 

Gründungstreffen der Gruppe 47 stattfand. Grundsätzlich zu den Frauen in der Gruppe 

47 vgl. Wiebke Lundius: Die Frauen in der Gruppe 47. Zur Bedeutung der Frauen für die 

Positionierung der Gruppe 47 im literarischen Feld. Berlin: Schwabe Verlag 2017. 
38 Joachim Kaiser: Physiognomie einer Gruppe, in: Hans Werner Richter (Hg.): Alma-

nach der Gruppe 47. 1947-1962. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1962, S. 44. 

39 Weiter soll er folgende Gedichte gelesen haben: Ein Lied in der Wüste, In Ägypten, Zähle 

die Mandeln. In dem von Hans Werner Richter herausgegebenen Almanach der Gruppe 47 

werden diese Gedichte sowie Schlaf und Speise und Die Jahre von dir zu mir mit der Bemerkung, 

dass Celan diese 1952 auf der Tagung gelesen habe, genannt; Richter unterschlägt aller-

dings bei dieser Aufzählung die Todesfuge; zum Streit um die Aufnahme dieses Gedichts vgl. 

Briegleb 2003, S. 201ff. 



44 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Stimme40; er habe, so wird ein Ausspruch Richters überliefert, «in einem 

Singsang vorgelesen wie in der Synagoge»41. 

Celan beschrieb selbst die Szene seiner Lesung in einem Brief an seine 

spätere Frau Gisèle Lestrange – und hob hier besonders die Ablehnung sei-

ner Stimme hervor: 

Diese Stimme, im vorliegenden Falle die meine, die nicht wie die der 

andern durch die Wörter hindurchglitt, sondern oft in einer Medita-

tion bei ihnen verweilte, an der ich gar nicht anders konnte, als voll 

und von ganzem Herzen daran teilzunehmen – diese Stimme mußte 

angefochten werden, damit die Ohren der Zeitungsleser42 keine Erin-

nerung an sie behielten. …43 

Der spätere berühmte Rhetorik-Professor Walter Jens, der sich damals 

selbst als Schriftsteller versuchte (und dessen NSDAP-Mitgliedschaft erst 

gegen Ende seines Lebens ans Tageslicht kommen sollte), hingegen gab die 

Gruppensicht auf Celan wieder: 

Als Celan zum ersten Mal auftrat, da sagte man: ‘Das kann doch kaum 

jemand hören!’ Er las sehr pathetisch. Wir haben darüber gelacht, ‘Der 

liest ja wie Goebbels!’, sagte einer. Er wurde ausgelacht, so daß dann 

später ein Sprecher der Gruppe, Walter Hilsbecher aus Frankfurt, die 

                                                      
40 Diese Stimme sei ihm «verhaßt» wird überliefert (vgl. Briegleb 2003, S. 100). Eine 

genaue Analyse dieser Lesung in Hinsicht auf Celans Stimme gibt Cornelia Epping-Jäger: 

‘Diese Stimme mußte angefochten werden’. Paul Celans Lesung vor der Gruppe 47 als 

Stimmereignis. In: Günter Butzer/Joachim Jacob (Hg.): Berührungen. Komparatistische 

Perspektiven auf die frühe deutsche Nachkriegsliteratur. München u.a.: Fink 2012, S. 263-

280. 
41 Dies überliefert der bei der Lesung anwesende Schriftsteller Milo Dor: Auf dem fal-

schen Dampfer. Fragmente einer Autobiographie. Wien/Darmstadt: Zsolnay1988, S. 214. 
42 In dem natürlich privaten Brief an seine spätere Frau äußert sich Celan sehr abschät-

zig über die Gruppe und schreibt, dass man unter den Gruppenmitgliedern «eine große 

Zahl Ungebildeter, Aufschneider und Halbversager» finde bzw., wie er hier sagt, eben «Zei-

tungsleser» (Bertrand Badiou (in Verbindung mit Eric Celan) (Hg.): Paul Celan – Gisèle 

Celan-Lestrange. Briefwechsel. Mit einer Auswahl von Briefen Paul Celans an seinen Sohn 

Eric. Erster Bd. Die Briefe. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, S. 20). 
43 Ebd., S. 22. 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

45 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Gedichte noch einmal vorlesen mußte. Die Todesfuge war ja ein Rein-

fall in der Gruppe! Das war eine völlig andere Welt (…).44 

Dieses Zitat zeigt den in der Gruppe herrschenden Antisemitismus in 

nuce: der perfide Goebbels-Vergleich, der von Richter selbst stammte45, das 

Enteignen der jüdischen Stimme, indem ein anderer liest, die absolute Dif-

ferenzsetzung und Exkludierung der jüdischen aus der als ‘eigen’ angesehe-

nen Erfahrung («eine völlig andere Welt», wie Jens sagt). Diese Elemente, 

insbesondere die absolute Differenzsetzung des vermeintlich ‘Eigenen’ 

zum Jüdischen und dessen umfassende Abwertung, sind Kernelemente des 

Antisemitismus, der mit diesem Stereotyp, dass Juden ‘anders’ und ‘fremd’ 

seien, anfängt46. 

Dieser bei Richter und anderen Gruppenmitgliedern vorhandene latente 

Antisemitismus, der sich zuweilen eben auch manifestierte, verband sich 

mit dem Anspruch der Gruppe47, der kein geringer war, als repräsentativ für 

                                                      
44 Jens, zit. nach Arnold 2004, S. 76. 
45 Er beschreibt diese Szene in seinem Tagebuch anlässlich des Selbstmords von Celan 

1970 in der Rückschau so: «Nach der Lesung Celans beim Mittagessen hatte ich ganz ne-

benbei und ohne jede Absicht gesagt, daß die Stimme Celans mich an die Stimme Joseph 

Goebbels erinnere. Da beide Eltern Celans von der SS umgebracht wurden, kam es zu 

einer dramatischen Auseinandersetzung. Paul Celan verlangte Rechenschaft und versuchte 

mich in die Position eines ehemaligen Nationalsozialisten zu drängen. Ilse Aichinger und 

Ingeborg Bachmann weinten und baten mich unter wahren Tränenströmen immer wieder, 

mich zu entschuldigen, was ich dann schließlich tat. Trotzdem, Paul Celan hat es mir nie 

vergessen» (Hans Werner Richter: Mittendrin. Die Tagebücher 1966-1972, hg. v. Dominik 

Geppert in Zusammenarbeit mit Nina Schnutz. München: Beck 2012, S. 158). Diese Szene 

zeigt in erschreckender Weise die Unsensibilität Richters im Umgang mit jüdischen Shoah-

Überlebenden, wie sie Celan und Aichinger waren. 
46 Antisemitismus, als Judenfeindschaft, geht von dem Stereotyp aus, dass Juden eine 

einheitliche und dem ‘Eigenen’ gegenüber fremde und andere Gruppe – bzw., in der nati-

onalsozialistischen Ideologie dann, ‘Rasse’ – seien (vgl. LINK; abgerufen am 10.2.2024). 
47 Auch der spätere Umgang mit dem deutsch-jüdischen Schriftsteller Wolfgang Hil-

desheimer, der die Nazizeit in Palästina überlebte und nach Kriegsende nach Deutschland 

remigrierte (vgl. Braese 2001, S. 236ff.), und Peter Weiss, der einen jüdischen Vater hatte, 

zeigte, dass die Gruppe 47 ihren Antisemitismus nie aufarbeitete – er trat wohl nicht einmal 

als Problem ins Bewusstsein. Heinz Ludwig Arnold sah Peter Weiss als ‘Fremden’ in der 

https://www.antisemitismusbeauftragter.de/Webs/BAS/DE/bekaempfung-antisemitismus/was-ist-antisemitismus/was-ist-antisemitismus-node.html


46 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

die ‘neue deutsche Literatur’ zu sein48. Dabei störende Konzepte, die Lite-

ratur der Emigranten, die jüdische Literatur, die die Formierung dieser Li-

teratur behindert hätten, wurden rigoros ausgeschlossen. 

Die Exkludierung Celans und damit der Literatur der Shoah für alle fer-

neren (Gruppen-)Zeiten wurde durch die Inkludierung der beiden Frauen, 

Bachmann und Aichinger49, kontrapunktiert, die sogar eine emphatische In-

kludierung war, insoweit Bachmann von nun an als eine Art Aushängeschild 

der Gruppe fungierte (man denke nur an das berühmte SPIEGEL-Titelbild 

aus dem Jahr 1954 mit ihr), und insoweit der Preis der Gruppe Aichinger, 

die ihre Spiegelgeschichte vorgelesen hatte, zugesprochen wurde50. 

Diese Geschichte war sehr gut ausgewählt; und es ist bekannt, dass Rich-

ter selbst vorher Aichinger in Wien besucht und ihr geraten hatte, diese 

bereits zweimal publizierte Geschichte vorzulesen51. Beides, also sein Rat-

schlag vorher und die Tatsache, einen bereits publizierten Text zu lesen (es 

                                                      

Gruppe an – u.a. wegen «der intensiven, geradezu obsessiven Form seiner Auseinander-

setzung mit dem Holocaust» (Arnold 2004, S. 120). 
48 Richter drückte dies einmal so aus: «Die Männer des Kahlschlags schreiben die Fibel 

der neuen deutschen Prosa» (Richter 1962, S. 9). 
49 Polemisch spricht Briegleb von der Festigung der Selbstliebe einer vitalen Männer-

gruppe durch die weibliche Ergänzung bzw. von einer «weiblich erneuerten deutschen 

Männergruppe» (Briegleb 2003, S. 166 u. S. 194). 
50 Briegleb nennt das die «Preiskrönung Ilse Aichingers», verbunden mit der «Inthroni-

sation Ingeborg Bachmanns» (ebd., S. 167). Zum Verhältnis Aichingers zur Gruppe 47 vgl. 

u.a. Johann Sonnleitner: Grenzüberschreitungen. Ilse Aichinger und die Gruppe 47. In: 

Stuart Parkes/John J. White (Hg.): The Gruppe 47 fifty years on a re-appraisal of its literary 

and political significance. Amsterdam u.a.: Rodopi 1999, S. 195-212; Joanna Jabłkowska: 

Österreichische Holocaustliteratur? Oder ein Kafka-Duplikat? Zu Ilse Aichinger und der 

Gruppe 47. In: Butzer/Jacob 2012, S. 123-135 und den schon erwähnten wegweisenden 

Aufsatz von Liska 2011. 
51 Die Spiegelgeschichte wurde zunächst in drei Teilen in der Wiener Tageszeitung 1949 ver-

öffentlicht (vgl. die bibliografische Information in Ilse Aichinger: Der Gefesselte. Erzäh-

lungen (1948-1952). Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 1998, S. 115) und 

danach noch einmal im Januar-Heft der Zeitschrift Merkur publiziert (vgl. Ilse Aichinger: 

Spiegelgeschichte. In: Merkur 6 (1952) H. 47, S. 70-77). 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

47 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

waren eigentlich nur noch nicht veröffentlichte Texte zur Lesung zugelas-

sen)52, war sehr ungewöhnlich und machte diese Preisverleihung, ganz un-

abhängig von der hohen literarischen Qualität ihres Textes, fast zu einer Art 

Inszenierung. 

IV 

Es soll kurz auf die wichtige Vorgeschichte der Preisverleihung an 

Aichinger eingegangen werden, die darin besteht, dass Hans Werner Richter 

sie 1952 vor der Gruppensitzung in Wien besuchte. Man kann sich das viel-

leicht so vorstellen, dass Richter nach Wien kam, nicht so sehr, um zu klä-

ren, inwieweit Aichinger gruppentauglich war – das hatte sie ja bereits 1951 

unter Beweis gestellt –, aber vielleicht doch, um auszuloten, inwieweit sie 

gruppenpreistauglich war. Aichinger und Richter unterhielten sich bei sei-

nem Besuch miteinander, gingen in Wien spazieren – und er schreibt dann 

darüber: 

Nie erwähnte sie in dieser Unterhaltung ihre Vergangenheit, etwa im 

Dritten Reich. Es war, als hätte sie selbst den Mantel des Vergessens 

darübergehängt. Nur einmal sagte sie: ‘Hier, an dieser Stelle, habe ich 

gestanden, als meine Verwandten abtransportiert wurden’. Diesen 

Satz habe ich behalten. Bis heute. Damals fragte ich nicht weiter, viel-

leicht aus Angst, mehr zu erfahren, als ich hören wollte.53 

                                                      
52 Vgl. Arnold 2004, S. 61. 
53 Hans Werner Richter: Im Etablissement der Schmetterlinge. Berlin: Wagenbach 

2004, S. 15. Es gibt eine merkwürdige Wiederaufnahme dieser Begegnung in Richters Ta-

gebuch 1969, also 17 Jahre später: Zunächst schreibt er sehr abfällig über Aichinger, dass 

sie «alt geworden» und ihr «nervöses Augenklappern krankhafter» sei und sie sich nicht in 

ihrem Manuskript «zurecht» fände, dass sie «offensichtlich (…) zu viel» trinke. Dann 

kommt die Erinnerung an 1952: «Damals in Wien eine junge Frau in Hosen, mit langen 

Haaren, die mich an George Sand erinnerte. Wir fuhren beide um Wien herum, spazierten 

in den Wäldern, aßen zusammen Mittag, waren sehr vergnügt und lagen nebeneinander in 

den Feldern, ohne daß etwas geschah. Es war Vorfrühling. Es war seltsam. Sie war damals 

überwältigend schön, aber da war auch etwas anderes, eine Kluft, ein Abgrund, der nicht 

zu überspringen war. Dann kam der Erfolg, kam die Ehe mit Günter Eich, kamen die 

Kinder, das Leben, und heute: eine ausgewaschene, von der Tragik ihres Lebens zerstörte 



48 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Diesen ‘Mantel des Vergessens’, den hat Aichinger natürlich nicht über 

ihre Erfahrungen mit den Nazis und der Shoah ‘gehängt’, sondern diese 

waren vielmehr für sie Schreibanlass, um Schriftstellerin zu werden, um ih-

ren Roman Die größere Hoffnung zu schreiben, den Richter mit keinem Wort 

erwähnt. Er spricht ihr hier vielmehr genau diese Vergangenheitsbewälti-

gungsstrategie zu, mit der er und seine Freunde nach dem Krieg als ehema-

lige Nazi-Soldaten weitermachen konnte, nämlich eben diesen ‘Mantel des 

Vergessens’ über ihre peinliche Vergangenheit zu hängen, um Fragen wie 

etwa die nach dem Widerspruch zwischen Anti-Hitler-Gesinnung und 

kämpfen und töten für Hitler gar nicht erst aufkommen zu lassen54. 

Indem Richter Aichinger hier sein eigenes – und das der Gruppe, wird 

man hinzufügen müssen – Erinnerungs- bzw. mehr noch Vergessens- oder 

eben Verdrängungskonzept55 überstülpte, machte er sie zu einer der ihren, 

nahm er sie – quasi in dem Augenblick dieser Begegnung – in den Kern 

seiner Gruppe auf. Dieser Spaziergang in Wien und Richters Projektion sei-

nes Verdrängungskonzepts auf Aichinger bedeuteten ihre Aufnahme in die 

Gruppe 47. 

Aichingers Versuch dagegen durch ihren Hinweis auf die konkrete ‘Stelle’ 

von der aus sie dem ‘Abtransport’ ihrer jüdischen Verwandten (ihrer Groß-

mutter mit ihrer Tochter und ihrem Sohn, die die jüngeren Geschwister ihrer 

                                                      

Frau. Vielleicht ist das ein Irrtum, vielleicht sehe ich sie nur so. Aber dieses ‘Vielleicht’ ist 

schon schlimm genug» (Richter 2012, S. 137). Hier ist also wieder diese oben erwähnte 

Differenzsetzung – die «Kluft», der «Abgrund» – zum ‘Jüdischen’ zu finden (obwohl Rich-

ter natürlich nicht explizit davon spricht). 
54 1962 schreibt Richter, dass die Gründungsmitglieder der Gruppe 47 deutsche Solda-

ten in Kriegsgefangenenlagern in den Vereinigten Staaten gewesen seien: «Sie kamen fast 

alle aus dem sozialistischen Lager, waren strikte Gegner des Nationalsozialismus gewesen, 

dem sie doch als Soldaten hatten diesen müssen (…)» (Richter 1962, S. 11). Mit einem 

solchen Satz wird jegliche Diskussion über die Vergangenheit, über ihre Rolle als Mittäter 

etc. abgewürgt. 
55 Dies ist genau die Haltung, die Alexander und Margarete Mitscherlich in ihrem be-

rühmt gewordenen Buch anprangerten (vgl. Alexander Mitscherlich/Margarete Mitscher-

lich: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. München: Pieper 

1967). 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

49 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Mutter waren) mitansehen musste – es handelte sich hier um die für Aichin-

gers spätere Poetologie zentral wichtige Schwedenbrücke in Wien56 – ein 

Gespräch zu initiieren, fällt ins Leere. Damit wird die Möglichkeit eines Ge-

spräches über diese Zeit im Keim erstickt. Aichinger musste die Unmög-

lichkeit einer expliziten Thematisierung der Shoah-Erinnerung in diesem 

gewissermaßen von Richter kontrollierten Diskurs-Universum damals klar 

geworden sein. 

V 

Anfang der 1950er Jahre musste die Gruppe erkennen, dass ihr anfäng-

lich praktiziertes schlichtes Realismus-Konzept in die Jahre gekommen war. 

Man suchte, um nicht antiquiert zu werden, nach einer «moderate[n] Litera-

tur der Moderne»57. Dem entsprach Aichingers Spiegelgeschichte in nahezu ide-

aler Weise: Sie war modern, was durch Aichingers gegenchronologische Er-

zählweise erreicht wird58, aber sie war nicht zu modern, da Aichinger weiter-

hin realistisch – und nicht etwa surreal – erzählte. Auch war diese Geschichte 

augenscheinlich keine Shoah-Erinnerung (ihre hintergründige ‘Dimension 

Auschwitz’ hat die Forschung erst wesentlich später wahrgenommen)59. Wie 
                                                      

56 Diese Deportation geschah am 6. Mai 1942. Aichingers Verwandte wurden über den 

Wiener Aspangbahnhof dann mit dem Zug in das in der Nähe von Minsk (heute Belarus) 

gelegene Vernichtungslager Maly Trostinec deportiert, wo sie gleich nach der Ankunft er-

mordet wurden. Dieses Schicksal teilten sie mit insgesamt über 40.000 Wiener Juden und 

Jüdinnen. Zur zentral wichtigen Rolle dieser Szene und der Schwedenbrücke für Aichin-

gers Poetologie vgl. u.a. Roland Berbig: Schwedenbrücke. In: Birgit R. Erdle/Annegret 

Pelz (Hg.): Ilse Aichinger Wörterbuch. Göttingen: Wallstein Verlag 22021, S. 228-231. 
57 Arnold 2004, S. 72. 
58 Die hochkomplexe Struktur der Spiegelgeschichte – auf die ich hier nicht eingehen kann 

– wurde erst in neueren Interpretationen weitreichender geklärt (vgl. z.B. David L. Colcla-

sur: Erzählkunst und Gesellschaftskritik in Ilse Aichingers Spiegelgeschichte. Eine Neuinter-

pretation. In: Modern Austrian Literature 22 (1999), No. 1, S. 67-89 und Hannah Markus: 

«Schnell, solang du noch tot bist». Ilse Aichingers Spiegelgeschichte. In: Mona Körte (Hg.): 

Rückwärtsgänge. Retrogrades Erzählen in Literatur, Kunst und Wissenschaft. Sonderheft 

Zeitschrift für deutsche Philologie 138 (2020), S. 43-63). 
59 Vgl. Katharina Meiser: Die ‘Dimension Auschwitz’ in Ilse Aichingers Spiegelgeschichte. 

In: Weimarer Beiträge 63 (2017) H. 1, S. 44-58. 



50 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

sehr die Gruppe 47 die Spiegelgeschichte schätzte, mag man daran ersehen, 

dass nach Aichingers Lesung sogar Beifall geklatscht wurde, was sonst nicht 

üblich war. 

Mit dieser Geschichte wurde Aichinger in die Gruppe aufgenommen; 

eine Aufnahme, die sie zudem durch ihre Heirat mit Günter Eich, einem der 

führenden Gruppenmitglieder, der selbst stark NS-belastet war, bestärkte60. 

Gruppen- und Privatleben gingen hier Hand in Hand: Beide hatten sich bei 

der Gruppentagung 1951 kennen-, bei der nächsten Tagung 1952 lieben ge-

lernt61 und heiratete 1953; Hans Werner Richter war Trauzeuge. 

Besonders durch die ‘Behandlung’ Celans und ihre Begegnung mit Rich-

ter in Wien vorher musste Aichinger allerdings erfahren, dass für jüdische 

Themen, für die explizite Integration der Shoah-Erfahrungen und -Erinne-

rungen in die deutschsprachige Literatur jedenfalls dieser tonangebenden 

Gruppe kein Platz war62. 

Die starke Verrätselung von Aichingers Literatur63 oder ihre starke 

                                                      
60 Eich war in der NS-Zeit literarisch aktiv gewesen war: Er hatte in dieser Zeit ca. 150 

Rundfunkmanuskripte verfasst und sogar einen Antrag auf Mitgliedschaft bei der NSDAP 

im Mai 1933 gestellt, der aber abgelehnt wurde, wahrscheinlich weil bei der großen Ein-

trittswelle nach der Machtübernahme der Nazis Ende Januar 1933 die Partei einen Auf-

nahmestopp verhängt hatte; vgl. Ulrich Greiner: Ein Streit um Eich. In: DIE ZEIT 16 

(1993); LINK (abgerufen am 6.11.2023). Die Nazi-Verstrickungen anderer Mitglieder der 

Gruppe waren vielen Jahrzehnte unbekannt, wie die Mitgliedschaft von Günter Grass in 

der Waffen-SS, die er erst 2006 enthüllte, oder die NSDAP-Mitgliedschaft von Walter Jens, 

die 2003 bekannt wurde. 
61 Vgl. ihre Schilderung der Begegnung mit Eich beim Gruppentreffen 1952 im Inter-

view: «Irgend etwas fehlt. Und dann habe ich plötzlich den Günter Eich den Strand ent-

langgehen sehen, und da wußte ich, was gefehlt hat» (Aichinger, in: Esser 22003, S. 51). 

Zur Beziehung Aichingers zu Eich, auch unter poetologischen Gesichtspunkten, vgl. Katja 

Gasser: Eich. In: Erdle/Pelz 22021, S. 76-79. 
62 Vgl. treffend: «In den Texten, die die Autorin [= Aichinger; Anm. T. P.] Anfang der 

1950er Jahre während der Sitzungen der Gruppe 47 vorstellt, verschwindet das jüdische 

Schicksal auf der Ebene der Handlung völlig» (Jabłkowska 2012, S. 135). 
63 Vgl. z.B. ihren Gedichtband Verschenkter Rat (vgl. Ilse Aichinger: Verschenkter Rat. 

Gedichte. Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 1996), in dem in sehr indirekter 

https://www.zeit.de/1993/16/ein-streit-um-eich


Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

51 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Betonung des Schweigens64 in der Folgezeit könnte man auch – neben einer 

Reihe anderer Faktoren65 – im Zusammenhang dieser Integration bzw. In-

klusion sehen, die den Preis der Exklusion der expliziten jüdischen Proble-

matik bei ihr jedenfalls für eine gewisse Zeit hatte66. Es soll hier keineswegs 

eine eindeutige, womöglich kausale Abhängigkeit konstruiert werden, son-

dern diese beiden Tatsachenblöcke, das Zurücktreten der expliziten Shoah-

Thematisierungen bei Aichinger und der Antisemitismus der Gruppe 47, 

sollen lediglich in eine mögliche Beziehung zueinander gesetzt werden67. 

                                                      

Weise Shoah-Erfahrungen angesprochen werden (vgl. Markus 2015, S. 88), z.B. in der An-

rufung der abwesenden Großmutter: «Großmutter, wo sind deine Lippen hin, / um die 

Gräser zu schmecken» (Aichinger 1996, S. 14; vgl. auch das «Meiner Großmutter» betitelte 

spätere Gedicht; ebd., S. 63) oder in den Gedichtzeilen «Es liegt alles offen, / die Gehäuse 

der Rabbiner» (ebd., S. 43). Auch gehört das Gefühl einer dauernden Unsicherheit und 

Bedrohung sicherlich in diesen Erfahrungsbereich; vgl. z.B. «Ein ruhiger Junitag / bricht 

mir die Knochen» (ebd., S. 91). 
64 Aichinger spricht von einem ‘engagiertem Schweigen’ (vgl. Aichinger 42016, S. 108). 

Zur poetologischen Dimension des Schweigens bei ihr vgl. u.a. Marion Schmaus: Die Au-

torin tritt aus dem Spiegel. Infragestellung von Autorschaft in Ilse Aichingers Werk. In: 

Britta Herrmann/Barbara Thums (Hg.): «Was wir einsetzen können, ist Nüchternheit». 

Zum Werk Ilse Aichingers. Würzburg: Königshausen und Neumann 2001, S. 83f. 
65 Es wären natürlich auch poetologische Faktoren denkbar, also solche, die in Aichin-

gers Dichtung und Dichtungsverständnis selbst lägen, die zu einer Verrätselung ihrer Lite-

ratur beigetragen haben. Darauf macht z.B. Thomas Wild aufmerksam, wenn er ‘Erinne-

rung’ bei Aichinger unter dem Begriff des ‘gleitenden Paradoxons’ zu fassen versucht, was 

heißen soll, dass jede Erinnerung nicht zu ‘Synthesen des Widersprüchlichen’, sondern zu 

neuen Unbegreiflichkeiten führt (vgl. Thomas Wild: ununterbrochen mit niemandem reden. 

Lektüren mit Ilse Aichinger. Frankfurt am Main: S. Fischer 2012, S. 14-29). Aichingers For-

mulierung dafür lautet: «Erinnerung begreift sich nicht zu Ende» (Aichinger 42016, S. 18). 
66 Vivian Liska sieht Aichinger aufgrund ihres «jüdischen Schicksals» in einer gewissen 

Distanz zur Gruppe 47 stehen: Sie «gehörte (…) nie ganz dazu» (Liska 2011, S. 237f.). 
67 Es wäre vielleicht am besten, in dieser Hinsicht von einer Korrelation zu sprechen, 

in dem Sinn, dass beide Faktoren zusammenhängen könnten. Die Aichinger Forschung 

sieht diese Zusammenhänge z.T. durchaus: So ist es z.B. die These von Vivian Liska, dass 

sich aufgrund «der in der Gruppe vorherrschenden Praxis des ‘Nicht-Erinnerns’» (Liska 

2011, S. 238) an die Shoah Aichinger spätestens ab den 1960er Jahren von ihr distanziert 



52 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Aichinger war bereit für ihren Eintritt in diese Gruppe und ihre Aner-

kennung durch sie den Preis einer temporären Hintanstellung bzw. Verrät-

selung der literarischen Aufzeichnungen ihrer Shaoh-Erinnerungen zu zah-

len; eine Verrätselung, die Aichinger zuweilen auch subversiv einsetzte, um 

sich kritisch von der Gruppe abzugrenzen. Das beste Beispiel dafür ist viel-

leicht ihr 1965 entstandener – und höchst rätselhafter – Text Der Engel, der 

in dem Band Eliza Eliza publiziert wurde68. Vivian Liska entziffert diesen 

Text kunstvoll als ein «Netz von Verweisen auf die Gruppe 47»69. Aichinger 

kritisiere hier insbesondere das literarische Programm der Gruppe 47, die sie 

als «Nachkommen (…) eine[r] totalitäre[n] Ordnung» ansehe, die selbst 

«mörderisch[e] Einstimmigkeit» fordere; damit sei das «Versprechen» der 

Gruppe 47 «eines radikalen Neubeginns (…) trügerisch und verleugne[] die 

Spuren der Vergangenheit»70. Diese kritische Distanzierung Aichingers ist 

allerdings so verrätselt, dass sie von Zeitgenossen nicht zu entschlüsseln war. 

Man könnte es auch so sagen: Aichingers Shoah-Erinnerungen und 

Shoah-Thematisierungsversuche wurden latent, waren nicht mehr manifest, 

um das Freud’sche Traummodell hier zu benutzen. Dieser Eintritt in die 

Gruppe und die Auszeichnung ihrer Spiegelgeschichte gaben ihrer literarischen 

Karriere, die direkt nach dem Krieg in Österreich mit der Publikation ihres 

einzigen Romans71 (und des Zeitungsartikels Das vierte Tor)72 begonnen 
                                                      

habe. Deutlichster Ausdruck dieser Distanzierung sei ihre in dieser Zeit immer hermetisch 

werdende Prosa. 
68 Vgl. Ilse Aichinger: Eliza Eliza. Erzählungen (1958-1968). Frankfurt am Main: Fi-

scher-Taschenbuch-Verlag 1996, S. 113-121. 
69 Liska 2011, S. 241. 
70 Ebd., S. 244. 
71 Heute wird Die größere Hoffnung gar, neben Musils Der Mann ohne Eigenschaften, als 

«Grundbuch» der österreichischen Literatur angesehen, so von Richard Reichensperger: 

Ilse Aichingers frühe Dekonstruktionen, in: Klaus Kastberger/Kurt Neumann (Hg.): 

Grundbücher der österreichischen Literatur seit 1945. Erste Lieferung. Wien: Zsolnay 

2007, S. 12; vgl. auch Ivanovic und Shindo, die diesbezüglich von einem «Grundstein zur 

deutschsprachigen Nachkriegsliteratur» sprechen (Christine Ivanovic/Sugi Shindo: Ge-

schichte und Medien bei Ilse Aichinger. In: dies. (Hg.): Absprung zur Weiterbesinnung. 

Geschichte und Medien bei Ilse Aichinger. Tübingen: Stauffenburg-Verlag 2011, S. 7). 
72 Ilse Aichinger: Das vierte Tor [1945]. In: Ilse Aichinger: Die größere Hoffnung. 

Roman. Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 72000, S. 272-275. 



Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

53 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

hatte73, den entscheidenden Anschub für ihren «Durchbruch in Deutsch-

land»74. 

Um am Ende noch eines klarzustellen: Der Antisemitismus der Gruppe 

47 war ein differenzierter; man hatte ja sogar eine ganze Reihe jüdischer 

Mitglieder: eben Aichinger, als Kritiker Marcel Reich-Ranicki, Celan durfte, 

wie gezeigt, einmal lesen, Peter Weiss und Erich Fried auch – und dann gab 

es auch noch die Gruppenmitglieder Hermann Kesten und Wolfgang Hil-

desheimer. Man muss aber trotzdem (und da stimme ich vollkommen mit 

Klaus Briegleb überein) von einem Antisemitismus sprechen, einem funda-

mentalen und strukturellen Antisemitismus, der eine ganz spezifische Erin-

nerungspolitik mitsamt ihrer Literatur, die man heute als die frühe (west-

)deutsche und österreichische Nachkriegsliteratur ansieht, hervorbrachte. 

Für jüdische Stimmen, die explizit von der Shoah sprachen, war in dieser 

Literatur kein Platz. Motive für diesen Ausschluss lagen in einem tradierten 

Antisemitismus, verbunden mit dem kollektiven Erfahrungshintergrund 

der Nazi-Zeit und dem Kriegserlebnis der Gründergeneration, vor allem 

aber in dem aktuellen Bestreben der Gruppe 47, eine einheitliche Literatur der 

jungen Generation zu schaffen, die für sich das Monopol in ‘Sachen deut-

scher Vergangenheit’ beanspruchte75, bei dem abweichende Stimme, wie die 

der Emigranten, die der Juden, nur gestört hätten. 

Ilse Aichinger ist – wie vielleicht persönlich distanziert auch immer – 

Teil dieser spezifischen Erinnerungskultur der Gruppe 47 und ihrer Litera-

tur geworden. Sie hat sich sozusagen in diese Gruppe hinein ‘übersetzt’, 

sich ihr aber zugleich auch durch ihre spezifische Schreibweise später mehr 

                                                      
73 Ihr Förderer dort war der österreichische Schriftsteller und Theaterkritiker Hans 

Weigel (vgl. Wolfgang Straub: Ilse Aichinger innerhalb/außerhalb der Wiener Netzwerke 

um 1950. In: Christine Frank/Sugi Shindo (Hg.): Konstellationen österreichischer Litera-

tur: Ilse Aichinger. Wien: Böhlau 2024, S. 146-158). 
74 Ebd., S. 154. Sie gehörte zu den treuesten Gruppenmitgliedern und nahm von 1951 

bis 1962 «regelmäßig an den Tagungen der Gruppe 47 teil» (Richter 2012, S. 281). Dann 

war sie noch bei Gruppentagungen 1977 in Saulgau und 1990 in Prag. 
75 «Diese literarische Agentur [= Gruppe 47; Anm. T.P.] beruft sich zu Unrecht auf 

ihre Autorität in Sachen deutsche Vergangenheit» (Briegleb 2003, S. 320f.). 



54 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

und mehr entzogen; damit verbunden war eine gewisse Verrätselung, ja Un-

verständlichkeit ihrer Texte76, die erst mit ihrem Spätwerk aufgebrochen 

wurde. Aichinger selbst hat im Übrigen ihre Beziehung zur Gruppe 47 

selbst nie ausdrücklich problematisiert, sondern immer wieder positive Sei-

ten der Gruppentreffen oder auch bei Richter selbst77 hervorgehoben: So 

lobte sie z.B. die Komik78 der Gruppe 47, ihre «Atmosphäre der Heiterkeit» 

oder auch die «Freundschaften»79, die in ihr und durch sie entstanden 

seien80. 

                                                      
76 Vivian Liska schreibt, dass «einige Texte Aichingers, die bislang als undurchdringlich 

und dunkel bezeichnet wurden, als eindringliche Anklage des literarischen Nicht-Erinnerns 

an die nationalsozialistischen Verbrechen verstanden werden [können]» (Liska 2011, S. 

232). Damit hat sie vollkommen recht; allerdings bleibt das Faktum bestehen, dass diese 

Texte Aichingers eben nicht nur als ‘undurchdringlich’ und ‘dunkel’ bezeichnet wurden, son-

dern es in der Tat sind. 
77 Vgl. ihr Gedicht «Für H. W«., in dem ein gelassener, ratgebender und sehr souveräner 

– vielleicht ein bisschen zu souveräner – Mann beschrieben wird (Ilse Aichinger: Für H. 

W. In: Hans A. Neunzig (Hg.): Hans Werner Richter und die Gruppe 47. München: Nym-

phenburger 1979, S. 179). 
78 «Die Komik war ja überhaupt das Beste an der Gruppe 47 und hat mich bewogen, 

immer wieder hinzufahren» (Aichinger, in: Esser 22003, S. 51). 
79 Ilse Aichinger: Als mich Hans Werner Richter zum ersten Mal einlud [1988]. In: Ilse 

Aichinger: Aufruf zum Mißtrauen. Verstreute Publikationen 1946-2005. Hg. v. Andreas 

Dittrich, Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag 2012, S. 161. Aichinger konstatierte hier 

auch, dass die Gruppe 47 historisch «notwendig» gewesen sei, um «das Vertrauen in eine 

Sprache wiederherzustellen, das durch vieles Vorhergegangene so schwer erschüttert wor-

den war» (ebd.). Vergleicht man dies allerdings mit Aichingers eigener Position, die von 

einem grundsätzlichen Misstrauen – auch in die Sprache – gekennzeichnet war, lassen sich 

hier schon fundamentale Unterschiede zwischen ihr und der Gruppe erkennen. 
80 In Interviews Mitte der 1990er Jahre vergleicht sie die Treffen der Gruppe 47 mit 

einem «Pfadfinderlager» – und da sie «immer zu den Pfadfindern wollte», hat sie sich, wie 

sie sagt, dort «sehr amüsiert» (Ilse Aichinger: Es muss gar nichts bleiben. Interviews 1952-

2005. Hg. u. mit einem Nachwort von Simone Fässler. Wien: Ed. Korrespondenzen 2011, 

S. 131); vgl. auch ihr Interview mit Günter Kaindlstorfer, wo sie ebenfalls in Hinsicht von 

den Gruppentreffen von einem ‘Pfadfinderlager’ spricht und davon, dass die Treffen «et-

was Unbekümmertes, Freies»» gehabt» hätten; LINK (abgerufen am 2.3.2024). 

http://www.kaindlstorfer.at/index.php?id=323


Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

55 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Trotz dieser etwas oberflächlichen positiven Aussagen über die Gruppe, 

stellte sie für Aichinger einen im Grunde doch nur sehr begrenzten 

Diskursraum zur Verfügung, wie hier ausgeführt wurde. Man kann die hier 

angesprochene Problematik auch literarisch ausdrücken – und zwar so, dass 

«alle Möglichkeiten (…) in dem Spielraum der Fesselung [lagen]» – oder, 

etwas anders gesagt, «daß Fliegen nur in einer ganz bestimmten Art der 

Fesselung möglich war»81. Diese Zitate stammen aus Aichingers Erzählung 

Der Gefesselte mit der sie 1951 ihr Debüt bei der Gruppe 47 gab. Sie wusste 

also ganz genau, worauf sie sich einließ!82 

Literaturverzeichnis 

Aichinger, Ilse: Das vierte Tor [1945]. In: Ilse Aichinger: Die größere Hoffnung. 
Roman. Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 72000, S. 272-
275. 

Aichinger, Ilse: Spiegelgeschichte. In: Merkur 6 (1952) H. 47, S. 70-77. 
Aichinger, Ilse: Für H. W. In: Hans A. Neunzig (Hg.): Hans Werner Richter und 

die Gruppe 47. München: Nymphenburger 1979, S. 179. 
Aichinger, Ilse: Als mich Hans Werner Richter zum ersten Mal einlud [1988]. In: 

Ilse Aichinger: Aufruf zum Mißtrauen. Verstreute Publikationen 1946-
2005. Hg. v. Andreas Dittrich, Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag 2012, 
S. 161. 

Aichinger, Ilse: Eliza Eliza. Erzählungen (1958-1968). Frankfurt am Main: Fi-
scher-Taschenbuch-Verlag 1996. 

Aichinger, Ilse: Verschenkter Rat. Gedichte. Frankfurt am Main: Fischer-Ta-
schenbuch-Verlag 1996. 

Aichinger, Ilse: Der Gefesselte. Erzählungen (1948-1952). Frankfurt am Main: 
Fischer-Taschenbuch-Verlag 1998. 

Aichinger, Ilse: Film und Verhängnis. Blitzlichter auf ein Leben. Frankfurt am 
Main: S. Fischer Verlag 2001. 

Aichinger, Ilse: Es muss gar nichts bleiben. Interviews 1952-2005. Hg. u. mit ei-
nem Nachwort von Simone Fässler. Wien: Ed. Korrespondenzen 2011. 

Aichinger, Ilse: Kleist, Moos, Fasane. Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-
Verlag 42016. 

                                                      
81 Aichinger 1998, S. 13 u. S. 25. 
82 Man hat diesen Text – und Aichingers Rede unter dem Galgen (1952) – «metareflexiv» 

als «poetologisches Ausloten des Spielraums von Literatur im historischen Kontext der 

Stunde Null» (Stefanie Kreuzer: Fessel, Strick, Schnur. In: Erdle/Pelz 22021, S. 103) inter-

pretiert.  



56 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Arnold, Heinz Ludwig: Die Gruppe 47. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Ta-
schenbuch-Verlag 2004. 

Badiou, Bertrand (in Verbindung mit Eric Celan) (Hg.): Paul Celan – Gisèle 
Celan-Lestrange. Briefwechsel. Mit einer Auswahl von Briefen Paul Celans 
an seinen Sohn Eric. Erster Bd. Die Briefe. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
2001. 

Berbig, Roland: Schwedenbrücke. In: Birgit R. Erdle/Annegret Pelz (Hg.): Ilse 
Aichinger Wörterbuch. Göttingen: Wallstein Verlag 22021, S. 228-231. 

Böttiger, Helmut: Die Gruppe 47. Als die deutsche Literatur Geschichte schrieb. 
München: Deutsche Verlags-Anstalt 2012. 

Braese, Stephan: Vorwort, in: ders. (Hg.): Bestandsaufnahme. Studien zur 
Gruppe 47. Berlin: Schmidt 1999, S. 7-10. 

Braese, Stephan: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeutschen 
Nachkriegsliteratur. Berlin/Wien: Philo 2001. 

Briegleb, Klaus: ‘Neuanfang’ in der westdeutschen Nachkriegsliteratur – Die 
Gruppe 47 in den Jahren 1947-1951, in: Stephan Braese (Hg.): Bestands-
aufnahme. Studien zur Gruppe 47. Berlin: Schmidt 1999, S. 35-63. 

Briegleb, Klaus: Mißachtung und Tabu. Eine Streitschrift zur Frage: Wie antise-
mitisch war die Gruppe 47? Berlin/Wien: Philo 2003. 

Colclasur, David L.: Erzählkunst und Gesellschaftskritik in Ilse Aichingers Spie-
gelgeschichte. Eine Neuinterpretation. In: Modern Austrian Literature 22 
(1999), No. 1, S. 67-89. 

Dor, Milo: Auf dem falschen Dampfer. Fragmente einer Autobiographie. 
Wien/Darmstadt: Zsolnay1988. 

Epping-Jäger, Cornelia: ‘Diese Stimme mußte angefochten werden’. Paul Celans 
Lesung vor der Gruppe 47 als Stimmereignis. In: Günter Butzer/Joachim 
Jacob (Hg.): Berührungen. Komparatistische Perspektiven auf die frühe 
deutsche Nachkriegsliteratur. München u.a.: Fink 2012, S. 263-280. 

Esser, Manuel: «Die Vögel beginnen zu singen, wenn es noch finster ist». Auszug 
aus einem Gespräch mit Ilse Aichinger. In: Samuel Moser (Hg.): Ilse 
Aichinger. Leben und Werk. Aktualisierte und erweiterte Neuauflage. 
Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 22003, S. 47-57. 

Fetscher, Justus u.a. (Hg.): Die Gruppe 47 in der Geschichte der Bundesrepublik. 
Würzburg: Königshausen und Neumann 1991. 

Gasser, Katja: Eich. In: Birgit R. Erdle/Annegret Pelz (Hg.): Ilse Aichinger Wör-
terbuch. Göttingen: Wallstein Verlag 22021, S. 76-79. 

Greiner, Ulrich: Ein Streit um Eich. In: DIE ZEIT 16 (1993); 
https://www.zeit.de/1993/16/ein-streit-um-eich (abgerufen am 
6.11.2023). 

Ivanovic, Christine/Sugi Shindo: Geschichte und Medien bei Ilse Aichinger. In: 
dies. (Hg.): Absprung zur Weiterbesinnung. Geschichte und Medien bei 
Ilse Aichinger. Tübingen: Stauffenburg-Verlag 2011, S. 7-12. 

https://www.zeit.de/1993/16/ein-streit-um-eich


Ilse Aichingers Verhältnis zur Gruppe 47 im Kontext der Shoah 
 

57 
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Ivanovic, Christine: Inkubation – Vom langen Weg der Erfahrung in die Texte 
oder Die Wiederkehr der Zwillingsforschung bei Ilse Aichinger und Hans-
Ulrich Treichel. In: Stephan Braese/Dominik Groß (Hg.): NS-Medizin 
und Öffentlichkeit. Formen der Aufarbeitung nach 1945. Frankfurt am 
Main/New York: Campus Verlag 2015, S. 301-322. 

Jabłkowska, Joanna: Österreichische Holocaustliteratur? Oder ein Kafka-Dupli-
kat? Zu Ilse Aichinger und der Gruppe 47. In: Günter Butzer/Joachim Ja-
cob (Hg.): Berührungen. Komparatistische Perspektiven auf die frühe 
deutsche Nachkriegsliteratur. München u.a.: Fink 2012, S. S. 123-135. 

Kaiser, Joachim: Physiognomie einer Gruppe, in: Hans Werner Richter (Hg.): Al-
manach der Gruppe 47. 1947-1962. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1962, 
S. 44-49. 

Kreuzer, Stefanie: Fessel, Strick, Schnur. In: Birgit R. Erdle/Annegret Pelz (Hg.): 
Ilse Aichinger Wörterbuch. Göttingen: Wallstein Verlag 22021, S. 103-107. 

Kröll, Friedhelm: Zero Point. Zur Frühgeschichte der Gruppe 47. In: Das Pla-
teau 44 (1997), S. 40-47. 

Liska, Vivian: Sofies Engel. Ilse Aichinger und die Gruppe 47. In: dies.: Fremde 
Gemeinschaften. Deutsch-jüdische Literatur der Moderne. Göttingen: 
Wallstein-Verlag 2011, S. 231-244. 

Lundius, Wiebke: Die Frauen in der Gruppe 47. Zur Bedeutung der Frauen für 
die Positionierung der Gruppe 47 im literarischen Feld. Berlin: Schwabe 
Verlag 2017. 

Markus, Hannah: Ilse Aichingers Lyrik. Das gedruckte Werk und die Handschrif-
ten. Berlin/Boston: De Gruyter 2015. 

Markus, Hannah: «Schnell, solang du noch tot bist». Ilse Aichingers Spiegelge-
schichte. In: Mona Körte (Hg.): Rückwärtsgänge. Retrogrades Erzählen in 
Literatur, Kunst und Wissenschaft. Sonderheft Zeitschrift für deutsche 
Philologie 138 (2020), S. 43-63. 

Meiser, Katharina: Die ‘Dimension Auschwitz’ in Ilse Aichingers Spiegelge-
schichte. In: Weimarer Beiträge 63 (2017) H. 1, S. 44-58. 

Mitscherlich, Alexander/Margarete Mitscherlich: Die Unfähigkeit zu trauern. 
Grundlagen kollektiven Verhaltens. München: Pieper 1967. 

Reichensperger, Richard: Die Bergung der Opfer in der Sprache. Über Ilse 
Aichingers Leben und Werk. In: Samuel Moser (Hg.): Ilse Aichinger. Le-
ben und Werk. Aktualisierte und erweiterte Neuauflage. Frankfurt am 
Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 22003, S. 83-97. 

Reichensperger, Richard: Ilse Aichingers frühe Dekonstruktionen, in: Klaus 
Kastberger/Kurt Neumann (Hg.): Grundbücher der österreichischen Lite-
ratur seit 1945. Erste Lieferung. Wien: Zsolnay 2007, S. 11-17. 

Richter, Hans Werner: Fünfzehn Jahre. In: Hans Werner Richter (Hg.): Alma-
nach der Gruppe 47. 1947-1962. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1962, S. 
8-14. 



58 
 

Thomas Pekar  
   

_________________________________________________________ 
Studia austriaca XXXIII (2025) 

¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯¯ 

Richter, Hans Werner: Im Etablissement der Schmetterlinge. Berlin: Wagenbach 
2004. 

Richter, Hans Werner: Mittendrin. Die Tagebücher 1966-1972, hg. v. Dominik 
Geppert in Zusammenarbeit mit Nina Schnutz. München: Beck 2012. 

Schmaus, Marion: Die Autorin tritt aus dem Spiegel. Infragestellung von Autor-
schaft in Ilse Aichingers Werk. In: Britta Herrmann/Barbara Thums (Hg.): 
«Was wir einsetzen können, ist Nüchternheit». Zum Werk Ilse Aichingers. 
Würzburg: Königshausen und Neumann 2001, S. 79-92. 

Schnurre, Wolfdietrich: Man sollte dagegen sein. In: Hans Werner Richter (Hg.): 
Almanch der Gruppe 47. 1947-1962. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 
60-64. 

Sonnleitner, Johann: Grenzüberschreitungen. Ilse Aichinger und die Gruppe 47. 
In: Stuart Parkes/John J. White (Hg.): The Gruppe 47 fifty years on a re-
appraisal of its literary and political significance. Amsterdam u.a.: Rodopi 
1999, S. 195-212. 

Sonnleitner, Johann: Lyrik nach Auschwitz. Der Fall Ilse Aichinger. In: Ingeborg 
Rabenstein-Michel (Hg.): Ilse Aichinger – Mißtrauen als Engagement? 
Würzburg: Königshauen & Neumann 2009, S. 17-25. 

Straub, Wolfgang: Ilse Aichinger innerhalb/außerhalb der Wiener Netzwerke um 
1950. In: Christine Frank/Sugi Shindo (Hg.): Konstellationen österreichi-
scher Literatur: Ilse Aichinger. Wien: Böhlau 2024, S. 146-158. 

Wild, Thomas: ununterbrochen mit niemandem reden. Lektüren mit Ilse Aichin-
ger. Frankfurt am Main: S. Fischer 2012. 

Young: James E.: Beschreiben des Holocaust. Darstellung und Folgen der Inter-
pretation. Aus dem Amerikanischen von Christa Schuenke. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1997.   


