Studia theodisca

ISSN 2385-2917

Bettina Faber
(Venezia)

«O Naturly
Hilderlins erste 1iebe oder Was Okologie bedeuten kinnte

ABSTRACT. The international research on Holderlin has certainly not overlooked how
much Hélderlin’s entire poetry and thinking revolves around nature. Therefore, his efforts,
so diverse in themselves, to understand what ‘nature’ actually means to us, appear highly
relevant in the face of the currently emerging ecological crisis. This article aims to present
a specific interpretive framework using the model of permeable concentric circles in which
the various phases of Holderlin’s conceptions of nature do not cancel each other out, but

remain valid and insightful simultaneously, rather than mutually exclusive.

L. Voriiberlegungen: Wozu Hdlderlin in Zeiten dkologischer Krise?

Wie sehr die Natur und unsere Beziehung zu ihr tatsdchlich den innersten
Kern bilden, um den Hélderlins gesamtes Denken und Dichten kreisen, ist
der internationalen Holderlin-Forschung natiirlich nicht entgangen, wobei
versucht wurde, die rasante Entwicklung von seiner selbst kaum ginzlich
einzufangenden Thematisierungen von ‘Natur’ in recht verschiedene Mo-
delle einzuordnen'. Eher harmonisierende kontrastieren mit anderen, die die
«harten Fugungeny, die Diskrepanzen und Dissonanzen hervorheben oder

I Es ist schon aus allgemeinen systematischen Griinden nicht mdglich, eine prizise
Definition dessen zu erreichen, was das semantische Feld des Begriffs eigentlich umfasst.
Zu dieser grundsitzlichen Problematik vgl. Georg Picht: Der Begriff der Natur und seine
Geschichte. Stuttgart 1989. Bei Holderlin impliziert die Rede von Natur offensichtlich al-
les, was deren «Gang und Geist und Gestalt» (Pline und Bruchsticke, S£4 II: 335) und
also auch die Natur des Menschen betrifft. Werktitel werden beim Zitieren aus der GroB3en
Stuttgarter Ausgabe nur angegeben, falls sie zur leichteren Orientierung dienen.

Studia theodisca — Holderliniana 1V (2025), 113-173




114 Bettina Faber

solchen, die nach einem Prinzip der spiralférmigen Steigerung argumentie-
ren’. Die auBergewohnliche Komplexitit und das beinahe schwindelerre-
gende Niveau der Interpretationen sind dabei von solchem Gewicht, das
man fast furchten muss, darunter zusammenzubrechen. Von «Originalitit
und Selbststindigkeit» zu traumen oder noch etwas Neues sagen zu wollen,
kann hier so kaum der Anspruch sein. Héchstens kann versucht werden,
vielleicht nur «in der besonderen Richtung, die wir nehmen»’, einen viel-
leicht etwas anderen Blickwinkel einzunehmen, aus dem heraus das, was
Natur bei Holderlin bedeutet, angesichts der gewaltigen 6kologischen Her-
ausforderungen unserer Zeit neu relevant und lebendig erscheinen kann.
Hoéldetlins eigene Intention, auf «Handeln. Reaction gegen positives Beleben
des Todten durch reelle Wechselvereinigung desselben»* zu setzen, muss in die-

sem Sinn als besonders motivierend erscheinen, wobei er seine poetische

2 In seinem chronologisch struktutierten und sehr dichten Beitrag betont Stefan Bitt-
ner «die Einheit des Holderlinschen Denkens» (Ders.: Natur — Ein Grundwort Hélderlins.
In: «Holderlin-Jahrbuch» 26.1988-1989: 224-247, hier 244); Anke Bennholdt-Thomsen
verweist in ihrer hervorragenden Studie (Dies.: Dissonanzen in der spiten Naturauffassung
Hélderlins. In: «Hélderlin-Jahrbuch» 30.1996-1997: 15-41) auf die Spannungen und Dis-
sonanzen in Holderlins spiterer Zeit, die in starkem Kontrast zu der die allgemeine Re-
zeption prigenden Naturauffassung im Hyperion stehe; Jurgen Link versucht in minutiGser
(Re)Konstruktion von Analogien zu den epochal wirkenden Inspirationen durch Rousseau
eine sich immer weiter nach oben schraubende Bewegung bei Hélderlin aufzuzeigen
(Ders.: Holderlin — Rousseau: inventive Rickkehr. Opladen 1999. Zuletzt auch in: Ders.:
Hélderlins Fluchtlinie Griechenland. Géttingen 2020: hier bes. 155-197). Das «Hélderlin-
Jahrbuch» 30.1996-1997 wurde insg. dem Thema «Hélderlin und die Naturm gewidmet und
enthalt zahlreiche wertvolle Beitrige zu Holderlins Naturauffassung so wie auch der Band:
Holderlin’s Philosophy of Nature. Hrsg. von Tobias Rochelle. Edinburgh 2020 u. 2022,
die im Folgenden bedauetlicherweise nur vereinzelt gewiirdigt werden kénnen.

3 Vgl. Der Gesichtspunkt aus dem wir das Altertum anzusehen haben, Sz4 IV: 221f.
Auch Hegel, der ja lange im direkten Gesprach mit Hélderlin stand, versteht «Positives» im
pejorativen Sinn als «Totesy, das zu Stillstand und Verfestigung obsolet gewordener Para-
digmen und Strukturen fithrt; vgl. z.B. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorrede zur Phi-
nomenologie des Geistes. In: Ders.: Werke in zwanzig Binden. Hrsg. von Eva Moldenhauer
und Karl Markus Michel. Frankfurt/M. 1969ff. (im Folgenden zitiert als W). Hier: W 3: 46.

* SA1V: 222, Anmerkung ++++.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 115

Produktion moglicherweise eben durchaus schon als eine besondere Weise
von Praxis verstanden haben mag.

Der ohnehin recht einfiltig daherkommende Titel des vorliegenden Bei-
trags konnte allerdings bereits irritieren, bevor ein auch noch so bescheide-
ner Leitgedanke formuliert ist, denn die im zweiten Teil angedeutete Ver-
gleichzeitigung mit Zukunftsperspektive ist sicher nicht unproblematisch.
Ob der angekiindigte Rekurs auf die Naturbetrachtung eines Autors, der,
1770 geboren, in einer noch ganz anderen zivilisatorischen Epoche ver-
sucht, ein allerdings schon damals anscheinend von verschiedenartigsten
Krisen ins Wanken gebrachtes Gleichgewicht wenigstens als erreichbar vor-
zustellen, tatsdchlich weiterfiihren kann? Kann ein Dichter aus einer noch
anderen Welt wirklich helfen, nach Wegen zurtick in ein lingst verlorenes
Paradies zu suchen, das mindestens so verriegelt ist, wie das, von dem in
Kleists Aufsatz Uber das Marionettentheater die Rede ist? Wobei dort ja im-
merhin noch eine Aussicht zu bestehen scheint, nach einer Reise um die
ganze Welt zu schauen, «ob es vielleicht von hinten irgendwo offen ist»’,
eine wahrscheinlich doch eher ironisch gemeinte Conclusio.

Abhilfe tut in unserer diirftigen, bedtirftigen Zeit wohl mehr als Not an-
gesichts der Dialektik, mit der uns das aufklirerische Bemiihen um eman-
zipatorische Befreiung von den «Gingelbanden» der Natur, die Holderlin
doch immerhin noch als «goldene»® bezeichnet, sozusagen auf die Fil3e
fallt. Bleibt wirklich nichts weiter mehr tbrig, als mit denselben Mitteln,
durch die das Desaster der sukzessiven Zerstorung unseres Lebensraums
provoziert wurde, nimlich durch technologischen Fortschritt, zu retten,

was noch zu retten ist?

5 Heinrich von Kleist: Simtliche Werke und Briefe. Hrsg. von Ilse-Marie Barth, Klaus
Muller-Salget, Stefan Ohrmanns und Hintich Seeba. Frankfurt/M. 1987ff. (im Folgenden
zitiert als DKV). Hier: DKV 3: 559.

¢ Dichtermuth (Zweite Fassung), Sz4 1I: 64 u. Blédigkeit, S£4 II: 66. Das Motiv ist
sicher an Schiller angelehnt; vgl. Die Gotter Griechenlands (1788). Schillers Werke werden
unter der Sigle NA zitiert nach der von Julius Petersen 1940 in Weimar begriindeten und
von Liselotte Blumenthal und Be”lnno von Wiese fortgefithrten Nationalausgabe. Weimar

1943ff. Hier: NA 1, 190.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




116 Bettina Faber

Es ist wohl fraglich, ob man so die Geister, die man rief, in der immer
mehr zum Albtraum sich wandelnden Ara des ‘Anthropozin’ tatsichlich
noch in den Griff bekommen kann, zumal wenn «der unerbittliche, der
furchtbare Sohn der Natur, der alte Geist der Unruh», die Vélker, die da
«schwiegen, schlummerten»’, in neuer Kriegslust gegeneinander aufzubrin-
gen vermag. Basieren die Konzepte 6kologischer Zeitenwende — in Holder-
lins Vokabular miisste es wohl eher um radikale ‘Umkehr’, also Re-volution®
gehen — nicht auf einem zu kurz, zu flach ansetzenden Verstindnis von
Okologie, das sich immer noch in demselben Paradigma bewegt, in dem die
Natur lingst nur noch fiir uns da ist, wir es nicht mehr fiir sie sind? Brau-
chen oder verbrauchen wir sie nicht eigentlich nur mehr als in weltweiter
Konkurrenz ausgebeutete Lieferantin von Ressourcen oder bisweilen kom-
pensatorisch auch als Erholungspark oder Erlebnislandschaft und leben an-
sonsten in virtuellen Welten zweiter oder dritter Potenz?

Was haben wir angerichtet? Womoglich unter dem EFindruck des eher
falsch verstandenen biblischen Schopfungsauftrags aus dem Buch Genesis,
sich die Erde untertan zu machen’, wurde aus dem Verhiltnis des moder-
nen Menschen zur Natur ein Herrschaftsdiskurs. Dabei ginge es doch ei-
gentlich um ein Nachdenken tiber und um Einftihlung in die Welt, die uns
umgibt, so wie es bei Okonomie um vernunftige und angemessene Organi-
sation der Wirtschaft im grof3en Haushalt der Natur, nicht um Instrumen-
talisierung und Profitsteigerung im kapitalistischen Geist gehen sollte. Fehlt
es also unseren Diskussionen um die Rettung des Planeten nicht an einer

tragenden Basis, an naturphilosophischer bzw. naturpoetischer Tiefe'’, was

7 85tA T 238.

8 Vgl. etwa Anmerkungen zur Antigonae, S£4 V: 271.

9 Vgl. Gen 1,28: «Gott segnete sie und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und ver-
mehrt euch, bevolkert die Erde, unterwerft sie euch und herrscht tiber die Fische des Mee-
res, iber die Végel des Himmels und tiber alle Tiere, die sich auf dem Land regen». Auch
in Ps 8,7 hei3t es: «Du hast ihn [den Menschen] als Herrscher eingesetzt tiber das Werk
deiner Hinde, hast ihm alles zu Filen gelegt». Die Bedeutung der hebriischen Verben
kabasch und radab ist dabei allerdings nicht ganz eindeutig.

10 Schon Hegel beklagt die «Abgunst», die der Naturphilosophie in der Moderne in

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 117

auch erkliren konnte, warum alle Warnungen vor der Riickseite der Me-
daille von Technisierung und Ausbeutung unserer Welt, selbst die promi-
nentesten, z.B. Heideggers und Adornos, die beide besonders auch aus der
Beschiftigung mit Holderlin erwachsen sind, relativ wirkungslos verhallt
sind''?

Hoéldetlin selbst jedenfalls war sich der Bedeutung seines «Dichterbe-
rufs» gerade in Bezug auf die Natur wohl sicher. Die sich vielleicht tatsich-
lich durch sein Schaffen letztendlich selbstbeantwortende Frage «[...] und
wozu Dichter in diftiger Zeit?»'* und die mit der Sicherheit und Autoritit
seiner Gnome vorgetragene Uberzeugung, dass das, was bleibt, von den
Dichtern gestiftet wird", ermutigen jedenfalls dazu, bei ihm mehr als nur
pragmatische Hilfestellung zur Bewiltigung der immensen Probleme zu

volligem Gegensatz zur Antike entgegengebracht wird; vgl. Enzyklopadie der Wissenschaf-
ten im Grundrisse. Zweiter Teil. Die Naturphilosophie. Einleitung, Zusatz, W 9: 9.

11'Vgl. vor allem: Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik. In: Ders.: Gesamt-
ausgabe. Hrsg. von Friedtich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt/M. 1975ff. (im Folgen-
den zitiert als GA). Hier: GA 7: 5-36; Bauen Wohnen Denken, ebd.: 145-164, bes. 151-
155; «...dichterisch wohnet der Mensch...», ebd.: 189-208; Der Satz vom Grund, GA 10:
177-189; sowie: Theodor W. Adorno: Parataxis. Zur spiten Lyrik Holderlins. In: Ders.:
Gesammelte Schriften. Bd. 11. Hrsg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt/M. 1974: 447-491,
bes. 477-486. Zu den beiden allerdings auch markant gegeneinander stehenden Positionen
vgl. vor allem: Johann Kreuzer: Adornos und Heideggers Holderlin. In: Adorno im Wi-
derstreit: Zur Prisenz seines Denkens. Hrsg. von Wolfram Ette u.a. Freiburg; Miinchen
2004: 363-393. Einen scharfsinnigen Beitrag zur Analyse der Hilflosigkeit der aktuellen
Versuche der Bewiltigung der 6kologischen Krise bietet Wolfgang Riedel: Unort der Sehn-
sucht. Vom Schreiben der Natur. Ein Bericht [=De Natura II. Hrsg. von Frank Fehren-
bach] Berlin 2017. Riedel diagnostiziert dort, dass es dem modernen Menschen in seiner
immer kiinstlicheren Welt unendlich schwer falle, «seine wesentlich pathische Verfasstheit»
und «seine durchgingige Abhingigkeit von jenem ‘unméglichen Realen’ anzuerkennen, das
allen Einspriichen zum Trotz bis heute mit Grund ‘Natur’ heil3t» (ebd.: 5).

12 Brod und Wein, $z4 II: 94. Vgl. Wolfram Groddeck: «...und wozu Dichter in durf-
tiger Zeit?». Nachfrage zum Zweck der Dichter bei Héldetlin. In: «Hélderlin-Jahrbuch»
43.2022-2023: 35-48; Jurgen Soring: «Die gottlichgegenwirtige Natur bedarf der Rede
nicht». Wozu also Dichter? In: «Holdetlin-Jahrbuch» 30.1996-1997: 58-82.

13 Vgl. Andenken, Sz4 11: 189.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




118 Bettina Faber

suchen. Ja, ohne jede Selbstschonung und -gefilligkeit, so versteht man
schnell, geht es Holderlin mit einem alles andere als relativistischem Kon-
zept von Authentizitit und Ernsthaftigkeit ums Ganze. In den spiten Ent-
wiurfen zum Gedicht Dew Fiirsten setzt er sich einen hohen MaBstab:

Lal3 in der Wahrheit immerdar
Mich bleiben

Niemals im Unglik (524 I1: 246 und 247).14

Mit seinem lebenslangen Nachdenken tber uns und die Natur kénnte
uns Holderlin in unserer Ratlosigkeit wohl gerade wegen dieser bedingungs-
losen Bereitschaft zu Hilfe kommen und uns ganz andere Horizonte fiir
unseren Umgang mit der leidenden Natur aufzeigen. Er denkt in einer un-
erhorten Dynamik problemorientiert und konsequent sozusagen immer
weiter und verdndert den eigenen Vorstellungshorizont sogar radikal, wenn
er an die Grenzen eines vorhergehenden Konzepts stof3t. Damit er6ffnet
er vielleicht tatsdchlich die Moglichkeit einer «inventiven Riickkehr» zu der

Stelle an der Weggabelung®, an der die lange, grundsitzlich mindestens

14 Da der «First», dem das Gedicht gewidmet werden sollte, Friedrich Wilhelm Karl
von Wiirttemberg ist, lasst sich der Gedicht-Entwutf auf die Zeit um 1803/04 datieten, da
dieser erst 1803 Kurfiirst wurde. Die fiir den postmodernen Leser womdglich gar nicht so
verstindliche Bitte impliziert allerdings keineswegs eine statische Vorstellung von Waht-
heit, wie sich im Weiteren zeigen wird. So auch Charles Lewis, fiir den sich Hélderlin iber
die Lektiire von Diogenes Laértius abgrenzt von Parmenides’ Konzeption einer ewig un-
beweglichen A/ktheia. Vgl. Ders.: Mortal Thoughts and Opinions of Mortals. Echos of Par-
menides in Holderlin’s «Andenken». In: «Holdetlin-Jahrbuch» 43.2022-2023: 235-256, hier
256: «In the republic of poetry, no timeless truths can be established that would transcent
the domain of mortal opionion. But for all that they belong to the uncertain and ambiguous
mortal realm, the works of the poets may themselves endure». Vgl. auch: Jan Kerkmann:
Der Wandel zur Vernunftform. Die Versohnung zwischen dem ‘Geist der Natur’ und der
menschlichen ‘Weltansicht’ in Hélderlins «Anmerkungen zur Antigonéd». In: Ebd.: 213-
234,

15 So ja die Figur, mit der Jurgen Link das Verhiltnis von Rousseaus und Hélderlins
Naturauffassung beschreibt; vgl. Ders.: Holderlin — Rousseau (wie Anm. 2): 160.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 119

binire abendlindische Traditionslinie naturphilosopischer Uberlegungen
sich verengt zu haben scheint. Neben der immer mehr verdringten eher
mythopoetischen oder mystischen Linie namlich hin auf das weitaus reduk-
tivere Paradigma einer technizistischen Vorstellung von der Natur als gro-
Ber Maschine gemil3 dem mechanistischen Uhren- oder Automaten-Mo-
dell’s.

Hoélderlins Naturauffassung bewegt sich offensichtlich in vollig anderen
Dimensionen und nimmt die fast vergessene alternative Linie des Verste-
hens durch Einfihlung und zugleich spekulative Reflexion wieder auf, ohne
in falsche romantisierende Mystizismen zu verfallen. Seine hermeneuti-
schen Winke kénnen hier, wie Gberhaupt, sicher hilfreich sein, rit er doch
trotz der Mysterien, die ja sind"’, erst einmal zur Niichternheit:

Da wo die Nuchternheit dich verldBt, da ist die Grinze deiner Begeis-
terung. Der grof3e Dichter ist niemals von sich selber verlassen, er mag
sich so weit Giber sich erheben als er will. Mann kann auch in die Hohe
fallen, so wie in die Tiefe. Das leztere verhindert der elastische Geist,
das erstere die Schwerkraft, die in niichternem Besinnen liegt. (5§24
1V:233)

16 Descartes’ Projekt, die Menschen zur Selbstetlésung durch Naturbeherrschung zu
bewegen und sie als «maistres & possesseurs del la Nature» [Discours de la méthode pour
bien conduire sa raison et chercher la vérité dans les sciences, Leiden 1637: 62.
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148 /btv1b86069594/ 7 item.t=langEN> (zuletzt konsul-
tiert am 28. Januar 2025)] zu schen, spielte dabei sicher eine entscheidende Rolle. Sein
dualistischer Versuch, die Welt in Res cogitans und Res exstensa aufzuspalten, brachte thn
allerdings selbst in argumentative Néte, die er wenigstens fiir den Menschen ja bekanntlich
durch das Organ der Zirbeldriise fiir iberbriickbar hielt. Parallel zur Entsakralisierung der
Natur dominieren in der Folge mechanistischen Modelle die neue Anthropologie: La Mett-
rie’s  L’Homme-Machine (1748), gleichzeitig allerdings durch das Gegenkonzept des
L’Homme-Plante konterkariert, mag hier stellvertretend fir ein durchaus auch aus philanth-
ropischen Motiven hervorgegangenes vor allem medizinisches Konzept stehen. Zur euro-
paischen Geschichte des Naturbegtiffs insg. vgl. Hartmut Bohme: Natitlich/Natur. In:
Asthetische Grundbegriffe. Historisches Wérterbuch in sieben Binden. Hrsg. von Katl-
heinz Barck u.a. Bd. 4. Stuttgart; Weimar 2002: 432-498.

7 Vgl. §£4 111: 79.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




120 Bettina Faber

Es geht also nicht um sentimentale riickwirtsgewandte Naturschwirme-
rei. Was er fiir einen angemessenen Zugang zur Wirklichkeit halt, formuliert
er in der Vorrede zur Vorletzten Fassung des Hyperion in wissenschafts-
und kunstkritischer Absicht mit ausdriicklichem Bezug auf die Natur:

Mir ist Originalitit Innigkeit, Tiefe des Herzens und des Geistes. Aber
davon scheint man jezt gerade, wenigstens in der Kunst, sehr wenig
wissen zu wollen; und wenn nicht andere siegen, so wird es neuester
Geschmack werden, von der Natur zu sprechen, wie eine sprode
Schéne von den Minnern, und seinen Stoff zu behandeln, wie ein ge-
schworener Berichterstatter; wo man dann am Ende recht gut weil3,
daf3 ein Haase Gber den Weg lief und kein anderes Thier, aber hiermit
sich auch begntigen mul3. Es wiire iibrigens grober Misverstand, wenn
man dichte, ich spreche hier von den treflichen Menschen, die uns
das schone Detail der Natur mit so unverkenbarer Liebe vergegen-
wirtigen. (524 I11: 235)

Die besondere Aufgabe der Dichter, anders von der Natur zu sprechen,
ist allerdings immens: Sie sollen mit ihren «schiklichen Hinden» sogar «von
den Himmlischen Einen bringen»'"® kénnen, selbst wenn zu lange schon

«alles Gottliche dienstbam gemacht wurde

[...] denn es gilt ein anders,

Zu Sorg’ und Dienst den Dichtenden anvertraut!
Der Hochste, der ists, dem wir geeignet sind,
Dal3 ndher, immerneu besungen,
Thn die befreundete Brust vernehme.

18 Blodigkeit, S£4 II: 66. In Anlehnung an Adornos Interpretation betont Camilla
Flodin, dass Holderlins Verhiltnis zur Natur vor allem von Dankbarkeit geprigt erscheint.
Vgl. Dies.: Remembering nature through art: Holderlin and the poetic representation of
life. In: «Intellectual History Review» 31.2021/3: 411-426, bes. 413-417.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 121

Zu lang ist alles Géttliche dienstbar schon
Und alle Himmelskrifte verscherzt, verbraucht
Die Giitigen, zur Lust, danklos, ein
Schlaues Geschlecht |[...]. (Dichterbernf, StA 11: 46f.)

Wem sonst als Holderlin kénnte man also zutrauen, die gegenwirtige
Misere unseres Verhiltnisses zur Natur mit den Mitteln seiner Dichtung zu
bewiltigen'’? Einer Dichtung, die selber auf einem «gemeinschaftlichen
Ideal der Kiinste» beruhen solle, «das aus lebendiger Seele des Dichters und
der lebendigen Welt um ihn hervorgieng und durch seine Kunst zu einer
eigenen Organisation, zu einer Natur in der Natur sich bildete»™.

19 Ob am Ende sogar eine Verséhnung erwirkt werden kann, so dass es in diesen bes-
seren Zeiten nicht einmal mehr nétig erscheint, der unterdrickten Natur ihre Stimme zu
verleihen, wie es die Zweite Fassung von Dichtermuth vielleicht nahelegt, mag dahin gestellt
bleiben: «So vergehe denn auch, wenn es die Zeit einst ist / Und dem Geiste sein Recht
nirgend gebricht, so stertb’ / Einst im Ernste des Lebens / Unsete Freude, doch schonen
Todb (524 11: 65).

20 So Hélderlins Ankiindigung in einem Entwurf zu einem vermutlich an Goethe ge-
richteten Brief, er plane, «ein humanistisches Journal herauszugeben» (524 VI: 350). Vgl.
auch den vorhergehenden Brief an Schelling, S24 VI: 345ff. Ob daraus nicht letztendlich
eine Uberforderung der Dichtung erwichst, die um 1800 immer stirker gleichsam stellver-
tretend fiir die friheren Instanzen ‘religiése’ oder gar «quasi- eschatologische» Valenz an-
nimmt, wire niher zu diskutieren. So Wolfgang Riedel: Das Aorgische. «Oedipus Rex»,
Theorie der Tragddie und ‘Neue Mythologie’ bei Holdetlin. In: Ders.: Um Schiller. Studien
zur Literatur- und Ideengeschichte der Sattelzeit. Hrsg. von Markus Hien, Michael Storch
und Franziska Stirmer. Wirzburg 2017: 383-396, hier 390. Jedenfalls scheint Holderlin in
diesem Sinne durchaus wirkungsisthetisch zu denken, insofern er die Aufgabe der Dichter
vielleicht nicht nur darin sieht, die Natur zu erinnern, sondern sozusagen als letzte Garan-
ten dafiir einzustehen, dass das Band zum Numinosen und zur Natur als ‘g6ttlicher’ nicht
vollig zerreiBit. Vgl. Manfred Frank: «[W]ozu Dichter in durftiger Zeit?». In: «Holderlin-
Jahrbuch» 43.2022-2023: 200-212, hier 211, wo Frank prignant formuliert: «Das Absolute
hat auf diese Weise in der Absolutierung der Poesie iibetlebts. AbschlieBend erinnert er in
Anlehnung an Novalis daran, wie «Sikularisierung schauderhaft misslingen kann», denn
«wo keine Gétter sind, walten Gespenster» (ebd.: 212). Dass Holderlin wie Schiller und
Goethe auf ‘Indignation’ des Publikums hinarbeite, wie Ernst Osterkamp meint, erscheint
hingegen weniger plausibel. Vgl. Ders.: Indignation. Die Dichter, die Zeit und das Publi-
kum. Schiller — Hélderlin — Goethe. In: «Hélderlin-Jahrbuch» 43.2022-2023: 9-34. Holder-
lins Klagen tiber den «gegenwirtig herrschenden Geschmack» (5§24 VI: 254f) und seine

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




122 Bettina Faber

Die «besondere Richtungy, die der vorliegende Beitrag in aller gebotenen
Bescheidenheit nun einschlagen mochte, soll es sein, die scheinbaren Bri-
che in Holderlins Naturauffassung(en) in einer Figur eher konzentrischer,
permeabler Kreise zu verstehen, wobei sich zeigen wird, dass ‘Natur’ bei
thm nicht als univoker Begriff zu verstehen ist, sondern eine besondere
Meht- oder Vieldeutigkeit besitzt. Die notwendigen Verkirzungen des skiz-
zenartigen Querschnitts mégen dabei nur in dem Sinne einer Vereinfa-
chung zu rechtfertigen sein, die sich vielleicht wiederum auf die Maxime
berufen kann, die Holderlin in seinem Exzerpt aus Jacobis Briefen iiber Spinoza
Gbernimmt. Es sei, so lautete ja schon Jacobis allerdings nicht eben mini-
malistische Forderung,

[d]as groste Verdienst des Forschers [...], Daseyn zu enthiillen, und
zu offenbaren. Erklirung ist ihm Mittel, Weg zum Ziele, nichster, nie-
mals lezter Zwek. Sein lezter Zwek ist, was sich nicht erkliren laf3t:
das Unaufldsliche, Unmittelbare, Einfache. (§24 IV: 210)%!

I1. «Ein hoberer unendlicherer Zusammenhang»: Holderlins Ansatz ur Verortung
des Menschen in der Natur

Es ist dabei wohl ein unvermeidbares Dilemma jeder wissenschaftlichen
Beschiftigung mit Holderlin, das Programm seiner «neuen Mythologie»™
immer schon sozusagen zu unterlaufen. Kann es tiberhaupt in seinem Sinne

im Brief an Wilmans vom Dezember 1803 geduBlerte Bereitschaft, «sich dem Leser zu op-
fern, und sich mit ihm in die engen Schranken unserer noch kinderdhnlichen Kultur zu
begeben» (524 VI: 4306), sprechen ja nicht unbedingt fiir Publikumsbeschimpfung. Vgl.
ebd.: 30f. Auf die eher provokant klingende 1orrede zur Endgiiltigen Fassung des Hyperion
($2A4 II: 5) geht Osterkamp nicht ein, aber auch sie sollte wahrscheinlich eher dem vor-
beugenden Selbstschutz vor ungerechter Kritik und Neugier sorgen, als das Publikum
schon vorab beleidigen.

21 Vagl. Jacobis Schrift Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an Moses Mendelsohn, die Héldet-
lin hier nach der Breslauer Ausgabe von 1785 (31,22-32,3) zitiert.

22 Zu Hélderlins ‘Mythopoetik’ vgl. etwa: Manfred Frank: Holderlin tiber den Mythos.
In: «Hélderlin-Jahrbuch» 27.1990-1991: 140-171; Luke Fischer: Hélderlin’s Mythopoetics.
From «Aesthetic Letters» to the New Mythology. In: Rochelle (Hrsg.): Hélderlin’s Philo-
sophy of Nature (wie Anm. 2): 143-163.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 123

sein, diese wieder zu dechiffrieren und in analytisches Denken zu iiberset-
zen, da sie doch gerade Philosophie und Poesie auf hoherer Ebene zusam-
menfiihren soll”? Der grundsitzliche hermeneutische Zweifel bleibt, aber
Hélderlin gibt immerhin deutliche Hinweise, worum es eigentlich gehen
sollte, namlich um «eben die héhere Aufklirung, die uns grofitenteils ab-
geht». Denn «jene zartern und unendlichern Verhiltnisse miissen also aus
dem Geist betrachtet werden, der in der Sphire herrscht, in der sie stattfin-
den»™, womit «ein héherer unendlicherer Zusammenhangy zwischen dem
Menschen «und seinem Elemente [...] in seinem wirklichen Leben» gemeint
ist, der «weder blos in Gedanken, noch blos im Gedachtnil3 wiederholt wet-
den»® kann.

Um ein solches «zarteres und unendlicheres Verhiltnis» sollte es aber
offensichtlich auch in unserer Beziehung zur Natur gehen, weshalb es viel-
leicht nicht ganz angemessen ist, von Hoélderlins Naturbegriff oder seiner
Philosgphie der Natur zu sprechen. Denn «mit unseren eisernen Begriffen»™
ist dem, was Natur fir Menschen bedeutet, nicht gerechtzuwerden, und
jede mechanistische Verengung der Perspektive kann von Anfang an nur in
die Irre fuhren. «Der Beweis liegt in wenigen Worten», meint Holderlin:

Weder aus sich selbst allein, noch einzig aus den Gegenstinden, die
ihn umgeben, kann der Mensch erfahren, da3 mehr als Maschinen-
gang, daf} ein Geist, ein Gott, ist in der Welt, aber wohl in einer leben-
digeren, iiber die Nothdurft erhabenen Beziehung, in der er stehet mit
dem was ihn umgiebt. (524 IV: 278)

Die Suche nach einer lebendigeren Beziehung zu der Welt, die uns
umgibt, impliziert dabei sicher nicht nur die gesellschaftliche Realitit einer
menschlichen Gemeinschaft, sondern auch die Natur, zunichst einfach im
alltdglichen Gebrauch des Wortes genommen. Sich zu ihr in einer nicht un-
menschlich platealen Weise zu verhalten, bedeutet in einen ‘unendlicheren’

23 So bekanntlich die Forderung im sog. Altesten Systemprogramm des Idealismus, S£4
IV: 298.

24 Uber Religion, S£4 TV: 277f.

2 Ebd.: 276.

26 Ebd.: 277.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




124 Bettina Faber

Horizont von ‘gottlicher’ bzw. ‘religioser’ Qualitit der individuellen und
kollektiven Konstitution einer echten Lebenswelt zu finden:

Und jeder hitte demnach seinen eigenen Gott, in so ferne jeder seine
eigene Sphire hat, in der er wirkt und die er erfihrt, und nur in so
ferne mehrere Menschen eine gemeinschaftliche Sphire haben, in der
sie menschlich, d. h. uber die Nothdurft erhaben witken und leiden,
nur in so ferne haben sie eine gemeinschaftliche Gottheit. (Ebd.)

Es geht bei Holderlins Vorstellungen menschlicher Beziehung zur Natur
also von Anfang an um Sinn und Sinnlichkeit zugleich, um die Konstitution
einer individuellen und gemeinschaftlichen «Sphire», als das, was uns nicht
einfach nur objektiv umgibt, sondern unsere im eigentlichen Sinne wenschii-
¢he Lebenswelt ausmacht. Letztendlich besteht dabei sogar die Aussicht,
dass «der Mensch sich wohl auch in die Lage des andern versezen, dal3 er

die Sphire des andern zu seiner eigenen Sphire machen kann»”, ja dass

es eine Sphire giebt, in der alle Menschen zugleich leben, und mit der
sie in mehr als nothdirftiger Beziehung sich fiihlen, dann aber auch
nur in so ferne, haben sie alle eine gemeinschaftliche Gottheit. (§24
1V: 278)

Falls man die «Sphire», in der wir wirken, lieben und leiden, als geistig
und seelisch wahrgenommene und empfundene Innen- und Aullenwelt in-
terpretieren darf, kénnte in diesem Idealzustand der Raum bzw. Zeitraum,
in dem wir leben, dann also tatsichlich zu einem globalen O:kos, zu einer
wirklichen Wohnstitte werden, auch wenn dies angesichts der aktuellen
Lage nur als kaum noch zu realisierende Utopie erscheinen muss.

Das Prinzip des Dowminium fterrae, ja Gberhaupt alles ‘Monarchische’ ist
Holderlin jedenfalls vollig fremd. Am 24. Dezember 1798 schreibt er, wie-
derum mit kritischem Blick auf jede «apriorische» Philosophie an Sinclair:

Es ist auch gut und sogar die erste Bedingung alles Lebens und aller
Organisation, daf3 keine Kraft monarchisch ist im Himmel und auf
Erden. Die absolute Monarchie hebt sich tiberall selbst auf, denn sie
ist objectlos; es hat auch im strengen Sinne niemals eine gegeben. Alles

27 Ebd.: 278.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 125

greift ineinander und leidet, so wie es thitig ist, so auch der reinste
Gedanke des Menschen, und von aller Schirfe genommen, ist eine
apriorische, von aller Erfahrung durchaus unabhingige Philosophie
[...] ein Unding [...]. (§24 VI: 300£.)28

Gleichzeitig hatte er offensichtlich gerade durch seine Nihe zum antiken
griechischen Horizont ein sehr geschirftes Bewusstsein sowohl von der
Tragweite des Verhiltnisses zur Natur als von dem Ungeheuren, das der
Mensch in der Welt angerichtet hat, ibersetzt er doch spiter aus dem be-
rihmten Chorlied am Anfang des Zweiten Akts der Antigonae:

Ungeheuer ist viel. Doch nichts

Ungeheuerer, als der Mensch.

Denn der, tiber die Nacht

Des Meers, wenn gegen den Winter wehet

Der Stidwind, fihret er aus

In gefligelten sausenden HiuBlern.

Und der Himmlischen erhabene Erde

Die unverderbliche, unermudete

Reibet er auf; mit dem strebenden Pfluge [...]. (StA V: 219)

1. Hilderlins friibe Lieben: Griechenland und die Natur

Wir eine Gefahr flir die Natur, nicht sie fir uns? Ist sie aber wirklich
Hélderlins ‘erste Liebe’ gewesen? Eine explizite (Selbst)Aussage des Autors
weist zundchst in eine andere Richtung. In der Iorrede zur Vortletzten Fas-
sung des Hyperion heil3t es ja namlich ausdriicklich: «Griechenland war
meine erste Liebe und ich weil3 nicht, ob ich sagen soll, es werde meine lezte
sein»”. Noch vor der Begegnung mit Griechenland steht das Nachsinnen
Uber die Natur und sich selbst in ihr aber doch zweifellos immerhin chro-
nologisch vorgeordnet schon am biographischen Anfang Hélderlins. Be-
reits aus dem ersten Brief, der aus seiner Korrespondenz erhalten ist, dem

28 Fiir Ahnliches steht wahrscheinlich auch das der Endgiiltigen Fassung des Hyperion
vorangestellte Motto des Ignatius von Loyola «Noz coerceri maximo, contineri minimo, divinum
esty (StA 1L 4).

2 §tA I1I: 235.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




126 Bettina Faber

an den von ihm so verehrten und geliebten Diakon Kostlin in Niirtingen,
lisst sich herauslesen, wie wichtig es fiir ihn war, sich in der Natur zu be-
wegen. In besorgter pietistischer Selbstanalyse und -priifung, ob er nicht
schon allzu menschenfeindlich geworden sein kénnte, schreibt er:

Bald hatte ich viele gute Rihrungen, die vermuthlich von meiner na-
tirlichen Empfindsamkeit herriihrten, und also nur desto unbestindi-
ger waren. Es ist wahr, jezt glaubte ich, ich wire ich der rechte Christ,
alles war in mir Vergniigen, und insbesonderheit die Natur machte in
solchen Augenbliken, [...] einen auserordentlich lebhafften Eindruk
auf mein Herz; aber ich konnte niemanden um mich leiden, wollte nur
immer einsam seyn, und schien gleichsam die Menschheit zu verach-

ten [...]. (StA VI: 3)

Und in der Schilderung seines kindlichen Spiels mit dem Halbbruder
Karl in Die Meinige gewinnt diese frithe Erfahrung zudem bereits eine stark
naturreligiose Konnotation:

Guter Carll — in jenen schénen Tagen

SaB3 ich einst mit dir am Nekkarstrand.

Frohlich sahen wir die Welle an das Ufer schlagen,
Leiteten uns Bachlein durch den Sand.

Endlich sah ich auf. Im Abendschimmer

Stand der Strom. Ein heiliges Gefiihl

Bebte mir durchs Herz; und plozlich scherzt’ ich nimmer,
Plézlich stand ich ernster auf vom Knabenspiel.

Bebend lispelt” ich: wir wollen betten!

Schiichtern knieten wir in dem Gebusche hin.

Einfalt, Unschuld wars, was unsre Knabenherzen redten —
Lieber Gott! Die Stunde war so schon. (524 1: 19)

Das wohl in den Zeiten der Endgiiltigen Fassung des Hyperion entstan-
dene Gedicht Da ich ein Knabe war . . . ibersetzt diese Anfinge intensiver
Naturverbundenheit bereits in eine kultur- und gesellschaftskritische Kon-
zeption der Entgegensetzung von Natur- und Menschenwelt, in der die be-
schriebenen Naturphinomene sogar als rettende ‘Gotter” empfunden wer-
den. Die Linge der zitierten Passagen moge verziehen werden, nicht nur,
weil es im Allgemeinen immer schwerfillt, Holderlins so prazise durchkon-

struierten Gesamtkompositionen zu unterbrechen, sondern auch weil es

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 127

vielleicht dienlich ist, die Stimmung der lyrischen Texte mit in die Argu-

mentation hinuberzunehmen:

Da ich ein Knabe war,
Rettet’ ein Gott mich oft
Vom Geschrei und der Ruthe der Menschen,
Da spielt’ ich sicher und gut
Mit den Blumen des Hains,
Und die Luftchen des Himmels
Spielten mit mir.

[..]

O all ihr treuen

Freundlichen Géttet!

Dal ihr wiiltet,

Wie euch meine Seele geliebt!

Zwar damals rieff ich noch nicht

Euch mit Nahmen, auch ihr

Nanntet mich nie, wie die Menschen sich nennen
Als kennten sie sich.

Doch kannt” ich euch besser,

Als ich je die Menschen gekannt,

Ich verstand die Stille des Aethers

Der Menschen Worte verstand ich nie.

Mich erzog der Wohllaut
Des siuselnden Hains
Und lieben lernt’ ich
Unter den Blumen.

Im Arme der Gotter wuchs ich grof3. (524 I: 266f.)

Die Analogie zu den vielen Liebeserklirungen an die Natur in den
verschiedenen Fassungen des Hyperion, die besonders die Zeiten der Kindheit
und Jugend des Protagonisten evozieren, noch bevor sein Mentor Adamas
ihn mit dem geschichtlichen und kulturellen Vermichtnis Griechenlands aus
dessen heroischer Glanzzeit vertraut gemacht hatte, ist offensichtlich”. Die

30 Zur, wie man sehen wird, durchaus spannungsvollen Naturauffassung Hélderlins in

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




128 Bettina Faber

heimatlichen Landschaften werden dann bald auch in die «Fluchtlinie
Griechenland»” hinein projiziert. In der schon zitierten Vorrede zur
Vorletzten Fassung des Hyperion, die das alles tragende neuplatonisch-
spinozistische Konzept des Hen kai Pan und der «exzentrischen Bahny»
exponiert, siecht Holderlin, der seinen einfithrenden Text mit «Der He-
rausgeber unterzeichnet, seine Jugendliebe in der Traumerei von so idealen
wie in den Beschreibungen seines Romans dann auch méglichst realistisch
unterfiitterten Naturlandschaften aufgehoben. Und zwar nicht nur denen
des antiken, sondern eigentlich eher des Griechenlands seiner Zeit, das er
bekanntlich allerdings nur aus zweiter Hand kannte™:

der Zeit der Arbeit am Hyperion-Projekt vgl. etwa: Hansjorg Bay: ‘Ohne Riickkehr’. Uto-
pische Intentionen und poetischer Prozef3 in Holderlins «Hyperion». Miinchen 2003: bes.
93-116; Ders.: Hyperion ambivalent. In: «Hyperion» — terra incognita. Expeditionen in
Hélderlins Roman. Hrsg. von Hans-J6rg Bay. Wiesbaden 1998: 66-93, wo eine allzu glatte
Interpretation angesichts der bereits hier auftauchenden Spannungen und negativen Mo-
mente im Naturerleben vermieden wird. Vgl. im selben Band auch: Alexander Honold:
Hyperions Raum. Zur Topographie des Exzentrischen. Ebd.: 39-63; Ute Guzzoni: «Ich
liebe dif3 Griechenland tiberall. Es trigt die Farbe meines Herzensy». Einige Bemerkungen
zu Himmel und Natur im Hyperion. Ebd.: 116-133. Honold hebt hervor, dass eine «Kluft
der Differenz [...] auch die Naturwahrnehmung als ‘Landschaft™» durchzieht und dem is-
thetischen Konzept der Landschaft durchaus eine «Dynamik rdumlicher Entweiung vo-
rausliegt» (ebd.: 40). Ute Guzzoni hingegen betont das «Umfangende des Zusammenspiels,
in dem Himmel und Erde einander entsprechen», wobei der «himmlische Geist |[...] nicht
nur etwas der irdischen Natur Entgegengesetztes» sei, sondern «Ausdruck und Ausflul3 der
auch sie einbegreifenden Harmonie und Schénheit — der ‘Schonheit der Welt’, die Geistes-
und Herzensschonheit ineins ist» (ebd.: 133).

31 So ja bereits Jiirgen Links Titel tiber seiner groB3en Studie zu Hélderlin Verhiltnis zu
Griechenland (wie Anm. 2).

32 Holdetlins Hauptquellen waten bekanntlich Richard Chandler: Travels in Asia Minor
and Greece; or An Account of a Tour, Made at the Expense of the Society of Dilettanti.
Oxford 1775/76, die er wahrtscheinlich in der 1777 in Leipzig anonym erschienen deut-
schen Ubersetzung las, und Auguste de Choiseul-Gouffier: Voyage pittoresque de la
Grece. Paris 1782, in Teilibersetzungen von 1780 und 1782. Vgl. insg. den aufschlussrei-
chen Beitrag von Luigi Reitani: Die AuBlenwelt als Innenwelt. Zur poetischen Topologie
Hélderlins. In: Ders.: Hélderlin iibersetzen. Gedanken tber einen Dichter auf der Flucht.
Wien; Bozen 2020: 45-66.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 129

Von friher Jugend an an lebt’ ich lieber, als sonstwo, auf den Kiisten
von Jonien und Attika und den schénen Inseln des Archipelagus, und
es gehorte unter meine liebsten Triume, einmal wirklich dahin zu wan-
dern, zum heiligen Grabe der jugendlichen Menschheit. (StA I1I: 235)

Dass es nicht nur die herausragenden Kulturleistungen der Antike mit
ihren Gottern, Helden und Kunstwerken sind, die diese Liebeserklirung
provozieren, sondern auch die in Hyperions modernem, vom Befreiungs-
krieg gegen die Tirken gezeichneten Griechenland doch immer noch so
tberwiltigend lebendige Natur, lasst sich leicht aus dem Kontext der Stelle
im ersten Brief an Bellarmin am Anfang des zweiten Buchs des ersten Bands
der Endgtltigen Fassung herauslesen. Trotz des Bewusstseins, dass das
imaginierte Paradies antiker Harmonie vergangen ist, sicht Hyperion, der
moderne Eremit in Griechenland, ‘sentimentalisch’ — denn er kann nach
Schillers Unterscheidung ja eigentlich gar nicht mehr ‘naiv’ sein® — die

3 In der Vorrede zur Endgiltigen Fassung des Hyperion betont Holderlin, dass es im
Roman um die «Aufl6sung der Dissonanzen in einem gewissen Karakter» gehe, genauer
um Hyperions «elegischen Karakter» (§24 I1I: 5). Die Missverstindnissen vorbeugene Be-
merkung kénnte davor schiitzen wollen, dass auch diesen Romanhelden als sozusagen
‘exaltierter’ narzistischer Personlichkeit die Kiritik treffen konnte, die schon Goethes
Werther entgegengebracht wurde. Wichtiger ist hier aber der Rekurs auf Schillers Ubetle-
gungen in Uber naive und sentimentalische Dichtung, die in gewisserweise die Querelle des Anciens
et des Modernes aufgreift. Interessanterweise entwickelt Schiller die Unterscheidung des Na-
iven vom Sentimentalischen gerade vom Verhiltnis zur Natur aus, die in uns in bestimm-
ten Augenblicken «eine Art von Liebe und von rihrender Achtungy hervorruft, «bloff weil
sie Natur» (NA 20: 413) ist. Dies geschieht aber nur, «da sich dieses Interesse fiir Natur auf
eine Idee grindet. In solcher «Betrachtungsweise» erscheint die Natur uns als ‘naiv’, «als
andres, als das freiwillige Dasein, das Bestehen der Dinge durch sich selbst, die Existenz
nach eignen und unabinderlichen Gesetzen» (ebd.). Sie kann sich so aber «nur in Ge-
miithern zeigen, welche fir Ideen empfinglich sind, d. h. in moralischen» (NA 20: 415).
Hyperion gehort als héchst sensibler Charakter sicherlich zu dieser Gruppe und wird als
‘Dichter’ «sentimentalisch» sein, insofern er es «mit zwei streitenden Vorstellungen und
Empfindungen, mit der Wirklichkeit als Grenze und mit seiner Idee als dem Unendlichen
zu thun [hat], und das gemischte Gefthl, das er erregt, [...] immer von dieser doppelten
Quelle zeugen» wird (NA 20: 441). Je nachdem, «ob er mehr bei der Wirklichkeit, ob er
mehr bei dem Ideale verweilen — ob er jene als einen Gegenstand der Abneigung, ob er
diese als einen Gegenstand der Zuneigung ausfithren willy, wird «seine Darstellung [...]

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




130 Bettina Faber

Freude des unmittelbaren Lebens in der Natur so nicht nur unter Ruinen
begraben:

Ich lebe jezt auf der Insel des Ajax, der theuern Salamis.

Ich liebe dif3 Griechenland tiberall. Es trigt die Farbe meines Herzens.
Wohin man siehet, liegt eine Freude begraben.

Und doch ist so viel Liebliches und Grof3es auch um einen.

Auf dem Vorgebirge hab’ ich mir eine Hiitte gebaut von Mastix-zwei-
gen, und Moos und Bdume herumgepflanzt und Thymian und allerlei
Strduche.

Da hab’ ich meine liebsten Stunden, da siz’ ich Abende lang und sehe
nach Attika hintiber, bis endlich mein Herz zu hoch mir klopft; dann
nehm’ ich mein Werkzeug, gehe hinab an die Bucht und fange

mir Fische. [...]

Oder schau’ ich aufs Meer hinaus und tiberdenke mein Leben, sein
Steigen und Sinken, seine Seligkeit und seine Trauer und meine Ver-
gangenheit lautet mir oft, wie ein Saitenspiel, wo der Meister alle Téne
durchlduft, und Streit und Einklang mit verborgener Ordnung unter-
cinanderwirft.

Heut ists dreifach schon hier oben. Zwei freundliche Regentage haben
die Luft und die lebensmiide Erde gekiihlt.

Der Boden ist griiner geworden, offner das Feld. Unendlich steht, mit
der freudigen Kornblume gemischt, der goldene Waizen da, und licht
und heiter steigen tausend hoffnungsvolle Gipfel aus der Tiefe des
Hains. Zart und grof3 durchirret den Raum jede Linie der Fernen; wie
Stufen gehn die Berge bis zur Sonne unauthérlich hinter einander hin-
auf. Der ganze Himmel ist rein. Das weille Licht ist nur tiber den
Aether gehaucht, und, wie ein silbern Wolkchen, wallt der schiichterne
Mond am hellen Tage voriiber. (524 I11: 47f.)

Die sich in ihre Téne und Farben einschwingende Beschreibung der
Hyperion umgebenden Natur, die zwar auf den traditionellen Katalog ih-

rer Erscheinungsformen rekurriert™, aber bereits eine auBergewdhnliche

entweder sazirisch, oder [...] elegisch» sein (ebd.). In diesem Sinne ist Hyperion also tatsich-
lich eher ein ‘elegischer’ Charakter.
3 Dabei bewegt sich Holdetlin allerdings weit jenseits aller Anakreontik und arkadi-

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 131

Innigkeit der Beziehung zu ihr aufweist, kommt einem Liebesbekenntnis
héchster existentieller Dichte gleich. Nicht nur Hyperion, sondern auch
sein Schopfer scheinen so das Land der Griechen noch weit intensiver mit
der Seele zu suchen als die zeitgendssischen Philhellenen, weil sie erahnen,
den «Frieden allen Friedens» jedenfalls fir hohe Augenblicke einer Emp-
findung alles ausgleichender Finigkeit nur mit und in ihr finden zu kénnen.
Insofern ist es also wohl legitim, Holderlins Emphatisierung Griechenlands
vor allem auch mit dem supponierten aullergewohnlichen Verhiltnis zur
Natur in Verbindung zu bringen. Und es ist auch anzunehmen, dass ein
hoher Grad der Identifikation mit dem Protagonisten seines Romans gege-
ben ist, wenn er Hyperion das Land seiner Herkunft ebenfalls mit zartlicher
Emphase eben als affektive Heimat seiner Seele beschworen lasst: «Ich liebe
dif Griechenland iiberall. Es trigt die Farbe meines Herzens»™.

Eigentlich war es fiir einen Romanautor, der etwas auf sich hielt, im li-
terarischen Szenario zur Zeit der langjihrigen Arbeit Holderlins am Hype-
rion durchaus iblich, iiber einen vorausgestellten Text in Absichten und

%, Umso aufschlussreicher ist es,

Sinnhorizonte des Folgenden einzufithren
dass er fiir die Endgtiltige Fassung des Hyperion eine viel kiirzere, eher lako-
nische Version von Vorrede formuliert. In seinen ersten Briefen an Bellar-
min Gbermittelt Hyperion an Stelle der philosophischen Einfithrung nach

der Klage tber das «Vaterland, das, wie ein Todtengarten, weit umher

scher Ilusionsdichtung. Den Unterschied erliutert Schiller wiederum in Uber naive und sen-
timentalische Dichtung folgendermalBen: «Bei weitem die mehresten Menschen affektieren es
bloB, und die Allgemeinheit dieses sentimentalischen Geschmacks zu unsern Zeiten, wel-
cher sich, besonders seit der Erscheinung gewisser Schriften, in empfindsamen Reisen,
dergleichen Girten, Spaziergingen und andern Liebhabereien dieser Art duf3ert, ist noch
ganz und gar kein Beweis fiir die Allgemeinheit dieser Empfindungsweise. Doch wird die
Natur auch auf den Gefiihllosesten immer etwas von dieser Wirkung dullern, weil schon
die allen Menschen gemeine Anlage zum Sittlichen dazu hinreichend ist und wir alle ohne
Unterschied, bei noch so grof3er Entfernung unserer Thaten von der Einfalt und Wahrheit
der Natur, 77 der Idee dazu hingetrieben werden» (NA 20: 415).

35§14 111: 47.

36 Vgl. Ulrich Gaier: Holderlin. Eine Einfihrung. Ttbingen 1993: 81ff.; 165£f.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




132 Bettina Faber

liegt»”” eine einzige Liebeserklirung an die Natur seiner Kindheit, der Natur,
die ihn nach seiner Riickkehr in die heimischen Gefilde trotz der gesell-

schaftlichen Dekadenz doch immer noch umgibt:

O selige Natur! Ich weil3 nicht, wie mir geschiehet, wenn ich mein
Auge erhebe vor deiner Schone, aber alle Lust des Himmels ist in den
Thrinen, die ich weine vor dir, der Geliebte vor der Geliebten.

Mein ganzes Wesen verstummt und lauscht, wenn die zarte Welle der
Luft mir um die Brust spielt. Verloren in’s weite Blau, blik’ ich oft
hinauf in den Ather und hinein ins heilige Meer, und mir ist, als 6ffnet’
ein verwandter Geist mir die Arme, als 16ste der Schmerz der Einsam-
keit sich auf in’s Leben der Gottheit.

Eines zu seyn mit Allem, das ist Leben der Gottheit, das ist der Him-
mel des Menschen.

Eines zu seyn mit Allem, was lebt, in seeliger Selbstvergessenheit wie-
derzukehren in’s All der Natur, das ist der Gipfel der Gedanken und
Freuden, das ist die heilige Bergeshohe, der Ort der ewigen Ruhe, wo
Mittag seine Schwiile und der Donner seine Stimme verliert und das
kochende Meer der Wooge des Kornfelds gleicht.

Eines zu seyn mit Allem, was lebt! Mit diesen Worten legt die Tugend
den ziirnenden Harnisch, der Geist des Menschen den Zepter weg,
und alle Gedanken schwinden vor dem Bild der ewigeinen Welt, wie
die Regeln des ringenden Kinstlers vor seiner Urania, und das eherne
Schicksaal entsagt der Herrschaft, und aus dem Bund der Wesen
schwindet der Tod, und Unzertrennlichkeit und ewige Jugend besee-
liget, verschénert die Welt. (§24 111: 8f.)

Allerdings sind solche Gliicksmomente, in deren Darstellung Hélderlin
sozusagen alle seine Hoffnungen auf ein unzerstorbares Aufgehobensein in
der gottlichen Welt des Kosmos und auf eine Palingenese, in der sich nichts
und niemand verliert, immer nur von kurzer Dauer. Unmittelbar im An-
schluss heil3t es:

Auf dieser Hohe steh’ ich oft, mein Bellarmin! Aber ein Moment des

Besinnens wirft mich herab. Ich denke nach und finde mich, wie ich
zuvor war, allein, mit allen Schmerzen der Sterblichkeit, und meines

37 StA1II: 8.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 133

Herzens Asyl, die ewigeinige Welt, ist hin; die Natur verschlie3t die
Arme, und ich stehe, ein Fremdling, vor ihr, und verstehe sie nicht.
(524 111: 9)

Die Natur empfingt ihren Liebhaber also keineswegs immer mit offenen
Armen, ja in dem Moment, in dem das reflektierende Bewusstsein erwacht,
ist es mit dem Gefihl der Alleinheit vorbei.

V. Ur-Teilung und Trennungsschmerz

Hoélderlin ist schon frith bewusst gewesen, dass der Riss, der durch die
Welt geht, nicht allein durch die Verwandlung der Natur durch ihre ‘Kulti-
vierung’ provoziert wird. Ansonsten hitte er sich wohl kaum so um das Lob
der kulturstiftenden Leistungen des Gottes Dionysos und des Geistes, der
Kolonie liebt”® bemiiht, in denen in weiten Riumen und Zeiten doch gutes,
menschenfreundliches und -wiirdiges Leben entsteht und geschaffen wird.
Ja, in einem Brief an den Bruder Karl vom 4. Juni 1799 wird der Bildungs-

trieb im Menschen sogar duf3erst positiv konnotiert:

Das Leben zu férdern, den ewigen Vollendungsgang der Natur zu be-
schleunigen, — zu vervollkommnen, was er vor sich findet, zu idealisi-
ren, das ist Gberall der eigentimlichste unterscheidenste Trieb im
Menschen, und alle seine Kunste und Geschiffte, und Fehler und Lei-
den gehen aus jenem hervor. (524 VI, 328)%

Kulturelle Errungenschaften und Leistungen sind also ambivalent, inso-
fern aus ithnen auch alle Fehler und Leiden entspringen, wenn es zu Fehl-
leistungen kommt, die Holderlin im Hyperion immer wieder mit herber Kul-
tur- und Zivilisationskritik bedenkt, eben weil sie einen garstigen Graben

38 Vgl. Brod und Wein, S£4 II: 91, V. 54; und die spitere Uberarbeitung: Brod und
Wein, 524 1I: 599 und 608, V. 54 u. 154.

39 Vgl. auch die spiteren Uberlegungen im Grund zum Empedokles, die den «harmoni-
schen» Gegensatz von Natur und Kultur vertiefen: «Die Kunst ist die Blithe, die Vollen-
dung der Natur, Natur wird erst gbttlich durch die Verbindung mit der verschiedenartigen
abetr harmonischen Kunst [...], und das Géttliche ist in der Mitte von beiden» (524 IV:
152). Vgl. auch Bittner: Natur — Ein Grundwort Hélderlins (wie Anm. 2): 243.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




134 Bettina Faber

zwischen Natur und gesellschaftlicher und politischer Wirklichkeit aufrei-
Ben®. Sicherlich beeinflusst von Schillers monumentaler Klage tiber das
vom modernen ‘nordischen’ Geist und Treiben erzwungene Verschwinden
der Gotter Griechenlands”, kehrt das Motiv der Suche nach einem Asyl,
weg von der menschengemachten, so lirmenden und geschiftigen, aber ei-
gentlich seelenlosen, toten Welt auch spater immer wieder. Der Hiatus zwi-
schen Natur einerseits und Zivilisations- oder Kulturwelt andererseits
scheint dabei schon im modernen Griechenland nicht mehr tberwindbar,
wie Hyperions Korrespondenz mit dem in deutschen Landen weilenden
Bellarmin es schildert. Seine wie jede noch einigermalen empfindsam ge-
bliebene Seele kann sich so eigentlich nur noch in die Einsamkeit einer
mehr oder weniger intakt gebliebenen Natur fliichten, soweit diese noch
nicht ginzlich domestiziert ist. Die oft zitierte Scheltrede tiber die Deut-
schen® spricht hier Binde. Sie stimmt vehement ein in Schillers vernich-
tende Beschreibung des desolaten Zustands der gottverlassenen Welt der
Moderne.

Das Problem der Spaltungen geht aber noch tiefer. Ganz grundsitzlich,
sozusagen noch davor, apriorisch, ist auf transzendentalphilosophischer
Ebene festzuhalten, dass wir aus der Einheit mit dem Ein #nd Alles ohnehin
schon herausfallen, sobald wir zu Bewusstsein kommen. Denn Bewusstsein
bzw. besser noch Selbstbewusstsein gibt es nur um den Preis der «Ur-Tei-
lungy, die unterscheidet zwischen Subjekt und Objekt. Die Natur als das
Ganze kann dabei nicht erkannt werden, man kann also eigentlich nur von
ihr traumen bzw. sie in einer «intellektuellen» oder «intellektualen Anschau-
ungy erfassen und in gleichsam intuitiver « Totalempfindung»* in bestimmten

40 Vel. auch spiter Am Quell der Donan (1801/1802): «Denn vieles vermag / Und die
Fluth und den Fels und Feuersgewalt auch / Bezwinget mit Kunst der Mensch / Und
achtet, der Hochgesinnte, das Schwerdt / Nicht, aber es steht / Vor Gottlichem der Starke
niedetgeschlagen, / Und gleichet dem Wild fast [...]» (5§24 II: 127).

4NA 1: 190-195, bes. 194, V. 153-160.

42 814 1I: 153-156. Dort ist sogar die Rede von einem «Fluch der gottverlaBnen
Unnatury, der auf «solchem Volke» ruht (ebd.: 154).

 Der Ausdruck findet sich im Grund gum Empedokles mit Bezug auf das Mal3 der

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 135

Kairoi unmittelbar wahrnehmen und mit ihr sozusagen verschmelzen. Dabei
verliert man sich aber gleichzeitig, wenn auch freud- und wonnevoll, als sich
seiner selbst bewusstes Individuum. Hier manifestiert sich wieder die er-
kenntnistheoretische Problematik, dass ‘Natur’ eigentlich systematisch gar
nicht definiert werden kann, da wir als erkennende Subjekte Gber etwas
sprechen, dass nicht mit uns identisch ist, dessen Teil wir aber gleichzeitig
sind — ein Problem, dessen Holdetlin sich frith bewusst war und das ihn
weggefithrt hat von Fichtes gesteigertem, eher ‘naturfeindlichem’ Subjekti-
vititsmodell. Man kénnte das Konzept, das er daraus entwickelt, durchaus
schon als Entwurf zu einem dialektischen Idealismus charakterisieren, aber
als zu einem solchen des endlichen Bewusstseins, welcher keine Synthesen
herbeizwingt, sondern die Grenzen des menschlichen Verhaltnisses zum
Absoluten anerkennt.

Die Vorstellung von der “Tathandlung’, in der sich das Ich selber absolut
setzt und dann auch noch eine Welt aus sich heraus, ist damit fiir Hélderlin
schon um 1795 erledigt. Seine Auseinandersetzung mit Fichte, den er ja
Ende 1794 bis in die erste Jahreshalfte 1795 in Jena hoért und mit dem er
auch personlich diskutiert, macht ithm auch theoretisch klar, dass sich die
Grundlegungsproblematik der idealistischen Reflexion nicht durch den
Uberstieg iiber das endliche Bewusstsein hinaus auf das Absolute hin
wirklich 16sen lidsst. Seine in dem vieldiskutierten Entwurf Urtes/ und Sein
dann spekulativ in duBerster Prignanz zusammengefasste Grundposition
formuliert er in leichter zugianglicher Form in dem Brief an Hegel vom 26.
Januar 1795, der einen schon in Waltershausen notierten Gedankengang
referiert. Fichte, den Holderlin im Verdacht hat, sich «am Scheidewegy
stehend, wohl eher in die Richtung des «Dogmatismus» zu schlagen,
unternechme den sich als unmdglich erweisenden Versuch, «iber das
Factum des Bewul3tseins in der Theorie» hinaus zu wollen, was

eben so gewis, und noch auffallender transcendent [ist], als wenn die

bisherigen Metaphysiker tiber das Daseyn der Welt hinaus wollten —
sein absolutes Ich (= Spinozas Substanz) enthilt alle Realitit; es ist

«Innigkeit» der «zum Grunde liegenden Empfindungy (5§24 IV: 151), nach dem der Dichter
Stoff und Form seines Werks wihlt.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




136 Bettina Faber

alles, u. auBBer thm ist nichts; es giebt also fiir dieses abs. Ich kein Ob-
ject, denn sonst wire nicht alle Realitdt in ihm; ein Bewuf3tsein ohne
Object ist aber nicht denkbar, und wenn ich selbst dieses Object bin,
so bin ich als solches notwendig beschrinkt, sollte es auch nur in der
Zeit seyn, also nicht absolut; also ist in dem absoluten Ich kein
Bewultsein denkbar, als absolutes Ich habe ich kein BewuBtsein, und
insofern ich kein BewuB3tsein habe, insofern bin ich (fur mich) nichts,
also das absolute Ich ist (fiir mich) Nichts. (524 VI: 155)%

Eine philosophische Prinzipientheorie kann also nicht von einem abso-

luten Ich als erstem Prinzip aus ihren idealen Anfang nehmen®, Denn der

# Hegels Weg zur Klirung des Verhiltnisses von Mensch und Natur fithrt ihn nach
dem intensiven Austausch mit Holderlin in der Frankfurter und ersten Homburger Zeit
bekanntlich in eine andere Richtung. Es geht ihm um die Aufhebung der zwiespiltigen,
positiven wie negativen Beziechung des ‘Geistes’ zur Natur: «Was ist die Natur? Diese Frage
iberhaupt wollen wir uns durch die Naturkenntnis und Naturphilosophie beantworten.
Wir finden die Natur als ein Ritsel und Problem vor uns, das wir ebenso aufzulésen uns
getrieben fithlen, als wir davon abgestoB3en werden: angezogen, [denn] der Geist ahnt sich
darin; abgesto3en von einem Fremden, in welchem er sich nicht findet» (W 9: 12). Der bei
Hegel immer noch teleologisch gedeutete geschichtliche Selbstaufklirungsprozesses des
Geistes, der sich erst in der Ddmmerung der Zeiten bzw. an ihrem Ende als nunmehr ab-
soluter Geist findet, bedeutet dann ein «Zuriickkommen aus detr Natur» (W 10: 17), ein
«Sichfreimachen des Geistes» (W 10: 27), die «Aufhebung der AuBerlichkeits (W 10: 21) bis
zur «volligen Uberwindung der AuBerlichkeit und Endlichkeit unseres Daseins» (W 10: 21),
bedeutet «Befreiung» (W 10: 27). Natur wird so als ein Moment der inneren dialektischen
Artikulation des Geistes begriffen, was Hegel prignant in die Formel fasst: «Das Ganze der
Natur ist der als Andre seiner selbst sich darstellende Geist» (Jenaer Systementwiirfe II von
1804/05. In: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Gesammelte Werke. Hrsg. von Rolf-Peter
Horstmann und Johann Heinrich Trede. Bd. 7. Hamburg 1971: 179-338, hier 184).

# Fichte allerdings scheint in seiner Spitphilosophie diesem Einwand recht gegeben
zu haben, insofern auch er seit dem Wandel um 1800, in den seine stindigen Bemiihungen
um die Wissenschafisiehre nova methodo seit dem Wintersemester 1796/97 schliellich einmiin-
den, nunmehr von einer Zweiheit der Prinzipien ausgeht. Vielleicht weniger, weil er sich
an Holderlins Einspruch erinnerte, als unter dem Eindruck des ihn tief erschiitternden
Atheismusstreits, der ja trotz seines ungeheueren Lehrerfolgs zu seiner Entfernung aus
Jena fithrte. Dem Prinzip des «Ich» ist demnach das des Absoluten vorzuordnen, so dass
das Ich als SelbstbewuBtsein nicht mehr oberstes Prinzip sein kann. Ab 1804 verabschiedet
er sich dann sogar ganz von dem Prinzipiencharakter des Ich. Das Ich ist ihm schlieBlich

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 137

Zugang des menschlichen Bewusstseins zum Geist liegt nicht diesseits
dieses Anfangs, oder wie Héldetlin es in der spiten Bearbeitung von Bro#

und Wein dichterisch sagt:

[...] nemlich zu Hauf3 ist der Geist
Nicht im Anfang, nicht an der Quell. (neu konzipierte Verse 152f.,
S24 11: 608)

Aber wo dann? Gibt es einen Weg, die Trennungen, in denen wir von
Anfang an denken und existieren, zu uberwinden? Koénnen die «Kanti-
schen Grinzlinien», uber die hinaus Schiller sich fur Holderlin nicht weit
genug getraut habe™, kann der Hiatus zwischen der Naturbedingtheit und
der Welt der Freiheit und des Geistes dennoch irgendwie iiberwunden wer-
den? Ist also Henosis endlich nicht mehr als alle Materie hintetr sich lassen-
der Aufstieg aus den Niederungen naturverhafteten Lebens, sondern als
innerweltliche Vereinigung mit dem nunmehr als gottlich und begliickend
empfundenen «Geist der Natur» méglich*’? Tatsichlich scheint Holderlins

jetzt nur mehr Erscheinung des Absoluten als einzigem Prinzip. Vgl. vor allem: Violetta Wai-
bel: Holderlin und Fichte 1794-1800. Paderborn 2000; in kompirimierterer Form auch:
Dies.: Kant, Fichte, Schelling. In: Hélderlin-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hrsg.
von Johann Kreuzer. 2. Aufl. Berlin 2020: 100-116, bes. 104-112. Ohne hier auf die wech-
selnden Schattierungen in Holderlins Verhiltnis zu Fichte genauer eingehen zu kénnen,
sei aber wenigstens noch hingewiesen auf den alteren Beitrag von Wolfgang Janke: Holder-
lin und Fichte. Ein Bivium zum unbekannten Gott (1794-1805). In: Transzendentalphilo-
sophie als System: die Auseinandersetzungen zwischen 1794 und 1806. Hrsg. von Albert
Mues. Hamburg 1989: 294-312. Janke betont dort, dal’ sich besonders der spitere Fichte
im Sinne der Méglichkeit, die platonische «Koinonie des Wahren, Guten und Schénen» zu
repristinieren, gegen Nihilismus und Postivismus positioniere, die sich fiir ihn als «Pyrrhus-
sieg der ‘freien Geister’ darstellen wiirden (ebd.: 311f.).

# Im einschligigen Brief an Neuffer vom 10. Oktober 1794 teilt Holdetlin in diesem
Zusammenhang mit, dass er diesem im Sinne der Entwicklung «dsthetischer Ideen» einen
«Kommentar tiber den Phddrus des Plato» votlegen mochte; vgl. §24 VI: 137.

47 Vgl. z.B. §2A4 I: 239; StA 1I: 110, 317. Insofern steht Holderlin im Kontext der Ge-
genreaktion gegen das dualistische, urspringlich platonische und gnostische Streben hin-
aus aus dem die Seele lihmenden «Morast» der materiellen Welt hin zu einer Resakralisie-
rung bzw. neuen Divinisierung der Natur. Diese Vorstellung konsolidiert sich unter Spino-
zas Formel «Deus sen natura» zu Holderlins Zeit zunehmend. Es entwickelt sich ein starkes

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




138 Bettina Faber

ganzes Bemithen von nun an von dieser grundsatzlichen Sorge um die Hei-
lung der Spaltungen, Trennungen und der Zerrissenheit menschlichen Da-

seins angetrieben®.

V. Wiedervereinigung: «Uber die Kantischen Grinzlinien hinans»

Im Brief an Niethammer vom 24. Februar 1796 kiindigt Holderlin an,
eine philosophische Erklirung dieser Trennungen vorlegen zu wollen, ob-
wohl ihm die Philosophie «eine Tyranniny ist, deren «Zwangy er mehr dulde

als sich ihm «freiwillign zu unterwerfen:

In den philosophischen Briefen will ich das Prinzip finden, das mir
die Trennungen, in denen wir denken und existiren, erklirt, das aber
auch vermdgend ist, den Widerstreit verschwinden zu machen, den
Widerstreit zwischen dem Subject und dem Object, zwischen Ver-
nunft und Offenbarung, — theoretisch, in intellectualer Anschauung,
ohne daf3 unsere praktische Vernunft zu Hilfe kommen mufite. Wir
bediirfen dafiir dsthetischen Sinn, und ich werde meine philosophi-
schen Briefe «Neue Briefe tber die dsthetische Erziehung des Men-
schen» nennen. (524 VI: 203)

Damit stellt er sich einer Jahrhundertfrage oder, besser gesagt, einer
Frage, die eigentlich die gesamte europidische Geistes- und Kulturgeschichte
bewegt hat, wihlt aber schlief3lich eben nicht den philosophischen, sondern

Interesse an der Frage, wie sich der Mensch innerhalb der Immanenz des géttlichen Welt-
ganzen verorten kann. Vgl. hierzu vor allem Wolfgang Riedel: Deus seu Natura. Wissen-
schaftsgeschichtliche Motive einer religionsgeschichtlichen Wende — im Blick auf Holder-
lin. In: Ders.: Um Schiller (wie Anm. 20): 353-381. Riedel erliutert den ideengeschichtli-
chen Weg, der schon vor Héldetlin «nicht mehr aus der Natur heraus, sondern in sie hin-
einy fithren sollte, als eine «biologisierende» Interpretation von Spinozas Formel zu «Natura
seu Deusy, die die Natur nun vor allem als Natura creatrix versteht. Die vorher als «IKot»
empfundene Materie, aus der man sich durch Aufhebung der Individuation zuriick in den
gottlichen Ursprung empor schwingen wollte, verwandele sich so zu «Gold ‘qua’ Leben»
(vgl. ebd.: 3971.).

48 Bric L. Santner spricht von einer «fundamental preoccupation, even obsession, with
separation and division, with bordetlines» (Ders.: Friedrich Hélderlin: Narrative Vigilance
and the Poetic Imagination. Brundwick, New York 1986: 49).

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 139

den poetischen Weg. Kant, der «Moses unserer Nation»®, und Schiller, von
dem Holderlin sagt, er «dependit’ [...] uniiberwindlich»” von ihm, sind
wohl die entscheidenden Ausléser der Entwicklung seiner eigenen Konzep-
tion, auch wenn diese letztendlich eher hin zu Herders Opposition gegen
die Kantische Position tendiert™.

Wie weit aber waren Kant und Schiller denn eigentlich schon gekom-
men? Ein kurzer Blick auf beide erscheint hilfreich. Die Hauptintention von
Kants Kritik der Urteilskraft, mit der sich Holderlin seit 1794 intensiv be-
schiftigt hat™*, war es, die Sphiren der rationalen Naturerkenntnis und des
moralischen Urteils so zu vermitteln, dass es méglich erscheint, die mensch-
liche Fihigkeit, die Natur als zweckmal3ig und also sinnerfiillt zu betrachten,
transzendentalkritisch zu begriinden. Trotz der starken Betonung der un-
bedingten Selbstbestimmung der praktischen Vernunft, die sich in keiner
Weise von den materiellen Bedingungen oder der naturhaften Konstitution
des Menschen beeinflussen lassen darf, gesteht Kant der Natur durchaus
eine gewisse Eigenstandigkeit und regulative Funktion zu. Aus einem «un-
mittelbaren Interesse»” an ihrer Schonheit heraus, miisse sie sogar unter
der Idee eines «Endzwecks der Schépfung»™ mit dem Range eines fiir die
theoretisch reflektierende Urteilskraft notwendigen apriorischen «Als ob»
betrachtet werden. Insofern wird sie fihig zu einem «Beitritt» zur Ordnung
der Vernunft, so dass die «Natur der Dinge» nicht mehr unvereinbar mit
der Sphire der Vernunft und ihrer Freiheit erscheint. Es muss ihr eine
Zweckmailligkeit unterstellt werden, die mit der Aufgabe der Vernunft kon-
vergiert, sie als einen «von uns zu bewitkenden héchsten Endzweck»™

4 Brief an den Bruder, 1. Januar 1799, 524 VI: 304.

50 Brief an Schiller, 20. Juni 1797, 524 VI: 241.

51 Vgl. Wolfgang Riedel: Deus seu Natura (wie Anm. 47): 367ff.

52 Vgl. Brief an Hegel, 10 Juli 1794, 24 VI: 128.

33 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. In: Kants gesammelte Schriften. Hrsg. von
der PreuBlischen Akademie der Wissenschaften. Berlin 1910ff. (im Folgenden zitiert als
AA). Hier: AA 5: 301.

5 Ebd.: 454; vgl. den gesamten § 88.

% Ebd.: 469. Auch im Zusammenhang seiner geschichts- und kulturphilosophischen

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




140 Bettina Faber

allererst herzustellen. Allerdings hat die Medaille fir Kant zwei Seiten. Im
Fascinosum ihrer Schonheit scheint die Natur in enger «Verwandtschafty zum
Sittlich=Guten»*® zu stehen wie eine «Chiffrenschrifty, wodurch sie «in ih-
ren schénen Formen figiitlich zu uns spricht»’’. Die menschliche Urteils-
kraft ist also in der Lage, Sinn in der Natur zu finden bzw. sie als sinntra-
gend zu lesen. Andererseits tibersteigt diese als Tremendum fur die Urteils-
kraft angesichts ihrer inkommensurablen Grée («das Mathematisch=Er-
habene») und ihrer Dynamik («das Dynamisch=Erhabene») jedes mensch-
liche Fassungsvermogen. Zumal «in ihrem Chaos oder in ihrer wildesten,
regellosen Unordnung und Verwiistung»™ kann sie das Vernunft-Ich nur
niederschmettern und in eine Grenzerfahrung zwingen, in der es sich gna-
denlos ausgeliefert findet. Die Topoi, die Kant heranzieht, um das Szenario
erhabener Erschiitterung zu evozieren, klingen schon beinahe wie solche
aus Holderlins spiten Gedichten:

Kiithne tberragende, gleichsam drohende Felsen, am Himmel sich
aufthiirmende Donnerwolken, mit Blitzen und Krachen einherzie-
hend, Vulcane in ihrer ganzen zerstérenden Gewalt, Orkane mit ihrer
zuriickgelassenen Verwiistung, der grenzenlose Ozean, in Empérung
gesetzt, ein hoher Wasserfall eines machtigen Flusses u. d. gl. (AA 5:
261)

Eine letztliche Gefahrdung des moralischen Subjekts bedeutet dies aller-
dings keineswegs, denn gerade angesichts der «UnermeBlichkeit der Natum
und der «Unzulinglichkeit unseres Vermogens» der Einbildungskraft, den
ungeheueren Eindruck unter einen Begriff zusammenzufassen, wird sich
der Mensch bewusst, dass er gegeniiber der «Unwiderstehlichkeit» der Macht
der Natur zwar physisch ohnmichtig sein mag, ihr aber zugleich unendlich
tberlegen ist. Als vernunftbegabtes Wesen hat er jene Unendlichkeit selbst

Erorterungen will Kant die Geschichte der Menschheit so als nicht eher vollendet betrach-
ten, «bis vollkommene Natur wieder Natur wird: als welches das letzte Ziel der sittlichen
Bestimmung der Menschengattung ist» (AA 8: 18).

5 AA 5: 300.

57 Ebd.: 301.

38 Ebd.: 246.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 141

als Einheit unter sich [...], gegen die alle Natur klein ist»”’. Die Natur, unter
deren Gewalt wir uns aufgrund der «hoheren Grundsitze» unserer «Person-
lichkeit» niemals beugen sollen, heil3t also blof3 erhaben, «weil sie die Ein-
bildungskraft zu Darstellung derjenigen Fille erhebt, in welchen das Ge-
miith die eigene Erhabenheit seiner Bestimmung selbst tiber die Natur sich
fithlbar machen kann»®. Kant zeugt der Natur in ihrer inkommensurablen
Eigenstandigkeit aber dennoch grofien Respekt, denn:

Die Natur bleibt, aber wir wissen noch nicht, was Natur ist, und mus-
sen von ihr das Beste vermuthen. (Reflexionen zur Anthropologie Nr.
1524, AA 15/2: 896)

Auch Schiller geht es seit seinen Dissertationsschriften, nach denen der
Mensch als «das unseelige Mittelding von Vieh und Engel»®' definiert wer-
den kann, um eine Vermittlung von Geist, Freiheit und Natur bzw. der geis-
tigen und der tierischen Natur und der entsprechenden dem Menschen in-
newohnenden Triebe. Vor allem eben durch dsthetische Erfahrung und
Kultivierung sollen diese zur Befreiung von den Fesseln materieller Kondi-
tionierung erzogen werden, um eine moglichst weitreichende Autonomie
des Subjekts zu erreichen. Bereits in der Schrift tiber die Erste Menschengesell-
schaft von 1790 formuliert er, dass der Mensch selbst

der Schopfer seiner Glickseligkeit werden [sollte], und nur der Antheil,
den er daran hitte, sollte den Grad dieser Gliickseligkeit bestimmen.
Er sollte den S7and der Unschuld, den er jetzt verlor, wieder aufsuchen lernen
durch seine Vernunft, und als ein freier verniinftiger Geist dahin zuriik

% Ebd.: 261.

% Ebd.: 262.

1 Die einschldgige Dissertationsschrift VVersuch iiber den Zusammenbang zwischen der thieri-
schen Natur des Menschen mit seiner geistigen findet sich in NA 20: 37-75, vgl. hier bes. 47.
Schiller greift mit dieser Formel eine bereits vorgeprigte, auch poetische Tradition auf,
nimmt ihr aber in seinem Kontext den cher theologischen oder moralphilosophischen Te-
nor. Vgl. z.B. die fast identische, aber anders akzentuierte frithere Version bei Albrecht
von Haller, der in seinem groBen Gedicht Uber den Ursprung des Ubels (1734) den Menschen
als «zweideutig Mittelding von Engeln und von Vieh» apostrophiert (Albrecht von Haller:
Gedichte. Hrsg. von Harry Maync. Leipzig 1923: 152-175, hier 162).

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




142 Bettina Faber

kommen, wovon er als Pflanze und als eine Kreatur des Instinkts aus-
gegangen war; aus einem Paradies der Unwissenbeit und Knechtschaft sollte
er sich, wit’ es auch nach spiten Jahrtausenden zu einem Paradies der
Erkenntnis und der Freiheit hinanfarbeiten, einem solchen nehmlich, wo er
dem moralischen Gesetze in seiner eigenen Brust ebenso unwandelbar gehorchen
wiirde, als er anfangs dem Instinkte gedient hatte. INA 17: 399)

Die Erfahrung des Schénen und die des Erhabenen konnen diese indi-
viduelle und menschheitsgeschichtliche Entwicklung dabei allerdings ent-
scheidend unterstiitzen. Schiller steigert deren Bedeutung tiber Kant hinaus
hinein in seine beriihmte Formel von der «Freiheit in der Erscheinung»®,
insofern Freiheit nun sozusagen 7 natura sinnlich wahrnehmbar wird, wenn
auch nur in symbolischer Reprisentanz bzw. durch die Projektion unserer
Idee von Freiheit auf die Erscheinungen der uns begegnenden Naturwelt.
Auf diese Weise ist Schonheit dem Menschen im «Ubergang von der sinn-
lichen Abhingigkeit zu der moralischen Freiheit» behilflich, damit er «durch
das Morgentor der Schonheit» zuletzt «in der Erkenntnis Land» gelangt;
denn, so ja Schillers Pointe, «was wir als Schonheit hier empfunden / Wird
einst als Wahrheit uns entgegengehn»®.

Schillers Kritik an der zeitgendssischen Haltung der Natur gegentiber ist
dabei schon genauso scharf wie die Holderlins:

Eh ihr das Gleichmaas in die Welt gebracht,
dem alle Wesen freudig dienen —

[...] so stand die Schépfung vor dem Wilden.
Durch der Begierde blinde Fessel nur

An die Erscheinungen gebunden,

entfloh ithm, ungenossen, unempfunden,
die schone Seele der Natur. (NA 1: 204)

62 Die berithmte Definition von Schonheit, die Kant in seiner Reaktion auf Anmut und
Wiirde schlieBlich immerhin zu einer Uberaus respektvollen Anerkennung veranlasste (vgl.
AA 6: 23 Anm.), findet sich bereits im Rahmen der sog. Kallias-Briefe; vgl. etwa den Brief
an Korner vom 8. Februar 1793, NA 26: 177-183, hier 182, und witd dann in Uber Aummt
und Wiirde, ausgefithrt. Vgl. auch: Fragmente aus Schillers dsthetischen Vorlesungen vom
Winterhalbjahr 1792-93, NA 21: 66-88, hier 85.

03 Die Kunstler (1788/89), NA 1: 201-214, hier 202.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 143

Es geht also nicht um das triebhafte Kleben an den Erscheinungen,
sondern um das von Kant tbernommene interesselose dsthetische Wohl-
gefallen an ihnen als sich frei schenkenden Phinomenen. Die Gunst des
asthetischen Augenblicks muss dabei aufgefasst werden als wertvolle Aus-
nahme, auch wenn sein Zauber zum Beispiel in der Charis der natiirlichen
«architektonischen» Schonheit des menschlichen Kérpers oder in der habi-
tuell zum Guten sich bestimmenden «schénen Seele»® mit beseligendem
Glanz hier und da auch linger unter uns zu verweilen vermag. Am ein-
drucksvollsten, so Schillers Umwertung im Vergleich zur Natur, gelingt
diese Begegnung mit Freiheit in ihrer sinnlichen Erscheinung im «astheti-
schen Zustand», in den uns die Kunst zu versetzen vermag. Sie setzt uns
nimlich frei, insofern sie uns herausholt aus den verfestigten, uns verstei-
nernden faktischen Bestimmungen des alltiglichen Lebens, und bedeutet
Restitution der unendlichen Fille der Méglichkeiten unserer Existenz und
so einen «Zustand der hochsten Realitit, die als reine Potenzialitit ande-
rerseits auch als «Null betrachtet werden muf3»*.

% Vgl. NA 20: 288. Bekanntlich problematisiert Goethe die Figur der «schénen Seele»
im 6. Buch von Wilhelm Meisters Lebrjahre dahingehend, dass sie als anthropologisches Ideal
nur dann dberzeugen kann, wenn sie sich nicht auf den Riickzug in die Innetlichkeit be-
schrinkt, sondern die aktive Auseinandersetzung mit der Realitit einschlieit. Vgl. Johann
Wolfgang von Goethe: Simtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche. Hrsg. von
Friedmar Apel v.a. Frankfurt/M. 1985ff. (im Folgenden zitiert als SW). Hier: SW 9: 355-
992, 728-793. Hegel hingegen begreift sie in der Phanomenologie des Geistes spiter nur mehr
als Durchgangsstadium in der Selbstverstindigung des Geistes, der die ‘Bertihrungsangst’
mit anderer Wirklichkeit tiberwinden und sich tiber sich selbst hinaus treiben muss zur
Verséhnung mit dem anderen seiner selbst; vgl. Hegel: Phinomenologie des Geistes C.
(BB.), VI. C.c.: Das Gewissen. Die schone Seele, das Bose und seine Verzeihung. W 3:
464-494. Zu fragen wire, ob diese Kiritik auch die Figur der Diotima treffen kénnte, da sie
im modernen Griechenland sozusagen anachronistischerweise noch in ‘naiver’ Naturver-
bundenbheit lebt und eigentlich letztendlich durch die tiefe Unruhe untergeht, die Hyperion
mit seiner inneren und duleren Zerrissenheit in ihr Leben bringt.

65 Uber die 4sthetische Erzichung des Menschen, 22. Brief (NA 20: hier 379). Vgl. auch
den 20. Brief, NA 20: 374f. Vgl. ebenso Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik 1. W 13:
151. Hegel wiirdigt Schillers Begriff des Schonen interessanterweise ja bekanntlich durch-
aus als Vorwegnahme der eigenen Konzeption «als die Ineinsbildung des Verniinftigen

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




144 Bettina Faber

Damit war fiir Hélderlin wahrscheinlich klar, wohin die Reise tiber die
Grenzen seiner Vorbilder hinausgehen musste: Nur durch die Erfahrung
von Schonheit in threr unmittelbaren Priasenz, aber auch in ihrer poetischen
Wieder-Holung kénnen sich die Wunden der Ur-Teilung von und in der
Natur heilen lassen. Dabei es geht nicht mehr nur um die vorgestellte «Frei-
heit in der Erscheinungy, sondern eben um wirkliche und dann auch als
solche existentiell wirksame Schonheit. Das Konzept, das Holderlin am 10.
Oktober 1794 Neuffer mit Bezug auf die «fiinf ersten Briefe» des von Schil-
ler tir die Thalia angenommenen Fragments von Hyperion noch vorstellt, ist
damit gesprengt. Nicht mehr «der groe Ubergang aus der Jugend in das
Wesen des Mannes vom Affecte zur Vernunft, aus dem Reiche der Fantasie
ins Reich der Warheit und Freiheit» ist das Thema, welches ihm «immer

66

einer solchen langsamen Behandlung werth zu sein» scheint™. Es geht um

mehr.

V1. Restitutio ad integrum: Uber Exzentrik, Schinbeit und 1iebe

Das Credo des dsthetischen innerweltlich begtiffenen Neuplatonismus®,
in dem Holderlin mit vielen Intellektuellen seiner Zeit in eigenwilliger, aber
sehr origineller Spinoza- und Rousseau-Rezeption Befreiung vom Elend
der Gegenwart ersehnt, unterfingt von nun an den poetischen Versuch ei-
ner Restitutio ad integrum im Verhiltnis zur Natur. Denn das Glicksgeftihl

und des Sinnlichen und diese Ineinsbildung als das wahrhaft Wirkliche ausgesprochen»
(ebd.: 91). Wirkliches Erscheinen, oder besser, sichtbare Realprisenz der gottlichen Idee
bedeutete ihm dabei deren objektive Selbstdarstellung, was natirlich weit tiber die aller-
dings ebenfalls schon als idealistisch zu begreifenden Vorstellungen Schillers hinausgeht.

% 524 VI: 137.

67 Vgl. hierzu vor allem: Klaus Diising: Asthetischer Platonismus bei Holderlin und He-
gel. In: Homburg vor der Hohe in der deutschen Geistesgeschichte. Studien zum Freundes-
kreis um Hegel und Héldetlin. Hrsg. von Christoph Jamme und Otto Poggeler. Stuttgart
1981: 101-117; Elena Polledri: Friedrich Holderlin e la fortuna di Platone nel settecento
tedesco. ‘Divus Plato” Platone o Ficino? In: «Aevum. Rassegna di scienze storiche, lingui-
stiche e filologiche» 74.2000: 798-812; Michael Franz: Tubinger Platonismus. Die gemein-
samen philosophischen Anfangsgriinde von Holdetlin, Schelling und Hegel. Ttbingen
2012.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 145

der Alleinheit mit ihr scheint ja schon in dem Moment zu zerbrechen, in
dem das Bewusstsein des Individuums erwacht und das Alleinheitsgeftihl
am Ende der Jugend, also der, wie es heil3t, Zeit unbekiimmerten, unreflek-
tierten und unmittelbaren Lebensgefiihls, verlorengeht.

In dem wenig beachteten Gedicht .An die Natur, das Holderlin aber fiir
durchaus gelungen hielt”, spricht das lyrische Ich nicht einfach iiber die
Natur, sondern mit ihr und evoziert das Gliick seliger Verbundenbheit:

Da ich noch mit Glauben und mit Sehnen
Reich, wie du, vor deinem Bilde stand,
Eine Stelle noch fir meine Thrinen,

Eine Welt fiir meine Liebe fand,

Oft vetlor ich da mit trunknen Thrinen
Liebend, wie nach langer Irre sich

In den Ozean die Stréme sehnen,

Schone Welt! In deiner Fiille mich;

Ach! da sturzt’ ich mit den Wesen allen
Freudig aus der Einsamkeit der Zeit,

Wie ein Pilger in des Vaters Hallen,

In die Arme der Unendlichkeit. (5§24 I: 191f))

Dann aber geht diese schone Welt unter — zusammen mit der Unbefan-
genheit der Jugend, was nun vielleicht auf die Ebene fihrt, auf der Holder-
lin unser Verhiltnis zur Natur grundsitzlich problematisiert:

% Holderlin sandte das Gedicht zusammen mit Der Gott der Jugend vermutlich am 4.
September 1795 zur Verbffentlichung an Schiller, der es tatsdchlich auch fiir das 10. Stiick
der Horen vorgesehen hatte. Holderlins Enttduschung tber die dann doch nicht erfolgte
Aufnahme, aber zugleich auch das Selbstbewusstsein, ein durchaus gutes Gedicht verfasst
zu haben, ldsst sich aus dem Brief an Neuffer aus dem Mirz 1796 entnehmen: «Daf3 Schil-
ler den Phaéton nicht aufnahm, daran hat er nicht Unrecht gethan, und er hitte noch besser
gethan, wenn er mich gar nie mit dem albernen Probleme geplagt hitte; dal3 er aber das
Gedicht an die Natur nicht aufnahm, daran hat er, meines Bediinkens nicht recht gethan.
Ubrigens ist es ziemlich unbedeutend, ob ein Gedicht mehr oder weniger von uns in Schil-
lers Almanache steht. Wir werden doch, was wir werden sollen, und so wird Dein Unglitk

Dich so wenig kiimmern, wie meines» (524 VI: 205).

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




146 Bettina Faber

O Natut! An deiner Schénheit Lichte,

Ohne Miih’ und Zwang entfalteten

Sich der Liebe kénigliche Friichte,

Wie die Erndten aus Arkadien.

Todt ist nun, die mich erzog und stillte,

Todt ist nun die jugendliche Welt,

Diese Brust, die einst ein Himmel fillte,
Todt und durftig, wie ein Stoppelfeld;

Ach! Es singt der Frithling meinen Sorgen
Noch, wie einst, ein freundlich tréstend Lied,
Aber hin ist meines Lebens Morgen,

Meines Herzens Frihling ist verblitht. (§£4 1: 192)

Wodurch wurde der klagende Liebhaber der Natur aus der paradiesi-
schen Heimat vertrieben? Kein besonderes Ereignis wird genannt, nur eben
das Ende der Jugend. Fir Hoélderlin wie fir Rousseau, dem Holderlin ja
mehrmals ein lyrisches Denkmal setzt”, sind es vor allem die Kinder, die
noch gliicklich zu nennen sind — so sie nicht durch falsche Erziehung aus
ihrem Stand der Unschuld herausgezwungen werden. Und dies nicht nur,
weil sie sich viel in der Natur bewegen, sondern weil sie noch nicht durch
die «keilférmige Vernunfty’" aus dem «ozeanischen Gefiihl»'"! herausgerissen

9 Vgl. die frihe Hymne An die Rube, V. 29-32 (StA 1: 93), die Hymme an die Menschbeit
(Motto) und das nicht vollendete alkdische Gedicht Roussean, das um 1800 im Zusammen-
hang mit der asklepiadeischen Ode An die Dentschen entstanden ist, sowie die Rbeinhynmne
(vgl. dort V. 139-165, S£4 II: 146f.). Auch der Brief an Neuffer vom 28. November 1791
und der vom 4. Juni 1799 sowie der an Ebel vom 2. September 1795 sind Ausdruck von
Holderlins Verehrung fir den franzdsischen Dichter und Denker, der inzwischen zu einer
Art Kultfigur der Epoche geworden war. Vgl. auch Schillers Gedicht Roussean aus der «An-
thologie auf das Jahr 1782» und Stdudlins Elegie am Grabe des J. |. Roussean. Ulrich Gaier rit
allerdings dazu, den Einfluss Rousseaus auf Holderlin nicht zu iiberschitzen, ja dieser sei
durch sein als affin empfundenes Schicksal fiir ihn vor allem auch eine «Warnfigur» gewe-
sen. Vgl. Ders.: Rousseau, Schiller, Herder, Heinse. In: Kreuzer (Hrsg.): Holderlin-Hand-
buch (wie Anm. 45): 83-99, bes. 83-88, hier 88.

70 Die Metapher findet sich in Kleists Penthesilea (Frithe Fassung und Erstdruck),
DKV 2: 9-108, hier 17 und DKV 2: 143-256, hier 151.

' Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Wien 1930: 5ff. Der Ausdruck

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 147

werden, durch das wir uns alle am liebsten wieder in die verlorene Gebor-
genheit zurtickkatapultieren wiirden. Aber wer wollte schon auf ewig Kind
bleiben? Die Entwicklung zum selbstbestimmten Erwachsenenstatus als
freies Subjekt verwandelt das Liebesgliick unvermeidlich in das Leid uner-
fullter und nunmehr unerfillbarer Liebe, die nur noch von der Geliebten

traumen kann:

Ewig muss die liebste Liebe darben,

Was wir lieben, ist ein Schatten nur,

Da der Jugend goldne Trdume starben,

Starb fur mich die freundliche Natur;

Das erfuhrst Du nicht in frohen Tagen,

DaB so ferne dir die Heimath liegt;

Armes Herz, du wirst sie nie erfragen,

Wenn dir nicht ein Traum von ihr gentigt. (524, I: 1021f.)

Immerhin ist aber unmittelbar deutlich, in welcher Weise der Mensch
auf die Schonheit der Natur antworten soll: Es ist «die liebste Liebe», die
alles im Innersten zusammenhilt. Aber warum muss sie darben? Weil
menschliche Liebe aus unendlich géttlicher Quelle entspringt, aber zugleich
die Stigmata endlicher Armut trigt, wie Holderlin im Rekurs auf zwei von
Platon iibetlieferte Mythen erklirt, dem von der Geburt der Liebe™ und

dem vom Seelengespann und Sturz der Seelen zur Erde”:

Lal3 mich menschlich sprechen. Als unser urspringlich unendliches
Wesen zum erstenmal leidend ward und die freie volle Kraft die ersten
Schranken empfand, als die Armuth mit dem Uberflusse sich paarte,
da ward die Liebe. Fragst du, wann das war? Plato sagt: Am Tag, da
Aphrodite geboren ward. Also da, als die schéne Welt fiir uns anfieng,
da wir zum Bewul3tsein kamen, da wurden wir endlich. (5§24 111: 192)

stammt eigentlich von Freuds Brieffreund Romain Rolland, mit dessen Kritik an seiner
Beschreibung der Basis von Religiositit Freud sich hier auseinandersetzt.

72 Vgl. Platon: Symposion / Gastmahl. Ubers. und hrsg. von Barbara Zehnpfennig. 2.,
durchges. Aufl. Hamburg 2012: 203b-204c: 83-85.

73 Vgl. Platon: Phaidros. Ubers. u. hrsg. von Thomas Paulsen und Rudolf Rehn. Ham-
burg 2019: 246a-249a: 29-34.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




148 Bettina Faber

Am Geburtstag der Liebe aus unendlichem UberfluB3 und endlicher Ar-
mut und Dirftigkeit beginnt also die kometenhafte, die exzentrische Bahn
des menschlichen Lebens und Bewultseins. Erst durch diesen ‘Niedergang’
kann dieses Uberhaupt entstehen, ist aber zugleich auch das Element, in
dem wir uns des «Gottes in uns»™* vergewissern und uns und die Welt in
ihrer Armut und in ihrer Schonheit zugleich fihlen kénnen. Bereits die Met-
rische Fassung des Hyperion driickt diesen Zusammenhang zwischen der
mythischen Rede vom Absturz der Seelen und der Geburt der Liebe deut-
lich in Ausrichtung auf das Erwachen des BewuBtseins aus, welches den
Menschen in seiner Géttlichkeit adelt und lebendig macht:

Als unser Gelist [...]

sich aus dem freien Fluge

Der Himmlischen verlor, und erdwirts sich,
Vom Aether neigt’, und mit dem Uberflusse
Sich so die Armuth gattete, da ward

Die Liebe. Das geschah, am Tage, da

Den Fluthen Aphrodite sich entwand.

Am Tage, da die schone Welt fiir uns
Begann, begann fiir uns die Diurftigkeit

Des Lebens und wir tauschten das Bewul3tsein
Fir unsre Reinigkeit und Freiheit ein. — [...]
Der leidensfreie Geist befal3t

Sich mit dem Stoffe nicht, ist aber auch
Sich keines Dings und seiner nicht bewult,

" Vgl. S£A4111: 104: «Ein Gott muf3 in mir sein [...]. Wie die seligen Schatten am Lethe,
lebt jezt meine Seele mit deiner in himmlischer Freiheit und das Schiksaal waltet iber unsre
Liebe nicht mehm. Vgl. auch schon die Hymmne an die Menschheit (StA 1: 148, V. 80) und An
die klugen Rathgeber (S 1: 224, V. 31). Mit dhnlicher Hochgestimmtheit erklingt der Topos
auch in der Schlusspartie von Kants Kritik der praktischen Vernunft mit Bezug auf die Frei-
heit: «Zwei Dinge erfiillen das Gemiith mit immer neuer und zunechmender Bewunderung
und Ehrfurcht [...]: der bestirnte Himmel tber mir und das moralische Gesetzt in mit»
(AA 5: 161). Das Motiv des Deus in nobis konnte fiir Holdetlin besonders auch mit der
spezielleren antiken Uberlieferung verbunden sein, die sich auf Eros als den groen Dainon
bezieht, der sich im Herzen des Menschen niederldsst. Vgl. etwa: Anthologia Palatina 12, 17
mit Der Abschied (beide Fassungen), 524 11: 24, 26, V. 4-7.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 149

Fir ihn ist keine Welt, denn auller ihm

Ist nichts. — [...]

Nun fiillen wir die Schranken unsers Wesens
Und die gehemmte Kraft striubt ungeduldig
Sich gegen ihre Fesseln, und es sehnt der Geist
Zum ungetriibten Aether sich zurik.

Doch ist in uns auch wieder etwas, das

Die Fesseln gern behilt, denn wiird in uns
Das Goéttliche von keinem Widerstande
Beschrinkt — wir fihlten uns und andre nicht.
Sich aber nicht zu fihlen, ist der Tod,

Von nichts zu wissen, und vernichtet seyn
Ist Eins fiir uns. (524 111: 193£f.)

In dieser Rede des «weisen Fremdlings» wird also ein letztlich tragisches
Bewultsein von der Konstellation des Verhiltnisses von endlichem Be-
wulltsein und Unendlich-Gottlichem noch kompensiert durch das Erkla-
rungsmodell der exzentrischen Bahn, das deren Sinn angibt in der Begriin-
dung der Moglichkeit von BewuBtsein tiberhaupt und im Besonderen in
dem vom «Gottlichen in uns», welches sich zuvorderst in der Liebe mani-
festiert. Daraus ergibt sich zugleich eine anti-prometheische Warnung vor

egozentrischer Selbstverabsolutierung:

Warum sind wir ausgenommen vom schonen Kreislauf der Natur?
Oder gilt er auch fir uns?

Ich wollt’ es glauben, wenn Eines nicht in uns wire, das ungeheure
Streben, Alles zu seyn, das, wie der Titan des Aetna, heraufziirnt aus
der Tiefe unseres Wesens. (524 111: 17£.)

Es gibt aber eine sozusagen ‘ontologisch’ garantierte Méglichkeit, end-
lich wieder in ein harmonisches Verhiltnis zur Natur zuriickzufinden, so
steinig und leidvoll der Weg der Vergewisserung tiber das eigene Verhiltnis
zu ihr auch sein kann. Die exzentrische Bahn provoziert nicht notwendig
ein tragisches Schicksal, sondern schlieB3t dieses eigentlich sogar cher aus,
wenn sie auf der Folie des Models der von der Natur gewollten und
provozierten Aussendung aus der «seligen Einigkeit» im Namen der sich
notwendig von ihr emanzipierenden Freiheit als sinnvoll empfundener

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




150 Bettina Faber

Nostos zurtick in ihre Arme begriffen wird. Die astronomische Metaphorik,
das Kometenhafte der Bewegung des Geistes, der wie das Gedicht A die
klugen Ratgeber sagt, «zum Schlafe nicht herabgekommen» wie «Meteorey»”
heranstrahlt, aber eben wie ein Komet «aus fremden Himmel»™® auch hinab-
fallen kann, erinnert wieder an das mythischen Bild des Absturzes und des
Wiederaufstiegs der Seelen in Platons Phaidros”. Die aus dem Schutz der Gét-
ter strebenden menschlichen Seelen verlieren ihr Gefieder und werden auf
ihre niederstiirzende, niemals lineare, nie pfeilgerade Schicksalsbahn verwie-
sen”, um durch «Dornen» zu irren wie «der Bachy, der den «Vater Ozean»”
sucht, ja sie stiirmten sogar «iiber des Irrsterns Grinzen hinaus»”, wiren
ihnen nicht Umkehr geboten und «Augenblike der Befreiung» gewihrt,

wo das Géttliche den Kerker sprengt, wo die Flamme vom Holze sich
16st und siegend emporwallt tiber der Asche, hal wo uns ist, als kehrte
der entfesselte Geist, vergessen der Leiden, der Knechtsgestalt, im
Triumphe zurik in die Hallen der Sonne. (5§24 I11: 52)

Die Vorrede zur Votletzten Fassung des Hyperion klirt uns genauer tiber

den Sinn dieses Dramas auf:

Wir durchlaufen alle eine exzentrische Bahn, und es ist kein anderer
Weg méglich von der Kindheit zur Vollendung.

Die seelige Einigkeit, das Seyn, im einzigen Sinne des Worts, ist fiir
uns vetloren und wir mullten es vetlieren, wenn wir es erstreben, er-
ringen sollten. Wir reilen uns los vom friedlichen Ev &ar I 1av der Welt,
um es herzustellen, durch uns Selbst. Wir sind zerfallen mit der Natur,
und was einst, wie man glauben kann, Eins war, widerstreitet sich jezt,
und Herrschaft und Knechtschaft wechselt auf bei den Seiten. Oft ist
uns, als wire die Welt Alles und wir Nichts, oft aber auch, als wiren
wir Alles und die Welt nichts. (524 I11: 236)

5 StA T 223,
76§24 111: 42.

7 Vgl. Anm. 73.

8 Vgl. S£4 111: 411,
7§14 1I: 206.

80 524 I11I: 16.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 151

Aus dieser Zerrissenheit wieder herauszufinden, ist das allerdings nur in
«unendlicher Anndherungy erreichbare Ziel unseres Lebens, des Bogens,
den unsere je individuelle exzentrische Bahn beschreibt. Es geht eben um
eine Art Wiederholung dessen, was wir von Natur aus sind — durch freie
Selbstbestimmung. Natur und Freiheit, die entscheidenden Pole im mensch-
lichen Leben, sind scheinbar inkompatibel, aber wir kénnen nicht anders,

als den Ausgleich zu suchen:

Jenen ewigen Widerstreit zwischen unserem Selbst und der Welt zu
endigen, den Frieden allen Friedens, der héher ist als alle Vernunft,
den wiederzubringen, uns mit der Natur zu vereinigen zu Finem un-
endlichen Ganzen, das ist das Ziel all’ unseres Strebens, wir mogen
uns dariber verstehen oder nicht.

Aber weder unser Wissen noch unser Handeln gelangt in irgend einer
Periode des Daseyns dahin, wo aller Widerstreit authort, wo Alles
Eins ist; die bestimmte Linie vereiniget sich mit der unbestimmten nur
in unendlicher Anndherung. (Ebd.)

Unsere Beziechung zur Natur kann also nie eine einfache Liebesge-
schichte sein, selbst bei den Menschen guten Willens nicht. Aber die un-
endliche Geschichte, die wir mit der Natur haben, so die weitere Argumen-
tation, kann es nur deshalb geben, weil die unendliche Vereinigung doch
«vorhanden» ist, also die Moglichkeit der Beziehung allererst schafft und

uns als denkende und handelnde Wesen iiberhaupt erst freisetzt:

Wir hitten auch keine Ahnung von jenem unendlichen Frieden, von
jenem Seyn, im einzigen Sinne des Worts, wir strebten gar nicht, die
Natur mit uns zu vereinigen, wir ddchten und handelten nicht, es wire
tberhaupt gar nichts, (fir uns) wir wiren selbst nichts, (fiir uns) wenn
nicht dennoch jene unendliche Vereinigung, jenes Seyn, im einzigen
Sinne des Worts vorhanden wire. (524 111: 236f.)

Und nicht nur als rein transzendentes Jenseitiges, sondern das «neue
Reich», das auf uns wartet, ist tatsichlich schon vorhanden, ist Witrklichkeit in
einem Vorschein, im Glanz der Schoénheit, die dort «Koniginy ist. Die Hom-
mage an den geradezu heiliggesprochenen Plato, mit der der Herausgeber die

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




152 Bettina Faber

Vorrede zur Votletzten Fassung abschlieBt”, bereitet so die emphatische
Schlusspartie der Endgiiltigen Fassung vor: Es ist wieder die allverséhnende,
alles in Liebe umfangende Schénheit der im Frithling wiedererwachenden
Natur, die Hyperions Herzen «eine neue Seligkeit» aufgehen und ihn alles
Leid und sich selbst vergessen lasst:

So gab ich mehr und mehr der seeligen Natur mich hin und fast zu

endlos. [...] o einen Augenblik in ihrem Frieden, ihrer Schéne mich

zu flhlen, wie viel mehr galt es vor mir, als Jahre voll Gedanken, als

alle Versuche der allversuchenden Menschen! Wie Eis, zerschmolz,

was ich gelernt, was ich gethan im Leben, und alle Entwirfe der Ju-

gend verhallten in mir; und o ihr Lieben, die ihr ferne seid, ihr Todten

und ihr Lebenden, wie innig Eines waren wir! (524 I11: 158)

Das Hexametergedicht Die Eichbiume aus der «schopferischen Uber-
gangsphase»™ 1796/1797, das Holdetlin wohl spiter noch erweitern wollte,
scheint dieses Gefiihl innigster Einheit mit der Natur und allen Menschen,
den Lebenden und den Toten, allerdings doch noch infrage zu stellen. Denn
das lyrische Ich erlebt die Liebe zu den Menschen fast wie eine Knecht-
schaft, wobei die Natur eigentlich zweifach benannt wird, als die von Men-
schen gepflegte, «hdusliche» und die ‘grof3e’, das menschliche Maf} trans-
zendierende, aber dem Einzelnen doch affine, ihm Weite und Freiheit
schenkende:

Aus den Girten komm’ ich zu euch, ihr S6hne des Berges!
Aus den Girten, da lebt die Natur geduldig und hiuslich,

81 Vgl. §24 I11: 237. Bereits im Brief an Neuffer von Ende Juli 1793 phantasiert Holder-
lin von «den Gotterstunden», da er «aus dem Schoose der beeseligenden Natur, oder aus
dem Platanenhaine am Ilissus [...] unter den Schiilern Platons hingelagert, dem Fluge des
Herrlichen nachsah» und dem «Geisterland, wo die Seele der Welt iht Leben versendet in
die tausend Pulse der Natur» (524 VI: 806).

82 So Traian-Toan Geani: Holdetlins «Die Eichbiume» und die exzentrische Bahn. In:
«Holderlin-Jahrbuch» 42.2020-2021: 119-139, hier 119. Geanid deutet das Gedicht nicht
unbedingt im Horizont einer spinozistisch-pantheistischen Lektiire, sondern eher in dem
der dialektischen Opposition von Natur und Kultur und der «Version einer exzentrischen
Bahn, die die Riickkehr zur Natur als unerreichbares Ziel menschlichen Lebens» erschei-
nen ldsst (ebd. 138).

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 153

Pflegend und wieder gepflegt mit dem fleiligen Menschen zusammen.
Aber ihr, ihr Herrlichen! steht, wie ein Volk von Titanen

In der zahmeren Welt und gehért nur euch und dem Himmel,
Der euch nihrt’ und erzog, und der Erde, die euch geboren.
Keiner von euch ist noch in die Schule der Menschen gegangen,
Und ihr dringt euch fréhlich und frei, aus der kriftigen Wurzel,
Unter einander herauf und ergreift, wie der Adler die Beute,

Mit gewaltigem Arme den Raum, und gegen die Wolken

Ist euch heiter und grof3 die sonnige Krone gerichtet.

Eine Welt ist jeder von euch, wie die Sterne des Himmels

Lebt ihr, jeder ein Gott, in freiem Bunde zusammen.

Konnt’ ich die Knechtschaft nur erdulden, ich neidete nimmer
Diesen Wald und schmiegte mich gern ans gesellige Leben.
Fesselte nur nicht mehr ans gesellige Leben das Herz mich,

Das von Liebe nicht 1a3t, wie gern wiird’ ich unter euch wohnen!
(524 1: 201)

Wihrend der Arbeit am Hyperion-Komplex ist Holderlins Naturauffas-
sung also durchaus voller Spannungen. Von einer reinen Idylle kann nicht
die Rede sein, insofern das lyrische Ich sich hier immer noch zerrissen fin-
det zwischen der Liebe zu den anderen und der zur freien gottlichen Natur.
Der Roman findet allerdings noch eine andere Klimax, auf deren Héhe The-
ophanie der Natur und Anthropophanie in eins fallen. Aus der Riickwiirts-
perspektive der Erinnerung an das tiberstandene Leiden erinnert der Prota-
gonist den Moment seiner entscheidendern Begegnung mit Diotima, die zu
einem Zeitpunkt erfolgt, als Hyperion, einer Einladung nach Kalaurea fol-
gend, bereits versucht hat, «aus der Schaale der Vergessenheit zu trinken»®

8§24 11 49. Dies wird ihm zunichst auf der Uberfahrt moglich, bei der er sich vor-
stellt, in «Charons Nachen» zu liegen. Das Motiv der selbstvergessenen Befreiung von der
Last des vergangenen Leidens und Scheiterns und der in die Zukunft blickenden Sorge
greift vielleicht eine Passage aus Rousseaus Les Réveries du promeneur solitaire, Cinguieme pro-
menade auf (<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9618103m>, 113f,, zuletzt konsul-
tiert am 28. Januar 2025). Ob auch das Bild vom Sich-wiegen-Lassen «wie auf schwankem
Kahne der See» in Mnemosyne (nach StA vermutliche 3. Fassung, SzA4 II: 197) sich hierauf
bezieht, ist umstritten. Vgl. Flemming Roland-Jensen: Verninftige Gedanken uber die

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




154 Bettina Faber

und sich gleichzeitig «unbeschreiblichen Sehnens und Friedens»* voll fiihlt.
Die Figur Diotimas ist noch in der Erinnerung fir Hyperion derartig tiber-
wiltigend, dal3 er Gber ihrer endgultigen Bedeutung fiir und Wirkung auf

ihn zunichst sogar thren Tod vergessen zu kénnen scheint:

Ich hab’ es einmal gesehn, das Einzige, das meine Seele suchte, und
die Vollendung, die wir tiber die Sterne hinauf entfernen, die wir hin-
ausschieben bis an’s Ende der Zeit, die hab’ ich gegenwirtig gefiihlt.
Es war das Hochste, in diesem Kreise der Menschennatur und der
Dinge war es dal

Ich frage nicht mehr, wo es sey; es war in der Welt, es kann wieder-
kehren in ihr, es ist jezt nur verborgner in ihr. Ich frage nicht mehr,
was es sey; ich hab’ es gesehn, ich hab’ es kennen gelernt.

[...] wiBt ihr seinen Nahmen? Den Nahmen def3, das Eins ist und Al-
les?

Sein Nahme ist Schénheit. (524 I11: 521.)%

Der ‘Gottesbeweis’, den Hyperion nach seiner nihilistischen Krise er-
lebt, ergibt sich nun also tatsichlich nicht durch eine spekulative theoreti-
sche Leistung des Bewusstseins, sondern in der Erfahrung von etwas Wirk-
lichem. Dabei umfasst die gottliche Natur nicht mehr nur die Erde, die Dio-
tima und er vor allem in gemeinsamem, so gut wie sprachlosen Momenten
in der Seligkeit der sie umgebenden Natur fiihlen wie «eine der Blumen des
Himmels», und den Himmel wie «den unendliche Garten des Lebens»™,
sondern auch sie selbst:

[...] die ewige Schonheit, die Natur leidet keinen Verlust in sich, so

wie sie keinen Zusaz leidet. Ihr Schmuk ist morgen anders, als er heute
war; aber unser Bestes, uns, uns kann sie nicht entbehren und dich am

Nymphe Mnemosyne — wider die autoritdren Methoden in der Hélderlinforschung, Wiirz-
burg 1998: 79.

84 §24 111: 50.

85 Diese Emphatisierung der Schonheit konnte sich tatsidchlich auch auf Platon beru-
fen, dem diese trotz der Unterordnung unter die Idee des Guten doch auch als das «Her-
votleuchtendste» und «Liebreizendste» erscheint. Vgl. Platon: Phaidros (wie Anm. 73): 250
d-e: 36.

86 §24 111: 54.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 155

wenigsten. Wir glauben, daf3 wir ewig sind, denn unsere Seele fiihlt die
Schonheit der Natur. Sie ist ein Stiikwerk, ist die Géttliche, die Voll-
endete nicht, wenn jemals du in ihr vermifit wirst. Sie verdient dein
Herz nicht, wenn sie erréthen mul3 vor deinen Hoffnungen.

($zA4 I11: 58)

Diotimas Erscheinung erhilt fir Hyperion so die Bedeutung von etwas
ganz Einmaligem, von einem das Goéttliche offenbarenden Hapax®', dessen
Giltigkeit auch in der Zeit unwiderruflich und fir das erinnernde Bewuf3t-
sein ewig, unausloschlich ihm prisent bleibt. Allerdings ohne dass das Ge-
fihl der Differenz, die er zu Diotimas ‘g6ttlichem’ Wesen in sich selbst
durchaus deutlich erkennt, von Hyperion unterdrickt wiirde:

Wie die Wooge des Oceans das Gestade seliger Inseln, so umflutete
mein ruheloses Herz den Frieden des himmlischen Midchens.

Ich hatt’ ihr nichts zu geben, als ein Gemiith voll wilder Widerspriiche,
voll blutender Erinnerungen, nichts hatt’ ich zu geben, als meine grin-
zenlose Liebe mit ihren tausend Sorgen, ihren tausend Hoffungen; sie
aber stand vor mir in wandelloser Schonheit, mihelos, in lichelnder
Vollendung da, und alles Sehnen, alles Triumen der Sterblichkeit, ach!
Alles, was in goldenen Morgenstunden von héhern Regionen der Ge-
nius weissagt, es war alles in dieser Einen stillen Seele erfiillt. (Ebd.)

87 Holderlin war diese theologische Figur in der christlichen Interpretation der Selbst-
offenbarung Gottes in Christus sicher sehr vertraut. Hyperions Evokationen seines ‘Of-
fenbarungserlebnisses’ tragen so in der Tat auch die Ziige des Glaubenszeugnisses in der
apostolischen Tradition.

8 Hier scheint Hyperion durchaus selbstkritisch seine gewisse narzistische Tendenz zu
erkennen, obgleich die angedeutete Bescheidenheit in der Selbsterkenntnis ebenfalls einen
narzistischen Gestus darstellen kénnte. Wolfgang Braungart deutet Hyperions Melancholie
jedenfalls im Sinne der Problematik einer solipsistischen Subjektivitit, die an ihre Grenzen
gefiihrt und sich dabei der eigenen Leere bewusst wird. Insofern lasse sich der Hyperion in
den Kontext des modernen Nihilismus-Diskurses einfiigen. Vgl. Ders.: Hyperions Melan-
cholie. In: Turm-Vortrige 1989-91. Holderlin: Christentum und Antike. Hrsg. von Valérie
Lawitschka, Ttbingen 1991: 111-140, hier bes. 140. Braungarts Interpretation berticksich-
tigt allerdings nicht, dass Hyperion seine ‘Nihilismus-Krise’ im Riickblick durch zuneh-
mende Aufarbeitung seines wechselvollen Schicksals eher eben als zu durchlaufende, aber

auch zu Uberwindende Phase erscheint.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




156 Bettina Faber

Hyperion gelingt es am Ende des Romans, die schlimmsten melancholi-
schen, ja nihilistischen Momente seiner Trauerarbeit, sein Scheitern und die
mehrfachen schweren Verluste, die er hinnehmen muss, jedenfalls vorliufig
zu Uberwinden. Er kennt die Zustinde volliger Resignation und Verzweif-

lung nur allzu gut:

O ihr Armen, die ihr das fihlt, die ihr auch nicht sprechen mégt von
menschlicher Bestimmung, die ihr auch so durch und durch ergriffen
seyd vom Nichts, das iiber uns waltet, so griindlich einseht, dal} wir
geboren werden fir Nichts, dal wir lieben ein Nichts, glauben an
Nichts, uns abarbeiten fiir Nichts, um milig tiberzugehen in’s Nichts
— was kann ich dafiir, daB3 euch die Knie brechen, wenn iht’s ernstlich
bedenkt? Bin ich doch auch schon manchmal hingesunken in diesen
Gedanken, und habe gerufen, was legst du die Axt mir an die Wurzel,
grausamer Geist? Und bin noch da. [...]. So dacht’ ich. Wie das alles
in mich kam, begreif ich noch nicht. (5§24 I11: 45¢£.)

Anders als Goethes Werther, der nach seiner fritheren pantheistischen
Begeisterung geradezu an der Natur verzweifelt und in ihr nichts mehr sieht
«als ein ewig verschlingendes, ewig wiederkiuendes Ungeheuer”, erschie3t
sich Hyperion jedoch nicht. Sein vorerst letzter Brief an Bellarmin endet ja
vielmehr mit einer erneuten Liebeserklirung an die «Seele der Natur»™ bzw.
der der Welt als Hymnus auf das «glithende Leben»™:

«O Seele! Seele! Schonheit der Welt! du unzerstorbare! du entziikende!
mit deiner ewigen Jugend! du bist; was ist denn der Tod und alles
Wehe der Menschen? — Ach! viel der leeren Worte haben die Wun-
derlichen gemacht. Geschiehet doch alles aus Lust, und endet doch
alles mit Frieden. [...]». (524 111: 159)

Deus sive natura, Gott oder die Natur — und wir sind ein Teil von diesem
gottlichen Ganzen und leiden mit Gott und der Natur. Vielleicht ist also

87 So der ‘Nihlismusbrief vom 18. August (SW 8: 108/9). Vgl. zu Hélderlins Rezeption
des Werther vor allem: Luigi Reitani: Holderlin lettore del Werther. In: Ders.: Geografie
dell’altrove. Studi su Holderlin. Venezia 2020: 47-66, hier 61.

% So der von Hyperion zuvor gebrauchte Ausdruck; vgl. S24 I1I: 93. Vgl. An die Natur,
StAT1:192.

1§24 1I1: 160.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 157

Empathie ein oder das Zauberwort, das unser Verhiltnis zur Welt bestim-
men sollte. Es war ein langer Weg, bis Hyperion wenigstens vorlaufig zur
Ruhe kommen kann, wobei das abschlieBende «Nichstens mehm” viel-
leicht realistischerweise kaum in eine mégliche Zukunft fir ihn weist, falls
er sein Eremiten-Dasein doch wieder aufgeben wollte, um Diotimas Wei-
sung zu erfiillen, als Dichter zum Erzieher seines Volkes zu werden”. Auch
Holderlins Nachdenken Gber uns und die Natur findet hier noch kein Ende.
Aber eine gewisse Zwischenbilanz ldsst sich doch erheben: Wir und die Na-
tur waren und sind eins, auseinandergerissen durch uns selbst, damit wir
uns in ihr wiederfinden kénnen, sozusagen in einer Schicksalsgemeinschaft
gottlicher Teilhabe und wiederkehrenden Leidens verbunden:

Bester! Ich bin ruhig, denn ich will nichts besseres haben, als die G6t-
ter. Mul3 nicht alles leiden? Und je treflicher es ist, je tiefer! Leidet
nicht die heilige Natur? O meine Gottheit! Daf3 du trauern kénntest,
wie du seelig bist, das konnt’ ich lange nicht fassen. Aber die Wonne,
die nicht leidet, ist Schlaf und ohne Tod ist kein Leben. Solltest du
ewig sein, wie ein Kind und schlummern dem Nichts gleich? den Sieg
entbehren? nicht die Vollendungen alle durchlaufen? Jal jal werth ist
der Schmerz, am Herzen der Menschen zu liegen, und dein Vertrauter
zu seyn, o Natur! (524 11I: 150)

Hilt das ganze Konzept von der gottlichen Allnatur aber iberhaupt er-
kenntniskritischer Prifung stand oder ist es einfach nur aus Projektion ge-
boren? Hoélderlin sieht das Problem, hilt uns aber fiir berechtigt, auf die
Stimmen der Natur zu héren, die uns «die gegenwirtige Gottheit» verkin-
den wollen:

Ich weis, dal3 nur Bedurfnis uns dringt, der Natur eine Verwandschaft
mit dem Unsterblichen in uns zu geben und in der Materie einen Geist

zu glauben, aber ich weis, daf3 dieses Bediirfnis uns dazu berechtigt,
ich weis, da3 wir da, wo die schonen Formen der Natur uns die

92 Ebd.

3 Vgl. StA I1I: 89. In einem interessanten Gedankenexperiment schitzt Jurgen Link
die Aussichten, die Hyperion im vom scheiternden Befreiungskrieg gebeutelten modernen
Griechenland bleiben, jedenfalls als duBlerst gering ein; vgl. Ders.: Holderlins Fluchtlinie
Griechenland (wie Anm. 2): 79-83.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




158 Bettina Faber

gegenwirtige Gottheit verkiindigen, wir selbst die Welt mit wnserer
Seele beseelen, aber was ist dann, das nicht durch uns so wire wie es
ist? (524 I11: 192)

Ein erster Kreis in Hoélderlins poetischer Naturauffassung aber rundet
sich mit dem Abschluss seines Romans. Hyperions Einverstindnis, in Ak-
zeptanz seines mehrmaligen Scheiterns mit der Natur zu leiden, und sein
Entschluss, die Verhiltnisse durch Poesie verbessern zu wollen, sind getra-
gen von der nicht ausloschbaren Erfahrung von Schonheit und Liebe, die
letztlich «alleserhaltend» den mit Freiheit und Verstand begabten, aber so
kreativen wie destruktiven Menschen zuriickfithrt in den Einklang mit der
Natur und ihn wieder lieben lehrt, wie es an anderer Stelle spiter heil3t:

Aber in Hutten wohnet der Mensch, und hullet sich ein ins ver-
schimte Gewand, denn inniger ist achtsamer auch und daf3 er bewahre
den Geist, wie die Priesterin die himmlische Flamme, dif3 ist sein
Verstand. Und darum ist die Willkiir ihm und héhere Macht zu
fehlen und zu vollbringen dem Gétterdhnlichen, der Gliter Gefahr-
lichstes, die Sprache dem Menschen gegeben, damit er schaffend,
zerstorend, und untergehend, und wiederkehrend zur ewiglebenden,
zur Meisterin und Mutter, damit er zeuge, was er sei geerbet zu

haben, gelernt von ihr, ihr Géttlichstes, die allerhaltende Liebe. (I
Walde, Pline und Bruchstiicke, $24 11: 325)

V1L Zerriittete 1V erhdltnisse: «Der Tod des Empedokles» und das Drama der Ent-
sweinng von Natur und Kultur

Die neuplatonisch-spinozistische Konzeption hinterldsst offene Fragen:
Ist es wirklich ausreichend, immer nur zeitweiliges, vergingliches Gliick zu
erinnern und die Negativitit der Endlichkeit in Tod und Verlust poetisch
zu vermitteln? Ganz so verséhnlich entlisst Holderlin sich und uns nicht
aus dem Versuch, die Spannungen und Ambivalenzen in unserem Verhilt-
nis zur Natur zu ergriinden. Im Laufe seiner weiteren dichterischen Pro-
duktion erscheint dieses zunehmend dramatischer.

Empedokles, der Protagonist von Holderlins grolem Tragédien-Pro-
jekt, dessen Stoff ihn schon hinrei3t™, wihrend er seinen Roman noch

% Vgl. den Brief an den Bruder vom August 1797, 524 VI: 247. Mit der Hinwendung

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 159

fertigstellen muss, trigt eine noch viel schwerere Last. Dem Frankfurter Plan
nach erscheint er zunichst als ein sozusagen gesteigerter Hyperion. Er lei-
det einfach an den hiuslichen und gesellschaftlichen Verhiltnissen im

Stadtstaat Agrigent, die ithm viel zu eng werden, ja

durch sein Gemiith und seine Philosophie schon lingst zu Kulturhal3
gestimmt, zu Verachtung alles sehr bestimmten Geschiffts, alles nach
verschiedenen Gegenstinden gerichteten Interesses, ein Todtfeind al-
ler einseitigen Existenz, und deswegen auch in wirklich schénen Ver-
hiltnissen unbefriedigt, unstit, leidend, blos weil sie besondere Ver-
hiltnisse sind und, nur im grof3en Akkord mit allem Lebendigen emp-
funden ganz ihn erfillen [...] — (524 1V: 145)

Im Laufe der Entwicklung der Tragédie wichst ihm aber immer mehr
eine geradezu soteriologische Funktion zu, so dass er in der unvollendeten
nur fragmentarischen Dritten Fassung angesichts der niederdriickenden
Verhiltnisse in Agrigent, wo alles nur noch von Niedergang, Dekadenz und
seelenloser kultureller Leere zeugt und politische Erneuerung nicht mehr

95

moglich scheint, versucht, den «scheidenden Gott»™ seines Volkes zu

zu diesem Projekt wird natiirlich auch Holderlins Beschiftigung mit den Vorsokratikern
und insbesondere mit Empedokles’ Lehre von den Elementen neu relevant. Vgl. Thomas
Buchheim: Formentausch und Leben des Alls. Empedokleische Inspirationen in Hélder-
lins philosophischer Poetik. In: «<Hélderlin-Jahrbuchy» 42.2020-2021: 140-161; Anja Lemke:
The Transition Between the Possible and the Real Nature as Contingency in Hélderlin’s
«The declining fatherland...». In: Rochelle (Hrsg.): Holderlin’s Philosophy of Nature (wie
Anm. 2): 164-177; Uvo Hoélscher: Vom Ursprung der Naturphilosophie. In: «Holderlin-
Jahrbuch» 30.1996-1997: 1-14; Séring: «Die gottlichgegenwirtige Natur bedarf der Rede
nicht». Wozu also Dichter? (wie Anm. 12). Ob das Projekt letztendlich gescheitert ist, wie
Luigi Reitani vermutet (vgl. etwa: Ders.: Fragmente aus der Zukunft. In: «Hélderlin-Jaht-
buch» 42.2020-2021: 162-183), oder von einer durchaus in sich stimmigen Komposition
auszugehen ist, die sich vor allem darauf grindet, wie in ihr ‘Natur’ gedacht wird, wie The-
resia Birkenhauer in ihrem Beitrag ausfithrt (vgl. Dies.: Natur’ in Hélderlins Trauerspiel
«Der Tod des Empedokles». In: «Holderlin-Jahrbuch» 30.1996-1997: 207-225) wire noch
viel ausfiihrlicher zu diskutieren.

95 §£4 IV: 137. Ahnlich charakterisiert Holderlin spiter die gesellschaftlichen Verhilt-

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




160 Bettina Faber

sithnen, da ihm «die wilde Menschenwelle» an die Brust schliagt und «aus
dem Irrsal des armen Volkes Stimme» ihm zu Ohren kommt, indem er stell-
vertretend ein ultimatives Zeichen der Wiedervereinigung mit der Natur
setzt. Der durch die Autorititen und die Menge lange geschmihte Gétter-
und Menschenliebling, dem zunichst doch alle Herzen zuflogen®, wihlt
den kiirzesten Weg zurlick zu ihr: Er stiirzt sich in den Feuerkrater des
Atna. Der Zustand, der ihn dazu treibt, ist der einer allgemeinen Zwietracht,
einer volligen Entfremdung von der Natur, der auch die Gotter aus der
Welt der Menschen vertreibt. Das Wechselverhiltnis von Gott und
Mensch, von Natur und Kunst oder Kultur scheint vollkommen gestort
und zerriittet, es herrscht nur noch der «Streit der Welt»””:

Es gihrt um ihn die Welt, was irgend nur
Beweglich und verderbend ist im Busen

Der Sterblichen, ist aufgeregt von Grund aus.
Der Herr der Zeit, um seine Herrschaft bang,
Thront finster blikend iiber der Emp6rung.
Sein Tag etlischt, und seine Blize leuchten,

nisse, die den tragischen Tod von Odipus und Antigone darin als unausweichlich begriin-
den, dass beide zeichenhaft die «Liicke» tiberbricken missen, die durch den kulturellen
Niedergang ihres Volkes aufgerissen wird «als Sprache fiir eine Welt, wo unter Pest und Sinnes-
verwirrung und allgemein entiindetem Wabrsagergeist, in miifSiger Zeit, der Gott und der Mensch, damit
der Weltlanf keine Liike hat und das Geddchinif§ der Himmilischen nicht ausgebet, in der allvergessenden
Form der Untrene sich mittheilt, denn gottliche Untrene ist am besten u behaltems (StAV: 202). Vgl.
auch 524 V: 271, wo der gesellschaftliche Hintergund von Antigones Welt als einer von
totaler «Aufruhr» beschrieben wird.

% Vgl. Grund zum Empedokles, §£4 IV: 159, wo es heil3t: «Dil war der Zauber, womit
Empedokles in seiner Welt erschien. Die Natur, welche seine freigeisterischen Zeitgenos-
sen mit ihrer Macht und ihrem Reize nur umso gewaltiger beherrschte, je unerkentlicher
sie von ihr abstrahirten, sie erschien mit allen ihren Melodien im Geiste und Munde dieses
Mannes und so innig und warm und personlich, wie wenn sein Herz das ihre wire, und
der Geist des Elements in menschlicher Gestalt unter den Sterblichen wohnte. Dif3 gab
ihm seine Anmuth, seine Furchtbarkeit, seine Gottlichkeit, und alle Herzen, die der Sturm
des Schiksaals bewegte, und Geister, die in der rdthselhaften Nacht der Zeit unstit und
ohne Leiter hin und wieder irrten, flogen ihm zuy.

97 §tAIV: 136.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 161

Doch was von oben flammt, entziindet nur,
Und was von unten strebt, die wilde Zwietracht. (524 IV: 135¢£.)

Angesichts der entstellten und vergewaltigten Natur erhebt sich blof}
noch eine bange Ahnung von Untergang. Am Anfang des Schlusschors des
ersten Akts im Entwurf der Dritten Fassung steht zwar unverbunden die
Rede von einer «neuen Welt», in Sicht ist sie aber dort noch keineswegs,

denn danach heil3t es wieder:

und es hingt, ein ehern Gewdlbe

der Himmel {iber uns, es lahmt Fluch

die Glieder den Menschen, und die stirkenden, die erfreuenden
Gaaben der Erde sind, wie Spreu, es

spottet unser, mit ihren Geschenken, die Mutter

und alles ist Schein —

O wann, wann

schon 6ffnet sie sich

die Fluth tGber die Dirre. (5§24 IV: 141)

Im Brief an seine Mutter vom 16. November 1799 aus Homburg deutet
Hoélderlin seine Zeit, die der napoleonischen Kriege, aufgrund der epochalen
Verwerfungen dhnlich als eine solche extremer Resignation und Lihmung:

So viel ich die allgemeinere Stimmung und Meinung der Menschen,
wie sie jezt sind, bemerken kann, scheint mir auf die gro3en gewaltsa-
men Erschiitterungen unserer Zeit eine Denkungsart folgen zu wol-
len, die eben nicht gemacht ist, die Krifte der Menschen zu beleben
und zu ermuntern, und die eigentlich damit endet, die lebendige Seele,
ohne die doch uberall keine Freude und kein rechter Werth in der
Welt ist, niederzudritken und zu lihmen. (5§24 VI: 373f.)

Welch ein Unterschied zu den noch hochgestimmten Erwartungen, die
er gegeniiber seinem Halbbruder Karl noch am 4. Juni desselben Jahres
mitteilt — ibrigens mit einigen ebenfalls noch enthusiastischen Versen aus
der Empedokles-Tragodie, an der er gerade arbeitet:

Philosophie und Kunst und Religion, diese Priesterinnen der Natur,

wirken demnach zunichst auf den Menschen, sind zunichst fir diesen
da, und nur, indem sie seiner reelen Tithigkeit, die unmittelbar auf die

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




162 Bettina Faber

Natur wirkt, die edle Richtung und Kraft und Freude geben, wirken
auch jene auf die Natur und wirken mittelbar auf sie reell. Auch dieses
wirken jene drei, besonders die Religion, daf3 sich der Mensch, dem die
Natur zum Stoffe seiner Tithigkeit sich hingibt, den sie, als méichtiges
Triebrad, in ihrer unendlichen Organisation enthalt, daf3 er sich als
Meister und Herr derselben dinke und sich aller seiner Kunst und
Tithigkeit bescheiden und fromm vor dem Geiste der Natur beuge,
den er in sich trdgt, den er um sich hat, und der ihm Stoff und Krifte
gibt; denn die Kunst und Tithigkeit der Menschen, so viel sie schon
gethan hat und thun kann, kann doch Lebendiges nicht hervorbrin-
gen, den Urstoff, den sie umwandelt, bearbeitet, nicht selbst erschaf-
fen, sie kann die schaffende Kraft entwikeln, aber die Kraft selber ist
ewig und nicht der Menschenhinde Werk. (524 VI: 329f.)

Die Natura naturans ist dem Menschen also zwar unendlich tberlegen,
aber wenn er sich ihrem «Geist» beugt, der auch in ihm ist, so hilt es
Hélderlin hier anscheinend noch fur moglich, die Natura naturata durchaus
positiv gestalten zu kénnen. Ja, es gibt immer wieder auch Momente der
Beruhigung der aufgewtihlten Seele, namlich eben in der Natur, wie z.B. das
Gedicht Die Mu|fsJe (1797/98) sie mit einem ganzen Katalog wunderscho-
ner Eindriicke beschreibt, aber schon im Wissen, dass det Geist der Unruhe
unheilvoll jederzeit aus der derselben Wurzel wie der Frieden der Natur
wieder erwachen kann:

Sorglos schlummert die Brust und es ruhn die strengen Gedanken.
Auf die Wiese geh’ ich hinaus, wo das Gras aus der Wurzel
Frisch, wie die Quelle mir keimt, wo die liebliche Lippe der Blume
Mir sich 6ffnet und stumm mit stillem Othem mich anhaucht.
Und an tausend Zweigen des Hains, wie an brennenden Kerzen
Mir das Flimmechen des Lebens glinzt, die rothliche Blithe,

Wo im sonnigen Quell die zufriednen Fische sich regen,

Wo die Schwalbe das Nest mit den thorigen Jungen umflattert.
Und die Schmetterlinge sich freun und die Bienen, da wandl’ ich
Mitten in ihrer Lust; ich steh im friedlichen Felde

Wie ein liebender Ulmbaum da, und wie Reben und Trauben
Schlingen sich rund um mich die siien Spiele des Lebens.

Oder schau ich hinauf zum Berge, der mit Gewo6lken
Sich die Scheitel umkrinzt und die dustern Loken im Winde

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 163

Schiittelt, und wenn er mich trigt auf seiner kriftigen Schulter,
Wenn die leichtere Luft mir alle Sinne bezaubert

Und das unendliche Thal, wie eine farbige Wolke

Unter mir liegt, da werd’ ich zum Adler, und ledig des Bodens
Wechselt mein Leben im All der Natur wie Nomaden den Wohnort.
Und nun fihrt mich der Pfad zuriik ins Leben der Menschen,
Fernher dimmert die Stadt, wie eine eherne Ristung

Gegen die Macht des Gewittergotts und der Menschen geschmiedet.
Majestitisch herauf, und ringsum ruhen die Dérfchen;

Und die Dicher umhiillt, vom Abendlichte gerdthet

Freundlich der hidufBliche Rauch; es ruhn die sorglich umziunten
Girten, es schlummert der Pflug auf den gesonderten Feldern.

Aber ins Mondlicht steigen herauf die zerbrochenen Siulen
Und die Tempeltore, die einst der Furchtbate traf, der geheime
Geist der Unruh, der in der Brust der Erd” und der Menschen
Zurnet und girt, der Unbezwungne, der alte Erobrer,

Der die Stidte, wie Limmer, zerreil3t, der einst den Olympus
Stirmte, der in den Bergen sich regt, und Flammen herauswirft,
Der die Wilder entwurzelt und durch den Ozean hinfihrt

Und die Schiffe zerschligt und doch in der ewigen Ordnung
Niemals irre dich macht, auf der Tafel deiner Geseze

Keine Sylbe verwischt, der auch dein Sohn, o Natur, ist,

Mit dem Geiste der Ruh aus Einem Schoose geboren. —

Hab’ ich zu Haul3e dann, wo die Biume das Fenster umsauseln
Und die Luft mit dem Lichte mir spielt, von menschlichem Leben
Ein erzdhlendes Blatt zu gutem Ende gelesen:

Leben! Leben der Welt! du liegst wie ein heiliger Wald da,
Sprech ich dann, und es nehme die Axt, wer will dich zu ebnen,
Gliklich wohn’ ich in dir. (524 I: 236f.)

Die frihere Zuversicht in die Weltharmonie scheint Hélderlin ange-
sichts der Umwalzungen und Erschiitterungen in Zeiten, in denen die Men-
schen véllig den Halt und den Uberblick verlieren, also nicht ganz aufzuge-
ben, aber doch zu relativieren. Er versucht noch eine Zeitlang, mit Hilfe
einer dialektischen Figur, die auf das «<Harmonischentgegengesetzte»™ baut,

98 Vgl. z.B. Uber die Verfahrungsweise des poetischen Geistes, S£4 IV: 252.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




164 Bettina Faber

nicht auf eine die Polaritit iberwindende Synthese im Hegelschen Sinn, die
wechselvolle Geschichte des Austauschs zwischen Natur und Kultur zu
vermitteln. In seinen Uberaus anspruchsvollen theoretischen Reflexio-
nen hierzu erscheint diese Geschichte als eine von zwar katastrophischen
(im Sinne von katastrophé, also «Umwendungy, aus katd ‘herab’, ‘nieder’ und
stréphein “wenden’), und duBerst leid- und schmerzvollen, aber doch sinnvol-
len Ubergiingen von Altem zu Neuem.

Das Empedokles-Drama dreht sich dabei nicht nur um die in den ver-
schiedenen Phasen sich wandelnde richtige oder verfehlte Haltung des Pro-
tagonisten zur Natur, sondern vor allem auch um die «Natur, in der Ein-
wirkung der Geschichte»”. Die Zeiten dndern sich, so dramatisch, dass man
sich kaum noch auskennt, dass Kulturen an ihr Ende kommen, dass Vater-
linder untergehen und die Menschen tiberhaupt kaum noch irgendeine Ori-
entierungsmoglichkeit finden. Der radikale Wandel, den die theoretischen
Reflexionen im Zusammenhang mit dem Empedokles-Komplex zu begrei-
fen versuchen, auch wenn sich in seiner Mitte beinahe das Nichts auftut,
scheint durch die tragische Katharsis des Protagonisten und des Volkes letzt-
lich in hochster Anstrengung geistig doch noch zu bewiltigen und zu ak-
zeptieren zu sein. Zumal, wenn sich eine Gestalt sozusagen in die Liicke
wirft wie der charismatische, ja fast Christus dhnliche Empedokles, der den
Agtigentern durch seinen ‘tepublikanischen’ Verzicht auf die Krone'” und
seinen bedeutungsvollen Tod wieder zu einem harmonischen Staat und
neuem Einklang mit der Natur zu verhelfen versucht. Am Rande des Ab-
grunds der dullersten Konfrontation zwischen Kultur und Natur, so
Holderlins sich fast iiberschlagende dialektische Erérterung der “Verwechs-
lung’ des einstmals Harmonischentgegengesetzen von Natur und Kultur,
kommt es so doch noch zu einer Losung, wo

der verallgemeinerte geistig lebendige kiinstlich rein aorgische Mensch
und die Wohlgestalt der Natur sich begegnen. Dif3 Gefiihl gehort viel-
leicht zum hochsten, was der Mensch erfahren kann, denn die jezige
Harmonie mahnt ihn an das vormalige umgekehrte reine Verhiltnil3,

9 Von der Fabel der Alten (wahtscheinlich 1803/04), §£4 IV: 292.
100 Vgl. Der Tod des Empedokles, Erste Fassung, 524 IV: 62.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 165

und er fiihlt sich und die Natur zweifach, und die Verbindung ist un-
endlicher.

In der Mitte liegt der Kampf, und der Tod des Einzelnen, detjenige
Moment, wo das organische seine Ichheit, sein besonderes Daseyn,
das zum Extreme geworden war; das aorgische seine Allgemeinheit
nicht wie zu Anfang in idealer Vermischung, sondern in realem héchs-
tem Kampf ablegt. (524 IV: 153)

Wenn auch «in dieser Geburt der héchsten Feindseligkeit die hochste
Versohnung wirklich zu seyn scheinty, so aber nur als «Erzeugni3 des
hochsten Streitsy!”! zwischen den Menschen und der Natur. Wie der Grund
zum Empedokles argumentiert, geschieht aber eben in der Gestalt des gro3en
Sizilianers und in seinem Tod wiederum als Hapax fiir einen einzigartigen
Moment eine Art Erlésung von den unertriglichen Spannungen am Rande
des Kollapses einer inauthentisch gewordenen Kulturgemeinschaft. Empe-
dokles verkorpert letztlich die héchste Kunst und das lebendigste Leben,
also das Maximum der Verbindung von Organischem und Aorgischem,
sozusagen eine Coincidentia oppositornm. Er hat sowohl das ibersteigerte
Selbstbewusstsein und die genialische Hybris eines extraordiniren ‘unend-
lichen’ Verhiltnisses zur Natur iberwunden als auch seine geschichtliche
Funktion erkannt. Sein selbstgewihlter Tod, in dem er seine zu extrem ge-
wordene Individualitit im Verschmelzen mit den Elementarkriften der Na-
tur aufgibt, bleibt wirkmachtig und erméglicht eine so reale wie symbol-
trichtige Versohnung mit ihr. Diese wird von thm nun nicht mehr nur als
allgemeine aorgische Kraft ideal aufgefasst, sondern als hochste konkrete
Realitit, wie sie sich etwa im Feuerkrater des Atna manifestiert. Insofern
erwirkt Empedokles fiir die Agrigenter die Méglichkeit eines Neuanfangs,
so sie die Erinnerung an ihn dankbar bewahren. Ein zweiter Kreis schlief3t
sich mit dieser Transposition unseres Verhiltnisses zur Natur in dramati-
sche geschichtliche Dynamik hinein.

VL. Tragische Kollision: «Der ewig menschenfeindliche Naturgang»

Die Konturen dieses Kreises werden aber sogleich wieder durchbrochen.

101 §24, IV: 154. Vgl. dort auch 153f.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




166 Bettina Faber

Denn alles steigert sich weiter in ein noch dramatischeres Szenario hinein,
in dem sozusagen gar kein Halten mehr ist und kein Sinn mehr zu ergrin-
den. Das Geschehen in der Zeitenwende verliert auch noch den Vermittler,
der Briicken bauen kénnte. Holderlins Verstindnis des Tragischen spitzt

sich weiter zu:

Denn vaterléndische Umpkebr ist die Umbkebr aller 1V orstellungsarten und For-
men. Eine gangliche Umpebr in diesen ist aber, so wie jiberbanpt gingliche Unm-
kebr, ohne allen Halt, dem Menschen, als erkennendem Wesen unerlaubt. Und
in vaterlandischer Umifkebr, wo die ganzge Gestalt der Dinge sich andert, und die
Natur und Nothwendigkeit, die immer bleibt, zu einer andern Gestalt sich neiget,
sie gebe in Wildnif§ jiber oder in nene Gestalt, in einer solchen 1V erdnderung ist
alles blos Nothwendige partheiisch fiir die 1V eranderung |...]. ($t4 V: 271)

Insofern wird es nun zur absoluten Notwendigkeit, die Katastrophe der
totalen Kollision zwischen Natur und untergehender Kultur noch irgend-
wie zu vermitteln, damit «das Gedichtni} der Himmlischen nicht ausgehet»

102

und die entsetzliche «Litke» ", die sich aufzutun droht, nicht zu einer abso-

luten Ziasur wird, der Abgrund, nach dem wir uns wundersam sehnen und

' nicht alles verschlingt. Wahrscheinlich in An-

an den wir ja eh’ reichen
lehnung an Schillers Abhandlung 1V'om Erbabenen, die ihrerseits auf den ein-
schligigen § 28 von Kants Kritik der Urteilskraft rekurriert, spricht Holderlin
nun von «Naturmacht», nicht mehr nur von Natur, sondern von noch ge-
waltsameren Kriften, die in ihrer Unmittelbarkeit dem Menschen tberaus
gefihrlich werden kénnen, da sie im innersten «Zorn» in der unaushaltbaren
unvermittelten Vereinigung mit dem Gottlichen alle Grenzen des Individu-
ellen zunichst sprengen, dieses dann aber restituieren. Besonders eklatant

ist die Stelle in den Awmerkungen zum Oedipus, wo es heil3t:

Die Darstellung des Tragischen berubt vorziiglich darauf, daf§ das Ungebenre, wie
der Gott und Mensch sich paart, und grinzenlos die Naturmacht und des Men-
schen Innerstes im Zorn Eins wird, dadurch sich begreifl, daf§ das granzenlose
Einswerden durch grangenloses Scheiden sich reiniget. (§£4 V: 201)

102 Anmerkungen zum Oedipus, S£4 V: 202.
103 Vgl. Stimme des Volkes, 524 1I: 49; 51 und Mnemosyne, 524 II: 193; 195.

Studia theodisca — Holderliniana 117 (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 167

So kryptisch diese Passage auch erscheint, sie markiert eindriicklich, dass
sich Holderlins Weltbild um eine Grof3e erweitert, die sozusagen tiber das
noch hinausgeht, was Heidegger als «Geviert» von Erde und Himmel, den

Sterblichen und den Géttern zu fassen versucht hat'™

. Plotzlich ist ja sogar
die Rede vom «ewig menschenfeindlichen Naturgangy, der nur vom «ei-
gentlicheren Zeus» aufgehalten werden kann, unter dem wir als «Hesperier»
stehen und «der nicht nur zwischen dieser Erde und der wilden Welt der
Todten inne hilt, sondern den ewig menschenfeindlichen Naturgang, auf
seinem Wege in die andere Welt, entschiedener zur Erde zwinget»'”. Fiir
Antigone und Odipus gibt es diese Rettung vor dem tragischen Untergang
nicht, weil ‘ihr’ Zeus die griechische Kultur nicht entschieden genug vom
Streben in die andere Welt des Todes zur Erde gezwungen hat. Die ziemlich
dunkle Stelle deutet also fiir die Moderne kraft der stirkeren Intervention
des hochsten Gottes die Moglichkeit an, der in den Tod alles Endlichen
treibenden Naturmacht anders zu begegnen, eine andere Weltsicht, viel-
leicht auch eine andere Sicht auf die Natur zu entwickeln, als es die ‘athleti-

106

scher’ mit ihr ringenden Griechen der Antike vermochten™. Insofern wiir-

den dann auch die «vaterlindischen» Vorstellungen und die thnen entspre-
chende Dichtung endlich wieder konkreter werden, «etwas treffen» kénnen,
und aus der Abstraktheit fader Schicksalslosigkeit herausfinden, ohne das
dies noch tragischen Untergang bedeuten wiirde:

Das griechischtragische Wort ist todtlichfactisch, weil der 1eib, den es ergreife,
wirklich tidtet. Fiir uns, da wir unter dem eigentlicheren Zevs steben, der nicht nur
gwischen dieser Erde und der wilden Welt der Todten inne bélt, sondern den ewig
menschenfeindlichen Naturgang, anf seinem Wege in die andre Welt, entschiedener
zur Erde zwinget, und da dif§ die wesentlichen und vaterlandischen 1V orstellungen
groff dndert, und unsere Dichtlnnst vaterlandisch seyn mufs, so daf§ ibre Stoffe nach
unserer Weltansicht gewablt sind, und ibre 1 orstellungen vaterlindisch, verindern
sich die griechischen 1 orstellungen in sofern, als thre Haupttendenz, ist, sich fassen

104 Vgl. etwa: Heidegger: Bauen Wohnen Denken, und «...dichterisch wohnet der
Mensch...» (wie Anm. 11).

105 Anmerkungen zur Antigonae, S24 V: 269.

106 Vgl. ebd.: 270.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




168 Bettina Faber

gu kinnen, weil darin ihre Schwdche lag, da hingegen die Haupttendens, in den
Vorstellungsarten unserer Zeit ist, etwas treffen zun konnen, Geschik zn haben,
da das Schiksaallose, das dvauopov, unsere Schwdche ist. (St V: 269t.)

Das von Holderlin evozierte Weltszenario bleibt dennoch auch fiir das hes-
perische “Vaterland’ erschreckend. In Muemosyne wird es so beschrieben:

Wenn nemlich uber Menschen

Ein Streit ist an dem Himmel und gewaltig
Die Monde gehen, so redet

Das Meer auch und die Stréme miissen
Den Pfad sich suchen. (524 11: 195)

Die berithmten Verse, mit der die Strophe in der vermuteten 2. Fassung
von Mnemosyne beginnt, sprechen von uns sogar als «deutungslos» geworde-
nem «Zeichen»'”, was wiederum auf das Verléschen individueller Identitit
angesichts des verstorenden Vakuums in einer von aufgewthlten Naturge-
walten erschutterten Zeitenwende hindeutet. Die «Fremde», in der wir
«fast» die Sprache verloren haben, wie es weiter heil3t, konnte dabei viel-
leicht auch die chaotische Desorientierung der niedergehenden Kultur in
«unserem Land» meinen, von der in der Dritten Fassung des Entwurfs von
Das ndchste Beste die Rede ist. Auch hier scheinen entfesselte dunkle Krifte
am Werk zu sein, die Holderlins Auffassung von der Macht der Natur jetzt
eine so bedrohliche Wende ins Negative geben:

107 Die Tiefen bzw. Untiefen dessen, was Holderlin mit dem Begriff «Zeichen» verbin-
det, kénnen hier nicht ausgelotet werden. Von besonderem Interesse wire in unserem Zu-
sammenhang eine intensive Beschiftigung mit dem kurzen, aber tiberaus anspruchsvollen
Text Die Bedeutung der Tragidien, der einen umgekehrt proportionalen Bezug zwischen “Zei-
chen’ und ‘Natur’ herstellt: Je stirker das Zeichen, also wahrscheinlich eine konkrete indi-
viduelle «organische» Gestalt ist, desto schwicher der Grad, in dem «das Urspriingliche,
der verborgene Grund jeder Natur sich darstellen» kann (524 IV: 274) und andersherum.
Am gewaltigsten bricht die Natur durch, wenn das “Zeichen’ eigentlich unbedeutend und
«= O» gesetzt wird, was im Falle tragischer Konstellationen seinen Tod bedeutet. Schon
Hélderlins geschichtsphilosophische und poetologische Schriften, die im Kontext des Em-
pedokles-Komplexes stehen, kreisen bereits immer wieder um das Verhiltnis von Zeichen,
Geist, Seele und Natur, wobei die destruktive Konnotation der «Naturmacht» hier noch

nicht so stark akzentuiert wird.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 169

offen die Fenster des Himmels
Und freigelassen der Nachtgeist
Der himmelstiirmende, der hat unser Land
Beschwizet mit Sprachen viel, unbindigen, und
Den Schutt gewilzet
Bis diese Stunde. (524 1I: 237)

Was aber ist also aus Holderlins erster Liebe geworden? Die Natur, Erde
und Himmel, und wir auf ihr und unter ihm, sind Machten ausgesetzt, die
wir nicht beherrschen kénnen. Wenn sie in Streit geraten, zu den Unzeiten
der Geschichte, kénnen wir nur versuchen, uns auf die Seite der helleren
Krifte zu schlagen, also auf die der uns wohlgesinnten, guten Goétter, der
Olympier — allen voran auf die des von Hoélderlin als Vater der Erde und
der Zeit benannten Zeus'”. Immer wieder muss auch unser «eigentlichere
Zeus» mit den Gottern des Unterirdischen, der Unterwelt oder der Welt der
Toten und der der Titanen ringen und versuchen, sie sozusagen in Schach
zu halten'”. Thre noch ‘ilteren’ Krifte sind allerdings ebenfalls, und nicht
nur wegen ihrer Genealogie in der griechischen Mythologie, gottlich und
gehoren also zum Naturganzen dazu. Trotz aller Gefahr schlie3t Holderlins
wohl letzte Hymne dennoch mit der zur Ruhe kommenden Erinnerung an
die gliickliche Liebesbegegnung von Zeus mit der Nymphe Mnemosyne
und der Ermahnung, die Seele schonend, sich zusammenzunehmen und
sich nicht in Trauer zu verlieren'"’:

108 Vgl. Anmerkungen zur Antigonae, S24 V: 268: Zeus ist det «ater der Zeit oder: 1 ater
der Erde, weil sein Karakter ist, der ewigen Tendenz, entgegen, das Streben aus dieser Welt in die
andre zu kebren zu einem Streben aus einer andern Welt in diese».

109 Vgl. vor allem Die Titanen, S£4 II: 217-219. Es sind also ganz andere Krifte zu bin-
digen, als es noch in Bezug auf den befriedeten mythischen Konflikt zwischen Kronos und
Zeus in Natur und Kunst oder Saturn und Jupiter (StA4 11: 37£.) schien. Jetzt drohen die Titanen
jederzeit, sich von den Fesseln wieder zu beftreien, in die die olympischen Gétter sie gelegt
hatten. Vgl. neben dem Beitrag von Bennholdt-Thomsen: Dissonanzen in der spiten Na-
turauffassung Hélderlins (wie Anm. 2) auch: Dies., Alfredo Guzzoni: Analecta Holderlini-
ana IV. Zur Dreidimensionalitit der Natur. Wiirzburg 2017: hier bes. 220-247, und Achim
Geisenhansliicke: The Order oft he Unbound: Time and History in Hélderlin’s «The Ti-
tansy». In: Rochelle (Hrsg.): Holdetlin’s Philosophy of Nature (wie Anm. 2): 58-71.

110 Hierzu und zu den duflerst komplexen Fragen der kritischen Textkonstitution

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




170 Bettina Faber

[..4] Himmlische nemlich sind

Unwillig, wenn einer nicht die Seele schonend sich
Zusammengenommen, aber er muf3 doch; dem
Gleich fehlet die Trauer. (524 I1: 198; vgl. 196)

IX. Versohnliche Tone

Im Spitwerk Holderlins wird die Dramatik der Auseinandersetzung zwi-
schen Himmel und Erde immer deutlicher. Die Himmlischen versuchen
mit aller Kraft, die Erde noch irgendwie als Garten, als Ozkos zu bewahren;
die unterirdischen, sozusagen chthonischen Krifte wiirden sie in eine fiir
uns nut noch trostlose, nicht mehr lebbare Wildnis verwandeln. Es bleibt
uns also tatsachlich nur, uns der Gegenwehr der himmlischen Gotter, sie
unterstitzend, anzuvertrauen. Auch wenn ihre Macht begrenzt ist, wird das
geduldige Vertrauen auf die Durchsetzungskraft des «Wahren» vielleicht zu-
letzt belohnt, wobei natiirlich geheimnisvoll bleibt, was dieses alles bedeu-

ten mag:

[--] Denn nicht vermégen

Die Himmlischen alles. Nemlich es reichen

Die Sterblichen e¢h’ an den Abgrund. Also wendet es sich, das Echo
Mit diesen. Lang ist

Die Zeit, es ereignet sich aber

Das Wahre. (524 1I: 195)

Eine grofle Hoffnung, die sicher nicht leichtfertig dahin geschrieben
wurde. Ein weiterer Kreis wurde durchschritten, aber Hoélderlin geht noch
dartiber hinaus. Im zweiten Ansatz zu dem bereits zitierten Fragment Dew
Fiirsten, das Holderlin, kurz bevor sein Reden durch seine Krankheit gewalt-
sam unterbrochen wurde, in das Homburger Folioheft notiert, nennt er
vielleicht sich selbst den «miiden Sohn der Erde»'". Sie zu lieben und mit
iht zu leiden unter den Strahlen der Gotter, hat ihn offensichtlich so ver-
zehrt und versehrt, dass er Bohlendorff nach der Riickkehr aus Bordeaux

vgl. Luigi Reitani: Mnemosyne: una ninfa? In: Ders.: Geografie dell’altrove (wie Anm.
89): 97-124.
11§24 11: 248.

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 171

schreibt, er fiihle sich wie von «Apollo geschlagen»''. Sein Riickblick auf
die Zeit dort ist aber auch fast wie ein Ubergang zu den vielen Texten aus
der Zeit der sog. ‘Umnachtung’, in denen er in einen erneut beruhigten Ein-
klang mit der Natur zuriickzufinden scheint:

Das gewaltige Element, das Feuer des Himmels und die Stille der
Menschen, ihr Leben in der Natur, und ihre Eingeschrinktheit hat
mich bestindig ergriffen, und wie man Helden nachspricht, kann ich

wohl sagen, dall Apollo mich geschlagen. (§24 VI: 432)

Die vielzitierte Stelle kombiniert die Erfahrung zugleich bedrohlicher
und begliickender Nihe des Gottlichen in ungewohnlicher Weise nun mit
der Ergriffenheit vom einfachen, stillen Leben in der Natur. Hélderlins
Versuche, unser Verhiltnis zur ihr zu ergriinden, bewegen sich in einen
weiteren der am ehesten eben konzentrisch und permeabel vorzustellenden
Kreise hinein, zuletzt vielleicht sogar in Horizonte iiber die Immanenz des

113

Weltganzen hinaus' . Dafiir konnte die Stelle in Muemosyne sprechen, an der

von dem «Einen» die Rede ist, der machtiger ist als selbst die Himmlischen:

112 5§24 V1: 432.

113 Der Punkt ist heikel. Denn eigentlich deutete die Formel des Desus sen Natura ja nach
Hoélderlins Dynamisierung der Relation von ‘Natur’ und ‘Kunst’ in der so dialektischen wie
dramatischen Konfrontation von ‘Aorgischem’ und ‘Organischem’ in radikalem geschicht-
lichem Wandel darauf hin, dass ‘Gott’ nunmehr zur weltimmanenten “Zeit’ wird, also
Gott=Zeit. Damit wiirde der Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit sozusagen aufge-
hoben. Tatsichlich heil3t es auch in den Awmerkungen zum Oedipus, dass Gott «nichts als
Zeit ist» (524 V: 202). Zu beachten ist aber, dass sich Hélderlins “Theologie des Todes’
eben um das “Tragische’ dreht, also um einen aulerordentlichen Moment, in dem das Aot-
gische in seiner ganzen Destruktivitit durchbricht. Das Organische, also das Individuelle,
wird dabei ausgelscht, und ‘Gott’ bzw. die Naturmacht’ und Mensch kénnen, wie gesagt,
nur noch im “Zorn’, aber doch «grinzenlos» einswerden, was dann aber zur rettenden
ebenso «grinzenlosen» Unterscheidung beider fithrt (vgl. 24 V: 201). Vgl. Riedel: Das
Aotgische. «Oedipus Rex», Theorie der Tragdie und ‘Neue Mythologie’ bei Holdetlin (wie
Anm. 20). Da Hélderlin den Begriff des Tragischen keineswegs inflationir benutzt, kann
man weder von einer insgesamt tragizistischen Weltsicht ausgehen, noch ausschlie3en, dass
die Unsterblichkeit oder jedenfalls die Liebe zu iht als auch unser Eigentum iber die Im-

manenz der Welt hinausweist — ein vielleicht nicht nur ertriumter Trost der Endlichkeit,

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




172 Bettina Faber

[..] Zweifellos
Ist aber Einer. Der
Kann téglich es dndern. Kaum bedarf er

Gesez. Und es tonet das Blatt und Eichbaume wehn dann neben
Den Firnen. (524 11: 195)

Von diesem einen Gott Niheres zu sagen, ist allerdings kaum maoglich;
er bleibt ein Deus absconditus, det sich aber doch in naturhaften Zeichen mit-
teilt:

Was ist Gott? unbekannt, dennoch

Voll Eigenschaften ist das Angesicht

Des Himmels von ihm. Die Blize nemlich

Der Zorn sind eines Gottes. Jemehr ist eins

Unsichtbar, schiket es sich in Fremdes. Aber der Donner
Der Ruhm ist Gottes. Die Liebe zur Unsterblichkeit

Das Eigentum auch, wie das unsere,

Ist eines Gottes. (524 1I: 210)

Sollte man Holderlins scheinbar untereinander schwerlich kompatible
Versuche, Natur zu verstehen, also lesen, als ob der eine Kreis durch den
folgenden aufgehoben und fiir obsolet erkliart wiirde? Bleibt nicht vielmehr
alles gleichzeitig giiltig? Die empathische Innigkeit unserer Verbundenheit
mit ihr, das Bewusstsein von geschichtlichen Konstellationen, in denen sich
Kultur gegen Natur zum Untergang bestimmt, von Zeiten, in denen sich
die aufgebrachte Natur gegen die jetzt fast ohnmichtigen Gétter und die
Menschen aufzulehnen scheint, und die Riickkehr in das einfache, sich be-
scheidende Leben von Erdbewohnern, die vom Géttlichen immerhin be-
ruhigende Kunde haben?

Holderlins Nachdenken tber die Natur hat wahrlich weite Kreise gezo-
gen, so als hitte er fiir uns einen kostbaren Stein in tiefe Wasser geworfen.
Ob uns seine Botschaften noch erreichen kénnen, ob wir bereit sind, uns
auf die poetische Zeichenschrift wirklich einzulassen, die so fern, so nah,

wie Hélderlin es schon im Hyperion andegedeutet hatte (vgl. S£4 I1I: 41), zumal da ja gegen
den natitlichen «Tod kein Kraut gewachsen» ist (so im Brief an Béhlendorff vom 4. De-
zember 1801, 524 VI: 427).

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




«O Naturly Hilderlins erste Liebe oder Was Okologie bedeuten kinnte 173

ganz anders von ihr spricht, als wir es uns angewohnt haben? Alles dreht
sich bei ihm um sie, die Natut, und sie ist wohl nicht nur seine erste, son-
dern auch seine letzte Liebe geblieben:

Thr treugebliebnen! aber ich weil3, ich weil3,
Der Liebe Laid, dif} heilet so bald mir nicht,
Dif3 singt kein Wiegensang, den tréstend
Sterbliche singen, mir aus dem Busen.

Denn sie, die uns das himmlische Feuer leihn,
Die Gotter schenken heiliges Laid uns auch,
Drum bleibe dif3. Ein Sohn der Erde
Schein’ ich; zu lieben gemacht, zu leiden. (§2A4 1I: 19)

Studia theodisca — Holderliniana IV (2025)




