
LA LANCIA E LO SCUDO DI ACHILLE
A COSA SERVONO LE ARMI

NELL’EPICA GRECA ARCAICA
Alberto Camerotto
Università Ca’ Foscari Venezia

Riassunto: Le armi nell’epica greca arcaica sono lo strumento di offesa e di difesa degli eroi. 
Sono armi di bronzo, servono per uccidere, ma prima di tutto sono il segno del prestigio e della 
gloria. Le formule e gli epiteti tradizionali della poesia epica rivelano un sistema di significati. Il 
segno più importante è lo splendore del bronzo, è lo spettacolo delle armi sul campo di batta-
glia. La scena tipica della vestizione delle armi è il primo momento dell’azione e del valore di un 
eroe. Le armi definiscono l’identità e la forza degli avversari che si scontrano in duello. Sono il 
trofeo della vittoria. Ma qualche volta le armi possono diventare altro, il segno dell’incontro che 
supera la violenza della guerra come nel caso di Glauco e Diomede. Mille anni dopo Omero, nei 
Posthomerica di Quinto Smirneo, le armi di Pentesilea sono il segno dell’alterità delle Amazzoni, 
il paradigma del nemico. Ma proprio attraverso l’onore delle armi, Achille riconosce il valore di 
Pentesilea, per andare oltre le logiche della guerra.

Parole chiave: Guerra, duello, armi, eroi, Omero, Quinto Smirneo

Abstract: In archaic Greek epic poetry, weapons are the heroes’ instruments of offense and 
defense. They are bronze weapons, used to kill, but above all, they are a sign of prestige and 
glory. The traditional formulas and epithets of epic poetry reveal a system of meanings. The 
most important sign is the splendor of bronze, the spectacle of weapons on the battlefield. The 
typical scene of donning armor marks the first moment of a hero’s action and valor. Weapons 
define the identity and strength of the heroes. Achilles’ weapons are at the center of the narra-
tive as a symbol. The enemies’ weapons are the trophy of victory. But sometimes weapons can 
become something else, the sign of an encounter that transcends the violence of war, as in the 
duel between Glaucus and Diomedes. A thousand years after Homer, in Quintus Smyrnaeus’s 
Posthomerica, Penthesilea’s weapons are the sign of the Amazons’ otherness, the paradigm of 

AOQU – I prestigi delle armi, VI, 2 (2025) 
https://riviste.unimi.it/aoqu  -  DOI: 10.54103/2724-3346/30608

http://https://riviste.unimi.it/aoqu 


14

Alberto Camerotto

1. Le armi di bronzo degli eroi

Le armi sono qualcosa di più dello strumento di offesa e di difesa degli eroi nell’epica greca 
arcaica. Una prima valutazione che dice molte cose: le armi degli eroi nei poemi di Omero 
sono armi di bronzo, sono armi certo fuori del tempo, quando il bronzo, nell’VIII sec. 
a.C., potrebbe non essere più il metallo della guerra.1 Sono già le armi del mito, di una 
dimensione differente. Un passato che rappresenta la storia che non ritorna più, un tempo 
più grande, il tempo degli eroi, migliori e più forti degli uomini del presente.2 È il metallo 
del prestigio, sicuramente è il simbolo della forza e della violenza, come vale per ogni cosa 
dell’Età del Bronzo, nella sequenza delle stirpi dei mortali che sempre più cupa dall’oro 
porta al ferro (Hes. Op. 143-147).3

Ζεὺς δὲ πατὴρ τρίτον ἄλλο γένος μερόπων ἀνθρώπων
χάλκειον ποίησ’, οὐκ ἀργυρέῳ οὐδὲν ὁμοῖον,
ἐκ μελιᾶν, δεινόν τε καὶ ὄβριμον· οἷσιν ῎Αρηος
ἔργ’ ἔμελε στονόεντα καὶ ὕβριες, οὐδέ τι σῖτον
ἤσθιον, ἀλλ’ ἀδάμαντος ἔχον κρατερόϕρονα θυμόν.

‘Zeus padre un’altra stirpe di uomini mortali, la terza,
di bronzo, non pari neppure a quella d’argento, fece

1  Sulle armi dell’epica greca arcaica cfr. Lorimer 1950, Crielaard 1995, Wees 1997.
2 Bennet 1997: 532 «Because of this disjunction, Homer deliberately creates an ‘epic distance’ between his 
audience and the events of the poems. For example, although iron appears (particularly in similes, elements 
that need to be most accessible to contemporary audiences, or as a prize in the games of Patroclus [Il. XXIII 
826-835]), bronze is the major metal for weapons in the poems».
3  Ercolani 2010: 180-184, part. 180 «Caratterizzata da hybris violenta, che si traduce in guerra continua 
(145,152), conduce un’esistenza fondata non sulla convivenza civile (146s.), ma sulla cruda forza (148s.)». Sul 
sistema e i significati del mito delle età, cfr. Vernant 1978: 28-34.

the enemy. But it is precisely through the honor of arms that Achilles recognizes Penthesilea’s 
value and can go beyond the logic of war.

Key-words: War, Duel, Weapons, Heroes, Homer, Quintus Smyrnaeus

***



15

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

dai frassini, (stirpe) tremenda e possente; a questi di Ares
le opere funeste e le violenze stavano a cuore, né pane
mangiavano, ma avevano animo duro, d’adamanto’.4

Vale la pena di ascoltare altri due versi, nei quali tutto è fatto di bronzo per questa stirpe 
violenta e maledetta (Op. 150-151):

τῶν δ’ ἦν χάλκεα μὲν τεύχεα, χάλκεοι δέ τε οἶκοι,
χαλκῷ δ’ εἰργάζοντο· μέλας δ’ οὐκ ἔσκε σίδηρος.

‘Di bronzo erano le loro armi, di bronzo le case,
col bronzo lavoravano; il nero ferro non c’era’.

Gli eroi, la stirpe che viene dopo quella del bronzo, sono, come sappiamo, una variazione 
del sistema, segno positivo in una scala che porta al peggio.5 Ma anche gli eroi (Hes. Op. 
159 «ἀνδρῶν ἡρώων») non possono rinunciare al bronzo e alla guerra. Anzi, la guerra, tra 
la saga tebana e l’assedio di Troia, è nel loro destino (Hes. Op. 161-165):6

καὶ τοὺς μὲν πόλεμός τε κακὸς καὶ ϕύλοπις αἰνή
τοὺς μὲν ὑϕ’ ἑπταπύλῳ Θήβῃ, Καδμηίδι γαίῃ,  
ὤλεσε μαρναμένους μήλων ἕνεκ’ Οἰδιπόδαο,
τοὺς δὲ καὶ ἐν νήεσσιν ὑπὲρ μέγα λαῖτμα θαλάσσης
ἐς Τροίην ἀγαγὼν ῾Ελένης ἕνεκ’ ἠυκόμοιο.

‘E li fece perire guerra malvagia e mischia cruenta,
gli uni sotto Tebe dalle sette porte, terra di Cadmo,
mentre combattevano per i greggi di Edipo,
gli altri sulle navi oltre il grande abisso del mare
conducendoli a Troia a causa di Elena dalla bella chioma’.

4  Le traduzioni dei testi greci sono di Cerri per l’Iliade (Omero, Iliade [Cerri]), di Ercolani per le Opere e i 
giorni (Esiodo, Opere e i giorni [Ercolani]), e dal volume di Lelli per i Posthomerica (Quinto di Smirne, 
Posthomerica [Lelli], con modifiche e adattamenti utili).
5  Sul mito delle cinque età e la stirpe degli eroi, di segno positivo rispetto a quella del bronzo, cfr. Vernant 
1978: 34-35 «Al guerriero dedito per la sua stessa natura alla hybris, si oppone il guerriero giusto, che ricono-
scendo i suoi limiti, accetta di sottomettersi all’ordine superiore della dike».
6  In generale sull’Età degli Eroi secondo Esiodo, cfr. Ercolani 2010: 186-193.



16

Alberto Camerotto

Nel bronzo c’è il primo segno.7 È il metallo che dura nel tempo, che non si corrompe, qua-
si come l’oro, sicuramente più adatto per le armi. In fin dei conti l’idea pindarica dell’aere 
perennius si associa e non rimuove il valore del metallo, del bronzo della statuaria che è 
concorrente della poesia.8 

Ma parliamo di armi. Quando è tirato a lucido prima della battaglia,9 quando si 
rimuove la patina scura dell’ossidatura, il bronzo brilla e riluce come uno specchio. È uno 
spettacolo formidabile, un lampo sulla piana di Troia che arriva fino al cielo. Gli eserciti 
schierati. Un bagliore di luce acceca il nemico. È, insieme agli effetti sonori degli eserciti 
in movimento,10 la prima manifestazione della potenza dello schieramento dei guerrieri. 
Degli Achei come dei Troiani. È lo spettacolo della guerra, che forse prima di tutto viene 
dal fascino delle armi. Le armi sono potenza, terrore e seduzione (Hom. Il. II 455-458).11 

7  Il bronzo è prima di tutto un bene materiale di grande valore: Hom. Il. VI 47-48 «πολλὰ δ’ ἐν ἀϕνειοῦ πατρὸς 
κειμήλια κεῖται / χαλκός τε χρυσός τε πολύκμητός τε σίδηρος» (‘molti oggetti preziosi sono in casa del ricco mio 
padre, / bronzo e oro e acciaio ben lavorato’). Per il rapporto di valore chiarisce tutto naturalmente la celebre 
indicazione di Omero: Il. VI 235-236 «ὃς πρὸς Τυδεΐδην Διομήδεα τεύχε’ ἄμειβε / χρύσεα χαλκείων, ἑκατόμβοι’ 
ἐννεαβοίων» (‘che con Diomede Tidide scambiava le armi d’oro per quelle di bronzo, / quelle del prezzo di 
cento buoi per quelle da nove’). È tra i beni del bottino di guerra, pure con un bel colore rosso, in opposizione 
al grigio del ferro, Il. IX 365-367 «ἄλλον δ’ ἐνθένδε χρυσὸν καὶ χαλκὸν ἐρυθρόν / ἠδὲ γυναῖκας ἐυζώνους πολιόν 
τε σίδηρον / ἄξομαι, ἅσσ’ ἔλαχόν γε» (‘da cui porterò altro oro e bronzo rosseggiante / e donne dalla bella 
cintura e grigio acciaio, / tutto quanto m’è stato assegnato’). Sempre tra i segni della ricchezza: Il. X 379, XI 
133 «χαλκός τε χρυσός τε πολύκμητός τε σίδηρος» (‘bronzo e oro e acciaio ben lavorato’), XVIII 289 «πάντες 
μυθέσκοντο πολύχρυσον πολύχαλκον» (‘tutti la dicevano ricca d’oro, ricca di bronzo’), XXIII 549-550 «ἔστί 
τοι ἐν κλισίῃ χρυσὸς πολύς, ἔστι δὲ χαλκός / καὶ πρόβατ’, εἰσὶ δέ τοι δμῳαὶ καὶ μώνυχες ἵπποι» (‘molto oro si trova 
nella sua tenda, vi si trova bronzo / e bestiame, ci sono anche ancelle e cavalli solidunghi’).
8  Il bronzo entra in contatto con la poesia attraverso la potenza della voce: Il. II 490 «ϕωνὴ δ’ ἄρρηκτος, 
χάλκεον δέ μοι ἦτορ ἐνείη» (‘una voce che non si spezza e, dentro di me, polmoni di bronzo’). Ma quello che 
conta è l’indicazione di qualcosa che non si consuma, che non viene meno. Cfr. anche Il. V 785 «Στέντορι 
εἰσαμένη μεγαλήτορι χαλκεοϕώνῳ» (‘nelle sembianze di Stentore magnanimo dalla voce di bronzo’).
9  Cfr. Il. XIII 442 «θωρήκων τε νεοσμήκτων». L’epiteto della lucidatura ritorna per analoghi spettacolari effet-
ti luminosi in Nonn. D. XXVII 17. Sull’effetto delle armi di bronzo cfr. Wees 2012: 69 «Se i Greci, tuttavia, 
preferivano il bronzo, era perché il materiale conferiva un aspetto molto migliore. Senofonte spiega che il 
vantaggio di uno scudo rivestito di bronzo stava nel fatto che il metallo poteva venire tirato a lucido in modo 
splendido (Costituzione spartana XI 3)». Per l’effetto della paura suscitata dalle armi una ottima prova è la 
reazione di Astianatte di fronte al padre Ettore in armi, cfr. Il. VI 467-470 (Graziosi - Haubold 2010: 215 
«Hector appears to him as a strange composite monster»). Sulle strutture tematiche delle battaglie dell’epica 
cfr. lo studio fondamentale di Fenik 1978. In una prospettiva estesa all’epica letteraria, cfr. la sintesi di Reitz 
- Finkmann 2019.
10  Il. II 465-466 «αὐτὰρ ὑπὸ χθών / σμερδαλέον κονάβιζε ποδῶν αὐτῶν τε καὶ ἵππων» (‘e la terra / risonava 
terribilmente sotto i piedi di loro e dei cavalli’).
11  L’impatto delle armi e dei movimenti degli eserciti è impressionante, ha qualcosa di cosmico, la terra è 



17

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

᾽Ηΰτε πῦρ ἀΐδηλον ἐπιϕλέγει ἄσπετον ὕλην
οὔρεος ἐν κορυϕῇς, ἕκαθεν δέ τε ϕαίνεται αὐγή, 
ὣς τῶν ἐρχομένων ἀπὸ χαλκοῦ θεσπεσίοιο
αἴγλη παμϕανόωσα δι᾽ αἰθέρος οὐρανὸν ἷκε.

‘Come fuoco rovinoso incendia una selva immensa
sulle cime d’un monte, e da lontano si vede il bagliore,
così mentre quelli marciavano, dalle armi di splendido bronzo,
uno scintillio sterminato si levava al cielo per l’aria’.

È la similitudine del fuoco che devasta la selva, ma è in azione soprattutto l’immagine visiva 
del bagliore delle armi. Certo, è un fascino osceno, mostruoso. È questa la funzione.12 

Nelle armi sta il primo segno della potenza che fa paura.13 Il segnale viene pro-
prio dal bronzo (Il. II 457 «ἀπὸ χαλκοῦ θεσπεσίοιο»). Primo messaggio visivo e sono-
ro del flyting che arriva lontano, attraversa lo spazio e raggiunge il cielo (II 458 «αἴγλη 
παμϕανόωσα δι᾽ αἰθέρος οὐρανὸν ἷκε»).14 Il sistema semiotico delle armi di bronzo dice tut-
to. Le formule hanno anche questo potere. Vale per tutte le armi, il bronzo è ovunque, 
con i suoi attributi. Insieme agli altri materiali. Gli eroi e gli eserciti si scontrano, le armi 
di offesa e di difesa sono tutte di bronzo, ovunque, da una parte e dall’altra, per la massa e 
per i capi (Il. VI 3 «ἀλλήλων ἰθυνομένων χαλκήρεα δοῦρα»; III 18 «δοῦρε δύω κεκορυθμένα 
χαλκῷ»; VI 504 «κλυτὰ τεύχεα ποικίλα χαλκῷ»; XV 544 «χαλκήρεα τεύχε’»). L’epiteto 

sconvolta: richiama perfino la lotta di Zeus contro il mostruoso Typhoeus, cfr. Il. II  780-783 «Οἳ δ᾽ ἄρ᾽ ἴσαν 
ὡς εἴ τε πυρὶ χθὼν πᾶσα νέμοιτο· / γαῖα δ᾽ ὑπεστενάχιζε Διὶ ὣς τερπικεραύνῳ / χωομένῳ ὅτε τ᾽ ἀμϕὶ Τυϕωέϊ γαῖαν 
ἱμάσσῃ / εἰν ᾽Αρίμοις, ὅθι ϕασὶ Τυϕωέος ἔμμεναι εὐνάς» (‘Gli altri marciavano, invece, come se a fuoco andasse 
tutta la terra; / e il suolo mandava un cupo rimbombo, come per l’ira di Zeus / fulminatore, quando sferza la 
terra intorno a Tifeo / nel paese degli Arimi, dove dicono che di Tifeo si trovi il giaciglio’). Effetti sonori ed 
effetti visivi si fondono tra loro: Il. II 784-785 «ὣς ἄρα τῶν ὑπὸ ποσσὶ μέγα στεναχίζετο γαῖα / ἐρχομένων· μάλα 
δ᾽ ὦκα διέπρησσον πεδίοιο» (‘così sotto i loro piedi la terra mandava un vasto rimbombo, / mentre marciavano; 
assai celermente divoravano il piano’).
12  Kirk 1985: 163 «The gleam and flash of polished bronze are a recurrent image in the Iliad, a symbol of 
martial power and valour. Here the gleam penetrates the upper air to the sky itself (like the noise of battle at 
XVII 425)». Sul fascino osceno della guerra e delle armi cfr. Rosso 2006: 10-14.
13 Wees 2012: 97 «L’armatura non doveva soltanto proteggere chi la portava e dimostrare la sua ricchezza, ma 
doveva anche spaventare il nemico, proiettando un’immagine terrificante».
14  Sulle parole del duello cfr. Létoublon 1983. Per il concetto di flyting e la sua applicazione ai duelli degli 
eroi, cfr. Parks 1990.



18

Alberto Camerotto

unisce il metallo e il lavoro, che diventa arte. Già nella fabbricazione delle armi il bronzo 
viene prima di tutto, e insieme ci sono altri metalli. Vale per il paradigma divino di Efesto, 
all’opera per le nuove armi di Achille, ma vale anche per qualsiasi chalkeus mortale, c’è la 
techne e ci sono i materiali: Il. XVIII 474-475 «χαλκὸν δ’ ἐν πυρὶ βάλλεν ἀτειρέα κασσίτερόν 
τε / καὶ χρυσὸν τιμῆντα καὶ ἄργυρον», ‘metteva sul fuoco bronzo che non si consuma e 
stagno, / oro prezioso e argento’.15

Di bronzo sono rivestiti i guerrieri, prendono gli attributi che li definiscono 
dalle armi e dal metallo. Sono tutte formule che ritornano, gli epiteti possono agire 
anche attraverso il principio analogico, a definire l’essenza degli eroi e dei popoli. Sono 
le frasi che restano per sempre. La ripetizione è arte, memoria, significato. Si può comin-
ciare dagli schinieri, rispettando le sequenze delle vestizioni: gli Achei sono naturalmen-
te «χαλκοκνήμιδες ’Αχαιοί» (Il. VII 41).16 Ma si capisce meglio il peso degli attributi se 
guardiamo alla formula dei ‘chitoni di bronzo’, che ritorna ovunque ogni volta che si 
parla degli Achei, Il. III 127 «Τρώων θ’ ἱπποδάμων καὶ ’Αχαιῶν χαλκοχιτώνων»: nell’op-
posizione del verso la formula sta accanto ai Troiani ‘domatori di cavalli’, e tutto vale 
come una definizione.17 

Naturalmente le possibilità si moltiplicano, χαλκοχίτωνες è un epiteto di suc-
cesso, una idea che impressiona, possono essere in alternativa gli Argivi ‘chitoni di 
bronzo’, con il comando di Aiace, Il. IV 285 «Αἴαντ’ ’Αργείων ἡγήτορε χαλκοχιτώνων», 
oppure i Cretesi, sotto la guida di Idomeneo; XIII 255 «’Ιδομενεῦ, Κρητῶν βουληϕόρε 
χαλκοχιτώνων».18 Ci sono anche i Beoti, Il. XV 330  «τὸν μὲν Βοιωτῶν ἡγήτορα 

15  Sul laboratorio di Efesto cfr. Edwards 1991: 209-210 «As usual in Homer a manufactured object is 
described by an account of the way in which it was made». Per la meraviglia cfr. anche le valutazioni di schol. 
Hom. Il. XVIII 476-477 bT (Adler).
16   Cfr. anche la formula ricorrente «ἐυκνήμιδες ’Αχαιοί» (Il. I 17), anche con l’associazione «Τρῶάς θ’ 
ἱπποδάμους καὶ ἐυκνήμιδας ’Αχαιούς» (III 343). Per il metallo degli schinieri, oltre alla formula della vestizione 
delle armi, Il. III 331 «καλὰς ἀργυρέοισιν ἐπισϕυρίοις ἀραρυίας», ‘belle, allacciate con fibbie d’argento’, cfr. 
XVIII 613 «τεῦξε δέ οἱ κνημῖδας ἑανοῦ κασσιτέροιο», ‘fece poi le gambiere di stagno pieghevole’ (Efesto all’o-
pera per gli schinieri di Achille).
17 Per la potenza semiotica degli epiteti e delle formule nella tradizione orale dei canti epici cfr. Foley 1991: 
7 «Traditional referentiality, then, entails the invoking of a context that is enormously larger and more echoic 
than the text or work itself, that brings the lifeblood of generations of poems and performances to the indivi-
dual performance or text. Each element in the phraseology or narrative thematics stands not for that singular 
instance but for the plurality and multiformity that are beyond the reach of textualization».
18  Per la funzione del chitone di bronzo cfr. Il. XIII 439-440 «ἥρως ’Ιδομενεύς, ῥῆξεν δέ οἱ ἀμϕὶ χιτῶνα / 



19

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

χαλκοχιτώνων». Ma ci sono ancora gli Epei, IV 537 «’Επειῶν χαλκοχιτώνων», perfi-
no con la loro tracotanza, che è ostentazione di forza, XI 694 «ὑπερηϕανέοντες ’Επειοὶ 
χαλκοχίτωνες»: una buona associazione per il bronzo. Dall’altra parte dello schieramen-
to pure i Troiani, certo più raramente, meritano lo stesso epiteto, comandati da Enea: Il. 
V 180 «Αἰνεία Τρώων βουληϕόρε χαλκοχιτώνων». Lo garantisce solo lo schema analogico. 
Ma in guerra e nelle formule il principio è possibile per tutti. Il cozzare delle armi nel tu-
multo dello scontro si leva insieme alle urla e ai gemiti di chi muore e alle grida di trionfo e 
di vanto di chi fa strage dei nemici. È la violenza degli eroi dalle corazze di bronzo («μένε᾽ 
ἀνδρῶν / χαλκεοθωρήκων»): armi ed eroi in successione, non fa differenza. L’effetto sono-
ro, dopo il verso che segna l’inizio fisico dello scontro e lo scoppio dei combattimenti, è 
ovviamente spaventoso (Il. IV 446-451):19

Οἳ δ᾽ ὅτε δή ῥ᾽ ἐς χῶρον ἕνα ξυνιόντες ἵκοντο,
σύν ῥ᾽ ἔβαλον ῥινούς, σὺν δ᾽ ἔγχεα καὶ μένε᾽ ἀνδρῶν
χαλκεοθωρήκων· ἀτὰρ ἀσπίδες ὀμϕαλόεσσαι
ἔπληντ᾽ ἀλλήλῃσι, πολὺς δ᾽ ὀρυμαγδὸς ὀρώρει.  
ἔνθα δ᾽ ἅμ᾽ οἰμωγή τε καὶ εὐχωλὴ πέλεν ἀνδρῶν
ὀλλύντων τε καὶ ὀλλυμένων, ῥέε δ᾽ αἵματι γαῖα.

‘Quando poi venendosi incontro giunsero in un solo punto,
urtarono l’un contro l’altro gli scudi e le lance e la furia
degli uomini corazzati di bronzo; i palvesi ombelicati
cozzarono tra loro, ne nasceva grande frastuono.
Allora insieme s’alzava il lamento e il tripudio degli uomini
che uccidevano ed erano uccisi, grondava di sangue la terra’.

Nel furore della battaglia e della vittoria questi eroi potrebbero credere di essere fatti ‘tut-
ti di bronzo’. Achille è il paradigma per tutti: Il. XX 102 «παγχάλκεος εὔχεται εἶναι», 

χάλκεον, ὅς οἱ πρόσθεν ἀπὸ χροὸς ἤρκει ὄλεθρον», ‘Idomeneo, l’eroe, perforò il chitone di bronzo / che aveva 
finora protetto il suo corpo dalla rovina’. Cfr. per la θώρηξ, la corazza di bronzo, Il. XIII 371-372 «οὐδ᾽ ἤρκεσε 
θώρηξ / χάλκεος», ‘non resse la corazza / di bronzo’.
19  I versi si ripetono identici a segnare l’inizio dei combattimenti in Il. VIII 60-65. Sull’uso di χαλκεοθωρήκων, 
cfr. Kirk 1985: 383.



20

Alberto Camerotto

‘si vanta di essere tutto di bronzo’. Ma prima di lui è Ares, il dio della guerra, che nella 
formula è «χάλκεος ῎Αρης» (Il. V 704, 859, 866), quando combatte accanto a Ettore, 
anche se non sempre con successo.20

Ma di bronzo sono le armi, tutte, una dopo l’altra il bronzo è l’elemento distintivo.
La corazza è «θώρηξ / χάλκεος» (Il. XIII 371-372, 397-398), per il valore, per 

l’arte, per il prestigio diventa bottino di guerra e premio ambito negli agoni degli eroi (Il. 
XXIII 560-562):

δώσω οἱ θώρηκα, τὸν ’Αστεροπαῖον ἀπηύρων
χάλκεον, ᾧ πέρι χεῦμα ϕαεινοῦ κασσιτέροιο
ἀμϕιδεδίνηται· πολέος δέ οἱ ἄξιος ἔσται. 

‘Gli donerò la corazza, che tolsi ad Asteropeo,
corazza di bronzo, cui un orlo di lucido stagno
fa da perimetro: gli sarà molto cara’.

Senza dimenticare l’epiteto composto per lo splendore della corazza, Il. IV 489 «῎Αντιϕος 
αἰολοθώρηξ», XVI 173 «Μενέσθιος αἰολοθώρηξ». Tutti lo possono essere. 

Si moltiplicano le formule e le parole per l’elmo, κόρυς, στεϕάνη, κυνέη, a comin-
ciare proprio dagli epiteti degli eroi: Il. V 699 «ὑπ’ ῎Αρηϊ καὶ ῞Εκτορι χαλκοκορυστῇ», VI 
199 «ἀντίθεον Σαρπηδόνα χαλκοκορυστήν». Accanto c’è la grande formula di Ettore, la più 
spettacolare, che ritorna sempre, con l’epiteto che l’eroe condivide con il dio della guerra: 
«μέγας κορυθαίολος ῞Εκτωρ», ‘il grande Ettore elmo luccicante’ (Il. II 816). Almeno per 
una volta anche Ares porta lo stesso epiteto: «῎Αρης κορυθαίολος» (Il. XX 38).21  

L’elmo di bronzo può andar bene per il sorteggio del duello, Il. III 316 «ἐν 
κυνέῃ χαλκήρεϊ», ma compare subito nei combattimenti, VII 12 «στεϕάνης εὐχάλκου», 
e tra le armi che Menelao indossa nella notte più difficile, X 29-31 «παρδαλέῃ μὲν πρῶτα 
μετάϕρενον εὐρὺ κάλυψε / ποικίλῃ, αὐτὰρ ἐπὶ στεϕάνην κεϕαλῆϕιν ἀείρας / θήκατο χαλκείην, 

20  Sugli attributi di Ares e la loro funzione tematica, cfr. Camerotto 2009: 100-102.
21  Edwards 1991: 291 «It seems likely that the choice of κορυθαίολος here, when less particularized alter-
natives were available, is due to its association with Hektor and the juxtaposition of Τρῶας». In soccorso dei 
Troiani, insieme ad Ares stanno con i loro epiteti «Φοῖβος ἀκερσεκόμης» (Il. XX 39), «῎Αρτεμις ἰοχέαιρα» 
(XX 39), «ϕιλομειδής τ’ ’Αϕροδίτη» (XX 40). 



21

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

δόρυ δ’ εἵλετο χειρὶ παχείῃ», ‘cominciò col coprirsi le spalle gagliarde con pelle di pantera / 
screziata, sollevato quindi l’elmo di bronzo / se lo mise in testa, prese la lancia con la mano 
possente’. Per quanto pesante può non bastare a salvare la vita, Il. XI 96 «στεϕάνη δόρυ οἱ 
σχέθε χαλκοβάρεια», ‘né l’elmo di bronzo pesante trattenne la lancia’, neppure con i suoi 
guanciali, XII 183-184 «κυνέης διὰ χαλκοπαρῄου· / οὐδ’ ἄρα χαλκείη κόρυς ἔσχεθεν», ‘attra-
verso l’elmo guancia di bronzo; / la bronzea celata non resistette’. Gli effetti sono orribili, 
solo Omero può descriverli. Il bronzo e gli ondeggianti cimieri equicriniti fanno gli elmi 
degli eroi che combattono αὐτοσχεδίην, nello scontro ravvicinato: Il. XIII 714 «κόρυθας 
χαλκήρεας ἱπποδασείας». 

La lancia, naturalmente, è di bronzo, secondo tutte le formule, con la sua asta 
di frassino e la punta del metallo che trapassa ogni protezione e che uccide, Il. III 317 
«χάλκεον ἔγχος», III 380 «ἔγχεϊ χαλκείῳ», V 145 «χαλκήρεϊ δουρί», X 135 «ἄλκιμον ἔγχος 
ἀκαχμένον ὀξέϊ χαλκῷ», XVI 608 «δόρυ χάλκεον», XVIII 534 «χαλκήρεσιν ἐγχείῃσιν», 
XX 322 «μελίην εὔχαλκον», XXII 225 «μελίης χαλκογλώχινος», XXII 328 «μελίη 
... χαλκοβάρεια». Di bronzo è la punta della lancia che porta la morte, formulare l’una 
e l’altra insieme: Il. IV 461 «αἰχμὴ χαλκείη· τὸν δὲ σκότος ὄσσε κάλυψεν», ‘la punta di 
bronzo: gli calò sugli occhi la tenebra’. Stesso effetto per la picca o il giavellotto, IV 469 
«οὔτησε ξυστῷ χαλκήρεϊ, λῦσε δὲ γυῖα», ‘lo colpì con la picca armata di bronzo, gli sciolse le 
membra’. Armate di bronzo sono anche le frecce, Il. XIII 650 «χαλκήρε’ ὀϊστόν», XV 465 
ἰὸς χαλκοβαρής. Certo non mancano le alette, sono «πτερόεντες ὀϊστοί», per farle arrivare 
implacabili al bersaglio. Solo quelle di Apollo sembrano essere d’argento, come il suo arco. 
Tintinnano nella faretra quando il dio si muove.22   

Di bronzo, con borchie d’argento, è la spada degli eroi: Il. III 334-335, XVI 135-
136 «ἀμϕὶ δ’ ἄρ’ ὤμοισιν βάλετο ξίϕος ἀργυρόηλον / χάλκεον, αὐτὰρ ἔπειτα σάκος μέγα τε 
στιβαρόν τε», ‘si mise a tracolla la spada fregiata di borchie d’argento, / tutta di bronzo, 
e quindi lo scudo, grande e pesante’. Lo stesso metallo vale per armi speciali, rare, a vol-
te anomale, come l’ascia di Pisandro: Il. XIII 611-613 «ὃ δ’ ὑπ’ ἀσπίδος εἵλετο καλήν /

22  Le armi degli dei di regola sono diverse, speciali, immortali. Per le frecce e l’arco di Apollo cfr. Il. I 46 
«ἔκλαγξαν δ᾽ ἄρ᾽ ὀϊστοί», ‘tintinnarono le frecce’, 49 «δεινὴ δὲ κλαγγὴ γένετ᾽ ἀργυρέοιο βιοῖο», ‘terribile fu il 
suono dell’arco d’argento’.



22

Alberto Camerotto

ἀξίνην εὔχαλκον ἐλαΐνῳ ἀμϕὶ πελέκκῳ / μακρῷ ἐυξέστῳ», ‘questi brandiva sotto lo scudo / 
la splendida ascia di bronzo, col manico di legno d’olivo / lungo e ben levigato’. 

Ma l’attenzione è soprattutto sullo scudo. Il grande scudo di Aiace è un’opera 
formidabile, è come una torre, di bronzo, con sette strati di cuoio: Il. VII 219-220 «σάκος 
ἠΰτε πύργον / χάλκεον ἑπταβόειον», ‘lo scudo simile a una torre / di bronzo, a sette pelli 
di bue’.23 Merita ricordare davanti a tutti il lavoro dell’artigiano che l’ha costruito: VII 
220-221 «ὅ οἱ Τυχίος κάμε τεύχων / σκυτοτόμων ὄχ’ ἄριστος ῞Υλῃ ἔνι οἰκία ναίων», ‘che 
con grande lavoro gli fabbricò Tichio, fra i tagliatori di cuoio di gran lunga il migliore, 
che viveva nelle case di Ile’. È uno skytotomos, ma anche ovviamente un abile chalkeus. 
L’excursus della fabbrica è un motivo importante, noi diciamo di solito che è un ornamen-
to della narrazione, ma può avere straordinari sviluppi, come sappiamo. Si può anche in-
sistere sulla fattura e sui materiali, un minimo particolare può tornare utile nella battaglia. 
Qui ci interessano proprio i dettagli di questo scudo splendente, VII 222 «σάκος αἰόλον 
ἑπταβόειον». Il bronzo è l’ultimo strato, ottavo sopra gli altri sette: VII 223 «ἐπὶ δ’ ὄγδοον 
ἤλασε χαλκόν». Torneranno utili nel duello più importante.

Gli otto strati dello scudo, infatti, proteggono Aiace nel duello spettacolare con 
Ettore, un duello memorabile, dove le armi hanno funzione e significato speciali (Il. VII 
245-248):

καὶ βάλεν Αἴαντος δεινὸν σάκος ἑπταβόειον
ἀκρότατον κατὰ χαλκόν, ὃς ὄγδοος ἦεν ἐπ’ αὐτῷ. 
ἓξ δὲ διὰ πτύχας ἦλθε δαΐζων χαλκὸς ἀτειρής,
ἐν τῇ δ’ ἑβδομάτῃ ῥινῷ σχέτο.

‘E colpì lo scudo robusto di Aiace, a sette pelli di bue, 
sullo strato esterno di bronzo, che ottavo era steso al di sopra.
Attraverso sei strati passò perforando il bronzo tagliente,
ma si fermò alla settima pelle’.

Il principio costruttivo, i materiali e la funzione valgono alla stessa maniera anche per lo 
scudo di Achille nel duello con Enea. Sappiamo subito di che scudo si tratta. Basta solo 

23  Sulle armi di Aiace cfr. Greco 2006. In particolare sullo scudo, cfr. anche Kirk 1990: 263.



23

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

pensare alla grande scena della sua creazione, è l’opera di un dio.24 La lancia dell’eroe tro-
iano, sostenuto da Apollo, trapassa i primi due strati di bronzo dello scudo divino, ma il 
terzo strato, d’oro, ferma la punta e rende vano il colpo nemico (Il. XX 269-272):25

ἀλλὰ δύω μὲν ἔλασσε διὰ πτύχας, αἳ δ’ ἄρ’ ἔτι τρεῖς
ἦσαν, ἐπεὶ πέντε πτύχας ἤλασε κυλλοποδίων, 
τὰς δύο χαλκείας, δύο δ’ ἔνδοθι κασσιτέροιο,
τὴν δὲ μίαν χρυσῆν, τῇ ῥ’ ἔσχετο μείλινον ἔγχος.

‘Forò tuttavia due strati, ma tre ne restavano ancora,
dato che ben cinque strati aveva forgiato lo zoppo,
due di bronzo, due di stagno all’interno,
ed uno strato d’oro, su cui si fermò l’asta di frassino’.

Notevole è l’osservazione del narratore onnisciente. Certo lo scudo di Achille è opera divina 
e perfino lo stesso eroe, νήπιος, non è in grado di comprenderne fino in fondo le proprietà 
speciali (Il. XX 265-266 «ὡς οὐ ῥηΐδι᾽ ἐστὶ θεῶν ἐρικυδέα δῶρα / ἀνδράσι γε θνητοῖσι δαμήμεναι 
οὐδ᾽ ὑποείκειν», ‘che i doni preziosi degli dei per gli uomini mortali / non sono facili a pie-
garsi e a cedere’). Ma, in ogni caso, anche gli scudi di bronzo dei mortali servono bene da 
difesa, perfino con altre tattiche che vediamo dalle azioni collettive: la schiera di scudi dei 
Mirmidoni stretti l’uno accanto all’altro sono l’ultima difesa del corpo di Patroclo, Il. XVII 
268 «ϕραχθέντες σάκεσιν χαλκήρεσιν», ‘serrandosi gli uni agli altri con gli scudi di bronzo’.26

Una fattura speciale è naturalmente anche quella dello scudo di Agamennone, è 
il comandante in capo di tutti gli Achei, pronto per la sua aristeia già dalla vestizione delle 
armi (Il. XI 32-35): 

24 Il. XVIII 368-617. La creazione dello scudo di Achille ad opera di Efesto entra nelle strutture della narrazio-
ne degli eventi dell’Iliade. In generale sullo scudo di Achille cfr. Edwards 1991: 200-209.
25  Certo, c’è qualche serio problema nella descrizione della fattura dello scudo e sulla funzionalità, cfr. 
Edwards 1991: 323 «The amplification which follows requires that the shield be fashioned of two outer 
layers of bronze and two inner layers of tin, with the layer of gold sandwiched between them. This makes no 
practical sense, either for the purpose or the appearance of the shield». Gli effetti restano comunque. L’oro è 
il metallo degli dei, che richiama la fattura divina con i significati che ne derivano.
26  Per lo schieramento, cfr. Il. XIII 130-131 «ϕράξαντες δόρυ δουρί, σάκος σάκεϊ προθελύμνῳ· / ἀσπὶς ἄρ᾽ ἀσπίδ᾽ 
ἔρειδε, κόρυς κόρυν, ἀνέρα δ᾽ ἀνήρ», ‘accostando lancia a lancia, scudo a scudo, l’uno sull’altro, / sì che lo scudo 
s’appoggiava a scudo, elmo a elmo, uomo a uomo’. Cfr. Janko 1992: 59-60.



24

Alberto Camerotto

ἂν δ’ ἕλετ’ ἀμϕιβρότην πολυδαίδαλον ἀσπίδα θοῦριν
καλήν, ἣν πέρι μὲν κύκλοι δέκα χάλκεοι ἦσαν, 
ἐν δέ οἱ ὀμϕαλοὶ ἦσαν ἐείκοσι κασσιτέροιο
λευκοί, ἐν δὲ μέσοισιν ἔην μέλανος κυάνοιο.   

‘Prese quindi lo scudo, ampio, robusto, ben lavorato,
bello, intorno a cui correvano dieci giri di bronzo,
e c’erano umboni, venti di stagno,
bianchi, ed uno di smalto nero, al centro’.

Al bronzo si associano le forme, gli epiteti e si aggiungono altri materiali. Così vale anche 
per lo scudo ancora diverso di Sarpedone, l’eroe licio che da lontano viene in soccorso dei 
Troiani (Il. XII 294-297):

αὐτίκα δ’ ἀσπίδα μὲν πρόσθ’ ἔσχετο πάντοσ’ ἐΐσην 
καλὴν χαλκείην ἐξήλατον, ἣν ἄρα χαλκεύς 
ἤλασεν, ἔντοσθεν δὲ βοείας ῥάψε θαμειάς 
χρυσείῃς ῥάβδοισι διηνεκέσιν περὶ κύκλον. 

‘Subito imbracciò davanti a sé lo scudo ben bilanciato,
bello, di bronzo, lavorato a martello, che un fabbro aveva forgiato,
e aveva cucito all’interno numerose pelli di bue
con fili d’oro correnti in cerchio sull’orlo’.

È una ἀσπίς, uno scudo tondo notevole, formularmente ben equilibrata nella sua forma 
(«πάντοσ’ ἐΐσην»), bella («καλήν»), fatta di bronzo battuto («χαλκείην ἐξήλατον»), è l’o-
pera di un abile chalkeus, con decorazioni di fili d’oro tutto intorno («χρυσείῃς ῥάβδοισι»). 

Di bronzo, poi, sono fatti i carri da guerra, o meglio entra nelle componenti il me-
tallo, tra perfezione, bellezza, efficienza: i carri sono Il. IV 226 «ἅρματα ποικίλα χαλκῷ». 
Anche i cavalli hanno parte del prestigio del bronzo, Il. VIII 41, XIII 23 «χαλκόποδ’ 
ἵππω», cavalli dalle zampe armate di bronzo, anche se in questi casi sono i cavalli di Zeus 
e di Posidone. 



25

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

2. Il bronzo che uccide

Guardiamo alle altre associazioni formulari del metallo, dicono quello che succede, 
spiegano a che cosa servono le armi. Il bronzo è ‘spietato’, nella battaglia e nello strazio 
dei corpi, Il. IV 348 «νηλέϊ χαλκῷ», il bronzo che colpisce i nemici è ‘acuminato’, IV 540 
«ὀξέϊ χαλκῷ», sono le punte delle armi, servono a togliere la vita, ma il bronzo è anche 
‘affilato’, per tagliare, fare a pezzi il nemico, VII 77 «ταναήκεϊ χαλκῷ». È duro, invincibile, 
sia per l’offesa con i dettagli più orribili (Il. V 292 «τοῦ δ’ ἀπὸ μὲν γλῶσσαν πρυμνὴν τάμε 
χαλκὸς ἀτειρής», ‘gli tagliò la lingua alla base il bronzo spietato’), sia per la difesa (Il. XIX 
233 «ἑσσάμενοι χροῒ χαλκὸν ἀτειρέα», ‘rivestiti nel corpo di duro bronzo’).27 Per gli effetti 
ovviamente gli esempi possono essere infiniti e ovunque, tra le formule e la libertà della 
situazione: Il. IV 528 «στέρνον ὑπὲρ μαζοῖο, πάγη δ’ ἐν πνεύμονι χαλκός», ‘al petto sopra 
la mammella, il bronzo s’infisse nel polmone’, V 74 «ἀντικρὺ δ’ ἀν’ ὀδόντας ὑπὸ γλῶσσαν 
τάμε χαλκός», ‘dritto contro i denti, il bronzo recise la lingua’.28 Il bronzo è tremendo e 
straordinario (σμερδαλέῳ) per la sua potenza, quando protegge il corpo di Ettore nell’assalto: 
Il. XIII 191-192 ἀλλ’ «οὔ πῃ χροὸς εἴσατο, πᾶς δ’ ἄρα χαλκῷ / σμερδαλέῳ κεκάλυϕθ’», ‘ma 
nessun punto del corpo era esposto, era tutto coperto / di formidabile bronzo’. Ma il 
bronzo non trova resistenza, è la fragilità del corpo, la pelle non è di pietra, non è di ferro, 
la ferita letale del bronzo taglia le carni («χαλκὸν [...] ταμεσίχροα»): Il. IV 510-511 «ἐπεὶ 
οὔ σϕι λίθος χρὼς οὐδὲ σίδηρος / χαλκὸν ἀνασχέσθαι ταμεσίχροα βαλλομένοισιν», ‘ché la loro 
pelle non è pietra né acciaio / che resista al bronzo che taglia, quando sono colpiti’. In 
combattimento questo è ciò che si vuol fare del nemico, non c’è scampo, Il. XIII 501«ἵεντ’ 
ἀλλήλων ταμέειν χρόα νηλέϊ χαλκῷ», ‘si scagliavano l’uno contro l’altro a ferire col bronzo 
spietato’, questo è il risultato della lotta mortale delle armi: Il. XXII 72 «ἄρηϊ κταμένῳ 
δεδαϊγμένῳ ὀξέϊ χαλκῷ», ‘caduto in battaglia, trafitto dal bronzo affilato’.

Il bronzo toglie la vita: Il. V 317 «χαλκὸν ἐνὶ στήθεσσι βαλὼν ἐκ θυμὸν ἕλοιτο», 
‘che cacciandogli il bronzo nel petto, gli strappasse la vita’. Col bronzo si fa strage, magari 

27  Kirk 1990: 269 «χαλκὸς ἀτειρής, ‘unwearying bronze’, recurs at 5.292; this is its regular and perhaps pro-
per application, namely to bronze weapon or spear-head, though at 14.25 it is used of bronze armour struck 
by swords and spears».
28  Sui dettagli epici delle ferite, tra formule e variazioni, cfr. Friedrich 1956.



26

Alberto Camerotto

pure col favore di Zeus, XVII 566 «χαλκῷ δηϊόων· τῷ γὰρ Ζεὺς κῦδος ὀπάζει», ‘massacran-
do col bronzo: Zeus gli dà vittoria’. Il bronzo diventa gelido, nel freddo della morte: Il. V 
75 «ἤριπε δ’ ἐν κονίῃ, ψυχρὸν δ’ ἕλε χαλκὸν ὀδοῦσιν»,  ‘cadde nella polvere, morse coi denti 
il gelido bronzo’.

3. Il bagliore delle armi

Ma il tratto che più impressiona è lo splendore delle armi. Per gli effetti del metallo, già 
da lontano. Con una serie di formule che ritornano ovunque, il bronzo addosso ai guer-
rieri è abbagliante, perfino accecante, è fatto per colpire gli occhi e suscitare ammirazione, 
sgomento, terrore, Il. II 578 «νώροπα χαλκόν». Questo significa. Nella battaglia gli eroi 
avanzano rivestiti di bronzo nel segno del fuoco che arde spettacolare, violento, distrut-
tivo: è Odisseo in azione, con le formule che però valgono per tutti, Il. IV 495 «βῆ δὲ 
διὰ προμάχων κεκορυθμένος αἴθοπι χαλκῷ», ‘avanzò in mezzo ai primi coperto di bronzo 
splendente’. Nessuna traduzione può bastare. Negli epiteti c’è sempre la percezione visi-
va, la spettacolarità. Da sempre le armi sono fatte per essere ostentate. È uno spettacolo 
orribile, come sappiamo da quello che potremmo considerare il primo manifesto pacifista 
della nostra storia. Ma tutti sono incantati da una schiera di fanti, di cavalieri, di navi. Non 
sanno, non vogliono capire che il meglio è la felicità e semplicità delle cose di tutti i giorni, 
le cose che amiamo.29 Da Omero in poi questa è la percezione delle armi. 

E, a seguire, l’effetto della luce è qui anche nella lancia che viene scagliata contro 
il nemico, Il. IV 496 «ἀκόντισε δουρὶ ϕαεινῷ», formule, segnali e motivi che si aggrega-
no nella composizione. Dalla stessa frase formulare, che ritorna per l’assalto di Ettore, e 
dal bagliore del bronzo delle armi deriva in sequenza immediata il terrore degli avversari 
(Il. V 681-682 «βῆ δὲ διὰ προμάχων κεκορυθμένος αἴθοπι χαλκῷ / δεῖμα ϕέρων Δαναοῖσι», 
‘avanzò in mezzo ai primi coperto di bronzo splendente, / ai Danai portando terrore’). 
Le armi, certo, sono «αἰόλα παμϕανόωντα» (Il. V 295), ‘luccicanti, abbaglianti’ perfino 

29  Cfr. Sapph. XVI 1-4 V. «ο]ἰ μὲν ἰππήων στρότον οἰ δὲ πέσδων / οἰ δὲ νάων ϕαῖσ’ ἐπ[ὶ] γᾶν μέλαι[ν]αν / ἔ]μμεναι 
κάλλιστον, ἔγω δὲ κῆν’ ὄτ- / τω τις ἔραται», ‘Alcuni una schiera di cavalieri, altri di fanti, / altri di navi dicono 
che sulla nera terra / siano la cosa più bella, e io ciò che / ciascuno ama’ (trad. A. Aloni, 1997).



27

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

quando un guerriero cade.30 Non perdono mai la loro potenza. Il bagliore delle armi è 
però prima di tutto il segno dell’attacco e della forza. È la manifestazione più evidente di 
un aristeuon. È segno di prestigio e di fiducia in ogni situazione. Brilla la punta della lan-
cia di Ettore quando rientra in città e di nuovo quando parla davanti all’esercito troiano, 
Il. VI 319-320, VIII 494-495 «ἔγχος ἔχ’ ἑνδεκάπηχυ· πάροιθε δὲ λάμπετο δουρός / αἰχμὴ 
χαλκείη, περὶ δὲ χρύσεος θέε πόρκης», ‘impugnava la lancia di undici cubiti: in cima all’asta 
brillava / la punta di bronzo, e le correva intorno un anello d’oro’. Le lance brillano di luce 
formidabile come il fulmine di Zeus anche quando è il tempo del riposo dei guerrieri, una 
rastrelliera per le armi, Il. X 153-154 «τῆλε δὲ χαλκός / λάμϕ’ ὥς τε στεροπὴ πατρὸς Διός», 
‘da lontano la punta di bronzo / brillava come la folgore di Zeus padre’. Ovviamente è il 
tempo della battaglia che conta. Il brillare delle lance di Agamennone che si arma per il 
combattimento arriva fino al cielo, Il. XI 44-45 «τῆλε δὲ χαλκὸς ἀπ’ αὐτόϕιν οὐρανὸν εἴσω 
/ λάμπ’», ‘sovr’esse il bronzo mandava bagliori lontano, / fin dentro al cielo’, con la con-
ferma sonora del tuono di Era e Atena. Dall’altra parte dello schieramento Ettore incita 
i Troiani, Il. XI 65-66 «πᾶς δ’ ἄρα χαλκῷ / λάμϕ’ ὥς τε στεροπὴ πατρὸς Διὸς αἰγιόχοιο», 
‘tutto il bronzo / brillava come folgore di Zeus padre, portatore dell’egida’, con in più la 
similitudine del fulmine di Zeus che ritornerà per Achille nel momento più drammatico 
per lo stesso campione troiano.31 Della strage sulla piana di Troia si compiace Eris, divinità 
mostruosa, ma anche Zeus assiste allo spettacolo della guerra, guarda dall’alto la città, le 
navi, il bagliore del bronzo e le uccisioni: Il. XI 82-83 «εἰσορόων Τρώων τε πόλιν καὶ νῆας 
’Αχαιῶν / χαλκοῦ τε στεροπήν, ὀλλύντάς τ’ ὀλλυμένους τε», ‘intento a guardare la città 
dei Troiani, le navi degli Achei, / il bagliore del bronzo, uccisori e uccisi’. Il fascino tocca 
tutto. È l’ultimo assalto al muro degli Achei, Ettore sfonda le difese, l’eroe troiano è come 
la notte che giunge improvvisa, sconvolgente nel buio, con il valore antifrastico del lampo 
del bronzo delle armi, al quale si aggiunge il fuoco degli occhi («πυρὶ δ᾽ ὄσσε δεδήει»), il 

30  Per il valore dell’epiteto αἰόλα, cfr. Pavese 2007. Nelle armi sembra prevalere il bagliore, il luccichio, il 
brillare del bronzo.
31  Il. XI 62-63 «οἷος δ᾽ ἐκ νεϕέων ἀναϕαίνεται οὔλιος ἀστήρ / παμϕαίνων», ‘Come dalle nuvole emerge l’astro 
maligno, tutto splendente’. Cfr. la similitudine per Achille davanti agli occhi di Priamo, mentre avanza di 
fronte alle mura di Troia, per uccidere Ettore, Il. XXII 25-32.



28

Alberto Camerotto

segno evidentissimo dell’aristeuon.32 Nessuno gli può resistere, l’aristeia di Ettore deve 
giungere fino all’incendio delle navi, fino all’uccisione di Patroclo (Il. XII 463-465):33

		  ὃ δ’ ἄρ’ ἔσθορε ϕαίδιμος ῞Εκτωρ 
νυκτὶ θοῇ ἀτάλαντος ὑπώπια· λάμπε δὲ χαλκῷ 
σμερδαλέῳ, τὸν ἕεστο περὶ χροΐ.  

		  ‘Si slanciò dentro Ettore splendido,
come notte che piombi improvvisa, a vederlo; riluceva del bronzo
terribile, che rivestiva il suo corpo’.

Anche le armi di Idomeneo che si prepara alla resistenza hanno simili tratti e meritano 
altre similitudini non meno splendide (Il. XIII 242-245):

βῆ δ᾽ ἴμεν ἀστεροπῇ ἐναλίγκιος, ἥν τε Κρονίων
χειρὶ λαβὼν ἐτίναξεν ἀπ᾽ αἰγλήεντος ᾽Ολύμπου
δεικνὺς σῆμα βροτοῖσιν· ἀρίζηλοι δέ οἱ αὐγαί·
ὣς τοῦ χαλκὸς ἔλαμπε περὶ στήθεσσι θέοντος.

‘E s’avviò simile a folgore, che il figlio di Crono
brandisce in pugno e vibra dall’Olimpo luminoso
per dare segno ai mortali; il bagliore giunge lontano:
il bronzo così lampeggiava sul petto di lui che correva’.
 

Il bagliore acceca. Lo spettacolo della battaglia fa paura anche a chi è coraggioso. La nota psi-
cologica finale, con la voce del narratore, fa impressione per quello che dice (Il. XIII 339-444):

ἔϕριξεν δὲ μάχη ϕθισίμβροτος ἐγχείῃσι  
μακρῇς, ἃς εἶχον ταμεσίχροας· ὄσσε δ᾽ ἄμερδεν
αὐγὴ χαλκείη κορύθων ἄπο λαμπομενάων
θωρήκων τε νεοσμήκτων σακέων τε ϕαεινῶν

32  La luce è tratto distintivo dell’aristeuon, cfr. Camerotto 2009: 58. Per l’idea dell’eccellenza, cfr. la sequen-
za delle immagini di Pind. Ol. I 1 ss.
33  Sull’aristeia di Ettore, che è la più ampia di tutta l’Iliade, cfr. Camerotto 2004.



29

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

ἐρχομένων ἄμυδις· μάλα κεν θρασυκάρδιος εἴη
ὃς τότε γηθήσειεν ἰδὼν πόνον οὐδ᾽ ἀκάχοιτο.

‘Brulicava la battaglia omicida di lance lunghissime,
che imbracciavano pronte a ferire; accecava lo sguardo
il bagliore di bronzo emesso dagli elmi lampeggianti,
dalle corazze appena lustrate e dagli scudi splendenti
degli uomini mossi allo scontro: sarebbe stato davvero un intrepido
chi avesse gioito a vedere la mischia, senza restare atterrito’.

È lo spettacolo degli eserciti, le armi luccicanti occupano la vista sul campo di battaglia: 
Il. XIII 801 «χαλκῷ μαρμαίροντες», XIV 11 «χαλκῷ παμϕαῖνον». Le armi mantengono i 
loro epiteti anche quando diventano preda dei nemici che spogliano Sarpedone: Il. XVI 
664 «χάλκεα μαρμαίροντα».

Si prepara la grande battaglia per vendicare la morte di Patroclo, c’è perfino una 
gioia dello spettacolo tra il cielo e la terra, si aggiungono anche gli effetti sonori (Il. XIX 
359-364):

 
ὣς τότε ταρϕειαὶ κόρυθες λαμπρὸν γανόωσαι  
νηῶν ἐκϕορέοντο καὶ ἀσπίδες ὀμϕαλόεσσαι
θώρηκές τε κραταιγύαλοι καὶ μείλινα δοῦρα.
αἴγλη δ᾽ οὐρανὸν ἷκε, γέλασσε δὲ πᾶσα περὶ χθὼν 
χαλκοῦ ὑπὸ στεροπῆς· ὑπὸ δὲ κτύπος ὄρνυτο ποσσὶν
ἀνδρῶν.

‘Così fitti quel giorno venivano via dalle navi
elmi dal vivo splendore e scudi ombelicati
e corazze a salde piastre e lance di frassino.
Saliva al cielo il fulgore, rideva tutta la terra
per lo scintillio del bronzo; un fragore s’alzava dai piedi
degli uomini’.

Achille indossa le armi che ha ricevuto dalla madre Thetis (Il. XIX 364 «κορύσσετο δῖος 
’Αχιλλεύς»). Brillano anche i suoi occhi di una luce spaventosa di fuoco (XIX 365-366 



30

Alberto Camerotto

«τὼ δέ οἱ ὄσσε / λαμπέσθην ὡς εἴ τε πυρὸς σέλας», ‘gli lampeggiavano gli occhi, / come un 
bagliore di fuoco’). Ma si moltiplicano, sulle tracce formulari, anche i segni dello splendore 
dell’opera di Efesto (Il. XIX 372-376):

ἀμϕὶ δ’ ἄρ’ ὤμοισιν βάλετο ξίϕος ἀργυρόηλον 
χάλκεον· αὐτὰρ ἔπειτα σάκος μέγα τε στιβαρόν τε 
εἵλετο, τοῦ δ’ ἀπάνευθε σέλας γένετ’ ἠΰτε μήνης. 
ὡς δ’ ὅτ’ ἂν ἐκ πόντοιο σέλας ναύτῃσι ϕανήῃ
καιομένοιο πυρός ...

‘Si mise a tracolla la spada, fregiata di borchie d’argento,
tutta di bronzo; prese quindi lo scudo, grande e pesante,
se ne diffuse un chiarore, come di luna.
Come quando sul mare ai naviganti appare la fiamma
di un fuoco acceso...’

Lo scudo di Achille riluce come la luna piena nel cielo, si vede da lontano come il fuoco 
che brucia in alto sul monte, segno per i marinai che vengono trascinati dalle tempeste. 
Il bagliore dello scudo di Achille arriva fino al cielo: Il. XIX 379-380 «ὣς ἀπ᾽ ᾽Αχιλλῆος 
σάκεος σέλας αἰθέρ᾽ ἵκανε / καλοῦ δαιδαλέου», ‘così verso il cielo un raggio s’alzava dallo 
scudo di Achille, / ben lavorato’.

È giunto il tempo dell’aristeia di Achille. Lo spettacolo delle armi di bronzo oc-
cupa la scena dei combattimenti, è immagine totale quando la battaglia infuria nella piana 
(Il. XX 156-158):

 
Τῶν δ’ ἅπαν ἐπλήσθη πεδίον καὶ λάμπετο χαλκῷ 
ἀνδρῶν ἠδ’ ἵππων· κάρκαιρε δὲ γαῖα πόδεσσιν 
ὀρνυμένων ἄμυδις.

‘Tutta s’empì la pianura di cavalli e di uomini,
e lampeggiava il bronzo; rombava il suolo sotto i piedi
degli uomini mossi allo scontro’.



31

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

Ma i segnali riguardano soprattutto Achille. L’impatto visivo delle armi viene dalla foca-
lizzazione troiana. Lo splendore delle armi di Achille terrorizza Priamo che dall’alto delle 
mura vede avanzare Achille. È una immagine formidabile, il vecchio re di Troia avverte im-
mediatamente la potenza del nemico, sa che per il figlio non c’è scampo (Il. XXII 25-32):

Τὸν δ᾽ ὃ γέρων Πρίαμος πρῶτος ἴδεν ὀϕθαλμοῖσι
παμϕαίνονθ᾽ ὥς τ᾽ ἀστέρ᾽ ἐπεσσύμενον πεδίοιο,
ὅς ῥά τ᾽ ὀπώρης εἶσιν, ἀρίζηλοι δέ οἱ αὐγαί
ϕαίνονται πολλοῖσι μετ᾽ ἀστράσι νυκτὸς ἀμολγῷ,
ὅν τε κύν᾽ ᾽Ωρίωνος ἐπίκλησιν καλέουσι.  
λαμπρότατος μὲν ὅ γ᾽ ἐστί, κακὸν δέ τε σῆμα τέτυκται,
καί τε ϕέρει πολλὸν πυρετὸν δειλοῖσι βροτοῖσιν·
ὣς τοῦ χαλκὸς ἔλαμπε περὶ στήθεσσι θέοντος.

‘Il vecchio Priamo fu il primo a vederlo con i suoi occhi,
mentre saettava sulla pianura, tutto splendente come la stella
che sorge d’estate, i suoi fulgidi raggi
si distinguono fra tanti astri nel cuore della notte:
Cane d’Orione lo chiama la gente.
È certo il più splendente, ma è anche cattivo segnale,
e porta la febbre alta ai poveri mortali;
così lampeggiava il bronzo sul petto di lui che correva’.

Di quello che vediamo con i nostri occhi, secondo le formule epiche («ἴδεν ὀϕθαλμοῖσι»), 
siamo i testimoni autoptici, sperimentiamo concretamente il pericolo e le sue manifestazioni 
spettacolari, siamo pronti a esserne testimoni e narratori, con la nostra focalizzazione. Quel-
lo che vede Priamo è il bagliore dell’aristeuon, con il segnale funesto della similitudine della 
stella di Sirio.34 Il significato minaccioso è esplicito, il Cane di Orione con la sua straordinaria 
luminosità porta mali ai mortali. Già la stessa funzione l’abbiamo vista per Diomede, che 

34 Richardson 1993: 108 «Priam sees Akhilleus shining in his armour like the Dog-Star, whose destructive 
character is described. The simile suggests the way in which Priam himself reacts to the sight of Akhilleus». 
Cfr. anche Jong 2012: 65-66.



32

Alberto Camerotto

ha il sostegno di Atena per la sua grande aristeia.35 Sappiamo bene che i timori di Priamo 
troveranno compimento. Lo splendore delle armi è solo il primo terribile segnale.

4. La vestizione delle armi

Sul campo di battaglia gli eroi si distinguono per le loro armi. È subito utile all’inizio dei 
combattimenti l’esempio di Paride, che nell’avanzata degli schieramenti per lo scontro è 
immediatamente riconoscibile proprio per questo. Le armi sono il segno del nemico, ba-
stano qui la «παρδαλέη» e i «καμπύλα τόξα», le armi speciali di Paride, a definire l’alterità 
di chi ci sta davanti. Si aggiungono la spada e due giavellotti. Le armi sono prima di tutto 
segno distintivo, di affermazione da una parte e di riconoscimento dall’altra. Con gli effetti 
che, in positivo o in negativo, fanno parte del sistema del flyting, visivo e acustico (Il. III 
16-20). Ci sono i movimenti e i gesti. Sicuramente Paride vuole intimidire i nemici, così 
brandisce ostentatamente le armi («πάλλων») e avanza a gran passi sicuro della sua forza 
(«μακρὰ βιβάντα»).

Τρωσὶν μὲν προμάχιζεν ’Αλέξανδρος θεοειδής
παρδαλέην ὤμοισιν ἔχων καὶ καμπύλα τόξα
καὶ ξίϕος· αὐτὰρ δοῦρε δύω κεκορυθμένα χαλκῷ
πάλλων ’Αργείων προκαλίζετο πάντας ἀρίστους
ἀντίβιον μαχέσασθαι ἐν αἰνῇ δηϊοτῆτι.

‘Dei Troiani era alla testa Alessandro simile a un dio,
sulle spalle una pelle di pardo e l’arco ricurvo e la spada;
palleggiando due giavellotti con la punta di bronzo,
degli Argivi sfidava tutti i migliori
a battersi corpo a corpo in duello mortale’.

35  Cfr. Il. V 4-6 «δαῖέ οἱ ἐκ κόρυθός τε καὶ ἀσπίδος ἀκάματον πῦρ / ἀστέρ᾽ ὀπωρινῷ ἐναλίγκιον, ὅς τε μάλιστα / 
λαμπρὸν παμϕαίνῃσι λελουμένος ὠκεανοῖο», ‘sull’elmo e sullo scudo gli s’accese vivida fiamma / simile all’astro 
della tarda estate, che più riluce / fulgente, quando riemerge dal bagno dentro l’Oceano’. Cfr. Kirk 1990: 55, 
e, per la funzione introduttiva dell’aristeia di Diomede, Camerotto 2009: 63-64.



33

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

Ma nel canto eroico alla vestizione delle armi è dedicata un’attenzione particolare, con 
un significato e una funzione specifici. È il motivo tradizionale che segna la preparazione 
di una grande impresa, dell’aristeia, della strage dei nemici e del grande duello che fa la 
storia della guerra e soprattutto degli eroi. È un rito e uno schema narrativo.36 Vale per la 
singolar tenzone tra Paride e Menelalo, il duello che potrebbe porre fine alla guerra di dieci 
anni. È la prima occorrenza utile, per un evento straordinario. Serve per entrambi gli eroi, 
a illustrare l’importanza del momento. È una scena tipica, si ripete uguale, qui compaiono 
gli elementi essenziali, in un catalogo spettacolare, che gli Achei e i Troiani guardano con 
ammirazione e gli ascoltatori di Omero stanno ogni volta a sentire, con la tensione dello 
scontro che si prepara.37

A dire il vero, Paride e Menelao sono già vestiti per il combattimento. Non ce ne 
sarebbe bisogno, ma il motivo della vestizione delle armi segna l’importanza del momento, 
prepara il duello cerimoniale non meno dei riti sacri e dei patti che vengono ufficialmente 
celebrati e sanciti per questo scontro così importante dal punto di vista simbolico. L’anda-
mento è catalogico, con il suo virtuosismo kata kosmon, la ripetizione e l’articolazione re-
golare della sequenza designa per il pubblico del duello e del canto di Omero la grandezza 
degli eroi e del momento (Il. III 328-339).

αὐτὰρ ὅ γ᾽ ἀμϕ᾽ ὤμοισιν ἐδύσετο τεύχεα καλὰ
δῖος ᾽Αλέξανδρος ῾Ελένης πόσις ἠϋκόμοιο.  
κνημῖδας μὲν πρῶτα περὶ κνήμῃσιν ἔθηκε
καλάς, ἀργυρέοισιν ἐπισϕυρίοις ἀραρυίας·
δεύτερον αὖ θώρηκα περὶ στήθεσσιν ἔδυνεν 
οἷο κασιγνήτοιο Λυκάονος· ἥρμοσε δ᾽ αὐτῷ.
ἀμϕὶ δ᾽ ἄρ᾽ ὤμοισιν βάλετο ξίϕος ἀργυρόηλον
χάλκεον, αὐτὰρ ἔπειτα σάκος μέγα τε στιβαρόν τε·

36 Sulla vestizione delle armi cfr. Armstrong 1958: 342 «The arming of the hero is a moment of high im-
portance in the story, and the arming of Paris, Agamemnon, Patroclus, and Achilles each has its special signi-
ficance in context». Cfr. anche Fenik 1978. Sull’aristeia degli eroi cfr. Camerotto 2009. Per la composition 
by theme e per i temi e i motivi nell’epica arcaica cfr. Kirk 1990: 21-26, Edwards 1992: 284-330 (cfr. anche 
Edwards 1991: 11-23).
37  Armstrong 1958: 343 «This is the formula in its simplest form. There is indeed no embellishment. In 
nine lines Paris is armed, and with a fine sense of economy Homer arms Menelaus in one line».



34

Alberto Camerotto

κρατὶ δ᾽ ἐπ᾽ ἰϕθίμῳ κυνέην εὔτυκτον ἔθηκεν
ἵππουριν· δεινὸν δὲ λόϕος καθύπερθεν ἔνευεν·
εἵλετο δ᾽ ἄλκιμον ἔγχος, ὅ οἱ παλάμηϕιν ἀρήρει.
ὣς δ᾽ αὔτως Μενέλαος ἀρήϊος ἔντε᾽ ἔδυνεν.

‘Quello intanto indossò le spendide armi,
Alessandro divino, lo sposo di Elena dalla bella chioma.
Per prima cosa intorno alle gambe si mise le gambiere,
belle, allacciate con fibbie d’argento;
poi s’infilava sul petto la corazza
di suo fratello Licaone: e gli stette a pennello.
Si mise a tracolla la spada, fregiata di borchie d’argento,
tutta di bronzo, e quindi lo scudo, grande e pesante;
sulla testa vigorosa mise l’elmo ben lavorato, con criniera
di cavallo; e paurosamente la cresta ondeggiava sull’elmo;
prese infine una lancia robusta, che s’adattava al suo pugno.
Così anche Menelao bellicoso indossava le armi’.

C’è in effetti il pubblico di tutti gli Achei e di tutti i Troiani che stanno a guardare, che 
si sono disposti per lo spettacolo proprio come il pubblico di un agone sportivo (Il. III 
326-327).38

Ritroviamo il motivo e le formule per Agamennone che si prepara alla sua ari-
steia (XI 16-45),39 per Patroclo che entra in battaglia con le armi di Achille (XVI 130-
154).40 E il motivo ritorna con dettagli speciali per Achille, dopo che ha ricevuto le 
nuove armi divine fabbricate da Efesto,41 a preparare le stragi senza fine dei Troiani e il 
grande duello con Ettore (XIX 364-398)42. Nella tradizione epica arcaica, il motivo tro-

38  Sulla spettacolarità del duello e i contatti con gli agoni degli eroi, cfr. Camerotto 2007; Bernardini 
2016; Chies 2024. 
39  Cfr. Hainsworth 1993: 217 «this is Agamemnon’s great moment».
40  Cfr. Armstrong 1958: 347-349; Janko 1992: 333-334.
41  Il motivo della fabbricazione delle armi di Achille trova un formidabile sviluppo nella struttura narrativa 
dell’Iliade e diventa il punto di svolta dell’azione (Il. XVIII 368-617). Sulle funzioni narrative, cfr. Jong 2011 
(con bibliografia).
42  Sulla scena della vestizione delle armi di Achille cfr. Armstrong 1958: 350 «The final passage is the 



35

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

va una formidabile applicazione per il duello tra Eracle e Kyknos nello Scudo di Eracle, il 
poema epico attribuito a Esiodo, ma sicuramente posteriore di qualche secolo. Vediamo 
qui unite in maniera straordinaria le strutture tematiche della vestizione delle armi e il 
paradigma dell’ekphrasis della fabbrica divina.43

5. Le armi di Pentesilea, mille anni dopo Omero

Ma facciamo un esperimento, proviamo a vedere la funzione delle armi e il motivo della 
vestizione nel poema di Quinto Smirneo, mille anni dopo Omero.44 Ci sono tutte le tracce 
della tradizione, con qualche nuovo sviluppo.45

 Il bronzo in Quinto Smirneo è sicuramente più raro, compare solo 20 volte in tut-
to il poema. Certo non perde le sue funzioni e i suoi attributi, ma attorno al bronzo scom-
paiono quasi le formule. Serve nella battaglia a uccidere, mentre la terra si bagna di sangue: 
QS I 225 «ἕτερος δ’ ἑτέρου χρόα χαλκῷ / τύπτον ἀνηλεγέως, τὸ δ’ ἐρεύθετο Τρώιον οὖδας», 
‘l’un l’altro il corpo col bronzo / si colpivano senza pietà, si arrossava il suolo di Troia»’.46 
È il bronzo che uccide, anche con i dettagli spaventosi che conosciamo, con qualche novi-
tà: II 445 «δόρυ χάλκεον», ‘la lancia di bronzo’, III 442 «καὶ χαλκὸν δηίοισι περὶ στέρνοισι 
δαΐξαι», ‘spezzare il bronzo nei petti nemici’, VI 640-641 «τοῦ δ’ αἶψα διὰ γναθμοῖο πέρησε 
/ χαλκός· ὃ δὲ στονάχησε· μίγη δέ οἱ αἵματι δάκρυ», ‘trapassò all’istante la sua mascella / il 
bronzo: levò un lamento, le lacrime si mescolarono al sangue’, XI 28-29 «πέρησε δ’ ἀνὰ 
στόμα χαλκός / γλῶσσαν ἔτ’ αὐδήεσσαν», ‘il bronzo trapassò attraverso la bocca / la lingua 
che ancora parlava’. Serve a proteggersi, II 203 «εἶθαρ δὲ περὶ χροῒ χαλκὸν ἕσαντο», ‘subito 

longest and most complex of the four arming sequences. There is greater expansion, more variation; there is 
also, it seems to me, greater subtlety in composition». Cfr. anche le indicazioni sulle strutture particolari della 
scena di Achille in Edwards 1991: 278-282.
43  Hes. Scut. 122-324. Sulla scena della vestizione delle armi di Eracle, e in particolare dello scudo, cfr. Chia-
rini 2012.
44  Sull’epica e la datazione di Quinto Smirneo, cfr. Cantilena 2001; James 2005.
45  Per una introduzione alle trasformazioni della tradizione epica in Quinto Smirneo cfr. Baumbach - Bär 
2007: 1-26.
46  Per il motivo della terra che si bagna di sangue, effetto e immagine impressionante dell’azione delle armi, 
cfr. Barbaresco 2019.



36

Alberto Camerotto

si rivestivano il corpo di bronzo’. Il bronzo delle armi risplende come il fuoco nella batta-
glia e nella strage: VI 353 «ἀμϕὶ δὲ χαλκὸς ἴσον πυρὶ μαρμαίρεσκε». Di bronzo è Eris, dea 
della guerra che entra in azione tra i combattenti: VI 359 «’Εν γὰρ δὴ χάλκειος ῎Ερις πέσεν 
ἀμϕοτέροισι», ‘Eris di bronzo piombò su entrambi’. Il bronzo rimbomba e fa paura: I 546-
547 «περὶ δέ σϕισι χαλκὸς ἀύτει / κινυμένων», ‘intorno a loro il bronzo risuonava / nell’as-
salto’. Tutte di bronzo, «παγχάλκεα τεύχη» (II 296), sono le armi di cui si spoglia il nemico.

Gli epiteti con il bronzo diventano, però, rarissimi.47 C’è Efesto per la sua opera di 
chalkeus, QS II 440 «῞Ηϕαιστον ἐύϕρονα χαλκεοτέχνην», lo ricorda giustamente Achille. 
Tra gli eroi c’è soltanto «Εὐήνορα χαλκεομίτρην». Naturalmente gli eroi possono credere 
di essere fatti di bronzo, secondo il motivo omerico, ma potrebbe pure non bastare: III 75 
«χάλκεος εἴη, VIII 216 «οὐδ’ εἰ παγχάλκεος ἦεν. 

Il metallo eroico può essere utilizzato con i suoi attributi nelle gare sportive, QS IV 
409 «ὀξέι χαλκῷ» (la freccia), IV 411 «ἐπηΰτησε δὲ χαλκός / ὀξύτατον» (il rimbombo sono-
ro dell’elmo), IV 588 «χαλκὸς ὃν ἀνέρε χερσὶ δύω μογέοντες ἄειραν» (il peso del bronzo nel 
lancio del disco), IV 587-588 «βριαρὴν κόρυν ’Αστεροπαίου / χαλκείην» (l’elmo di bronzo 
pesante, preda di guerra e premio per le gare). Il bronzo è tra i metalli che rappresentano la 
ricchezza: può servire per il riscatto, I 605-606 «χαλκὸν ἅλις καὶ χρυσόν, ἅ τε ϕρένας ἔνδον 
ἰαίνει / θνητῶν ἀνθρώπων», ‘bronzo in quantità e oro, che scaldano dentro l’animo / degli 
uomini mortali’, ma vale sempre come tributo per il geras degli eroi, VII 680 «οἳ μὲν γὰρ 
χρυσόν τε καὶ ἄργυρον, οἳ δὲ γυναῖκας / δμωίδας, οἳ δ’ ἄρα χαλκὸν ἀάσπετον, οἳ δὲ σίδηρον», 
‘gli uni infatti oro e argento, altri donne / schiave, altri ancora bronzo infinito, e altri ferro’.

L’applicazione delle armi che ci interessa è quella di Pentesilea, l’Amazzone che 
giunge da lontano in soccorso dei Troiani dopo la morte di Ettore. Pentesilea è la nuova 
alleata, che reca conforto e speranza nella città di Troia.48 La prima focalizzazione è questa. 
Ma Pentesilea è soprattutto il nuovo nemico degli Achei, che allontana gli obiettivi della 
caduta della città. Il suo arrivo è questo.49

47  Sugli epiteti in Quinto Smirneo cfr. Ferreccio 2022.
48  Schoess 2022: 77 «Quintus invites his reader to create an image of Penthesileia informed by the Trojans’ 
view of her, while also supplying narrative detail that animates the beautiful figure». Cfr. anche Baldo 2022.
49  Per il rinvio narrativo della fine della città cfr. Camerotto 2022: 82-104 (La teoria delle onde), 2023: 63-
68 (La fine della guerra che non finisce mai).



37

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

Lo schema è sempre lo stesso: per questo poeta homerikotatos sono in azione le me-
desime strutture della vestizione delle armi della poesia arcaica. Ma le differenze emergenti 
hanno una funzione speciale, servono a definire il nemico e la sua temibilità, oltre il rito 
delle formule. Gli elementi che si ripetono – secondo la scena tipica da Omero in poi – in-
dicano il prestigio e servono per il riconoscimento dell’eroe. Ci sono anche i segnali dell’ec-
cezionalità, dal momento che le armi sono un dono di Ares: QS I 141 «τεύχεα δαιδαλόεντα, 
τά οἱ θεὸς ὤπασεν ῎Αρης», ‘le armi lavorate ad arte, che il dio Ares le aveva donato’.50 Certo, 
sono prima di tutto la conferma tangibile della discendenza divina. Sono segni che si intrec-
ciano, che si accumulano in una precisa prospettiva, forse più complicata.

Le variabili, che nel catalogo delle armi escono dalla norma, definiscono l’alterità 
di Pentesilea. Sono i migliori segni che letteralmente fanno il nemico, nel segno della di-
versità (QS I 142-160):

Πρῶτα μὲν ἂρ κνήμῃσιν ἐπ᾽ ἀργυϕέῃσιν ἔθηκε 
κνημῖδας χρυσέας αἵ οἱ ἔσαν εὖ ἀραρυῖαι·
ἕσσατο δ᾽ αὖ θώρηκα παναίολον· ἀμϕὶ δ᾽ ἄρ᾽ ὤμοις
θήκατο κυδιόωσα μέγα ξίϕος ᾧ περὶ πάντῃ
κουλεὸς εὖ ἤσκητο δι᾽ ἀργύρου ἠδ᾽ ἐλέϕαντος·
ἂν δ᾽ ἔθετ᾽ ἀσπίδα δῖαν ἀλίγκιον ἄντυγι μήνης,
ἥ θ᾽ ὑπὲρ ᾽Ωκεανοῖο βαθυρρόου ἀντέλλῃσιν
ἥμισυ πεπληθυῖα περιγνάμπτοισι κεραίῃς·
τοίη μαρμαίρεσκεν <ἀ>άσπετον· ἀμϕὶ δὲ κρατί
θῆκε κόρυν κομόωσαν ἐθείρῃσι<ν> χρυσέῃσιν.
῝Ως ἣ μὲν μορόεντα περὶ χροῒ θήκατο τεύχη·
ἀστεροπῇ δ᾽ ἀτάλαντος ἐείδετο, τὴν ἀπ᾽ ᾽Ολύμπου
ἐς γαῖαν προΐησι Διὸς μένος ἀκαμάτοιο
δεικνὺς ἀνθρώποισι μένος βαρυηχέος ὄμβρου
ἠὲ πολυρροίζων ἀνέμων ἄλληκτον ἰωήν.
Αὐτίκα δ᾽ ἐγκονέουσα δι᾽ ἐκ μεγάροιο νέεσθαι
δοιοὺς εἵλετ᾽ ἄκοντας ὑπ᾽ ἀσπίδα, δεξιτερῇ δέ
ἀμϕίτυπον βουπλῆγα τόν οἱ ῎Ερις ὤπασε δεινή
θυμοβόρου πολέμοιο πελώριον ἔμμεναι ἄλκαρ.

50  Per le armi di Pentesilea e il motivo della vestizione delle armi tra Omero e Quinto Smirneo cfr. Bär 2009: 
401-407.



38

Alberto Camerotto

‘Per prima cosa intorno alle bianche gambe pose
schinieri d’oro che bene le calzavano.
Poi indossò la corazza tutta luccicante, e intorno alle spalle
si cinse orgogliosa la grande spada, tutt’intorno
v’era perfetto un fodero d’oro e d’avorio.
Afferrò anche lo splendido scudo simile alla falce della luna,
che si leva sopra l’Oceano dalle profonde correnti
piena a metà con i suoi corni ricurvi:
così infinito era il suo splendore; attorno alla testa
mise l’elmo col cimiero dalle auree chiome
Così intorno al corpo si mise le armi brillanti.
Era simile alla folgore che dall’Olimpo
sulla terra scaglia la forza di Zeus instancabile,
annunziando agli uomini la cupa potenza della pioggia 
o l’impeto incessante dei venti assordanti.
Subito, mentre si affrettava a uscire dal palazzo,
impugnò due giavellotti sotto lo scudo, e afferrò con la destra 
l’ascia a doppio taglio, che Eris funesta le aveva donato,
perché fosse formidabile difesa nella guerra che divora la vita’.

La sequenza delle armi è quella regolare.51 Si comincia dagli schinieri, che però sono d’o-
ro («κνημῖδας χρυσέας»), mentre affiora anche il candore della pelle (secondo gli schemi 
iconografici).52 Poi viene la corazza («θώρηκα παναίολον»). Segue la spada («μέγα ξίϕος») e 
poi lo scudo («ἀσπίδα δῖαν»). Gli epiteti e i materiali parlano di splendore, che è quello delle 
armi, lo splendore che di regola è fatto per l’ammirazione, per lo sgomento, per la paura. Ma 
lo scudo, per il brillìo e per la sua forma differente dal consueto, trova una similitudine nella 
luna («ἀλίγκιον ἄντυγι μήνης»), o meglio nella mezza luna («ἥμισυ πεπληθυῖα») che si leva 
sopra le correnti dell’Oceano. È la prima grande differenza. Sappiamo qual è l’immagine 
corrispondente e opposta per lo scudo di Achille. Le armi servono alla contrapposizione. 
È la dichiarazione visiva dell’alterità, come la riconosciamo subito in tutti i vasi delle 
Amazzoni insieme alle vesti. Straordinario, in ogni caso, è lo splendore dello scudo: «τοίη 

51  Cfr. l’ampio commentario di Bär 2009: 401-443 (Penthesileias Rüstung). 
52  Sull’iconografia antica del duello tra Achille e Pentesilea cfr. Brunori 2010. Cfr. ora anche, in generale, il 
volume di Caenaro 2025.



39

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

μαρμαίρεσκεν <ἀ>άσπετον». Questo è il segno che rimane. Infine viene l’elmo («κόρυν»), 
coronato da un cimiero di crini d’oro («ἐθείρῃσι<ν> χρυσέῃσιν»). Chiude al momento una 
nota riassuntiva con un attributo che suscita molti pensieri, «μορόεντα [...] τεύχη», sono 
‘armi luccicanti’, che è sempre un’immagine di luce. Potrebbero anche essere dei gioielli 
anziché delle armi.53 Il guerriero che entra in azione è una donna, una aristeuousa.54 Sono 
segni della differenza, sono anche segni tematici dell’eros, incongrui sul campo di battaglia, 
ma che potranno agire negli sviluppi della narrazione.55 Ma, in ogni caso, la figura dell’A-
mazzone vestita delle armi è come il fulmine di Zeus che annunzia la tempesta. È la minac-
cia, la rappresentazione del pericolo che annunzia la disfatta degli Achei. Ci sono ancora 
nel catalogo delle armi due giavellotti, e poi con la destra Pentesilea impugna l’arma anoma-
la delle Amazzoni, la scure a doppio taglio, I 159 «ἀμϕίτυπον βουπλῆγα».56 Con l’excursus 
spaventoso della sua origine, secondo le formule è un dono di Eris tremenda («τόν οἱ ῎Ερις 
ὤπασε δεινή»), baluardo mostruoso («πελώριον ... ἄλκαρ») della guerra che divora le vite 
dei mortali («θυμοβόρου πολέμοιο»). 

Per le Amazzoni anche i cavalli sono segno distintivo. Certo, il cavallo di Pentesilea 
non è da meno di quelli immortali di Achille: anche i cavalli di Pentesilea hanno una storia, 
sono un dono ospitale di Orizia, la sposa di Borea (QS I 166-170).

῝Η δ᾽ ἄρα κυδιάασκεν ἀάσχετον· ἕζετο δ᾽ ἵππῳ
καλῷ τ᾽ ὠκυτάτῳ τε τόν οἱ ἄλοχος Βορέαο 
ὤπασεν ᾽Ωρείθυια πάρος Θρῄκην δὲ κιούσῃ
ξείνιον, ὅς τε θοῇσι μετέπρεπεν ῾Αρπυίῃσι.

53  Hom. Il. XIV 182-183 «ἐν δ’ ἄρα ἕρματα ἧκεν ἐυτρήτοισι λοβοῖσι / τρίγληνα μορόεντα· χάρις δ’ ἀπελάμπετο 
πολλή», ‘ai lobi delle orecchie ben forati applicò gli orecchini a tre pietre / ciascuno, grossi come more: ne 
riluceva una grazia incantevole’. Cfr. anche Od. XVIII 297-298. Il significato è incerto fin dall’antichità, cfr. 
l’ampia discussione di Bär 2009: 430-433, tra l’idea della lavorazione ad arte e la luminosità, ma anche con 
altre possibilità.
54  Di norma non c’è possibilità di contatto con la guerra, le donne sono simbolo di pace, sono altro dal con-
flitto, e della guerra sono sempre le vittime. Per l’opposizione polare, cfr. Consoloni 2022: 68-69. Natural-
mente le Amazzoni sono fatte per la guerra, per questo la percezione è quella del nemico, naturalmente con i 
tratti dell’alterità, che appaiono mostruosi, ovviamente pericolosi.
55  Per i motivi dell’eros nella narrazione dell’episodio di Pentesilea in Quinto Smirneo, cfr. Greensmith 
2022. Cfr. Lycophr. 999-1001, Propert. III 115-116, Triph. 39.
56  In Omero la parola indica il pungolo, Il. VI 135 «θεινόμεναι βουπλῆγι», mentre vale per la scure in QS 
I 264 «στιβαρῷ βουπλῆγι», 337 «βουπλῆγι βαθυστόμῳ», X 218 «βουπλῆγι στιβαρῷ», XI 190 «ἀμϕιτόμῳ 
βουπλῆγι», 393 «θοοὶ βουπλῆγες», XII 571 «ἀμϕίτυπον βουπλῆγα».



40

Alberto Camerotto

‘Ma ella irresistibile si gloriava; montò dunque a cavallo,
bello e velocissimo, che la sposa di Borea, 
Orizia, le aveva dato quando in passato giunse in Tracia,
dono ospitale, che superava anche le Arpie veloci’.

Ma prima di tutto diverso è l’uso di questo formidabile cavallo, è un cavallo montato, può 
ricordare gli Sciti lontani e barbari, l’Amazzone e il cavallo sono un tutt’uno, un’idea che 
entra perfino nel destino di morte di Pentesilea.57

Il segnale più importante in questa applicazione di Quinto Smirneo sta proprio 
nella definizione dell’anomalia del nemico: accanto all’eccezionalità dell’eroe e dell’azione 
che si prepara, attraverso le armi e la focalizzazione degli Achei sappiamo che Pentesilea è 
il nemico. Solo che, proprio nel segno delle armi, si aprono prospettive inedite che rappre-
sentano anche il superamento dell’ostilità e della contrapposizione, proprio come avviene 
nell’Iliade alla fine del duello tra Glauco e Diomede grazie alle logiche e ai motivi della xe-
nia.58 Secondo altri schemi e altre contaminazioni tematiche. Sarà la bellezza di Pentesilea 
a scardinare le regole della violenza e le strutture tematiche obbligate del duello.
	 Achille nello scontro uccide l’Amazzone, non può essere altrimenti.59 E, secondo 
le regole, l’eroe vincitore esulta e si prepara alle azioni dell’aikia.60 È il sistema prossemico 
del nemico capovolto.61 Così dicono subito le sue prime parole del vanto.62 C’è l’imperati-
vo di morte, c’è già l’annunzio più spietato dell’aikia: QS I 644 «Κεῖσό νυν ἐν κονίῃσι κυνῶν 
βόσις ἠδ᾽ οἰωνῶν», ‘giaci nella polvere, pasto per i cani e gli uccelli’. Ma, come Achille le 

57  Nell’aristeia cfr. QS I 338 «αἰόλος ἵππος», e poi I 619-621 per la morte dell’Amazzone trafitta dalla lancia di 
Achille insieme al suo cavallo. Nella sequenza della vestizione delle armi il cavallo di Pentesilea è paragonabile 
ai cavalli di Achille, in Hom. Il. XVI 145-154 (per la vestizione delle armi di Patroclo), e XIX 362-423 (per 
l’aristeia di Achille). In Quinto Smirneo cfr. VIII 241-244 (i cavalli di Neottolemo). Cfr. Bär 2009: 450-459. 
Per le strutture e la tradizione del duello nell’epica cfr. anche sinteticamente Littlewood 2019.
58  Hom. Il. VI 234-236 «ἔνθ᾽ αὖτε Γλαύκῳ Κρονίδης ϕρένας ἐξέλετο Ζεύς, / ὃς πρὸς Τυδεΐδην Διομήδεα τεύχε᾽ 
ἄμειβε / χρύσεα χαλκείων, ἑκατόμβοι᾽ ἐννεαβοίων», ‘ma tolse allora il senno Zeus Cronide a Glauco, / che con 
Diomede Tidide scambiava le armi d’oro per quelle di bronzo’. Cfr. Craig 1967; Camerotto 2017.
59 Barbaresco 2021: 27 «Similmente, Achille non può non sconfiggere una donna, per quanto figlia di 
Ares: lo sconfinamento femminile nella sfera militare finisce con la morte».
60  Sul motivo dell’aikia, cfr. Camerotto 2003b.
61  Per l’immagine del nemico capovolto e i codici prossemici del duello, cfr. Tanozzi 2024: 131-132.
62  Per le funzioni tematiche e gli effetti delle parole del vanto nel duello degli eroi, cfr. Camerotto 2003a. 
Cfr. anche Kyriakou 2001; Piazza 2019, 113-127.



41

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

strappa l’elmo, mutano tutti i segni, la bellezza dell’Amazzone caduta, del nemico vinto, 
sconvolge ogni regola, all’odio si sostituisce il principio dell’eros. Assurdo, e potentissimo. 
Il dolore di Achille non è diverso da quello per la morte di Patroclo. Alle azioni dell’aikia 
sul corpo di Ettore, per gli Achei e per Achille si sostituisce il dolore, il rispetto, il rimpian-
to. Ma, tra i molti segnali, c’è un’azione fondamentale che sovverte le logiche della guerra.63 
Al nemico caduto, a Pentesilea, insieme ai riti funebri, è concesso da parte degli Achei 
l’onore delle armi (QS I 782-788):64 

Οἳ δὲ μέγ᾽ οἰκτείραντες ἀγαυὴν Πενθεσίλειαν
᾽Ατρεῖδαι βασιλῆες, ἀγασσάμενοι δὲ καὶ αὐτοί
Τρωσὶ δόσαν ποτὶ ἄστυ ϕέρειν ἐρικυδέος ῎Ιλου
σὺν σϕοῖσι<ν> τεύχεσσιν, ἐπεὶ Πριάμοιο νόησαν
ἀγγελίην προϊέντος· ὃ γὰρ ϕρεσὶν ᾗσι μενοίνα
κούρην ὀβριμόθυμον ὁμῶς τεύχεσσι καὶ ἵππῳ
ἐς μέγα σῆμα βαλέσθαι ἀϕνειοῦ Λαομέδοντος.

‘Ed essi con grande compassione per la nobile Pentesilea, 
i re Atridi, poiché loro stessi provavano grande ammirazione,
concessero ai Troiani di portarla alla rocca dell’illustre Ilo,
con le sue stesse armi, allorché conobbero il messaggio 
inviato da Priamo: egli, infatti, desiderava 
che la giovane dal forte animo insieme alle armi e al cavallo
fosse deposta nel grande monumento del ricco Laomedonte’.

È l’onore più grande che ci possa essere per il nemico: «σὺν σϕοῖσι<ν> τεύχεσσιν», ‘con le 
proprie armi’. Non c’è la spoliazione, non c’è il vincitore che oltraggia e sfigura il corpo del 

63  Sulle logiche della guerra, cfr. Cozzo 2023.
64  L’onore delle armi è concesso da Achille a Eetione, il padre di Andromaca, re di Tebe Ipoplacia: Hom. Il. VI 
416-420 «κατὰ δ᾽ ἔκτανεν ᾽Ηετίωνα, / οὐδέ μιν ἐξενάριξε, σεβάσσατο γὰρ τό γε θυμῷ, / ἀλλ᾽ ἄρα μιν κατέκηε σὺν 
ἔντεσι δαιδαλέοισιν / ἠδ᾽ ἐπὶ σῆμ᾽ ἔχεεν· περὶ δὲ πτελέας ἐϕύτευσαν / νύμϕαι ὀρεστιάδες κοῦραι Διὸς αἰγιόχοιο», 
‘uccise Eetione, / però non lo spogliò delle armi, ne ebbe grande rispetto nell’animo, / ma lo arse sul rogo con 
le armi ben lavorate / e sopra versò un tumulo di terra; intorno a questo piantarono gli olmi / le ninfe dei 
monti, le figlie di Zeus portatore dell’egida’. Cfr. Graziosi - Haubold 2010: 198 «It is Achilles who buries 
Eetion; contrast his later reluctant release of Hector’s body, so that his people can organise a funeral». Per il 
superamento delle logiche della guerra cfr. Cozzo 2024: 166-175.



42

Alberto Camerotto

caduto, non c’è la cancellazione dell’avversario.65 È il rovesciamento più inatteso del siste-
ma dell’aikia e dell’orrore della guerra, che comincia dal riconoscimento dell’altro e della 
sua formidabile, bellissima alterità, al di là della maschera delle armi. Certo, troppo tardi, 
è questo il destino e la stoltezza dei mortali.

65  Sulle funzioni dell’aikia, sull’oltraggio del corpo del caduto e la cancellazione della sua identità, cfr. 
Vermeule 1979: 106-107; Camerotto 2003b: 468-469. Anche secondo Omero potrebbe non essere la 
cosa migliore.



43

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

BIBLIOGRAFIA

Bibliografia primaria

Omero, Iliade [Cerri] = Omero, Iliade, a cura di Giovanni Cerri, Milano, Rizzoli, 1996.
Esiodo, Opere e i giorni [Ercolani] = Esiodo, Opere e giorni, a cura di Andrea Ercolani, 

Roma, Carocci, 2010.
Quinto di Smirne, Posthomerica [Lelli] = Quinto di Smirne, Il seguito dell’“Iliade”, a 

cura di Emanuele Lelli, Milano, Bompiani, 2013.

Bibliografia secondaria

Armstrong 1958 = James I. Armstrong, The Arming Motif in the “Iliad”, in «AJPh», 
LXXIX (1958), 337-354.

Baldo 2022 = Anna Baldo, Pentesilea e le Amazzoni alla difesa di Troia, in Il grido di 
Andromaca. Voci di donne contro la guerra, a cura di Alberto Camerotto - Katia 
Barbaresco - Valeria Melis Vittorio Veneto, De Bastiani, 2022, 79-88.

Bär 2009 = Silvio Bär, Quintus Smyrnaeus “Posthomerica” 1. Die Wiedergeburt des Epos 
aus dem Geiste der Amazonomachie. Mit einem Kommentar zu den Versen 1-219, Gött-
ingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.
Barbaresco 2019 = Katia Barbaresco, La terra e il sangue (secondo Quinto Smirneo), in 

«Lexis», XXXXVII (2019), 323-339.
Barbaresco 2021 = Katia Barbaresco, Pentesilea e le donne troiane. Sconfinamenti da 

Omero a Quinto Smirneo, in Sconfinamenti di genere. Donne coraggiose che vivono 
nei testi e nelle immagini, a cura di Cristina Pepe - Elena Porciani, vol. II, Santa 
Maria Capua Vetere, DiLBeVBooks, 2021, 25-33.

Baumbach - Bär 2007 = Manuel Baumbach - Silvio Bär, An Introduction to Quintus 
Smyrnaeus’ Posthomerica, in Quintus Smyrnaeus: Transforming Homer in Se-



44

Alberto Camerotto

cond Sophistic Epic, ed. by Manuel Baumbach - Silvio Bär, Berlin - New York, De 
Gruyter, 2007, 1-26.

Bennet 1997 = John Bennet, Homer and the Bronze Age, in A New Companion to Homer, 
ed. by Ian Morris - Barry Powell, Leiden - New York - Köln, Brill, 1997, 511-534.

Bernardini 2016 = Paola Angeli Bernardini, Il soldato e l’atleta. Guerra e sport nella 
Grecia antica, Bologna, il Mulino, 2016.

Brunori 2010 = Sara Brunori, Il duello di Achille e Pentesilea: schemi epici e iconografici 
di età arcaica, in Il nemico necessario. Duelli al sole e duelli in ombra tra le parole e 
il sangue, a cura di Alberto Camerotto - Riccardo Drusi, Padova, S.A.R.G.O.N., 
2010, 21-44.

Caenaro 2025 = Maria Grazia Caenaro, “Bellatrix virgo”. Pentesilea e le altre, Vittorio 
Veneto, De Bastiani, 2025.

Camerotto 2003a = Alberto Camerotto, Il vanto dell’eroe. Funzioni e strutture temati-
che, in «Aevum Antiquum», III (2003), 455-466.

Camerotto 2003b = Alberto Camerotto, «Ai cani e agli uccelli!»: l’“aikia” nel duello 
eroico, in «Aevum Antiquum», III (2003), 467-480.

Camerotto 2004 = Alberto Camerotto, Il giorno di Hektor, in «Lexis», XXII (2004), 
201-247.

Camerotto 2007 = Alberto Camerotto, Il duello e l’agone. Le regole della violenza 
nell’epica eroica, in «Nikephoros», XX (2007), 9-32.

Camerotto 2009 = Alberto Camerotto, Fare gli eroi. Le storie, le imprese, le virtù: com-
posizione e racconto nell’epica greca arcaica, Padova, Il Poligrafo, 2009.

Camerotto 2017 = Alberto Camerotto, Le parole alate nel mezzo: variazioni epiche 
tra il duello e la “xenia”, in Tipologie e modalità della mediazione nella Grecia 
antica. Le fonti letterarie, a cura di Paola Angeli Bernardini - Maria Grazia Fileni, 
Pisa - Roma, Fabrizio Serra Editore, 2017, 39-51.

Camerotto 2022 = Alberto Camerotto, Troia brucia. Come e perché raccontare l’“Iliou-
persis”, Milano - Udine, Mimesis, 2022.

Camerotto 2023 = Alberto Camerotto, “Ilioupersis”. La caduta di Troia in quattro 
atti, con un prologo, un epilogo e qualche nota di commento (sulle tracce epiche di 
Trifiodoro), Vittorio Veneto, De Bastiani, 2023.



45

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

Cantilena 2001 = Mario Cantilena, Cronologia e tecnica compositiva dei “Posthomeri-
ca” di Quinto Smirneo, in “Posthomerica”. Tradizioni omeriche dall’Antichità al 
Rinascimento, a cura di Franco Montanari - Stefano Pittaluga, vol. III, Genova, 
D.AR.FI.CL.ET, 2001, 51-70.

Chiarini 2012 = Sara Chiarini, L’archeologia dello “Scutum Herculis”, Roma, Aracne, 
2012.

Chies 2024 = Enrico Chies, Le mani di Epeo, ovvero il “fair play” degli eroi, in Eris. 
Archeologia del conflitto, a cura di Alberto Camerotto - Filippomaria Pontani, 
Milano - Udine, Mimesis, 2024, 135-162.

Consoloni 2022 = Ludovica Consoloni, Le donne di Troia: fondamenta della città in 
pace, frammenti della città distrutta, in Il grido di Andromaca. Voci di donne 
contro la guerra, a cura di Alberto Camerotto - Katia Barbaresco - Valeria Melis, 
Vittorio Veneto, De Bastiani, 2022, 65-78.

Cozzo 2023 = Andrea Cozzo, La logica della guerra nella Grecia antica. Contenuti, for-
me, contraddizioni, Palermo, Palermo University Press, 2023.

Cozzo 2024 = Andrea Cozzo, Gioco, sport e guerra. Problemi e soluzioni dalla Grecia 
antica, in Eris. Archeologia del conflitto, a cura di Alberto Camerotto - 
Filippomaria Pontani, Milano - Udine, Mimesis, 2024, 163-176.

Craig 1967 = John Douglas Craig, ΧΡΥΣΕΑ ΧΑΛΚΕΙΩΝ, in «Classical Review», 17 
(1967), 243-245.

Crielaard 1995 = Jan Paul Crielaard, Homer, History, and Archeology, in Homeric Que-
stions, ed. by Jan Paul Crielaard, Amsterdam, Brill, 1995, 201-288.

Davies 2007 = Malcolm Davies, The Hero and his Arms, in «Greece & Rome», LIV 
(2007), 145-155.

Edwards 1991 = Mark W. Edwards, The Iliad: A Commentary. Volume V: books 17-20, 
Cambridge, CUP, 1991.

Edwards 1992 = Mark W. Edwards, Homer and Oral Tradition: The Type-Scene, in 
«Oral Tradition», VII (1992), 284-330.

Fenik 1968 = Bernard Fenik, Typical Battle Scenes in the Iliad. Studies in the Narrative 
Techniques of Homeric Battle Description, Wiesbaden, Steiner, 1968.



46

Alberto Camerotto

Ferreccio 2022 = Alessia Ferreccio, Renewing Homer with Homer: The Use of Epithets 
in Quintus of Smyrna’s “Posthomerica”, in Quintus of Smyrna’s “Posthomerica”. 
Writing Homer Under Rome, ed. by Silvio Bär - Emma Greensmith - Leyla Oz-
beck,Edinburgh, EUP, 2022, 214-229.

Foley 1991 = John Miles Foley, Immanent Art: From Structure to Meaning in Tra-
ditional Oral Epic, Bloomington and Indianapolis, Indiana University Press, 
1991.

Friedrich 1956 = Wolf H. Friedrich, Verwundung und Tod in der “Ilias”. Homerische 
Darstellungsweise, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1956.

Graziosi - Haubold 2010 = Barbara Graziosi - Johannes Haubold, Homer. Iliad. Book 
VI, Cambridge, CUP, 2010.

Greco 2006 = Alessandro Greco, La Grecia tra il Bronzo Medio e il Bronzo Tardo: l’ar-
mamento di Aiace e il duo guerriero, in Tra Oriente e Occidente. Studi in onore di 
E. Di Filippo Balestrazzi, a cura di Pierdaniele Morandi Bonacossi - Elena Rova 
- Francesca Veronese - Paola Zanovello, Padova, S.A.R.G.O.N., 2006, 265-289.

Greensmith 2022 = Emma Greensmith, A-sexual Epic? Consummation and Closure 
in the “Posthomerica”, in Quintus of Smyrna’s “Posthomerica”. Writing Homer 
Under Rome, ed. by Silvio Bär - Emma Greensmith - Leyla Ozbeck, Edinburgh, 
EUP, 2022, 57-74.

Hainsworth 1993 = Bryan Hainsworth, The Iliad: A Commentary. Volume III: Books 
9-12, Cambridge, CUP, 1993.

James 2005 = Alan W. James, Quintus of Smyrna, in A Companion to Ancient Epic, ed. by 
John Miles Foley, Oxford, Blackwell, 2005, 364-373.

Janko 1992 = Richard Janko, The Iliad: A Commentary. Volume IV: Books 13-16, 
Cambridge, CUP, 1992.

Jong 2011 = Irene J.F. de Jong, The Shield of Achilles: from metalepsis to mise en abyme, 
in «Ramus», XL (2011), 1-14.

Jong 2012 = Irene J.F. de Jong, Homer, Iliad. Book XXII, Cambridge, CUP, 2012.
Kirk 1985 = Geoffrey S. Kirk, The Iliad: A Commentary. Volume I: Books 1-4, Cambridge, 

CUP, 1985.



47

La lancia e lo scudo di Achille. A cosa servono le armi nell’epica greca arcaica

Kirk 1990 = Geoffrey S. Kirk, The Iliad: a Commentary. Volume II: Books 5-8, Cambridge, 
CUP, 1990.

Kyriakou 2001 = Poulheria Kyriakou, Warrior Vaunts in the Iliad, in «RhM», 
CXXXXIV (2001), 250-277.

Létoublon 1983 = Françoise Létoublon, Défi et combat dans l’“Iliade”, in «REG», 
LXXXXVI (1983), 27-48.

Littlewood 2019 = Joy Littlewood, Single combat in ancient epic, in Structures of Epic 
Poetry, Volume II.1: Configuration, ed. by Christiane Reitz - Simone Finkmann, 
Berlin - Boston, De Gruyter, 2019, 77-109.

Lorimer 1950 = Hilda L. Lorimer, Homer and the Monuments, London, Macmillan, 
1950.

Pavese 2007 = Carlo Odo Pavese, Il gatto in greco, in Id., Opuscula Selecta, a cura di 
Alberto Camerotto - Elena Fabbro, Padova, Il Poligrafo, 2007, 417-427.

Piazza 2019 = Francesca Piazza, La parola e la spada. Violenza e linguaggio attraverso 
l’“Iliade”, Bologna, il Mulino, 2019.

Reitz - Finkmann  2019 = Christiane Reitz - Simone Finkmann, Battle scenes in ancient 
epic – a short introduction, in Structures of Epic Poetry, Volume II.1: Configura-
tion, ed. by Christiane Reitz - Simone Finkmann, Berlin - Boston, De Gruyter, 
2019, 3-12.

Rosso 2006 = Un fascino osceno. Guerra e violenza nella letteratura e nel cinema,  a cura 
di Stefano Rosso, Verona, Ombre Corte, 2006.

Schoess 2022 = Sophie Schoess, Images of Life and Death: Visualising the Heroic Body 
in Quintus Smyrnaeus’ “Posthomerica”, in Quintus of Smyrna’s “Posthomerica”. 
Writing Homer Under Rome, ed. by Silvio Bär - Emma Greensmith - Leyla 
Ozbeck, Edinburgh, EUP, 2022, 75-96.

Tanozzi 2024 = Federico Tanozzi, Il duello capovolto. Duelli e rovesciamenti, in Eris. 
Archeologia del conflitto, a cura di Alberto Camerotto - Filippomaria Pontani, 
Milano - Udine, Mimesis, 2024, 113-134.

Vermeule 1979 = Emily Vermeule, Aspects of Death in Early Greek Art and Poetry, 
Berkeley and Los Angeles, University of California Press, 1979.



48

Alberto Camerotto

Wees 1997 = Hans van Wees, Homeric Warfare, in A New Companion to Homer, ed. by 
Ian Morris - Barry Powell, Leiden - New York - Köln, Brill, 668-693.

Wees 2012 = Hans van Wees, L’arte della guerra nell’antica Grecia. La guerra dei Greci, 
Gorizia, LEG, 2012 (ed. or. Greek Warfare, London, Duckworth, 2004).


