
IL PURGATORIO DI FALERINA. 
INTERTESTUALITÀ DANTESCA IN UN EPISODIO 

ALLEGORICO DELL’INAMORAMENTO DE ORLANDO
Angelo Pietro Caccamo

Università di Genova

Riassunto: L’episodio della distruzione del Giardino di Orcagna (II iv-v) rappresenta una del-
le avventure più lunghe, complesse e ambigue dell’Inamoramento de Orlando: oltre all’ampiezza 
dell’episodio, è notevole anche la lunga preparazione della prova (attraverso diversi riferimenti al 
Giardino che partono da I xiii), e l’esordio programmatico che ne fa un esempio delle «prove» 
di Orlando per amore (II iv 1-3); alla luce di tali caratteristiche, diventa importante provare a rin-
tracciare una lettura organica dell’episodio, come è stato fatto in passato da alcuni studi critici. Il 
saggio si occupa di definire un percorso intertestuale di marca dantesca all’interno dell’episodio, 
con l’obiettivo di dimostrare che il viatico di Orlando nel Giardino di Falerina corrisponda a un iti-
nerarium mentis purgatoriale, che educa il cavaliere al superamento dei suoi vizi pubblici e privati 
grazie all’ispirazione d’amore, sul modello del viaggio del Purgatorio. Attraverso la chiave metodo-
logica dell’intertestualità, sarebbe così possibile dare un senso nuovo a un episodio che rappresenta 
un pilastro dell’architettura concettuale dell’Inamoramento de Orlando.

Parole chiave: Matteo Maria Boiardo, Dante, allegoria, Quattrocento, intertestualità

Abstract: The destruction of Orcagna’s Garden (II iv-v) constitutes one of the most exten-
sive and interpretatively problematic adventures in Inamoramento de Orlando. The episode is 
distinguished by its long and staged preparation, marked by multiple anticipatory references 
since I xiii, and nonetheless by its programmatic opening, which frames it as one of Orlando’s 
amorous “trials” (II iv 1-3). Given these features, it’s essential to try to articulate a consistent 
interpretation of the episode, something that is already attempted by critics. This essay proposes 
an intertextual reading, suggesting a wide connection between this episode and Dante’s Comme-
dia, through which Orlando’s journey into the Garden could be read as an itinerarium mentis. 
In a symbolic journey, Orlando faces both public and private vices and overcomes them under 

AOQU – I prestigi delle armi, VI, 2 (2025) 
https://riviste.unimi.it/aoqu  -  DOI: 10.54103/2724-3346/30615

http://https://riviste.unimi.it/aoqu 


164

Angelo Pietro Caccamo

Il Giardino di Orcagna, il verger perilleux abitato dalla fata Falerina, è il set di una delle più 
memorabili inchieste dell’Orlando di Boiardo. Annunciato più volte nel corso del primo 
libro come un’impresa impossibile, il Giardino incomberà a lungo sulle sorti di dame e 
i cavalieri innamorati che rischiano di incapparvi e di morirvi, finché Orlando non sarà 
inviato da Angelica a distruggerlo. 

Nonostante l’ampiezza dell’episodio, la sua lunga e laboriosa preparazione (i pri-
mi tasselli della vicenda vengono posti a I xiii; la distruzione del Giardino avviene a II v) 
l’esordio programmatico che ne fa un esempio delle «prove» di Orlando per amore (II iv 
1-3), nonché la presenza di creature straordinarie chiaramente esemplate su modelli della 
letteratura didascalica, le letture di approccio allegorico sono state relativamente poche. 
Non è sorprendente, d’altro canto, per chi conosce l’ipoteca che da sempre grava sulle ana-
lisi allegoriche dell’Inamoramento, forse un effetto collaterale di lunga durata della (pur 
meritoria) operazione di disancoraggio del poema dal suo rifacimento moraleggiante a 
opera di Berni.1 Non è un caso se le prime analisi allegoriche di questo episodio sono 
arrivate da oltreoceano: una da Michael Murrin, per Allegorical epic: essays in it’s rise and 
decline del 1980, l’altra da Jo Ann Cavallo in An ethic of desire del 1993. In un’epoca di 
profondo rinnovamento della boiardistica, Antonia Tissoni Benvenuti ha offerto un’ana-

1  Si pensi, per limitarsi a un solo caso, a quanto scriveva Franceschetti: «Quasi tutti gli episodi dell’Innamo-
rato vengono raccontati dal Boiardo soltanto per il bisogno di raccontare, e nulla sembra tanto alieno dalla 
sua natura e dalla sua poetica quanto l’implicazione di significati simbolici nelle sue belle storie. […]», cfr. 
Franceschetti 1975: 167-168. Ormai una simile posizione è stata superata: si veda almeno la ricca interpre-
tazione allegorica data da Tissoni Benvenuti nel suo commento a L’inamoramento de Orlando (da qui in poi: 
IO), che in parte sarà utile anche in questo contributo (dalla medesima edizione sono tratte tutte le citazioni 
del testo: cfr. Boiardo, L’inamoramento de Orlando, [Tissoni Benvenuti - Montagnani] 1999). Non sem-
pre, naturalmente, l’impostazione allegorica ha prodotto risultati condivisibili (cosa che si può dire, però, di 
ogni metodo critico). Al di là di approcci a singoli episodi (a mio avviso da preferire, vista la natura episodica 
dell’allegoresi nel poema, nel senso già rilevato da Murrin) letture sistematiche del poema sono state quelle di 
Cavallo 1993; Rinaldi 1994; Galbiati 2018.

the guidance of amorous inspiration, in a pattern that closely recalls the moral and spiritual 
trajectory of Dante’s Purgatorio. 

Key-words: Matteo Maria Boiardo, Dante, allegory, Quattrocento, intertextuality

***



165

Il Purgatorio di Falerina

lisi ad ampio raggio dell’episodio nel suo commento al poema, ripresa più di recente da 
Roberto Galbiati, che vi ha dedicato spazio nel suo capitolo sulle avventure formative di 
Orlando.2 Personalmente, mi sono imbattuto nella problematica interpretazione di que-
sta vicenda quando mi sono occupato di un raffronto intertestuale con la Commedia di 
Dante: proprio l’intertestualità dantesca – in particolare, la presenza del Purgatorio, non 
rilevata dalle precedenti analisi – rappresenta, a mio avviso, una chiave decisiva per pro-
porre un’interpretazione esaustiva di questa avventura di Orlando.3 

Riporto, di seguito, una sinossi dei passaggi di trama in cui si pongono le premes-
se e si sviluppa l’avventura di Orcagna.

I xiii. Fiordelisa e Rinaldo sono attaccati da un centauro, che rapisce Fiordelisa (51-58). 
xiv. Braccato da Rinaldo, il centauro getta Fiordelisa in un fiume (5). Angelica è rapita 
da un vecchio che cattura donne da dare in pasto al drago del regno di Orcagna. Tra le 
prigioniere, vi è Fiordelisa, che il vecchio ha ritrovato priva di sensi, trasportata dal fiume 
(26-37). xvii. Rinaldo incontra Iroldo, il quale gli racconta la sua storia: è stato imprigio-
nato a Orcagna da Falerina e sarebbe stato dato in pasto al drago che sorveglia il Giardino 
dell’incantatrice se Prasildo, venuto a sapere della sua situazione, non avesse ottenuto di 
potersi scambiare con lui. Iroldo, libero, attende allora che Prasildo sia portato a morte dai 
carcerieri, per tentare un assalto suicida. Rinaldo interviene, semina il terrore tra la solda-
taglia e libera i condannati. Vorrebbe poi proseguire per liberare Orcagna, ma Fiordelisa lo 
dissuade dall’intraprendere l’impresa, descrivendola come impossibile. Rinaldo si persuade 
solo perché ha promesso di liberare quanto prima Orlando, ma si ripromette di tornarci 
(1-49). xxviii. Orlando e Rinaldo combattono e Orlando ha la meglio, ma Angelica salva 
la vita di Rinaldo spedendo Orlando (in virtù di un don contraignant chiestogli in prece-
denza) a distruggere il Giardino di Falerina (1-33). II ii. Aquilante e Grifone, in cerca di 
Orlando, giungono presso il Ponte delle Rose, ove sono ospitati per la notte nel palazzo di 
Poliferno re di Orcagna: è una trappola che raccoglie vittime per il drago di Falerina, e i due 
sono imprigionati. Il giorno fatale, mentre sono scortati al Giardino, intravedono sul loro 
cammino un cavaliere in lontananza (36-51). iii. Il cavaliere è Orlando, che fa strage dei 
soldati di Poliferno, liberando i due e Origille, la quale resta controvoglia con lui. Orlando 

2  Oltre agli studi già citati, si veda Murrin 1980. Ulteriori saggi che hanno trattato alcuni passaggi puntuali 
dell’episodio verranno citati più avanti ove necessario.
3  Per quanto riguarda gli studi delle presenze dantesche nell’Inamoramento de Orlando, mi sono occupato di 
un censimento e di una valutazione in Caccamo 2022.



166

Angelo Pietro Caccamo

e Origille incontrano una messaggera, che cerca di dissuaderli dall’entrare nel Giardino (48-
70). iv. La messaggera illustra le prove del Giardino di Falerina, e consegna a Orlando un 
libretto che riporta le istruzioni per affrontarle. Racconta che Falerina sta lavorando a una 
spada che possa tagliare ogni cosa fatata, per sconfiggere l’invulnerabile Orlando che è de-
stinato a distruggere il suo Giardino (4-10). Orlando potrà affrontare il drago solo all’alba; 
durante la notte Origille, cogliendo la prima occasione utile, lo deruba di cavallo e spada e 
scappa (10-13). Orlando, nonostante tutto, decide di entrare nel Giardino, si procura un 
bastone e con quello ammazza il drago (13-19). Morto il drago, la porta d’ingresso sparisce 
e Orlando è prigioniero; lavatosi a una fonte, Orlando giunge nel palazzo di Falerina, le 
sottrae la spada fatata e la interroga per avere notizie sulle prove, ma non ottenendo risposta 
la lega a un albero per affrontare le prove che gli suggerisce il libretto (20-31). Da questo 
istruito, riempie l’elmo di rose per insonorizzarlo e affronta vittorioso la prima prova, una 
sirena che cerca di irretirlo con il canto (32-39). Orlando si cosparge del sangue della sirena 
per affrontare la nuova prova, il toro con un corno di ferro e l’altro di fuoco, che difende 
la porta di Mezzogiorno. Orlando lo sconfigge con la spada, ma sconfitto il toro sparisce 
anche la seconda porta (40-45). Il paladino affronta poi un uccello dal volto antropomorfo 
e coronato, che acceca chi lo guarda: Orlando lo uccide gettandosi a terra, coprendosi con 
lo scudo e affondando il colpo quando questi si avvicina (46-54). Riesce così a giungere 
alla porta Ovest, difesa da un asino con una corazza di scaglie d’oro e la coda di serpente: 
ancora una volta, morta la bestia, scompare la porta che essa custodiva (55-61). Per giunge-
re all’ultima porta, quella di Tramontana, Orlando passa per una valle fiorita, ove si trova 
una fontana con una mensa imbandita di vivande calde: è una trappola della Fauna, una 
donna-serpente. Orlando, ancora una volta messo in guardia dal libro, ammazza la Fauna 
e si dirige alla porta Nord (62-70). L’ultima porta è difesa da un gigante armato di spada. 
Orlando lo uccide, ma dal suo sangue nascono due giganti, e così via ognuno dei giganti, 
una volta ucciso, si duplicherà. Orlando, capendo di non poter prevalere, recupera la catena 
della Fauna e lega insieme i due giganti, rendendoli inoffensivi. La porta non scompare, e 
Orlando finalmente può uscire (71-85). v. Orlando vuole però prima distruggere il Giardi-
no, per impedire che nuoccia ad altri. Consultato il libretto, tronca un albero capovolto che 
è piantato nel mezzo del verziere, e così il luogo incantato sparisce. Falerina resta prigioniera 
di Orlando, gli racconta di aver costruito il luogo per una vendetta d’amore contro Ariante 
e Origille, i quali però non sono mai incappati nella trappola; gli promette infine di aiutarlo 
a liberare gli ultimi prigionieri (2-24). 



167

Il Purgatorio di Falerina

1. Non è qui il caso di riprendere integralmente il quadro di riferimenti che la critica è 
riuscita negli anni a scorgere nell’avventura di Boiardo, la cui stratificazione è (come spesso 
accade per l’autore) impressionante; limiterò quindi l’oggetto dell’indagine intertestuale al 
solo fattore di novità che ritengo di riscontrare, quello dantesco, recuperando singoli rife-
rimenti ad altre tradizioni e opere quando necessario per completare il quadro dell’analisi e 
per offrire un’interpretazione complessiva. Può essere allora utile ripercorrere brevemente 
la tradizione degli studi, così da offrire un quadro di riferimenti il più possibile completo. 

In quella che è la prima analisi dedicata all’episodio del Giardino, Murrin ha rite-
nuto di potere individuare un sistema allegorico stratificato su vari livelli di lettura, da quel-
lo più strettamente morale a quelli cosmologico, storico e politico, talora però con qualche 
forzatura rispetto ai dati desumibili dal testo.4 Lo studioso ha avuto in ogni caso il merito 
di indicare alcuni punti di riferimento per l’interpretazione di questo episodio: mi riferisco 
all’identificazione dell’intertestualità d’autore fra le prove del Giardino di Falerina e i per-
sonaggi apparsi nelle canzoni allegoriche II 22 e III 59 degli Amorum libri, poi confermata 
dal confronto sistematico operato da Marco Tizi;5 ma anche la constatazione che le prove 
di Orlando sono riconducibili a due ambiti pulsionali distinti, quello irascibile e quello 
concupiscibile: l’ispirazione potrebbe venire (secondo lo studioso) dalle Case di Marte e Ve-
nere del Teseida, dal quale sono desunte anche altre immagini (in particolare dal libro VII).6

Jo Ann Cavallo, nel 1993, segue lo stesso approccio di Murrin per tentare un’ana-
lisi globale dell’episodio, come snodo di una più generale indagine che vuole rintracciare 
nell’Inamoramento la costruzione di una «etica del desiderio» per i personaggi boiardeschi, 
attraverso lo sviluppo delle singole prove a cui i paladini vengono sottoposti. La studiosa 
riprende la lettura della messaggera come allegoria della prudenza (data da Berni nel suo 
Rifacimento e già indicata da Murrin come possibile chiave interpretativa), per segnalare 
come Orlando affronti questa prova armato solamente con il libro magico, «the book of 

4  Alcune ipotesi interpretative non sembrano infatti supportate da prove sufficienti. Qualche rapido esempio: 
non mi pare verosimile che alcune casualità avvenute nel corso della vicenda possano bastare a segnalarla come 
«the familiar drama of fate and fortune» (Murrin 1980: 59), così come indimostrabile mi sembra l’associa-
zione dei quattro portali alle quattro età dell’uomo (ivi: 60). 
5  Ivi: 66.
6  Ivi, 56. Opera ben nota a corte, il Teseida era stato glossato da Pier Andrea de’ Bassi su esplicita richiesta di 
Niccolò III d’Este, e sia il testo che le glosse sono ben presenti a Boiardo, come rilevano Montagnani 1983 
e Tissoni Benvenuti nel suo commento. 



168

Angelo Pietro Caccamo

reason».7 Trovo poco plausibile che in questa avventura si ritrovino, come sostiene la stu-
diosa, dei riferimenti diretti al testo della Genesi, benché naturalmente certe associazioni 
simboliche, presenti anche in questo episodio entrino nella letteratura allegorica a partire 
dal modello biblico (una su tutte, il serpente come simbolo degli inganni del desiderio). 
Corretta, invece, la segnalazione dei molteplici debiti intertestuali col Roman de la Rose, 
che più tardi verranno approfonditi anche da Tissoni Benvenuti: a partire dalla presenza 
della fonte presso cui Orlando si deterge dopo lo scontro col drago, passando per la pre-
senza di un giardino con quattro porte, e in generale considerando il rapporto fra una 
prova d’amore fatta in un giardino incantato e un altro giardino, quello del Roman, che 
è l’allegoria stessa dell’esperienza erotica.8 Interessante, infine, la considerazione che il ver-
ziere rappresenti «the in malo version of both anger and love»:9 su questa mi soffermerò 
a tempo debito. 

Senza dubbio innovativo, seppure diretto ad altri scopi, è stato lo studio di Mon-
tagnani del 1990,10 nel quale si sottolinea un aspetto nuovo e certamente significativo per 
la comprensione del significato allegorico del verger, cioè la presenza del mito di Ercole 
nelle sue declinazioni ferraresi, ideologicamente connotate.11 Se il mito classico, anche in 
questo caso, segue la naturale parabola che gli tocca nell’opera cavalleresca di Boiardo, cioè 
il camuffamento (per seguire il cronotopo carolingio senza smagliature),12 è altresì vero che 
questa metamorfosi del classico non lo rende invisibile, ma lo fa riemergere frammentato, 
ricombinato e rifunzionalizzato in un caleidoscopio di avventure cavalleresche che si arti-
colano e si intrecciano nel poema. Nel Giardino di Falerina, in particolare, emergerebbe il 
classico furto dei pomi nell’Orto delle Esperidi.13 

7  Cavallo 1993: 91.
8 Cfr. ivi: 93. L’uso intertestuale del RdR nell’opera di Boiardo, non limitata peraltro al solo poema, merite-
rebbe un’analisi dedicata, che al momento non esiste. Si vedano però almeno le puntualizzazioni e i sondaggi 
di Cazzato 2024
9  Cfr. ibidem. Questa considerazione parte da uno degli assi portanti del saggio di Cavallo, per la quale nell’o-
pera di Boiardo è presente una Venere doppia, in bono e in malo, ripresa dall’esempio di Boccaccio. 
10  Montagnani 1990.
11  Per il tema della glorificazione della corte estense per tramite dell’Ercole mitologico cfr. anche Matarrese 
1998.
12  Cfr. Tissoni Benvenuti 1998. 
13  Peraltro, ma non è questa la sede per approfondire, rielaborato più volte nel corso del poema, a partire 
dall’orto di Medusa di I xii; cfr. Montagnani 1990: 281 ss.



169

Il Purgatorio di Falerina

Sorprende, nel complesso, la quantità di riferimenti al mito di Ercole che lo studio di 
Montagnani raccoglie in merito all’episodio di Falerina, segnalando l’importanza di un’at-
tenta valutazione del modello nelle avventure che costellano tutto il poema (a partire 
dall’avventura di Prasildo di I xii, fino all’avventura di Mandricardo di III ii); tuttavia, 
stando alla ricostruzione di Montagnani, non sembra emergere un’intenzione program-
matica nel riuso del mito, che appare piuttosto un vasto serbatoio di occorrenze narrative 
per molteplici episodi di combattimenti con esseri soprannaturali, spesso costruiti con 
elementi classici di varia provenienza (le imprese di Cadmo e di Giasone ricorrono, ad 
esempio, con frequenza paragonabile14).

Indispensabile, come sovente accade in ambito boiardesco, partire dall’analisi 
svolta da Antonia Tissoni Benvenuti nel suo commento. Poiché «Il Giardino di Falerina, 
appunto per il significato che assume come massima prova compiuta per Amore da Orlan-
do, può ammettere anche una lettura allegorica», la studiosa approfitta della forma-com-
mento per un’analisi puntuale del testo, che intende trovare la sua chiave simbolica nel 
Roman de la Rose, a suo avviso opera di riferimento per «gli episodi dell’In[amoramento] 
che richiedono anche una lettura seconda (come per es. la punizione di Ranaldo, II xv, o 
il Fonte di Narciso, II xvii)». In particolare: 

Si tenga presente che Orlando è un campione di Amore, inteso nel modo illustrato nelle 
prime ottave; e che i nemici di Amore là indicati, antifrasticamente o direttamente, sem-
brano essere: un amore per la donna smodato e che non accresca spiritualmente (prima 
prova); l’odio tra i popoli, la guerra (la violenza, seconda prova); la perdita della misura per 
avidità (l’avarizia, terza prova); la mancanza di dominio di sé (l’ira, quarta prova). Mur-
rin 1980, 53-85, nella prima e unica esaustiva analisi che sia stata fatta dell’episodio, indica 
una corrispondenza delle quattro porte che si trovano ai quattro punti cardinali con le 
età dell’uomo; riconduce poi la lotta di Orlando ai due ambiti, concupiscibile ed irascibile 
(il modello sarebbe costituito - ma non sembra così dominante - dalle Case di Venere e di 
Marte nel Teseida). […] Si vedrebbe meglio, in filigrana, un’esaltazione delle virtù necessarie 
al principe: temperanza e fortezza contro le proprie passioni; giustizia e prudenza nei con-
fronti degli averi e delle persone stesse dei sudditi. 

14  Cfr. Zampese 1994: 53-63.



170

Angelo Pietro Caccamo

Ricordiamo infine che la struttura del Giardino ci riporta ancora una volta al RdR: oltre al 
vergier iniziale, la torre rotonda con quattro porte ai quattro punti cardinali, all’interno di 
un giardino cinto da un fossato e da un muro dove Jalousie chiude Bel Acueil (3868-910); 
ma i due luoghi non hanno nessun rapporto con il significato del nostro Giardino, le cui va-
lenze morali possono essere eventualmente leggibili alla luce della canzone AL 179, Moralis 
alegoria cantu tetrametro, come suggerisce Tizi 269. Si aggiunga che andranno ricordati i 
tre testi allegorico-cavallereschi degli AL (oltre al citato AL 179, AL 82 e 130), ma tenendo 
presente che il loro significato è certo ascetico, mentre qui si tratta di un’etica mondana. E le 
virtù proposte non sono molto dissimili da quelle necessarie per il conseguimento della vo-
luptas secondo Valla (De vero bono I xxxiii): Prudentia, Continentia, lustitia, Modestia.15

E ancora: 

[…] mentre le due prime prove erano basate sul dominio di sé nell’ambito dei propri appe-
titi, concupiscibile e irascibile, le due ultime prove sembrano rappresentare la conquista di 
un dominio di sé nei rapporti con il mondo esterno: qui la lotta contro il desiderio di posse-
dere beni terreni, ricchezze, e alla fine la lotta, ben più dura per Orlando, contro il desiderio 
di potere, di dominare gli altri con la violenza, la guerra.16

Di recente, Galbiati è tornato brevemente sull’episodio per la rassegna di Avventure di 
Orlando presenti nel suo Il romanzo e la corte. Senza allontanarsi da quanto ricostruito 
nel commento di Tissoni Benvenuti, lo studioso reinterpreta la vicenda sotto il tema uni-
tario dell’inganno, che può essere vinto solo attraverso l’esercizio della ragione. Galbiati 
preferisce evitare di analizzare allegoricamente le singole prove fatte da Orlando, inten-
dendo piuttosto vedere nell’avventura un riferimento all’importanza della prudenza nella 
galassia dei valori necessari a Orlando, declinandola come capacità di riconoscere la simu-
lazione e porvi rimedio, simulando a propria volta.17 Se l’analisi coglie indubbiamente nel 
vero, facendo leva sull’analisi etimologica del nome di Falerina,18 considerare l’avventura 
di Orlando solo come un susseguirsi di eventi che rappresentano il trionfo della ragione 

15  IO II iv 5 n.
16  Ivi, II iv 56 n.
17  Galbiati 2018: 63-69.
18  Il nome di Falerina, tolto il suffisso consueto delle fate di Boiardo (Dragont-ina, Alc-ina), deriva con buona 
probabilità dal latino fallere (ingannare, far cadere in errore). Se ne sono accorti Charles Ross e Michael Mur-



171

Il Purgatorio di Falerina

sull’inganno può apparire riduttivo, anche solo a partire dall’esplicita connessione fra que-
sto episodio e l’esordio programmatico sul tema dell’amore cui già Tissoni Benvenuti ha 
fatto riferimento, e che ridimensiona semmai il tema dell’inganno, come vedremo, al più 
specifico campo dell’inganno d’amore. 

Da questi assunti partiamo per tornare ancora all’analisi dell’episodio. Questa 
volta, però, la messa in luce di un nuovo debito intertestuale può essere a mio avviso diri-
mente per riuscire a ricostruire nell’insieme il valore semantico di questa amorosa inchiesta 
orlandiana.19 

2. Risulta a mio avviso particolarmente interessante la difficoltà, evidenziata da Tissoni 
Benvenuti, di ricondurre i significati allegorici del testo alla presenza (d’altro canto evi-
dente) di immagini del Roman de la Rose, che pure viene usato come serbatoio tematico e 
narrativo, sottoponendo immagini e situazioni a radicale rifunzionalizzazione. Necessario 
allora rivolgersi, sostiene già la studiosa, a un altro diretto riferimento per la costruzione 
dell’episodio, cioè le canzoni allegoriche dello stesso Boiardo. Marco Tizi20 si sofferma, 
in poche ma dense pagine, sul rapporto di intertestualità d’autore fra questo episodio e i 
componimenti II 22 e III 59 degli Amorum Libri. Per riprendere le parole di Tizi, le due 
canzoni compongono una «presenza in filigrana» all’interno dell’episodio del poema, ri-
tornando con i medesimi luoghi, oggetti e personaggi che Orlando incontrerà nelle sue 
prove: il drago, il laccio d’oro, la fonte, il serpente per AL II 22, (vv. 11, 16, 19, 33-40, 
68-70); la sirena, e di nuovo la fonte e il serpente per AL III 59 (40, 49; 29). Ed è sempre 
Tizi il primo a rilevare come ambedue le canzoni siano fittamente intessute di una trama 
dantesca.21

rin (1980: 84 e nota). Ma del resto l’autore ce la presenta inequivocabilmente: «La dama che quel regno aveva 
in mano/ sapea de ingani e frode ogni mistero», I xvii 7.
19  Ho qui evitato di riportare gli studi che non si occupano di una visione globale dei significati dell’episodio. 
Tra coloro che si sono occupati di singoli aspetti di interesse, si veda almeno: Delcorno Branca 2012; 
Confalonieri 2021; Curti 2024.
20  Raccolto in Tizi - Praloran 1988: 215-288.
21  Ivi: 268-269.



172

Angelo Pietro Caccamo

Amorum libri tres è un canzoniere composto di insistiti simbolismi e attraversato 
da un sottotesto allegorico:22 allegoriche sono molte delle coordinate della vicenda,23 sin 
dalla primavera che apre (nel ’69) e chiude (nel ’71) la storia d’amore; così come la numero-
logia che sottende all’architettura del canzoniere, e che ha uno dei suoi riferimenti letterari 
nella Commedia.24 E il poema di Dante è un modello stilistico, tematico e contenutistico 
anche e soprattutto per i due componimenti allegorici della raccolta, cioè per l’appunto 
II 22 e III 59. Siamo di fronte alla naturale conseguenza di una scelta metodologica (l’uso 
dell’allegoria, per la quale Dante non può non essere un modello) ma altresì contenutistica, 
in quanto le due canzoni – e particolarmente l’ultima – hanno una linea argomentativa che 
richiama da vicino alcuni temi della Commedia. La prima canzone, indicata come Alegoria 
cantu monorithmicho ad gentiles Marietam et Genevram Strottias, narra l’innamoramento 
del poeta, caduto nei «lacci d’oro» dell’amata e da essa imprigionato; nel suo commen-
to, Zanato rileva il ricorso plurimo all’autorità dantesca, che sovviene quale modello lirico 
(la presenza delle «donne gentili» e delle «donne ch’avete intelletto d’amore» dalla Vita 
Nova), ma anche nei suoi moduli allegorici, ad esempio il «dolce color d’oriental zaffiro» 
dell’alba o l’eterna primavera dal Purgatorio, a simboleggiare il valore trasformativo dell’e-
sperienza erotica.25 Ma è nel penultimo componimento del canzoniere, Moralis alegoria 
cantu tetrametro, che si fa stringente la convergenza fra immagini allusive e intento morale 
del modello dantesco. La canzone rappresenta una retrospettiva sulla vicenda ormai con-
clusa, un insegnamento utile per coloro che sono ancora invischiati nell’«amorosa pania». 
Come già Tizi aveva notato, la volontà di istituire un discorso focalizzato sul pentimento 
e la rinascita spirituale richiama, ipso facto, l’autorità della Commedia.26 Aggiungerei che 
il riferimento più precisamente è la cantica del Purgatorio, come emergerà nei prossimi 
paragrafi. La rilevanza di questa intertestualità d’autore sta appunto nel modo in cui essa 

22  Si veda l’introduzione a Boiardo, Amorum libri [Zanato]: 9-22.
23  A partire dalle stesse date: per quanto non inverosimili, va considerato come la storia d’amore si chiuda la 
primavera del 1471, con un cenno inequivocabile ai trent’anni compiuti dal poeta: data che determina, a detta 
dello stesso Boiardo, la fine della giovinezza, cioè la fine dell’età adeguata per l’amore, che non si addice invece 
ad altri periodi della vita. Le coordinate della vicenda biografica rientrano insomma in quella rete semantica 
che trasforma l’itinerario erotico del poeta in un exemplum morale e spirituale per il lettore.
24  Cfr. ivi: 12
25  Cfr. ivi, l’introduzione a II 22 e le note ai vv. 31-32 e 35-37.
26  Tizi - Praloran 1988: 268.



173

Il Purgatorio di Falerina

riesce a illuminare il rapporto fra i tre testi boiardeschi e la Commedia, che ne è il comune 
modello allegorico.

3. Orlando, al culmine del duello con Rinaldo, era stato spedito da Angelica ad assolvere 
il suo don contraignant: la distruzione del Giardino della fata Falerina. La missione è un 
pretesto per salvare Rinaldo, ma è anche una missione suicida («Orlando più non tornerà 
giamai, / che non gioverà forza né sapere / Al’estremo periglio ove el mandai», I xxviii 
40); Orlando però la prende assolutamente sul serio, proprio perché è guidato da amore: 
«Amor, ch’ivi mi manda, m’asicura / di trar al fin tanta alta ventura». E d’altro canto, 
scopriremo, Orlando è l’unico predestinato a quella prova, l’unico che potrà distruggere 
il giardino (II iv 7). Dovremo quindi superare l’imbarazzo, tipicamente moderno, per i 
connotati ironici sotto la cui egida prende l’avvio questa vicenda, e prendere anche noi 
seriamente quanto Orlando fa nel Giardino di Falerina. Lo sostiene con chiarezza l’esordio 
del canto iv, in cui si avvia la vicenda:

Amor primo trovò le rime, e versi,
E soni, e canti et ogni melodia;
Le gente istrane e ’ populi dispersi
Congionse Amor in dolcie compagnia.
Il dileto e ’l piacer sarìan sumersi
Dove Amor non avesse signoria;
Odio crudel e dispietata guera,
S’Amor non fosse, avrìan tuta la tera. 

Lui pone l’avaricia e l’ira in bando
E ’l core acrescie al’ animose imprese:
Né tante prove più mai fece Orlando
Quante nel tempo che d’Amor s’acese.
Di lui vi ragionava, alhor quando
Con quella dama nel prato discese:
Hor questa cosa vi voglio seguire 
Per dar dileto a cui piace d ‘odire. 
(IO II iv 2-3)



174

Angelo Pietro Caccamo

Questo impegnativo esordio, posto sotto l’egida dell’Antonia Caprara che è la protago-
nista degli Amorum Libri, offre di per sé l’orizzonte interpretativo della vicenda. L’amore 
è visto nella sua verità universale, quale forza cosmologica, lucreziana; e di conseguenza 
nell’influsso, ineludibile e all-pervading, che esso esercita sull’uomo e la sua società, dive-
nendo tensione promotrice di imprese singolari e costruttrice di consorzi sociali. Questo 
esordio – lo si vede anche dal calibrato aggancio alla diegesi in 3, 5-6 – non è una digressio-
ne, ma dà alla storia presente una serie di chiavi di lettura difficili da ignorare. 

Orlando incontra una messaggera poco prima di entrare nel Giardino: sarà lei a 
dargli un libretto con le opportune indicazioni per sopravvivere alla prova. Tra queste, la 
prescrizione di poter entrare nel Giardino solo dopo tre giorni di castità e solo all’alba (iv 5). 

L’ingresso in un verziere all’alba è presente, con finalità allegoriche, anche nelle 
canzoni II 22 e III 59:

   Splendeami al viso il ciel tanto sereno
che nul zafiro a quel termino ariva 
[…]
(AL II 22, 31-32)

   Ecco l’aria roseggia al sol levante:
driciamo il viso a la chiara lumera
che la anima non pera
per volger li ochi al loco de le piante!
(AL III 59, 9-12)

   Dolce color d’oriental zaffiro,
che s’accoglieva nel sereno aspetto
del mezzo, puro infino al primo giro
(Purg. I 13-15)

   Ed ecco, qual, sorpreso dal mattino,
per li grossi vapor Marte rosseggia
giù nel ponente sovra ’l suol marino, 
   cotal m’apparve, s’io ancor lo veggia,
un lume per lo mar venir sì ratto,
che ’l muover suo nessun volar pareggia. 
(Purg. II 13-18)

   Le facce tutte avean di fiamma viva
e l’ali d’oro, e l’altro tanto bianco
che nulla neve a quel termine arriva .
(Par. XXXI 15)

La presenza dantesca in queste albe è, direi, programmatica; Boiardo non si limita alla 
semplice ripresa topica, ma mette in atto un esplicito contatto con l’orizzonte morale della 
Commedia. Funzionale a una sintesi della soteriologia dantesca è il caso della sostituzione 



175

Il Purgatorio di Falerina

di «lume» con «lumera», che richiama il lessico teologico del Paradiso, in cui «lumera» 
indica un’emanazione divina.

Questa dell’alba però non è la prima consonanza con la canzone III 59: già la mes-
saggera, vedendo Orlando, l’aveva accolto con: «Fugie presto, per Dio, fogie, mischino! / 
che tu sei tanto presso dala morte», che ci porta a: «Fugeti via, fugeti, ché nascosa / è la 
loncia crudiel ne’ verdi spini.» (AL III 59, 15-16). L’allusione è alla lonza dantesca, che 
negli AL mantiene il consolidato senso allegorico, la lussuria.27 Interessante ciò che si dice 
poco dopo: la loncia di Boiardo, che si nasconde fra i rovi verdi delle rose, esce fuori al 
tramonto, divorando gli amanti: 

   Non aspettati che la luce inchini
verso lo occaso, ché la fera alora
esce sicura ne’ campi vicini
e li dormenti ne l’ombra divora.
(AL III 59, 17-20)

L’eziologia di questo comportamento sembra che sia tratta, in negativo, dalle informazio-
ni che Dante dà sulla lonza in Inf. I 37-43: 

   Temp’era dal principio del mattino,
e ’l sol montava ’n sù con quelle stelle
ch’eran con lui quando l’amor divino
   mosse di prima quelle cose belle;
sì ch’a bene sperar m’era cagione
di quella fiera a la gaetta pelle
   l’ora del tempo e la dolce stagione.

Insomma, se Dante spera di poter aver ragione della belva in virtù dell’ora (il mattino) e 
della stagione (la primavera), allora la lonza è letale nel tempo opposto, la notte e l’inver-
no.28 Anche il drago di Falerina è connesso all’alternarsi del giorno e della notte, non solo 

27 Bestiario toscano: 86, «Loncia è animale crudele e fiera, e […] sempre sta in calura d’amore et in desiderio 
carnale».
28  Del resto, tale rilievo sul valore allegorico della notte è un’acquisizione tradizionale dei commentatori dan-
teschi. Si veda l’imolese (e ferrarese d’adozione) Benvenuto Rambaldi, in chiosa a Inf. V 28: «Et nota quod 



176

Angelo Pietro Caccamo

per il fatto che sia impossibile affrontarlo se non di giorno, ma anche perché le vittime 
che gli vengono procurate, cioè i viandanti che passano dal Ponte delle Rose, vengono 
imprigionati se accettano di trascorrere la notte dormendo nel palazzo attiguo (II ii 38 
ss.). Abbiamo quindi, nella canzone, una lonza dantesca che divora gli amanti presso le 
rose, quando sovviene la notte ed essi dormono; e per converso, nel poema, un drago che 
divora le vittime che vengono per lui rapite, nel sonno, presso il Ponte delle Rose, e che va 
affrontato solo di giorno e dopo tre giorni di castità. Per giunta, le vittime sono date in pa-
sto al drago due alla volta: un cavaliere e una dama.29 Viene spontaneo allora ipotizzare che 
nel drago di Falerina sopravvivano, attraverso una ripresa di secondo grado (cioè mediata 
dalla canzone), le funzioni dell’animale dantesco. 

Le consonanze con la Commedia, e soprattutto con la cantica del Purgatorio, 
paiono aumentare all’arrivo di Orlando alla porta del Giardino.

Fermassi alquanto, il cavalier sicuro,
Guardando intorno del giardin al muro.

   Quel’ era un sasso d’una pietra viva
Che tuta intégra atorno l’agirava:
Da mile braza verso il ciel saliva
E trenta miglia quel cerchio voltava.
Ecco una porta a Levante s’apriva:
Il drago smisurato zuffelava
Batendo l’ale e menando la coda; 
Altro che lui non par ch’al mondo s’oda. 
(OI II iv 15-16)

 Noi divenimmo intanto a piè del monte;
quivi trovammo la roccia sì erta,
che ’ndarno vi sarìen le gambe pronte. 
(Purg. III 46-48)

   Noi salavam per entro ’l sasso rotto
(Purg. IV 31)

   A seder ci ponemmo ivi ambedui
vòlti a levante ond’eravam saliti,
ché suole a riguardar giovare altrui.
(Purg. IV 52-53)

hic locus merito fingitur sine luce omnimoda, quia istud vicium luxuriae maxime extinguit lumen rationis, 
et etiam quia quaeritur fieri in occulto et in obscuro ex naturali verecundia»; il commento si può leggere in 
Benvenuto, Comentum [Lacaita]. Naturalmente il discorso è sempre il medesimo: la mancanza della grazia 
divina (sul fronte spirituale) e della ragione (su quello intellettuale) determinano l’incontinenza degli istinti. 
Va da sé che ciò che maggiormente interessa qui non è tanto l’autorevolezza nel Quattrocento di Benvenuto e 
del suo commento, quanto il fatto che Benvenuto operasse alla corte di Ferrara, che il suo commento sia una 
committenza (o almeno un’opera a indirizzo) estense, e che essa fosse facilmente reperibile nella biblioteca 
ducale. Per quest’ultimo aspetto, si veda adesso Tissoni Benvenuti 2023: 197-203.
29  Cfr. IO XVII 10-11.



177

Il Purgatorio di Falerina

   Tu se’ omai al purgatorio giunto:
vedi là il balzo che ’l chiude dintorno;
vedi l’entrata là ’ve par digiunto. 
(Purg. IX 49-51)

Il lessico che descrive i confini rocciosi di questi giardini boiardeschi è ricorrente ed è di 
marca dantesca, in particolare proviene da ricordi purgatoriali: il «sasso» di «pietra viva», 
ricorda la roccia naturale che circonda il monte del Purgatorio.30 Ulteriore vicinanza lin-
guistica con sparsi luoghi della Commedia si può ritrovare se ricorriamo alle precedenti 
descrizioni del Giardino: quella di Iroldo a I xvii 8: «Ma un saxo vivo intorno fa pendice 
/ e sì lo chiude de una centa solla / che entro passar non pote chi non volla.»; e quella fatta 
da Fiordelisa in I xvii 39: «Però che quello è de ogni parte cinto / de una alta pietra, tanto 
forte e dura»31 < Inf. IV 107: «sette volte cerchiato d’alte mura»; Purg. II 65: «per altra 
via, che fu sì aspra e forte»; III 54: «sì che possa salir chi va sanz’ala?»;32 XII 108: «ma 
quinci e quindi l’alta pietra rade». 

4. La successiva prova, quella con la sirena, presenta altre immagini allegoriche del canzo-
niere: così in AL II 53, ove di fronte alla donna amata bisogna che si chiudano gli occhi 
«come Ulysse le orechie a la sirena, / che se fiè sordo per fugir più male!» (10-11).33 Na-
turalmente però è la sirena di III 59 a rappresentare un legame più diretto con la creatura 
dell’Inamoramento:

30  Cfr. Caccamo 2022: 54.
31  L’iterazione determina il progressivo oscuramento della fonte, ma il percorso è ricostruibile tornando sui 
passi già visti in altra sede: Inf. IV, 107: «sette volte cerchiato d’alte mura» > 1, XVII 15: «Ha sette cinte e sem-
pre nova intrata»; «Vedeasi un loco cento volte cinto/ de una muraglia smisurata e forte» ecc.
32  Attraverso la tappa intermedia di I xxii 14, 1-2: «Non vi potrìa sallir persona viva / Che non avesse l’ale 
da volare»).
33  Noto per inciso che in ambedue i casi Boiardo attribuisce a Ulisse una strategia che invece hanno adottato i 
suoi compagni, cioè quella di tapparsi le orecchie. Verosimile qui la presenza di una fonte alternativa del mito. 



178

Angelo Pietro Caccamo

   Forsi il mio dir torreti a maraviglia,
ma salir vi convien quel còl fronzuto;
né si trova altro aiuto:
chi provato ha ogni scermo vi consiglia.

   Quel dolce mormorar de le chiare onde,
ove Amor nudo a la ripa se posa,
là giuso ad immo tien la morte ascosa, 
ché una sirena dentro vi nasconde. 
   Con li ochi arguti e con le chiome bionde,
co il bianco petto e con l’adorno volto,
canta sì dolce che il spirto confonde,
e poi lo occide che a dormir l’ha colto. 
(AL III 59, 33-44)

    Non gionse il Conte in sula ripa apena
Che comenciò quel’aqua a gorgogliare:
Cantando venne a somo la Serena.
Una dongiela è quel che sopra appare,
ma quel che soto l’aqua se dimena
Tuta è di pesso, e non si può mirare,
Che sta nel lago dala forca in gioso
E mostra il vago, e ’l bruto tien ascoso.

   Lei comencia a cantar sì dolcemente
Che occegli e fiere venero ad odire;
Ma come eran gionti, incontinente
Per la dolceza convenìan dormire. 
(IO II iv 36-37)

Non ripeto qui gli opportuni richiami intertestuali che sono stati svolti per entrambi i 
testi dai loro commentatori. È chiaro che il modello per la descrizione di queste sirene 
non è il Dante di Purg. XIX, ma testi enciclopedici, classici e medievali,34 e soprattutto 
Cecco d’Ascoli.35 Nella canzone III 59, però, la presenza della sirena si colloca in conti-
nuità con un percorso allegorico dantesco, essendo collocata sotto il «col fronzuto» del 
Purgatorio, «là giuso ad immo», citando ovviamente la Commedia, in cui l’avverbio è 
riferito alle pendici del monte purgatoriale in Purg. I 100-101: «Questa isoletta intorno 
ad imo ad imo, là giù colà dove la batte l’onda».36 Nella canzone si profila insomma un 
bivio tra la salvezza esistenziale e spirituale, determinata dall’ascesa al monte, e la dolcezza 
maliarda della sirena, manifestazione allegorica di un amore fallace che cattura attraverso 
l’inganno dei sensi. Siamo quindi in linea con quanto Dante illustra in Purg. XIX, la sire-

34  Plinio, Nat. Hist. X 49, 136: «Nec Sirenes impetraverint fidem, adfirmet licet Dinon [...], in India esse 
mulcerique earum cantu quos gravatos somno lacerent». Altre similarità di trascurabile rilevanza sono state 
notate con le sirene tratteggiate dai bestiari, per cui cfr. IO II iv 36 n. 
35  Cecco d’Ascoli, Acerba [Crespi], 3 XI 9-16: «Canta sì dolcemente la sirena, / Che chi la intende dolce 
fa dormire, / Sin che l’uom prende e con seco lo mena, / Forte il costringe di giacer con lei;/ Languendo, per 
amor par che sospire, / Poi lo divora con li denti rei».
36  Cfr. pure Par. I 138: «se d’alto monte scende giuso ad imo».



179

Il Purgatorio di Falerina

na come prefigurazione degli ammalianti inganni della «vita bugiarda».37 La continuità 
dei tre testi (canzoniere, poema, Commedia) sembra avvalorata anche da qualche flebile 
richiamo testuale: AL III 59, 43: «canta sì dolce che il spirto confonde» > IO II iv 37, 1: 
«Lei comencia a cantar sì dolcemente» < Purg. XIX 17: «cominciava a cantar sì, che con 
pena» e 26-27: «una donna apparve santa e presta / lunghesso me per far colei confusa» 
(scil. la sirena); ma anche Par. XXIII 128, «cantando sì dolce».38  

5. La nuova sfida è uccidere un toro dalle corna di ferro e di fuoco, identificato da più 
commentatori come un’allegoria dell’ira.39 Anche questo animale si trova a guardia di una 
porta nella roccia, la porta «di Mezogiorno», cioè situata in direzione sud (iv 41), altra 
porta che sparisce non appena Orlando vince il confronto. L’episodio ci permette di ac-
quisire un altro tassello dantesco. Il narratore ci informa: «Porta non vi è, né segno ove sia 
stata» (iv 45) verso che Cremante ha giustamente segnalato quale calco di «Ombra non 
lì è né segno che si paia» di Purg. XIII 7.40 Qui però, a mio avviso, Boiardo non si limita al 
recupero di un tassello formale. Chiusa l’uscita, Orlando:

D’intorno al cerchio va ponendo mente:
Vede il viagio che debbe pigliare
Dietro ad un rivo che corre a Ponente 
(IO II iv 46, 4-6)

Si tratta di una situazione sovrapponibile a quella di Dante e Virgilio all’inizio di Purg. 
XIII: passata l’ora sesta, cioè mezzogiorno, i due poeti arrivano alla seconda cornice del Pur-
gatorio; diversamente dalla prima, dotata di bassorilievi, la seconda cornice non dà alcuna 

37  Purg. XIX 108.
38  Tissoni Benvenuti ha poi notato la presenza di una plausibile rima interna, «lago: vago», che richiame-
rebbe le rime «dismago: vago: appago» di Purg. XIX 20-24. Per la presenza di «cantando sì dolce» negli 
Amorum Libri cfr.T. Zanato, op. cit., nota a III 59, 43.
39  Murrin 1980: 68; Zampese: 78 n.; IO 40, 2 n.
40  Cremante 1970: 193.



180

Angelo Pietro Caccamo

indicazione. Virgilio, non volendo attendere altri pellegrini che li possano guidare, sugge-
risce di orientarsi in direzione del sole, voltandosi verso destra (1-18).41  

Abbiamo qui diverse similarità con la situazione di Orlando: l’analogia a senso di 
mezzogiorno (in un testo quale tempo cronologico, nell’altro come direzione geografica); 
Orlando è come Dante e Virgilio, per la seconda volta, di fronte a un cerchio di roccia che 
ne ostacola il cammino; in entrambe le situazioni mancano delle indicazioni per procedere 
oltre; sia Orlando che Virgilio sono quindi costretti a riflettere su come orientarsi. Anche 
le direzioni di Virgilio e di Orlando possono concordare, se si legge il passo del Purgatorio 
intendendo il sole come già calante, e quindi indicante il ponente. Le presenze lessicali 
possono anche qui lasciare intendere un rapporto (il «rivo» e poi ancora «la riva del fiu-
me il camin piglia», rispetto alla «ripa […] schietta» e al «novo cammin» di Purg. XIII 
9, 17).

Orlando, concluso lo scontro col toro, dovrà cercare l’uscita attraverso la porta 
difesa dall’asino d’oro; ma prima di poterlo affrontare, gli si para davanti un altro ani-
male fantastico e inquietante. A introdurlo troviamo un’inequivocabile ripresa dantesca: 
«Cossì pensando, a mezzo del cammino / Un arbor ritrovò fuor di misura» (48), calco 
fonico-metrico e linguistico abbastanza chiaro dall’incipit della Commedia, così come ri-
troviamo in generale in queste ottave altra sparsa segnaletica dantesca («e sieco nela mente 
s’assotiglia», 47 < «Certo a colui che meco s’assottiglia», Par. XIX 82). Il nuovo avversario 
è una donna-uccello:

Un grande ocello ai rami fo levato
Ch’avia testa e facia di Regina,
Coi capei biondi e ’l capo incoronato;
La piuma al col ha d’or e purpurina,
Ma el peto, el busto e le péne magiore
Vaghe e depente son d’ogni colore.

41  Il passo è controverso, perché non è chiaro se Dante e Virgilio si dirigano in direzione del sole calante (cfr. 
ad es. in Dante, Purgatorio, [Bellomo, Carrai] XIII, 14-15 n.) oppure se regolino a seconda della posizione 
del sole.



181

Il Purgatorio di Falerina

La coda ha verda e dor e di vermiglio
Et ambe l’ale ad ochi di pavone;
Grande ha le branche e smisurato artiglio:
Proprio asembra di fero il forte ungione.
Tristo quel’homo a cui dona di piglio,
Che lo divora con destrucione!
Smaltisse questo ocel una aqua mole
Qual come toca gli ochi, il veder tole. 
(IO II iv 50-51)

Tissoni Benvenuti ha proposto di identificare l’animale con un’arpia, nella sua tradiziona-
le veste di allegoria dell’avarizia.42 Al di là dell’ibridismo umano-volatile, la creatura boiar-
desca rispecchia poco l’immagine dell’arpia: lo segnalava già Zampese, la quale riconduce 
l’ipertesto piuttosto al modello pliniano della fenice (Nat. Hist. X 2, 3) e al Dittamondo 
(II v 70-78), ma senza trovare in essi alcun legame di contenuto. 43 

Altre considerazioni mi portano a ipotizzare che questo animale non sia una 
rappresentazione dell’avarizia. In primo luogo, naturalmente, la ridondanza: c’è già una 
prova che rappresenta il superamento dell’avarizia, quella dell’asino d’oro.44 Va poi detto 
che la sequenza della lotta con l’uccello-regina non sembra avere riferimenti chiari al tema 
dell’avarizia; mi sembra insufficiente il dettaglio del collo dorato («d’oro e purpurina») a 
testimoniarlo, soprattutto nel contesto della livrea multicolore dell’uccello; sarebbe poi 
incomprensibile in questo quadro il dettaglio, evidentemente rilevante (perché più volte 
messo in rilievo nell’ottava) della regalità dell’animale, che non ha attinenze con le raffigu-
razioni consuete dell’avarizia, ma semmai appunto con l’immagine della fenice di Fazio.

42  IO II iv 51 n.
43  «Il collo ha che par d’oro, e la sua testa, / si bel, ch’abbaglia altrui col suo splendore / e, per corona, una leg-
giadra cresta. / Il petto paoneggia d’un colore / di porpora e il dosso suo par foco / e com’aguglia è grande e non 
minore. / Tutti i nobil colori a loco a loco / fra le sue penne ha si ben ritratto, / che ’l pavon vi parrebbe men che 
poco». Cfr. anche Zampese 1994: 71.
44  È vero che l’asino rappresenta, più precisamente, la cupidigia, e che per questa ragione un’allegoria dell’ava-
rizia potrebbe con essa coesistere; tuttavia mi sembra realmente complicato ipotizzare che Boiardo sdoppi un 
vizio nelle sue due caratterizzazioni psicologiche, quella della scarsa liberalità e quella dell’accumulo smisurato: 
una divisione a malapena concepibile secondo i canoni della morale medioevale, e sicuramente assente sia nel-
la dottrina tomista che nell’esempio allegorico-didascalico della Commedia (per la quale cfr. Palumbo 2021).



182

Angelo Pietro Caccamo

Vista la presenza sparsa di riferimenti danteschi in introduzione all’episodio, ho 
provato allora anche in questo caso a estendere la ricerca di riferimenti alla Commedia. 
Non esiste, nel poema di Dante, un uccello coronato che fa il nido su un albero «fuor di 
misura» (48), eppure esiste qualcosa di molto simile: 

   Quivi le brutte Arpie lor nidi fanno, 
che cacciar de le Strofade i Troiani 
con tristo annunzio di futuro danno.
   Ali hanno late, e colli e visi umani, 
piè con artigli, e pennuto ’l gran ventre; 
fanno lamenti in su li alberi strani.
(Inf. XIII 9-15)

Si tratta delle arpie presenti nella selva dei suicidi, che nidificano sugli alberi «nodosi e 
’nvolti» (5). In Inf. XIII, un tema che può risultare compatibile con quello dell’episodio 
orlandiano c’è:

   La meretrice che mai da l’ospizio 
di Cesare non torse li occhi putti, 
morte comune e de le corti vizio, 
   infiammò contra me li animi tutti; 
e li ’nfiammati infiammar sì Augusto, 
che’ lieti onor tornaro in tristi lutti. 
(Inf. XIII 63-69)

La «meretrice» a cui si riferisce Pier delle Vigne è l’invidia, vizio che funesta le corti pro-
ducendo maldicenza e macchinazioni, una delle quali fu per lui fatale.45 Se ipotizziamo 
che qui Boiardo possa costruire, secondo un metodo eclettico e privo di qualunque rispet-
to filologico dei testi, un’allegoria dell’invidia, toccherà allora ritornare alla sede nella quale 
Dante affronta un’analisi teologico-morale del vizio dell’invidia, cioè proprio quel Purg. 
XIII che Boiardo aveva citato alla fine dello scontro precedente di Orlando col toro, nel 

45  Dante, Inferno [Mattalia], v. 40 n.



183

Il Purgatorio di Falerina

momento in cui il cavaliere si incammina col suo libretto verso l’albero dell’uccello-regina. 
L’episodio boiardesco è tutto concentrato, com’è stato notato da Tissoni Benvenuti, sul 
tema della vista:46 Orlando, prima di affrontare l’uccello, è istruito dal libretto a coprirsi gli 
occhi con lo scudo, verso cui arriveranno gli attacchi della creatura (49 e 52-53). Il rappor-
to tra avarizia e vista non mi pare attestato; proverbiale è invece quello fra vista e invidia, a 
partire dal legame etimologico. In Inf. XIII, l’invidia è personificata e rappresentata attra-
verso la metafora dello sguardo insistito e malevolo, gli «occhi putti»; allo stesso modo, 
in Purg. XIII l’invidia è strettamente legata alla vista, sia in una serie di rappresentazioni 
allegoriche che nel contrappasso degli invidiosi puniti.47

    E come a li orbi non approda il sole,
così a l’ombre quivi, ond’io parlo ora,
luce del ciel di sé largir non vole;
   ché a tutti un fil di ferro i cigli fóra
e cusce sì, come a sparvier selvaggio
si fa però che queto non dimora. 
(Purg. XIII 67-72)

L’idea che gli invidiosi guardino al bene altrui desiderandone il male ispira un contrap-
passo nel quale gli invidiosi non possono vedere il bene divino, almeno finché non si sono 
purificati. Sebbene non siano, va detto, prove decisive, sembra difficile non notare che la 
ripresa di materiali di Purg. XIII venga realizzata in concomitanza dell’invenzione di un 
animale che punisce accecando, così come l’invidia acceca i dannati danteschi; che i dan-
nati danteschi camminino come Orlando, cioè «come cieco brancolando» (53); e che gli 
stessi abbiano gli occhi cuciti col fil di ferro, «come a sparvier selvaggio», cioè come si face-
va con gli uccelli rapaci: categoria a cui il nostro uccello-regina è senza dubbio assimilabile. 

Non sono, però, finite le similarità. È stato notato, da Murrin e poi da Tissoni 
Benvenuti, come vari comportamenti di Orlando in questo episodio sembrino riportare 

46  IO II iv 49 n.
47  Il canto è tutto incentrato sulla perdita di un senso adoperato per desiderare il male. Per il tema cfr. Mocan 
2015.



184

Angelo Pietro Caccamo

al rispetto di un criterio di humilitas;48 Orlando, infatti, si leva il cimiero dall’elmo per 
potervi montare sopra lo scudo (49), e tiene sempre il viso basso e lo sguardo «dinanci ai 
piedi» (ibid.). Se, anche qui, non sembra trovarsi alcuna attinenza sulla necessità dell’hu-
militas per contrastare l’avarizia, dobbiamo invece notare come il tema sia attinente an-
cora una volta al cammino purgatoriale della Commedia. All’inizio di Purg. XIII, infatti, 
Dante viene fuori dalla cornice dedicata ai superbi, che sono costretti a portare un sasso 
sulla nuca, e a tenere di conseguenza lo sguardo basso in segno d’umiltà. Invidia e super-
bia, nella teologia cristiana e nella visione dantesca, sono strettamente correlate: è proprio 
l’invidia di ciò che non spetta di diritto a essere, in sé, un atto di hybris; un concetto ben 
presente alla filosofia agostiniana: «Porro autem invidia sequitur superbiam, non praece-
dit: non enim causa superbiendi est invidia, sed causa invidendi superbia.»49 E del resto, in 
un’altra cantica (Par. VI) in cui si affronta il tema, all’invidia dei suoi concittadini Romeo 
di Villanova opporrà proprio un’esemplare umiltà.50 L’invidia è amore male indirizzato e 
con l’amore, nella Commedia, viene estinta: 

   E ’l buon maestro: «Questo cinghio sferza
la colpa de la invidia, e però sono
tratte d’amor le corde de la ferza.»
(Purg. XIII 36-39)

Se l’invidia è amore del male altrui,51 la soluzione è recuperare la disposizione ad amare 
correttamente, cioè – nella prospettiva cristiana – secondo caritas. Il discorso viene a 
convergere singolarmente con il tema dell’episodio boiardesco, là dove l’odio è una 
delle quattro disposizioni che amore allontana dal mondo, secondo l’incipit già citato: 

lui pone l’avaricia e l’ira in bando
[…]
odio crudel e dispietata guera,
se amor non fosse, avria tuta la tera.

48  Ibidem.
49  Agostino, De Genesi ad litteram, XI 14, 18. 
50  Cfr. sempre Mocan 2015.
51  Cfr. ancora ivi, p. 85.



185

Il Purgatorio di Falerina

Se, come proposto dalla critica, il toro è allegoria dell’ira, l’asino della cupidigia, e il gigante 
della violenza militare,52 resta vacante solo la rappresentazione dell’odio. 

Ricostruito, sebbene non senza dubbi, questo intricato percorso intertestuale, 
mi sembra di poter vedere appunto in questo episodio orlandiano l’allegoresi dell’invidia, 
vizio eminente di corte e quindi «coronato», nell’immagine dell’uccello-regina contro il 
quale Orlando dispiega le sue armi cortesi. Si tratta di un comportamento d’altro canto in 
linea con la visione del mondo, possiamo dire, neo-cortese e neo-feudale di Boiardo, come 
emerge dal «consiglio» ai cortigiani del proemio a II ix:

Odeti et ascoltati il mio consiglio,
Voi che di corte seguite la tracia:
Se ala Ventura non dati de piglio,
Ela si turba e vòltavi la facia.
Alhor convien tenir alciato il ciglio,
Né se smarir per fronte che minacia
E chiudersi le orechie al dir d’altrui,
Servendo sempre, e non guardar a cui.

Resta da capire il senso della sovrapposizione intertestuale fra l’immagine dell’arpia e quel-
la della fenice, nelle sue rappresentazioni date da Plinio e Fazio. Non ho risposte esaustive, 
ma noto che l’immagine della fenice ha almeno una connessione con il tema dell’invidia: 
è quella presente nella Sirenide di Paolo Regio (1541-1607):

S’assomiglia ancor l’invidia alla fenice; perché come quella se stessa abbruggia et rinova, 
che così l’invidia s’infiamma per l’odio, et se bruggia, ma la sua fiamma sempre rinasce, et 
rinova, finché rinovato nel fuoco eterno muore. 53

Non sono riuscito a stabilire se questa lettura allegorica sia o meno invenzione di 
Regio, non mi sembra però inverosimile immaginare che altrove vi sia una fonte 
comune che possa giustificare questa coincidenza, direi abbastanza singolare. 

52  Cfr. infra.
53  Regio, Serenide [Cerbo], p. 240. Cfr. anche Cerbo 2015: 405. 



186

Angelo Pietro Caccamo

6. Lampante è invece la presenza della Commedia nel successivo episodio, quello della 
Fauna, per la quale ritorna ancora il modello delle canzoni allegoriche. 

   Guardando quel libreto il paladino
Vidde la cosa sì pericolosa:
Di là dal fonte è un boscheto di spino
Tuto fiorito de vermiglia rosa,
Verde e fronzuto, e dentro al suo confino
Una Fauna crudel vi sta nascosa;
Viso di damma e peto e braze avìa,
Ma tutto il resto d’una serpe ria.

   Questa teneva una cathena al bracio
Che nascosa venia tra l’herba e’ fiori,
E facea intorno a quella fonte un lacio
Aciò s’alcun, tirato dali odori,
intrasse ala fontana dentro al spacio,
Fosse pigliato con grave dolori:
Essa tirando poi quella cathena
A suo mal grato nel boscheto il mena.

   Orlando dala fonte si guardava,
E verso il verde bosco prese a gire.
Come la Fauna di questo si addava,
Ussì cridando e posesse a fugire:
Per l’herba come bissa sdruciellava, 
Ma presto il Conte la fece morire
D’un colpo sol e senza altra contesa,
Ché quella bestia non facìa diffesa. 
(IO II iv 68-70)

   Se ve colcati ne’ suavi odori
che surgon quinci a la terra fiorita,
in brieve giorno avreti dolce vita,
in lunga notte morte con dolori.
Uno angue ascoso sta tra l’erbe e’ fiori,
che il verde dosso al prato rassumiglia;
nulla se vede, sì poco par fori,
né pria si sente, se non morde o piglia.
(AL III 59, 26-32)

   Splendeami al viso il ciel tanto sereno
che nul zafiro a quel termino ariva,
quando io pervenni a una fontana viva
che asembrava cristal dentro al suo seno.
Verdegiava de intorno un prato pieno
di bianche rose e zigli
e d’altri fior’ vermigli 
[…].
(AL II 22, 31-37)

   A primavera eterna era venuto,
al chiaro fonte che ridendo occide,
quando tra l’erba e’ fior’ venir me vide
a lo incontro un destrier fremente e arguto.
(AL II 22, 40-44) 

   Così dicea, e sì me apparechiava
possar per sempre ne li eterni odori
che da l’erbe gentile e dai bie’ fiori
suavemente il loco fuor spirava; 
ma mentre che a le rose me apresava



187

Il Purgatorio di Falerina

(ancor tutto me agielo
ne la memoria, e il pelo
ancor se ariza, e il viso se dilava)
scorsi una serpe de sì crudel vista
che sua sembianza ancor nel cor me atrista.
(AL II 22, 81-90)

La prima ottava viaggia su motivi già emersi nella descrizione del drago, cioè quelli della 
lonza di III 59, uniti a quelli dell’angue («boschetto di spino […] de vermiglia rosa» < 
«verdi spini», «Fauna crudel» < «loncia crudel», le rime «fiori: odori: dolori» con pres-
soché immutato contenuto, ecc.). Su questo modello si sovrappone la canzone II 22, a 
offrire lo scenario della «fontana viva», in una compresenza di elementi comuni. 

Fermandoci a questi contatti, sembrerebbe di ritrovare una nuova allegoria 
dell’innamoramento e dei suoi effetti nefasti; allargando lo spettro, però, subentrano mol-
ti elementi dissonanti. Un primo aspetto da considerare è che la Fauna ha la sua trappola 
presso la fonte, ove si trova una tavola imbandita di vivande calde:

Cossi fra sé parlando il camin prese
Giù per la costa, verso Tramontana,
E vide, comme al campo giù discese,
Una valle fiorita e tuta piana
Ove tavole bianche eran distese
Tute apparate intorno ala fontana,
Con riche coppe d’or, in ogni banda
Piatti coperti de optima vivanda.

Né quanto intorno si puote mirare,
Di soto al piano, e di sopra nel monte,
Non vi è persona che possi guardare
Quella richeza ch’è ’ntorno ala fonte.
E le vivande se vedean fumare:
Gran voglia di manzar avia il Conte,



188

Angelo Pietro Caccamo

Ma prima il libriciol trasse dil peto,
E quel legiendo prese alto sospeto.
(IO II iv 66-67)

L’espansione della descrizione su due ottave, con un procedimento di stacco dell’inqua-
dratura su base di quartina (allargata sull’ambiente e poi ristretta sul dettaglio, due volte), 
sembra denotare una centralità semantica dell’oggetto focalizzato. Parto ancora dai rilievi 
di Tissoni Benvenuti, che considera le tavole apparecchiate un’allegoria dei «piaceri con-
nessi con il potere regale, come nell’apologo di Dionigi di Siracusa rappresentato a II viii 
24-25, nel regno di Morgana».54 L’analogia coglie nel segno con maggiore incisività se 
analizziamo ancora una volta il testo alla luce del portato intertestuale dantesco, diretto 
e indiretto. Il verso chiave è «che nascosa venia tra l’herba e’ fiori», verso riferito al laccio 
della Fauna, ma che si ritrova pressoché identico anche nelle due canzoni, in riferimento al 
destriero ma soprattutto al serpente: AL II 22, «quando tra l’erba e ’ fior’ venir me vide»; 
III 59, 30, «Uno angue ascoso sta tra l’erbe e ’ fiori». Entrambi provengono da Purgatorio 
VIII 100: «tra l’erba e ’ fior venìa la mala striscia»:55 è il canto in cui prosegue il racconto 
della «Valletta dei principi», nella quale Dante incontra i regnanti che sono stati negligen-
ti nella cura dello stato. Rivediamo la descrizione all’ingresso della valle:

   «Colà», disse quell’ombra, «n’anderemo 
dove la costa face di sé grembo; 
e là il novo giorno attenderemo». 
   Tra erto e piano era un sentiero schembo,
che ne condusse in fianco de la lacca,
là dove più ch’a mezzo muore il lembo. 
   Oro e argento fine, cocco e biacca,
indaco, legno lucido e sereno,
fresco smeraldo in l’ora che si fiacca, 
   da l’erba e da li fior, dentr’a quel seno

54  «Parrìa quel Re da tuti riverito: /Avanti avea la mensa aparechiata /Con più vivanda a mostra di convito, 
/ Ma ciascuna di smalto è fabricata; /Sopra al suo capo avea un brando forbito /Che morte li minacia tuta 
fiata» cfr. IO, ivi e II iv 69 n.
55  Mediato da: «che è occulto come in erba l’angue», Inf. VII 84.



189

Il Purgatorio di Falerina

posti, ciascun saria di color vinto,
come dal suo maggiore è vinto il meno. 
   Non avea pur natura ivi dipinto,
ma di soavità di mille odori
vi facea uno incognito e indistinto.
(Purg. VII 68-81)

Ricordando l’ingresso nella valle della Fauna, diversi dettagli altrimenti incomprensibili 
trovano una collocazione coerente. Orlando arriva alla «costa» e scende verso il campo, 
entrando in una valle: fatto che difficilmente il lettore può spiegarsi, visto che non si era 
accennato a una sua ascesa.56 Ben spiegabile invece se qui ritroviamo l’influsso dell’episo-
dio purgatoriale, in cui Dante e Virgilio, accompagnati da Sordello, devono discendere a 
valle, nel punto «dove la costa face di sé grembo» (68). La valletta, nella sua descrizione 
amoena, è richiamata nelle canzoni allegoriche e nell’episodio della Fauna, con dei segnali 
precisi. Abbiamo qui la dittologia dantesca «erbe e fiori», variamente rifatta (AL II 22, 
83; III 59, 30; IO II iv 69); ma soprattutto è la presenza degli odori dei fiori a essere un se-
gnale difficilmente equivocabile grazie alla ricorrenza lessicale: II 22, 82-84, «eterni odori 
/ […] suavemente il loco fuor spirava»; III 59, «suavi odori / che surgon quinci a la terra 
fiorita» < Purg. VII, 80: «ma di soavità di mille odori». Dantesca è tutta l’argomentazione 
sulla paura generata dal solo ricordo, che ovviamente rifà in modo insistito le note situa-
zioni della Commedia: «tutto me agielo / ne la memoria, e il pelo / ancor se ariza», «ancor 
nel cor me atrista» < Inf. I 5-6: «esta selva selvaggia e aspra e forte / che nel pensier rinova 
la paura!»; I 57: «che ’n tutt’i suoi pensier piange e s’attrista»; XXIII 19-20: «Già mi 
sentia tutti arricciar li peli / de la paura», Purg. IX 42: «come fa l’uom che, spaventato, 
agghiaccia». Tuttavia, queste vischiosità formali57 sono innescate da un preciso contatto 
con la medesima scena della «mala striscia», nella quale Dante «agghiaccia» alla vista del 
serpente («Ond’io, che non sapeva per qual calle, / mi volsi intorno, e stretto m’accostai, 
/ tutto gelato, a le fidate spalle» (Purg. VIII 103-105).

56  IO II iv 66 n.
57  Adopero il termine nel senso che gli diede Segre nella sua analisi dei prestiti danteschi nel Furioso, per cui 
cfr. Segre 1966.



190

Angelo Pietro Caccamo

Viene in mente allora che vi sia una contiguità tematica che tutti e tre i testi con-
servano con l’episodio della Valletta, in particolare per l’interesse che Boiardo manifesta 
verso la visione allegorica del serpente edenico e della sua cacciata:

   Da quella parte onde non ha riparo
la picciola vallea, era una biscia,
forse qual diede ad Eva il cibo amaro. 
   Tra l’erba e ’ fior venìa la mala striscia,
volgendo ad ora ad or la testa, e ’l dosso
leccando come bestia che si liscia.
   Io non vidi, e però dicer non posso, 
come mosser li astor celestiali; 
ma vidi bene e l’uno e l’altro mosso.
   Sentendo fender l’aere a le verdi ali, 
fuggì ’l serpente, e li angeli dier volta, 
suso a le poste rivolando iguali.
(Purg. VIII 97-108)

Parallela corre anche la trama dell’episodio del poema rispetto al modello dantesco: così 
come il serpente diabolico è messo in fuga dagli angeli con le spade infuocate, anche Or-
lando affronta la Fauna con la spada: «Come la Fauna di questo si addava, / Ussì cridando 
e posesse a fugire: / per l’herba come bissa sdruciellava […]», 70 < «Sentendo fender l’aere 
a le verdi ali, / fuggì ’l serpente, e li angeli dier volta, / suso a le poste rivolando iguali» (con 
la Fauna che si muove «come bissa», recuperando il «biscia» dantesco). Infine, è lo stesso 
Boiardo, a episodio concluso e piuttosto involontariamente, a denunciare la sua elaborata 
operazione di metamorfosi dantesca quando Orlando, mentre combatte coi giganti, deve 
tornare a recuperare la catena della Fauna, e allora «ala valeta se ne va disteso» (83). 

La riproposizione di questo episodio coinvolge l’ipotesto mettendone in luce 
differenti sfumature di significato, a seconda che il contesto sia quello del canzoniere o 
quello del poema. Nel primo caso, interessa soprattutto la rappresentazione dell’inganne-
vole idillio dei sensi che si accompagna all’esperienza erotica. La storia stessa dell’innamo-
ramento di Boiardo è la storia della duplicità insanabile fra l’allegoria di una donna quale 



191

Il Purgatorio di Falerina

manifestazione di una realtà ultima, soteriologica e civilizzatrice, e la dolorosa percezione 
di una persona amata nella sua concretezza umana, delle incomprensioni e negli inganni 
in cui si realizza l’esperienza erotica, non solo del poeta ma, nella prospettiva poetica, di 
tutti gli amanti. Il viaggio dantesco, e soprattutto l’ascesa evolutiva e perfezionatrice del 
Purgatorio, più che la contemplazione estatica del Paradiso, forniscono le immagini e la 
struttura narrativa per raccontare il viaggio di Matteo Maria. Diversamente, l’esperienza 
di Orlando nel Giardino di Falerina è ancora quella di un individuo che segue la tensione 
conoscitiva e costruttiva dell’amore verso un ideale regolativo, veritiero e benefico (pro-
duttore di «animose imprese», per dirla nei codici della metafora boiardesca) nonostante 
il suo referente concreto, Angelica, sia in realtà un personaggio ingannevole. Non che 
i pericoli dell’esperienza erotica – come abbiamo visto, il drago e la sirena – non siano 
contemplati, ma essi sono ricondotti ancora una più generale visione poietica dell’amore, 
in cui tali manifestazioni sono errori di misura e non di metodo (quella dismisura che si 
impossessa delle facoltà razionali, e che è l’origine di tutti i guai dei cavalieri boiardeschi). 
La Fauna va allora a inserirsi piuttosto nel discorso ricordato da Tissoni Benvenuti, quel-
la riflessione sul potere e sul desiderio di «onore e stato» che costella l’Inamoramento e 
torna ad esempio, per l’appunto, in uno degli episodi più rilevanti per l’ermeneutica del 
poema, la catabasi nel regno di Morgana. Nel farlo, Boiardo riprende più specificamente 
il significato dell’immagine della valletta dantesca, destinata ai principi negligenti verso 
il proprio dovere, che «non hanno messo in atto gli strumenti del potere che Dio aveva 
loro concesso e sono pigramente vissuti attaccati ai soli beni terreni, compiacendosi quasi 
di essi e dimenticando i popoli che avrebbero dovuto governare.»58 Una connessione fin 
troppo evidente con le allettanti vivande sorvegliate dalla Fauna tentatrice boiardesca. 

7. Il viaggio di Orlando ha ancora due tappe: prima, dovrà affrontare un gigante armato di 
spada che vigila sulla porta di Tramontana, l’unica che non sparirà e permetterà di uscire; 
poi, per evitare che altri cavalieri possano cadere nella trappola di Falerina, dovrà tagliare il 
ramo di un albero che si trova al centro del Giardino, causandone la distruzione.

58  Santelli 2000: 92.



192

Angelo Pietro Caccamo

	 La scena del gigante è alquanto singolare: difficilmente, nel genere cavalleresco, il 
gigante è armato di spada, essendo piuttosto un emblema del vivere precivile. Anche qui 
rilevo alcune spie lessicali dantesche:

   Perché un gigante smisurato e forte
Guarda la ussita con la spata in mano;
(IO II iv 64, 1-2)

   Poi che la Fauna fo nel prato morta,
Ver Tramontana via camina il Conte
E poco longi vidde la gran porta
Ch’avia davanti sopra un fiume un ponte.
Su vi sta quel ch’a tanta gente morta:
Col scudo in bracio e con l’elmo ala fronte
Par che minaci con sembianza cruda;
Armato è tuto et ha la spada nuda.
(IO II iv 71)

   Noi ci appressammo, ed eravamo in parte,
che là dove pareami prima rotto,
pur come un fesso che muro diparte,
   vidi una porta, e tre gradi di sotto
per gire ad essa, di color diversi,
e un portier ch’ancor non facea motto.
   E come l’occhio più e più v’apersi,
vidil seder sovra ’l grado sovrano,
tal ne la faccia ch’io non lo soffersi;
   e una spada nuda avëa in mano,
che reflettëa i raggi sì ver’ noi,
ch’io dirizzava spesso il viso in vano. 
(Purg. IX 73-84)

Per quanto strano possa apparire, è difficilmente eludibile il legame fra la rappresentazio-
ne del gigante e quella dell’angelo che in Purg. IX sorveglia la porta d’ingresso del Purga-
torio vero e proprio. Bisogna ricordare che siamo appena al canto successivo rispetto a 
quello della valletta dei principi, che Boiardo ha appena sfruttato per l’episodio della Fau-
na che precede questo del gigante, altro indizio di un interesse preciso al recupero dell’iti-
nerarium mentis dantesco in una dimensione paradigmatica, non limitata a singoli lacerti 
allegorici. Vediamo una ripresa per contrario, un guardiano della soglia che impedisce di 
entrare per uno che impedisce di uscire: eppure tornano le medesime rappresentazioni 
della «gran porta», dell’aspetto terribile del guardiano, della «spada nuda» in mano. 

Vi è poi una consonanza singolare: la porta del gigante è argentea (65), così come 
argentea è la chiave che apre la porta del Purgatorio:

e di sotto da quel trasse due chiavi.
   L’una era d’oro e l’altra era d’argento;
pria con la bianca e poscia con la gialla



193

Il Purgatorio di Falerina

fece a la porta sì, ch’i’ fu’ contento.
   «Quandunque l’una d’este chiavi falla,
che non si volga dritta per la toppa»,
diss’elli a noi, «non s’apre questa calla.
   Più cara è l’una; ma l’altra vuol troppa
d’arte e d’ingegno avanti che diserri,
perch’ella è quella che ’l nodo digroppa».
(Purg. IX 117-126)

Nella critica, quasi concordemente, le due chiavi purgatoriali – d’oro e d’argento – rappre-
sentano i due gradi dell’esercizio del potere temporale e spirituale della chiesa: quella d’oro 
rappresenta l’autorità, quella argentea la capacità di giudicare adoperando la sapienza dottri-
nale.59 Se la prima è la più ambita, la seconda è da adoperare con «troppa… arte e ingegno». 
Quest’ultima associazione, fra l’argento e la capacità di discernimento, è plausibilmente la 
stessa che ritroviamo nell’episodio dell’Inamoramento: visto che Orlando, per aprire la por-
ta argentea, dovrà affrontare avventure che metteranno alla prova il suo ingegno:

Ma prima ancor che si possa arivare
A quella porta ch’è tuta d’argento,
Per quella strata vi è molto che fare,
E bisognavi astucia e sentimento.
(IO II iv 65, 1-4)

Se è vero, come propone sempre Tissoni Benvenuti, che questa prova rappresenti: «la 
lotta contro l’avidità di potere, di dominio sugli altri», e di conseguenza contro la violenza 
militare determinata dalla sfrenata ambizione dei potenti, allora ha certamente senso che 
Boiardo riprenda l’immagine simbolica della porta argentea, a richiamare la chiave argen-
tea della sapienza che, sola, può permettere all’autorità di governare con giustizia.60 

59  Cfr. Dante, Inferno [Mattalia], v. 118 n.
60  Secondarie, ma utili a completare il quadro, alcune considerazioni. La prima, che questo canto e il successi-
vo rappresentano due dei più saccheggiati da Boiardo: per una rassegna, cfr. Sangirardi 1998 e Caccamo 
2022. Seconda questione: anche il gigante che risorge dalle fiamme è un’invenzione che possiamo riportare 
al medesimo episodio. Non sono infatti convinto della glossa intertestuale proposta da Tissoni Benvenuti in 
nota al passo, ancorché si tratti di un riferimento dantesco (Inf. XII 47-8). Più che il «bollor vermiglio» nel 
quale sono puniti i tiranni, un passo più vicino credo sia quello che descrive lo scalino di porfido rosso su 



194

Angelo Pietro Caccamo

	 Possiamo, a mio avviso, spingerci ancora oltre, considerando il finale dell’episodio 
e valutandolo nel suo contesto. Qualunque sia il bilancio complessivo di questo itinerario 
che Orlando sta compiendo (vedremo meglio presto tirando le somme) mi pare si possa 
arguire senza troppe difficoltà che la prova finale rappresenti la necessità della sapienza 
per il superamento delle cattive disposizioni che Orlando deve combattere; una sapienza 
inquadrabile nei caratteri della prudenza, se consideriamo che la vittoria finale contro i 
giganti non si ottiene tramite la spada, ma imprigionandoli attraverso la catena sottratta 
alla Fauna, una scena interpretabile nel senso di un contenimento razionale delle pulsioni. 
Solo un cenno sull’ultimo raffronto intertestuale, perché palese e già ben noto alla critica. 
Si tratta, in questo caso, di un albero sottosopra, che pur rappresentando un riferimento 
diretto all’avventura erculea nell’orto delle Esperidi,61 è esemplato secondo le immagini 
desunte dall’albero di Purg. XXII:

De gionger ala pianta avìa gran freta:
Et ecco in megio di quela pianura
Ebbe veduta quela rama eleta,

   Bella da riguardar oltra misura. 
D’arco de Turco non escie saeta
Salendo e rami, ad alto e’ fa gran spacio,
Né volta il tronco ala radice un bracio.
(IO II v 5, 6-8 e 6, 1-5)

Ma tosto ruppe le dolci ragioni
un alber che trovammo in mezza strada,
con pomi a odorar soavi e buoni;
e come abete in alto si digrada
di ramo in ramo, così quello in giuso,
cred’io, perché persona sù non vada.
(Purg. XXII 130-135)

cui si staglia l’angelo guardiano: «Lo terzo, che di sopra s’ammassiccia, / porfido mi parea, sì fiammeggiante 
/ come sangue che fuor di vena spiccia. // Sovra questo tenëa ambo le piante / l’angel di Dio sedendo in su la 
soglia / che mi sembiava pietra di diamante.» (100-105) > «Quel’era morto, e ’l sangue fuor ussiva / Tanto 
che n’era pien tuto quel luoco: / Ma come fuor del ponte in tera arriva, / Intorno ad esso s’acendeva un foco. / 
Cresciendo ad alto, quella fiama viva / Formava un gran gigante a poco a poco» (74); notando peraltro che la 
sostituzione dell’originario «fiammeggiante» (101) viene operato attraverso un dantismo più volte adoperato 
da Boiardo, «fiamma viva», Purg. XXXIII 3, creando quel solito clima di iperdantismo che caratterizza soven-
te la ripresa intertestuale dantesca nell’Inamoramento. Nella descrizione dei giganti, pare essere infine dantesca 
anche la rima «porta: torta» («Et animoso se dricia ala porta. /Quei doi giganti avean presa la sbara: / Ciascun 
aveva una gran spada torta / Perché eran nati con la simitara» 76), e in particolare da Purg. X 1-3: «Poi fummo 
dentro al soglio de la porta / che ’l mal amor de l’anime disusa, / perché fa parer dritta la via torta», proprio il 
momento in cui Dante e Virgilio attraversano la soglia del Purgatorio, difesa dall’angelo-guardiano. Sembra 
qui agire quella vischiosità dantesca di cui si è parlato, come memoria poetica priva di intenzionalità allusive.
61  Cfr. Montagnani 1990: 283.



195

Il Purgatorio di Falerina

L’adattamento di questa immagine seguirà però un processo inverso rispetto a quella del 
serpente: stavolta è la generalizzazione di un uso specifico, dato che l’albero in origine è 
l’allegoria della gola, e adesso, a conclusione dell’avventura allucinatoria di Falerina, sta 
a rappresentare la generalità delle tentazioni attraversate nel verziere, eliminate le quali il 
verger perilleux sparisce in una vampa di fuoco. È sintomatico che un’avventura posta, sin 
dal principio, sotto il segno della falsificazione, si riveli un viaggio in un reame illusorio, 
distrutto non appena si estingue il suo correlato concreto. 

8. A questo punto, riprendo le sparse fila del mio discorso per avviarmi a un’interpretazio-
ne conclusiva dell’avventura del Giardino di Orcagna. È nel giusto Murrin, quando segna-
la che il Giardino ha delle prove afferenti ai due domini della concupiscenza e dell’irasci-
bilità, a ciò che si desidera avere e a ciò che si desidera non avere; si tratta, per lo studioso, 
dello specchio deformato dei due modelli strutturali dell’opera: cavalleria e amore, Marte 
e Venere.62 Aggiungerei: dei tre giardini fatati presenti nel poema (Dragontina, Falerina, 
Morgana) solo questo è esplicitamente descritto come una trappola per dame e cavalieri,63 
mentre gli altri due sono descritti come trappole per soli cavalieri (Dragontina, Morga-
na).64 Il fatto è comprensibile con maggiore chiarezza grazie al discorso finale di Falerina, 
che spiega di aver ideato il luogo allo scopo di vendicarsi di Ariante e Origille, proprio 
l’esperta ingannatrice che aveva causato la condanna a morte dei suoi pretendenti e che, 
salvata due volte da Orlando, l’aveva beffato altrettante volte, lasciandolo infine senza armi 
né cavallo ad affrontare la prova di Falerina.65 Per la stessa ammissione di Falerina, però, il 
Giardino non ha fatto vendetta dei due amanti, ma anzi aveva mietuto innumerevoli altre 
vittime, replicando lo stesso pattern di inganni che voleva punire.

Il Giardino di Falerina rappresenta una prova che allegorizza il percorso di libera-
zione dell’amante Orlando, tradito due volte – da Angelica (che lo spedisce alla morte) e 

62  Con un preciso referente letterario, quello di Teseida VII, cfr. Murrin 1980: 62-65. La questione merite-
rebbe ulteriore approfondimento, impossibile in questa sede.
63  IO I xvii 10: «pregione / che era de cavallieri e dame piena».
64  Morgana, IO II vii 44. Di Dragontina, Fiordelisa dice che «ciascun che ariva a ber al fiume invita» (I ix 66), 
però i prigionieri citati dal narratore sono tutti sovrani e cavalieri (I ix 72-73).
65  La novella di Ariante e Origille, e le due beffe di Origille a Orlando, sono narrate ai canti I xxix e II iii-iv.



196

Angelo Pietro Caccamo

poi da Origille. Siamo in un gioco a incastri, nel quale la vicenda principale dell’amore di 
Orlando e Angelica si riecheggia nell’exemplum del rapporto fra Origille e Orlando (che 
per lei, dimentica addirittura Angelica: I xxix 46). A sua volta, l’avventura del verziere di-
venta reinterpretazione allegorica dello stesso schema e del viatico necessario per superar-
lo. Questo stato esistenziale in cui si trova Orlando, però, non riguarda solo l’autoinganno 
degli amori non corrisposti, ma più in generale coinvolge le sfere dell’irascibilità e della 
concupiscenza, le dame e i cavalieri, e – come ha notato ancora Tissoni Benvenuti – i vizi 
privati e quelli pubblici, perseguiti cioè quando si esercita un ruolo di potere: dagli appe-
titi simboleggiati nella mensa, al gigante che si moltiplica grazie alla violenza, e che si può 
sconfiggere solo rinunciando a essa. Il percorso formativo di Orlando è quindi più ampio 
di quello strettamente erotico, è piuttosto un percorso all’interno delle proprie pulsioni, 
un itinerarium mentis che gli permetta di conoscere le tentazioni pericolose e avere gli 
strumenti intellettuali ed emotivi per sopravvivergli.

Nella prima apparizione, ancora indiretta, del Regno di Orcagna, al centro della 
storia vi è l’ennesima gara di cortesia fra Iroldo e Prasildo, già protagonisti di vicendevoli 
prove cortesi nella novella di IO I xii. Prasildo, conoscendo il destino di Iroldo, decide di 
corrompere il guardiano per liberare l’amico, e non riuscendo ottiene infine di prendere il 
suo posto. Possiamo immaginare che qui il Giardino abbia ancora il valore di una trappola 
erotica per eccellenza: un luogo in cui la lietezza dell’ambiente cela una bestia divoratrice 
di cavalieri e dame, così come avviene in AL III 59, ad allegorizzare gli inganni possibili 
nell’esperienza erotica. Il verziere conduce alla morte Iroldo e poi Prasildo, due uomini 
che già avevano rischiato la vita per amore; colui che libera i due è Rinaldo, il quale sta 
procedendo nel suo percorso di cavaliere «disamorato», iniziato dopo aver bevuto dal-
la fontana di Merlino: è dunque il più titolato a liberare dame e cavalieri dagli inganni 
d’amore. Non è però senza significato che Fiordelisa illustri le prove del Giardino con lo 
scopo di dissuadere Rinaldo dall’intraprenderle: proprio il fatto di essere disamorato im-
pedisce a Rinaldo di intraprendere le prove di un orto incantato che è pensato per provare 
gli innamorati. Il giardino di Falerina è costruito per uccidere gli amanti (Iroldo, Prasildo, 
Fiordelisa, Ariante e Origille sono le sue vittime designate, tutti al centro di storie d’amore 
centrali nel poema), ed è in sé una prova d’amore (II iv 3 e 51). Ma, ed è questo il particola-
re cruciale per la comprensione del significato del giardino, l’amore è pure ciò che protegge 



197

Il Purgatorio di Falerina

colui che attraversa il Giardino e gli permette di superare le prove (secondo le parole di Or-
lando, per altro composte nello stile della concettosità dantesca: «Amor, ch’ivi mi manda, 
m’asicura / di trar al fin tanta alta ventura» II iii 68). Per tale ragione, se Rinaldo era più 
che titolato a togliere d’impiccio degli innamorati da una prova d’amore, non può essere l’e-
roe che distruggerà il Giardino di Falerina: quel compito toccherà all’innamorato Orlando. 

Le prove, comunque, non sono semplicemente prove per amore: sono prove che 
si vincono grazie all’amore. Il discorso diventa quindi particolarmente intricato, perché 
mette in gioco non solo un’esaltazione dell’amore, ma soprattutto una dimostrazione delle 
virtù private, civili, sociali, politiche sviluppate dall’amore. Una prospettiva che si dispiega 
per tutta l’opera, e che possiamo qui esemplificare (e semplificare) nel modo seguente: 
l’amore è un atto conoscitivo e civilizzatore, amare significa procedere in un itinerario 
esistenziale che conduce al perfezionamento di sé e a una vita felice in una comunità paci-
ficata, esemplando sé stessi sul modello della persona amata. Il perfezionamento di sé passa 
attraverso il controllo del proprio idiotismo e della propria bestialità, e l’amore permette 
quindi di aprirsi all’altro e di temperare sé stessi, superando vizi come l’ira, l’avarizia, l’odio, 
la smisurata ambizione di potere: vizi che rappresentano deviazioni dal corretto percorso 
dell’innamorato, e sono anzi esempi del «malo amore» (Purg. X 2) che si cura solo trami-
te l’amore in bono, così come già attestato dall’esempio del Purgatorio dantesco.66

La prova della sirena permette di mettere in luce un alleato fondamentale per 
la vittoria: la donna amata. Tissoni Benvenuti nota come sia impossibile valutare diver-
samente l’immagine dei petali della rosa che permettono a Orlando di tapparsi le orec-
chie, per potere così sopravvivere al canto della sirena: è l’allegoria della rosa, al centro 
del Roman da cui notevole ispirazione traggono gli episodi allegorici del poema di Boiar-
do.67 Ciò significa, come sostiene ancora la studiosa, che «sarebbe quindi l’interposizione 
dell’immagine della donna amata [Angelica] a difendere Orlando dalle tentazioni» della 
sirena. E, aggiungerei, queste tentazioni non riguardano tanto la donna amata quanto 
piuttosto le altre donne, da cui Orlando si preserva, perché ha nelle orecchie e nella mente 
solo l’amata Angelica. 

66  Solo in questo senso mi sento di concordare con la considerazione fatta da Cavallo, per la quale cfr. supra. 
67  Cfr., oltre alle sue pagine citate supra, l’introduzione a Boiardo, L’inamoramento [Tissoni Benvenuti - 
Montagnani]. 



198

Angelo Pietro Caccamo

È sempre l’amore che continua a proteggere Orlando nell’avventura successiva, 
quella contro il toro: il sangue della sirena, di cui Orlando si è cosparso, lo preserva dal fuo-
co lanciato dal toro, che l’avrebbe altrimenti incenerito (40). Stando a Tissoni Benvenu-
ti, in questo caso sarebbe la moderazione conseguita in ambito erotico a permettere una 
moderazione anche degli istinti irascibili; tuttavia, questa spiegazione mi convince poco. 
È proprio qualcosa di costitutivo del mostro precedente a rappresentare qui la salvezza 
dell’eroe: e se il mostro precedente rappresenta la tensione erotica, per quanto in una delle 
sue declinazioni perniciose, è più economico immaginare che qui sia proprio l’amore, in 
sé, a rappresentare un argine contro la furia autodistruttrice dell’ira contro cui non vale 
«piastra né maglia» e che tutto divora. Si tratta, insomma, della concretazione narrativa 
del concetto espresso nel proemio: amore che pone «l’ira in bando». L’aiuto di Eros, che 
in questi casi è palese, diventa indiretto nelle prove successive.

L’amore è qui il mezzo che permette al cavaliere boiardesco di superare tutte le 
proprie pulsioni distruttive e autodistruttive, anche quelle che fanno parte della sfera stes-
sa dell’amore,68 in una logica di perfezionamento umano. Non si tratta di vedere in ciò 
un ripensamento rispetto al canzoniere, ma anzi di leggere nella sua complessità l’idea 
dell’esperienza erotica di Boiardo, che anche nel canzoniere affronta un percorso eufori-
co e disforico, concluso dal pentimento: probabilmente il medesimo percorso (ma siamo 
nell’ambito delle supposizioni indimostrabili) che avrebbe affrontato Orlando se l’opera 
fosse stata compiuta. È sin dall’esordio del canzoniere, infatti, che Boiardo ribadisce due 
cose solo in apparente contraddizione: la pericolosa fallacia dell’amore, che porta all’au-
todistruzione, e la necessità di attraversare l’amore come esperienza fondamentale della 
propria realizzazione esistenziale.

Ora de amara fede e dolci inganni
l’alma mia consumata, non che lassa,
fuge sdegnosa il puerile errore.
Ma certo chi nel fior de’ soi primi anni
sanza caldo de amore il tempo passa,
se in vista è vivo, vivo è sanza core. 
(AL I 1, 9-14)

68  Si pensi anche a come Orlando supera la prova della sirena, cioè riempiendosi l’elmo di petali di rose, che gli 
permettono di insonorizzarlo. Cfr. IO II iv 34-35.



199

Il Purgatorio di Falerina

Questa è senza dubbio la posizione ribadita dal narratore e dai personaggi dell’Inamora-
mento, ove amore è dichiarato «esercizio giovenile» (II xii 2) e la sua furia può portare 
all’autodistruzione (si veda quanto si dice a proposito del duello all’ultimo sangue fra Or-
lando e Rinaldo per amore, I xxviii 1-3), ma viverlo in giovinezza è indispensabile: «per-
ché ogni cavalier ch’è sanza amore, / se in vista è vivo, vivo è sanza core», dice Agricane a I 
xviii 46, in un distico in cui Boiardo cita scopertamente sé stesso.

Tornando al rapporto col modello dantesco, mi sembra allora verosimile vedere 
il motivo di questa ripresa strutturale – il viaggio penitenziale – proprio nella comune 
visione dell’amore quale invito al viaggio, guida di un processo trasformativo di tipo co-
scienziale e morale. I peccati espiati nel Purgatorio di Dante, com’è noto, nascono da un 
amore male indirizzato: perché troppo vigoroso, perché poco intenso, perché diretto al 
male.69 L’amore è l’origine di ogni azione, buona o cattiva che sia:70 

   Però ti prego, dolce padre caro,
che mi dimostri amore, a cui reduci
ogne buono operare e ’l suo contraro.
(Purg. XVIII 13-15)

Se infatti è sempre buona cosa l’amore, non necessariamente buona è l’azione che ne de-
riva: fondamentale è per Dante l’esercizio del libero arbitrio e della ragione, che permet-
tono di orientarsi nell’agire.71 Ciò non significa, naturalmente, che Boiardo sposi un’idea 
dell’amore razionalizzato e cristianamente inteso72 come quella esposta dalla Commedia; 
dovremo anzi sottolineare con chiarezza la direzione puramente umana, e non divina, di 
questa dottrina. Piuttosto, Boiardo è interessato a sottolineare l’esigenza di un percorso, 
quello della cortesia, che permette la maturazione dell’individuo nell’ottica di una cono-
scenza e di un più equilibrato rapporto con le sue pulsioni, non solo quelle strettamente 
erotiche. 

69  Purg. XVII 90 ss.
70  Cfr. Salsano 2003. 
71  Azzetta 2006: 248-250.
72  Ivi: 256. 



200

Angelo Pietro Caccamo

Rintracciata questa filigrana nell’avventura dell’Orto di Falerina, diventa a mio 
avviso facile leggere le imprese di Orlando nella loro coerenza allegorica: la costruzione di 
tutto il «buono operar / e il suo contraro» di cui è capace l’amore, nel quale il protagoni-
sta Orlando dovrà squadernare tutta la sua abilità nel discernere l’uno dall’altro. Le prove 
del Giardino rappresentano una serie di pericolose trappole insite nei desideri umani: il 
giardino stesso, costruito per una vendetta contro un amore tradito, è l’allegoria del «malo 
obietto», della pericolosa deviazione dell’impulso d’amore verso fini dannosi. Orlando si 
muoverà con l’aiuto del «libro» della ragione, ma soprattutto attraverso lo stesso esempio 
della donna amata. La sovrapponibilità dei due percorsi diventa evidente se riflettiamo sul 
ruolo che occupa, in ambedue i casi, la figura della donna amata come invito al viaggio e 
ragione di salvezza del viaggiatore. 

Il motivo dominante della Commedia fino a tutto il Purgatorio è percorso verso 
Beatrice. La donna cantata nella Vita Nova diventa nella Commedia la grazia operante, 
colei che fa beati, presenza assente che motiva il viaggio infernale, apparsa a Dante solo 
quando l’anima è tornata al suo retto orientamento, si è purificata attraverso il percorso 
purgatoriale. È quella Beatrice, che soccorre e invita al viaggio, a interessare Boiardo. È 
merito di Singleton aver messo in luce il percorso dantesco come journey to Beatrice, per 
citare il titolo del suo saggio.  Lo studioso, partendo dall’identificazione delle tre luci ne-
cessarie alla visione di dio (ragione, grazia, gloria) nella dottrina tomista, identifica nelle 
tre guide di Dante la personificazione di queste luci mediatrici, e in particolare in Beatrice 
la luce mediana, il lumen gratiae, che accende l’amore per dio e consente il viaggio, che è 
fatto dallo sviluppo simultaneo di intelletto e amore: 73

   E dentro a l’un senti’ cominciar: «Quando 
lo raggio de la grazia, onde s’accende 
verace amore e che poi cresce amando,
   multiplicato in te tanto resplende, 
che ti conduce su per quella scala 
u’ sanza risalir nessun discende».
(Par. X 82-87)

73  Singleton 2019. 



201

Il Purgatorio di Falerina

Il rapporto fra Angelica e Beatrice è ancora più stringente se consideriamo il rapporto 
che lega Inamoramento de Orlando e Amorum libri. La ricostruzione di una relazione fra 
l’Angelica protagonista del poema e l’Antonia Caprara cantata nel poema è direi evidente, 
per quanto ancora mai messa sufficientemente e sistematicamente a rilievo dalla critica.74 
Non posso qui soffermarmi su un’analisi; basterà però porre in rilievo la perfetta sovrap-
ponibilità fra il rapporto canzoniere-poema posto nell’esordio di II iv 1 e il rapporto Vita 
Nova – Commedia. L’invocazione di Antonia è qui messa in parallelo al ruolo svolto da 
Angelica per Orlando: così come Antonia è «luce degli ochi» che «spira aiuto» a ter-
minare la composizione della «storia presente», la cui importanza è fondamentale per il 
portato semantico del poema, così Angelica con la sua presenza permette di illuminare il 
viaggio di Orlando, di sostenerlo e ispirarlo a trovare le forze necessarie per vincere le pro-
ve. Impossibile allora non venga in mente la funzione del lumen gratiae Beatrice: 

   Disse: – Beatrice, loda di Dio vera, 
ché non soccorri quei che t’amò tanto, 
ch’uscì per te de la volgare schiera? 
(Inf. II 103-105)

Beatrice transita dalla Vita nova alla Commedia con la funzione di soccorritrice in un 
itinerarium mentis orientato e ispirato dall’amore; allo stesso modo, ma sdoppiandone le 
funzioni in donna reale e personaggio immaginario, Boiardo chiama Antonia come ispi-
razione per cantare la storia, e parallelamente pone Angelica a ispirare Orlando per il suo 
itinerarium erotico. Se Angelica è una novella Beatrice, essa lo è senza intento parodico, 
se non in termini strettamente etimologici: la sua figura riscrive la donna-guida dantesca 
per farla testimone di una visione affatto diversa dell’eros, senza dubbio tutta immanente 

74  «quella dolce angelica sembianza / che sempre fu scolpita nel mio core», I 54, 5-6; e in generale l’aggettivo 
«angelica», prelievo petrarchesco, ricorre sovente negli AL. Si veda l’introduzione di T. Zanato a III 36: Si 
conferma la fresca (cfr. «adesso», v. 12) metamorfosi di Antonia, donna dalle due facce, l’una «suave» (v. 2), 
«angelica» (v. 2), «umana» (v. 4) e «dolce» (vv. 9-10), l’altra «dispietata» (v. 3), «dura» (v. 3) e «altera» (vv. 
4 e 13): quest’ultima non rispondente al suo vero animo, «se ben già dimostrò quel che non era» (v. 11). Sta 
proprio in questa duplicità dell’amata, negata eppur evidente, la chiave per ripercorrere, in modo schematico 
ma efficace, l’intera curvatura del macrotesto […]». Per quanto riguarda il v. 11 nominato da Zanato, si veda la 
perfetta corrispondenza del giudizio di Marfisa su Angelica in IO I xx 44, citato infra.



202

Angelo Pietro Caccamo

e certamente non cristiana;75 tuttavia non c’è volontà di diminuzione della fonte, quanto 
piuttosto di ripresa di un modello efficace di allegorizzazione. Dico efficace e non presti-
gioso, poiché mi pare evidente che la scoperta allusività sia, semmai ricercata, sicuramente 
poco interessante nella prospettiva autoriale (il percorso purgatoriale qui ricomposto è 
così decostruito e ristrutturato da diventare direi davvero poco leggibile in filigrana): è so-
prattutto invece l’efficacia del modello principe della poesia allegorico-didascalica italiana 
a divenire il fulcro di una riscrittura, funzionalizzata alla rappresentazione della dottrina 
d’amore che forma Orlando nel Giardino di Falerina. 

Diventa infine molto interessante, in questa riscrittura, il ruolo ambiguo di An-
gelica. Che il ruolo di Angelica sia complesso e non riducibile a nessuno dei poli estremi 
della sua personalità esibita, è evidente a chi legga il poema nella sua interezza: Angelica 
è la rappresentazione di una scaltrita e pericolosa manipolatrice, «che ha ben contrario il 
nome a sua natura/ perché è di fede e di pietà ribella» (I xx 44); eppure, Angelica è forse 
il personaggio femminile che salva più volte Rinaldo (nell’avventura di Rocca Crudele a 
I ix 14-22; nel duello con Orlando a I xxviii 28-32) e Orlando stesso (dal Giardino di 
Dragontina a I xiv 39-44). La sua ambiguità, specchio dell’ambiguità della donna cantata 
nel canzoniere, serve a testimoniare il profondo dualismo di ogni esperienza erotica, scissa 
fra la verità biografica (sempre esposta alla caducità esperienziale e all’inganno dei sensi) e 
il valore formativo e conoscitivo dell’esperienza erotica in sé, attraverso il quale i cavalieri e 
le dame dell’universo boiardesco trovano definizione di sé e del proprio posto nel mondo.

75  Non ci sono opere che affrontino sistematicamente il tema: in ogni modo, una buona panoramica pos-
sono offrire i commenti all’IO, e quelli agli AL. Si veda in particolare Boiardo, Canzoniere, [Micocci], e il 
commento citato di Zanato. Per delle monografie che affrontino distesamente la visione erotica di Boiardo: 
Alexandre-Gras 1980; Cossutta 1999.



203

Il Purgatorio di Falerina

BIBLIOGRAFIA

Bibliografia primaria

Benvenuto, Comentum [Lacaita]= Benvenuto da Imola, Comentum super Dantis 
Aldigherij Comoediam nunc primum integre in lucem editum, a cura di Giacomo 
Filippo Lacaita, 5 voll., Barbèra, Firenze 1887.

Boiardo, L’inamoramento de Orlando [Tissoni Benvenuti – Montagnani] = Matteo 
Maria Boiardo, L’inamoramento de Orlando, a cura di Antonia Tissoni Benvenuti 
- Cristina Montagnani, Milano - Napoli, Ricciardi, 1999.

Boiardo, Amorum libri [Zanato] = Matteo Maria Boiardo, Amorum libri tres, a cura di 
Tiziano Zanato, Novara, Interlinea, 2012.

Boiardo, Canzoniere [Micocci] = Matteo Maria Boiardo, Canzoniere, a cura di Claudia 
Micocci, Milano, Garzanti 1990.

Bestiario Toscano = Bestiario Toscano, edito da Milton Stahl Garver - Kenneth McKenzie, 
in «Studi Romanzi», VIII (1912), 1-100.

Cecco, Acerba [Crespi] = Cecco d’Ascoli, L’Acerba, a cura di Achille Crespi, Ascoli 
Piceno, Cesari, 1927.

Dante, Purgatorio [Bellomo - Carrai] = Dante Alighieri, Purgatorio, a cura di Saverio 
Bellomo - Stefano Carrai, Torino, Einaudi, 2019.

Dante, Inferno [Mattalia] = Dante Alighieri, La divina commedia. Inferno, a cura di 
Daniele Mattalia, Milano, Rizzoli, 1960.

Regio, Sirenide [Cerbo] = Paolo Regio, Sirenide, a cura di Anna Cerbo, Napoli, 
University Press, 2014.

Bibliografia secondaria

Alexandre-Gras 1980 = Denise Alexandre-Gras, Le «Canzoniere» de Boiardo, du 
pétrarquisme à l’inspiration personelle, Saint-Etienne, Publications de l’Univer-
sité, 1980.



204

Angelo Pietro Caccamo

Cavallo 1993 = Jo Ann Cavallo, Boiardo’s Orlando innamorato. An Ethics of Desire, 
Madison, Fairleigh Dickinson University Press, 1993.

Caccamo 2022 = Angelo Pietro Caccamo, La “Commedia” come repertorio e modello 
tematico per “L’Inamoramento de Orlando”, in «Letteratura Cavalleresca 
Italiana», 4 (2022), 41-79.

Cazzato 2024 = Matteo Cazzato, Boiardo lettore di Dante. Comunicazione letteraria e 
intertestualità a Ferrara nella loro dimensione storica, Università di Trento, Tesi di 
dottorato, a.a. 2023-2024.

Cerbo 2015 = Anna Cerbo, Il mondo degli animali nella “Sirenide” di Paolo Regio: 
allegoria e scienza della natura, in «Bruniana & Campanelliana», 21, 2 (2015), 
395-409.

Confalonieri 2021 = Corrado Confalonieri, Arte, magia e disincantamento del mondo 
tra Boiardo e Ariosto, in «Letteratura cavalleresca italiana» 3 (2021), 93-102.

Cossutta 1999 = Francesco Cossutta, Itinerarium mundi ac salutis: gli “Amorum libri” 
di Matteo Maria Boiardo, Roma, Bulzoni, 1999.

Cremante 1970 = Renzo Cremante, La memoria della “Commedia” nell’“Innamorato”, 
in Boiardo e la critica contemporanea, a cura di Giuseppe Anceschi, Olschki, 
Firenze, 1970, p. 193.

Curti 2024 = Elisa Curti, «Ché crudeltà combatte con Amore»: Falerina, Origille and 
Female Malevolence in “Inamoramento de Orlando”, in «Women language 
literature in Italy. Donne lingua letteratura in Italia», 6 (2024), 109-119.

Delcorno Branca 2012 = Daniela Delcorno Branca, Lo spazio delle fate 
nell’“Inamoramento de Orlando”, in Boiardo a Scandiano. Dieci anni di studi, a 
cura di Andrea Canova - Gino Ruozzi, Novara, Interlinea, 2012, 137-155.

Franceschetti 1975 = Antonio Franceschetti, L’“Orlando innamorato” e le sue 
componenti tematiche e strutturali, Firenze, Olschki, 1975.

Galbiati 2018 = Roberto Galbiati, Il romanzo e la corte. L’“Inamoramento de Orlando” 
di Boiardo, Roma, Carocci, 2018.

Matarrese 1998 = Tina Matarrese, Il mito di Ercole a Ferrara nel Quattrocento tra lette-
ratura e arti figurative, in L’ideale classico a Ferrara e in Italia nel Rinascimento, 
a cura di Patrizia Castelli, Olschki, Firenze, 1998, 191-202.



205

Il Purgatorio di Falerina

Mocan 2015 = Mira Mocan, Il livore dell’invidia e la luce della sapienza: lettura di 
“Purgatorio” XIII, in «L’Alighieri. Rassegna dantesca», 46 2 (2015), 61-85.

Montagnani 1983 = Cristina Montagnani, Il commento al “Teseida” di Pier Andrea de’ 
Bassi, in Studi di Letteratura italiana offerti a Dante Isella, Napoli, Bibliopolis, 
1983, 9-31.

Montagnani 1990 = Cristina Montagnani, Fra mito e magia: le ambages dei cavalieri 
boiardeschi, in «Rivista di letteratura italiana» 8 (1990), 261-285.

Murrin 1980 = Michael Murrin, The Allegorical Epic: Essays in Its Rise and Decline, 
Chicago, University Press, 1980.

Palumbo 2021 = Matteo Palumbo, Dante e la cupidigia: il mondo corrotto e la monarchia 
universale, in «Esperienze letterarie» XLVI, 1 (2021), 9-25.

Rinaldi 1994 = Rinaldo Rinaldi, «Sono ora in terra, on sono al ciel levato?»: il programma 
dell›“Orlando innamorato”, in «Lettere italiane», 46, 4 (1994), 529-564.

Sangirardi 1998 = Giuseppe Sangirardi, La “Commedia” di Orlando. Dantismo, enfasi e 
pluritonalità nello stile dell’“Orlando Innamorato”, in Il Boiardo e il mondo estense 
nel Quattrocento, a cura di Giuseppe Anceschi, Padova, Antenore, 1998, 807-859.

Santelli 2000 = Tullio Santelli, Purgatorio canto VII, in «Alighieri» (luglio-dicembre 
2000), 73-98.

Salsano 2003 = Fernando Salsano, Purgatorio canto XVII, in Id., Lecturae Dantis, 
Ravenna, Longo, 2003, 152-162.

Segre 1966 = Cesare Segre, Esperienze ariostesche, Pisa, Nistri-Lischi, 1966.
Singleton 2019 = Charles Singleton, Journey to Beatrice, Baltimora, John Hopkins 

University Press, 2019.
Tissoni Benvenuti 1998 = Antonia Tissoni Benvenuti, La varia presenza dell’antico 

nell’“Inamoramento de Orlando”, in Intertestualità e smontaggi, a cura di Roberto 
Cardini - Mariangela Regoliosi, Roma, Bulzoni, Roma, 1998, 77-110.

Tissoni Benvenuti 2023 = Antonia Tissoni Benvenuti, Curiosando tra i libri degli 
Este. Le biblioteche di corte a Ferrara da Nicolò II (1361-1388) a Ercole I, Novara, 
Interlinea, 2023, 197-203.



206

Angelo Pietro Caccamo

Tizi - Praloran 1988 = Marco Tizi - Marco Praloran, Narrare in Ottave. Metrica e stile 
dell’Innamorato, Pisa, Nistri-Lischi, 1988.

Zampese 1994 = Cristina Zampese, «Or si fa rossa or pallida la luna». La cultura classica 
nell’Orlando Innamorato, Maria Pacini Fazzi Editore, Lucca 1994.




