IL PURGATORIO DI FALERINA.
INTERTESTUALITA DANTESCA IN UN EPISODIO
ALLEGORICO DELLINAMORAMENTO DE ORLANDO

Angelo Pietro Caccamo

Universita di Genova

R1assuNTo: Lepisodio della distruzione del Giardino di Orcagna (II 1v-v) rappresenta una del-
le avventure pit lunghe, complesse e ambigue dell’ Znamoramento de Orlando: oltre allampiezza
dell’episodio, ¢ notevole anche la lunga preparazione della prova (attraverso diversi riferimenti al
Giardino che partono da I x111), e l'esordio programmatico che ne fa un esempio delle «prove»
di Orlando per amore (IT 1v 1-3); alla luce di tali caratteristiche, diventa importante provare a rin-
tracciare una lettura organica dell’episodio, come ¢ stato fatto in passato da alcuni studi critici. Il
saggio si occupa di definire un percorso intertestuale di marca dantesca all'interno dell’episodio,
con l'obiettivo di dimostrare che il viatico di Orlando nel Giardino di Falerina corrisponda a un 7z-
nerarium mentis purgatoriale, che educa il cavaliere al superamento dei suoi vizi pubblici e privati
grazie all’ispirazione d’amore, sul modello del viaggio del Purgatorio. Attraverso la chiave metodo-
logica dell’intertestualita, sarebbe cosi possibile dare un senso nuovo a un episodio che rappresenta

un pilastro dell’architettura concettuale dell’ Tnamoramento de Orlando.

PAROLE CHIAVE: Matteo Maria Boiardo, Dante, allegoria, Quattrocento, intertestualiti

ABsTRACT: The destruction of Orcagna’s Garden (II 1v-v) constitutes one of the most exten-
sive and interpretatively problematic adventures in [namoramento de Orlando. The episode is
distinguished by its long and staged preparation, marked by multiple anticipatory references
since I x111, and nonetheless by its programmatic opening, which frames it as one of Orlando’s
amorous “trials” (Il v 1-3). Given these features, it’s essential to try to articulate a consistent
interpretation of the episode, something that is already attempted by critics. This essay proposes
an intertextual reading, suggesting a wide connection between this episode and Dante’s Comme-
dia, through which Orlando’s journey into the Garden could be read as an izinerarium mentis.

In a symbolic journey, Orlando faces both public and private vices and overcomes them under

AOQU - 1 prestigi delle armi, V1, 2 (2025) @ 0]0)
https://riviste.unimi.it/aoqu - DOI: 10.54103/2724-3346/30615 T


http://https://riviste.unimi.it/aoqu 

Angelo Pietro Caccamo

the guidance of amorous inspiration, in a pattern that closely recalls the moral and spiritual

trajectory of Dante’s Purgatorio.

KEY-WORDS: Matteo Maria Boiardo, Dante, allegory, Quattrocento, intertextuality

Il Giardino di Orcagna, il verger perilleux abitato dalla fata Falerina, ¢ il sez di una delle piu
memorabili inchieste dell’Orlando di Boiardo. Annunciato pit volte nel corso del primo
libro come un’impresa impossibile, il Giardino incombera a lungo sulle sorti di dame e
i cavalieri innamorati che rischiano di incapparvi e di morirvi, finché Orlando non sara
inviato da Angelica a distruggerlo.

Nonostante 'ampiezza dell’episodio, la sua lunga e laboriosa preparazione (i pri-
mi tasselli della vicenda vengono posti a I x111; la distruzione del Giardino avviene a I v)
Iesordio programmatico che ne fa un esempio delle «prove» di Orlando per amore (IL v
1-3), nonché la presenza di creature straordinarie chiaramente esemplate su modelli della
letteratura didascalica, le letture di approccio allegorico sono state relativamente poche.
Non ¢ sorprendente, d’altro canto, per chi conosce I'ipoteca che da sempre grava sulle ana-
lisi allegoriche dell’Znamoramento, forse un effetto collaterale di lunga durata della (pur
meritoria) operazione di disancoraggio del poema dal suo rifacimento moraleggiante a
opera di Berni.! Non ¢ un caso se le prime analisi allegoriche di questo episodio sono
arrivate da oltreoceano: una da Michael Murrin, per Allegorical epic: essays in it’s rise and
decline del 1980, l'altra da Jo Ann Cavallo in An ethic of desire del 1993. In un’epoca di

profondo rinnovamento della boiardistica, Antonia Tissoni Benvenuti ha offerto un’ana-

1'Si pensi, per limitarsi a un solo caso, a quanto scriveva Franceschetti: «Quasi tutti gli episodi dell’ Tnnamo-
rato vengono raccontati dal Boiardo soltanto per il bisogno di raccontare, e nulla sembra tanto alieno dalla
sua natura e dalla sua poetica quanto 'implicazione di significati simbolici nelle sue belle storie. [...]», cfr.
FRANCESCHETTI 1975: 167-168. Ormai una simile posizione ¢ stata superata: si veda almeno la ricca interpre-
tazione allegorica data da Tissoni Benvenuti nel suo commento a L’znamoramento de Orlando (da qui in poi:
10), che in parte sar utile anche in questo contributo (dalla medesima edizione sono tratte tutte le citazioni
del testo: cfr. Bo1aRDO, L Fnamoramento de Orlando, [Tissoni Benvenuti - Montagnani] 1999). Non sem-
pre, naturalmente, 'impostazione allegorica ha prodotto risultati condivisibili (cosa che si puo dire, pero, di
ogni metodo critico). Al di 1a di approcci a singoli episodi (a mio avviso da preferire, vista la natura episodica
dell’allegoresi nel poema, nel senso gia rilevato da Murrin) letture sistematiche del poema sono state quelle di
CAVALLO 1993; RINALDI 1994; GALBIATI 2018.

164



Il Purgatorio di Falerina

lisi ad ampio raggio dell’episodio nel suo commento al poema, ripresa piti di recente da
Roberto Galbiati, che vi ha dedicato spazio nel suo capitolo sulle avventure formative di
Orlando.? Personalmente, mi sono imbattuto nella problematica interpretazione di que-
sta vicenda quando mi sono occupato di un raffronto intertestuale con la Commedia di
Dante: proprio l'intertestualita dantesca — in particolare, la presenza del Purgatorio, non
rilevata dalle precedenti analisi — rappresenta, a mio avviso, una chiave decisiva per pro-
porre un’interpretazione esaustiva di questa avventura di Orlando.?

Riporto, di seguito, una sinossi dei passaggi di trama in cui si pongono le premes-

se e si sviluppa l'avventura di Orcagna.

I x111. Fiordelisa e Rinaldo sono attaccati da un centauro, che rapisce Fiordelisa (51-58).
x1v. Braccato da Rinaldo, il centauro getta Fiordelisa in un fiume (5). Angelica ¢ rapita
da un vecchio che cattura donne da dare in pasto al drago del regno di Orcagna. Tra le
prigioniere, vi ¢ Fiordelisa, che il vecchio ha ritrovato priva di sensi, trasportata dal flume
(26-37). xvi11. Rinaldo incontra Iroldo, il quale gli racconta la sua storia: ¢ stato imprigio-
nato a Orcagna da Falerina e sarebbe stato dato in pasto al drago che sorveglia il Giardino
dell’incantatrice se Prasildo, venuto a sapere della sua situazione, non avesse ottenuto di
potersi scambiare con lui. Iroldo, libero, attende allora che Prasildo sia portato a morte dai
carcerieri, per tentare un assalto suicida. Rinaldo interviene, semina il terrore tra la solda-
taglia e libera i condannati. Vorrebbe poi proseguire per liberare Orcagna, ma Fiordelisa lo
dissuade dall'intraprendere I'impresa, descrivendola come impossibile. Rinaldo si persuade
solo perché ha promesso di liberare quanto prima Orlando, ma si ripromette di tornarci
(1-49). xxvir. Orlando e Rinaldo combattono e Orlando ha la meglio, ma Angelica salva
la vita di Rinaldo spedendo Orlando (in virtt di un don contraignant chiestogli in prece-
denza) a distruggere il Giardino di Falerina (1-33). II 11. Aquilante e Grifone, in cerca di
Orlando, giungono presso il Ponte delle Rose, ove sono ospitati per la notte nel palazzo di
Poliferno re di Orcagna: ¢ una trappola che raccoglie vittime per il drago di Falerina, e i due
sono imprigionati. Il giorno fatale, mentre sono scortati al Giardino, intravedono sul loro
cammino un cavaliere in lontananza (36-51). 111. Il cavaliere ¢ Orlando, che fa strage dei

soldati di Poliferno, liberando i due e Origille, la quale resta controvoglia con lui. Orlando

2 Oltre agli studi gia citati, si veda MURRIN 1980. Ulteriori saggi che hanno trattato alcuni passaggi puntuali
g g 88 passaggi p
dell’episodio verranno citati piti avanti ove necessario.

3 Per quanto riguarda gli studi delle presenze dantesche nell’ Znamoramento de Orlando, mi sono occupato di
un censimento e di una valutazione in CaAccamo 2022.

165



Angelo Pietro Caccamo

e Origille incontrano una messaggera, che cerca di dissuaderli dallentrare nel Giardino (48-
70). 1v. La messaggera illustra le prove del Giardino di Falerina, e consegna a Orlando un
libretto che riporta le istruzioni per affrontarle. Racconta che Falerina sta lavorando a una
spada che possa tagliare ogni cosa fatata, per sconfiggere 'invulnerabile Orlando che ¢ de-
stinato a distruggere il suo Giardino (4-10). Orlando potra affrontare il drago solo all’alba;
durante la notte Origille, cogliendo la prima occasione utile, lo deruba di cavallo e spada e
scappa (10-13). Orlando, nonostante tutto, decide di entrare nel Giardino, si procura un
bastone e con quello ammazza il drago (13-19). Morto il drago, la porta d’ingresso sparisce
e Orlando ¢ prigioniero; lavatosi a una fonte, Orlando giunge nel palazzo di Falerina, le
sottrae la spada fatata e la interroga per avere notizie sulle prove, ma non ottenendo risposta
la lega a un albero per affrontare le prove che gli suggerisce il libretto (20-31). Da questo
istruito, riempie I'elmo di rose per insonorizzarlo e affronta vittorioso la prima prova, una
sirena che cerca di irretirlo con il canto (32-39). Orlando si cosparge del sangue della sirena
per affrontare la nuova prova, il toro con un corno di ferro e I’altro di fuoco, che difende
la porta di Mezzogiorno. Orlando lo sconfigge con la spada, ma sconfitto il toro sparisce
anche la seconda porta (40-45). Il paladino affronta poi un uccello dal volto antropomorfo
e coronato, che acceca chi lo guarda: Orlando lo uccide gettandosi a terra, coprendosi con
lo scudo e affondando il colpo quando questi si avvicina (46-54). Riesce cosi a giungere
alla porta Ovest, difesa da un asino con una corazza di scaglie d’oro e la coda di serpente:
ancora una volta, morta la bestia, scompare la porta che essa custodiva (55-61). Per giunge-
re all’ultima porta, quella di Tramontana, Orlando passa per una valle fiorita, ove si trova
una fontana con una mensa imbandita di vivande calde: ¢ una trappola della Fauna, una
donna-serpente. Orlando, ancora una volta messo in guardia dal libro, ammazza la Fauna
e si dirige alla porta Nord (62-70). L'ultima porta ¢ difesa da un gigante armato di spada.
Orlando lo uccide, ma dal suo sangue nascono due giganti, e cosi via ognuno dei giganti,
una volta ucciso, si duplichera. Orlando, capendo di non poter prevalere, recuperala catena
della Fauna e lega insieme i due giganti, rendendoli inoffensivi. La porta non scompare, e
Orlando finalmente pud uscire (71-85). v. Orlando vuole perd prima distruggere il Giardi-
no, per impedire che nuoccia ad altri. Consultato il libretto, tronca un albero capovolto che
¢ piantato nel mezzo del verziere, e cosi il luogo incantato sparisce. Falerina resta prigioniera
di Orlando, gli racconta di aver costruito il luogo per una vendetta damore contro Ariante
e Origille, i quali perd non sono mai incappati nella trappola; gli promette infine di aiutarlo

a liberare gli ultimi prigionieri (2-24).

166



Il Purgatorio di Falerina

1. Non ¢ qui il caso di riprendere integralmente il quadro di riferimenti che la critica ¢
riuscita negli anni a scorgere nell’avventura di Boiardo, la cui stratificazione ¢ (come spesso
accade per l'autore) impressionante; limitero quindi I'oggetto dell'indagine intertestuale al
solo fattore di novita che ritengo di riscontrare, quello dantesco, recuperando singoli rife-
rimenti ad altre tradizioni e opere quando necessario per completare il quadro dell’analisi e
per offrire un’interpretazione complessiva. Puo essere allora utile ripercorrere brevemente
la tradizione degli studi, cosi da oftrire un quadro di riferimenti il piti possibile completo.
In quella che ¢ la prima analisi dedicata all'episodio del Giardino, Murrin ha rite-
nuto di potere individuare un sistema allegorico stratificato su vari livelli di lettura, da quel-
lo pits strettamente morale a quelli cosmologico, storico e politico, talora perod con qualche
forzatura rispetto ai dati desumibili dal testo.* Lo studioso ha avuto in ogni caso il merito
di indicare alcuni punti di riferimento per I'interpretazione di questo episodio: mi riferisco
all'identificazione dell'intertestualita d’autore fra le prove del Giardino di Falerina e i per-
sonaggi apparsi nelle canzoni allegoriche II 22 e ITI 59 degli Amorum libri, poi confermata
dal confronto sistematico operato da Marco Tizi;> ma anche la constatazione che le prove
di Orlando sono riconducibili a due ambiti pulsionali distinti, quello 77ascibile e quello
concupiscibile: Iispirazione potrebbe venire (secondo lo studioso) dalle Case di Marte e Ve-
nere del Teseida, dal quale sono desunte anche altre immagini (in particolare dal libro VII).¢
Jo Ann Cavallo, nel 1993, segue lo stesso approccio di Murrin per tentare un’ana-
lisi globale dell'episodio, come snodo di una pit generale indagine che vuole rintracciare
nell’ Inamoramentola costruzione di una «etica del desiderio» per i personaggi boiardeschi,
attraverso lo sviluppo delle singole prove a cui i paladini vengono sottoposti. La studiosa
riprende la lettura della messaggera come allegoria della prudenza (data da Berni nel suo
Rifacimento e gia indicata da Murrin come possibile chiave interpretativa), per segnalare
come Orlando affronti questa prova armato solamente con il libro magico, «the book of
4 Alcune ipotesi interpretative non sembrano infatti supportate da prove sufficienti. Qualche rapido esempio:
non mi pare verosimile che alcune casualitd avvenute nel corso della vicenda possano bastare a segnalarla come

«the familiar drama of fate and fortune» (MURRIN 1980: 59), cosi come indimostrabile mi sembra 'associa-
zione dei quattro portali alle quattro eta dell'uomo (ivi: 60).

5 Ivi: 66.

6 Ivi, 56. Opera ben nota a corte, il Téseida era stato glossato da Pier Andrea de’ Bassi su esplicita richiesta di
Niccold III d’Este, e sia il testo che le glosse sono ben presenti a Boiardo, come rilevano MONTAGNANI 1983
e Tissoni Benvenuti nel suo commento.

167



Angelo Pietro Caccamo

reason».” Trovo poco plausibile che in questa avventura si ritrovino, come sostiene la stu-
diosa, dei riferimenti diretti al testo della Genesz, benché naturalmente certe associazioni
simboliche, presenti anche in questo episodio entrino nella letteratura allegorica a partire
dal modello biblico (una su tutte, il serpente come simbolo degli inganni del desiderio).
Corretta, invece, la segnalazione dei molteplici debiti intertestuali col Roman de la Rose,
che pitr tardi verranno approfonditi anche da Tissoni Benvenuti: a partire dalla presenza
della fonte presso cui Orlando si deterge dopo lo scontro col drago, passando per la pre-
senza di un giardino con quattro porte, e in generale considerando il rapporto fra una
prova damore fatta in un giardino incantato e un altro giardino, quello del Roman, che
¢ l'allegoria stessa dell’esperienza erotica.® Interessante, infine, la considerazione che il ver-
ziere rappresenti «the 7z malo version of both anger and love»:” su questa mi soffermero
a tempo debito.

Senza dubbio innovativo, seppure diretto ad altri scopi, ¢ stato lo studio di Mon-
tagnani del 1990," nel quale si sottolinea un aspetto nuovo e certamente significativo per
la comprensione del significato allegorico del verger, cioe la presenza del mito di Ercole
nelle sue declinazioni ferraresi, ideologicamente connotate." Se il mito classico, anche in
questo caso, segue la naturale parabola che gli tocca nell'opera cavalleresca di Boiardo, cioe
il camuffamento (per seguire il cronotopo carolingio senza smagliature),'* ¢ altresi vero che
questa metamorfosi del classico non lo rende invisibile, ma lo fa riemergere frammentato,
ricombinato e rifunzionalizzato in un caleidoscopio di avventure cavalleresche che si arti-
colano e si intrecciano nel poema. Nel Giardino di Falerina, in particolare, emergerebbe il

classico furto dei pomi nell’Orto delle Esperidi.’?

7 CavALLO 1993: 91.

8 Cft. ivi: 93. L'uso intertestuale del RAR nell'opera di Boiardo, non limitata peraltro al solo poema, merite-
rebbe un’analisi dedicata, che al momento non esiste. Si vedano pero almeno le puntualizzazioni e i sondaggi
di CazzaTo 2024

9 Cfr. ibidem. Questa considerazione parte da uno degli assi portanti del saggio di Cavallo, per la quale nell’o-
pera di Boiardo ¢ presente una Venere doppia, 7 bono e in malo, ripresa dall'esempio di Boccaccio.

10 MONTAGNANT 1990.

U Per il tema della glorificazione della corte estense per tramite dell’Ercole mitologico cfr. anche MATARRESE
1998.

12 Cfr. TrssoNI BENVENUTI 1998.

13 Peraltro, ma non & questa la sede per approfondire, rielaborato pitr volte nel corso del poema, a partire
dall’'orto di Medusa di I x11; cfr. MONTAGNANI 1990: 281 ss.

168



Il Purgatorio di Falerina

Sorprende, nel complesso, la quantita di riferimenti al mito di Ercole che lo studio di
Montagnani raccoglie in merito all'episodio di Falerina, segnalando I'importanza di un’at-
tenta valutazione del modello nelle avventure che costellano tutto il poema (a partire
dall’avventura di Prasildo di I x11, fino all’avventura di Mandricardo di III 11); tuttavia,
stando alla ricostruzione di Montagnani, non sembra emergere un’intenzione program-
matica nel riuso del mito, che appare piuttosto un vasto serbatoio di occorrenze narrative
per molteplici episodi di combattimenti con esseri soprannaturali, spesso costruiti con
elementi classici di varia provenienza (le imprese di Cadmo e di Giasone ricorrono, ad
esempio, con frequenza paragonabile').

Indispensabile, come sovente accade in ambito boiardesco, partire dall’analisi
svolta da Antonia Tissoni Benvenuti nel suo commento. Poiché «II Giardino di Falerina,
appunto per il significato che assume come massima prova compiuta per Amore da Orlan-
do, pud ammettere anche una lettura allegorica», la studiosa approfitta della forma-com-
mento per un’analisi puntuale del testo, che intende trovare la sua chiave simbolica nel
Roman de la Rose, a suo avviso opera di riferimento per «gli episodi dell'In[amoramento]
che richiedono anche una lettura seconda (come per es. la punizione di Ranaldo, II xv, o

il Fonte di Narciso, I xv11)». In particolare:

Si tenga presente che Orlando ¢ un campione di Amore, inteso nel modo illustrato nelle
prime ottave; e che i nemici di Amore 13 indicati, antifrasticamente o direttamente, sem-
brano essere: un amore per la donna smodato e che non accresca spiritualmente (prima
prova); l'odio tra i popoli, la guerra (la violenza, seconda prova); la perdita della misura per
avidita (Pavarizia, terza prova); la mancanza di dominio di sé (I'ira, quarta prova). Mur-
rin 1980, 53-85, nella prima e unica esaustiva analisi che sia stata fatta dell'episodio, indica
una corrispondenza delle quattro porte che si trovano ai quattro punti cardinali con le
etd dell'uomo; riconduce poi la lotta di Orlando ai due ambiti, concupiscibile ed irascibile
(il modello sarebbe costituito - ma non sembra cosi dominante - dalle Case di Venere e di
Marte nel Teseida). [...] Si vedrebbe meglio, in filigrana, un’esaltazione delle virtii necessarie
al principe: temperanza e fortezza contro le proprie passioni; giustizia e prudenza nei con-

fronti degli averi e delle persone stesse dei sudditi.

14 Cfr. ZAMPESE 1994: 53-63.

169



Angelo Pietro Caccamo

Ricordiamo infine che la struttura del Giardino ci riporta ancora una volta al RdR: oltre al
vergier iniziale, la torre rotonda con quattro porte ai quattro punti cardinali, all'interno di
un giardino cinto da un fossato e da un muro dove Jalousie chiude Bel Acueil (3868-910);
maidue luoghi non hanno nessun rapporto con il significato del nostro Giardino, le cui va-
lenze morali possono essere eventualmente leggibili alla luce della canzone AL 179, Moralis
alegorz'ﬂ cantu tetrametro, come suggerisce Tizi 269. Si aggiunga che andranno ricordati i
tre testi allegorico-cavallereschi degli AL (oltre al citato AL 179, AL 82 e 130), ma tenendo
presente che il loro significato ¢ certo ascetico, mentre qui si tratta di un’etica mondana. Ele
virtl proposte non sono molto dissimili da quelle necessarie per il conseguimento della vo-

luptas secondo Valla (De vero bono 1 xxx111): Prudentia, Continentia, lustitia, Modestia.”

E ancora:

[...] mentre le due prime prove erano basate sul dominio di sé nell'ambito dei propri appe-
titi, concupiscibile e irascibile, le due ultime prove sembrano rappresentare la conquista di
un dominio di sé nei rapporti con il mondo esterno: qui la lotta contro il desiderio di posse-
dere beni terreni, ricchezze, e alla fine la lotta, ben pit dura per Orlando, contro il desiderio

di potere, di dominare gli altri con la violenza, la guerra.'

Di recente, Galbiati ¢ tornato brevemente sull'episodio per la rassegna di Avventure di
Orlando presenti nel suo 1/ romanzo e la corte. Senza allontanarsi da quanto ricostruito
nel commento di Tissoni Benvenuti, lo studioso reinterpreta la vicenda sotto il tema uni-
tario dell'inganno, che puo essere vinto solo attraverso l'esercizio della ragione. Galbiati
preferisce evitare di analizzare allegoricamente le singole prove fatte da Orlando, inten-
dendo piuttosto vedere nell'avventura un riferimento all’'importanza della prudenza nella
galassia dei valori necessari a Orlando, declinandola come capacita di riconoscere la simu-
lazione e porvi rimedio, simulando a propria volta.” Se I'analisi coglie indubbiamente nel
vero, facendo leva sull’analisi etimologica del nome di Falerina," considerare I'avventura

di Orlando solo come un susseguirsi di eventi che rappresentano il trionfo della ragione

5701 1v5n.
16 Ivi, IT v 56 n.
17 GALBIATI 2018: 63-69.

18 1] nome di Falerina, tolto il suffisso consueto delle fate di Boiardo (Dragont-ina, Alc-ina), deriva con buona
probabilita dal latino fa/lere (ingannare, far cadere in errore). Se ne sono accorti Charles Ross e Michael Mur-

170



Il Purgatorio di Falerina

sull'inganno puo apparire riduttivo, anche solo a partire dall’esplicita connessione fra que-
sto episodio e l'esordio programmatico sul tema dell’amore cui gia Tissoni Benvenuti ha
fatto riferimento, e che ridimensiona semmai il tema dell'inganno, come vedremo, al piu
specifico campo dell'inganno damore.

Da questi assunti partiamo per tornare ancora allanalisi dell'episodio. Questa
volta, pero, la messa in luce di un nuovo debito intertestuale puo essere a mio avviso diri-
mente per riuscire a ricostruire nell'insieme il valore semantico di questa amorosa inchiesta

orlandiana.”

2. Risulta a mio avviso particolarmente interessante la difficolta, evidenziata da Tissoni
Benvenuti, di ricondurre i significati allegorici del testo alla presenza (d’altro canto evi-
dente) di immagini del Roman de la Rose, che pure viene usato come serbatoio tematico e
narrativo, sottoponendo immagini e situazioni a radicale rifunzionalizzazione. Necessario
allora rivolgersi, sostiene gia la studiosa, a un altro diretto riferimento per la costruzione
dell’episodio, cioe le canzoni allegoriche dello stesso Boiardo. Marco Tizi* si sofferma,
in poche ma dense pagine, sul rapporto di intertestualita d’autore fra questo episodio e i
componimenti IT 22 e III 59 degli Amorum Libri. Per riprendere le parole di Tizi, le due
canzoni compongono una «presenza in filigrana» all’interno dell’episodio del poema, ri-
tornando con i medesimi luoghi, oggetti e personaggi che Orlando incontrera nelle sue
prove: il drago, il laccio d'oro, la fonte, il serpente per AL II 22, (vv. 11, 16, 19, 33-40,
68-70); la sirena, e di nuovo la fonte e il serpente per AL 111 59 (40, 49; 29). Ed ¢ sempre
Tizi il primo a rilevare come ambedue le canzoni siano fittamente intessute di una trama

dantesca.?!

rin (1980: 84 e nota). Ma del resto I'autore ce la presenta inequivocabilmente: «La dama che quel regno aveva
in mano/ sapea de ingani e frode ogni mistero», I xvIiI 7.

Y Ho qui evitato di riportare gli studi che non si occupano di una visione globale dei significati dell'episodio.
Tra coloro che si sono occupati di singoli aspetti di interesse, si veda almeno: DELCORNO Branca 2012;
CONFALONIERI 2021; CURTI 2024.

20 Raccolto in T1z1 - PRALORAN 1988: 215-288.
21 Tyi: 268-269.

171



Angelo Pietro Caccamo

Amorum libri tres ¢ un canzoniere composto di insistiti simbolismi e attraversato
da un sottotesto allegorico:* allegoriche sono molte delle coordinate della vicenda,” sin
dalla primavera che apre (nel ’69) e chiude (nel ’71) la storia d’amore; cosi come la numero-
logia che sottende all’architettura del canzoniere, e che ha uno dei suoi riferimenti letterari
nella Commedia.** E il poema di Dante ¢ un modello stilistico, tematico e contenutistico
anche e soprattutto per i due componimenti allegorici della raccolta, cioe per I'appunto
II 22 e III 59. Siamo di fronte alla naturale conseguenza di una scelta metodologica (I'uso
dell’allegoria, per la quale Dante non puo non essere un modello) ma altresi contenutistica,
in quanto le due canzoni - e particolarmente 'ultima — hanno una linea argomentativa che
richiama da vicino alcuni temi della Commedia. La prima canzone, indicata come Alegoria
cantu monorithmicho ad gentiles Marietam et Genevram Strottias, narra'innamoramento
del poeta, caduto nei «lacci doro» dell'amata e da essa imprigionato; nel suo commen-
to, Zanato rileva il ricorso plurimo all’autorita dantesca, che sovviene quale modello lirico
(la presenza delle «donne gentili» e delle «donne ch’avete intelletto d'amore» dalla V7za
Nova), ma anche nei suoi moduli allegorici, ad esempio il «dolce color d'oriental zaffiro»
dell’alba o 'eterna primavera dal Purgatorio, a simboleggiare il valore trasformativo dell’e-
sperienza erotica.”> Ma ¢ nel penultimo componimento del canzoniere, Moralis alegoria
cantu tetrametro, che si fa stringente la convergenza fra immagini allusive e intento morale
del modello dantesco. La canzone rappresenta una retrospettiva sulla vicenda ormai con-
clusa, un insegnamento utile per coloro che sono ancora invischiati nell’«amorosa panias.
Come gia Tizi aveva notato, la volonta di istituire un discorso focalizzato sul pentimento
e la rinascita spirituale richiama, 2pso facto, lautorita della Commedia. > Aggiungerei che
il riferimento pit precisamente ¢ la cantica del Purgatorio, come emergera nei prossimi

paragrafi. La rilevanza di questa intertestualita d’autore sta appunto nel modo in cui essa

22 Si veda I'introduzione a BotaArRDO, Amorum libri [Zanato]: 9-22.

A partire dalle stesse date: per quanto non inverosimili, va considerato come la storia d’amore si chiuda la
primavera del 1471, con un cenno inequivocabile ai trent’anni compiuti dal poeta: data che determina, a detta
dello stesso Boiardo, la fine della giovinezza, cio¢ la fine dell'eta adeguata per 'amore, che non si addice invece
ad altri periodi della vita. Le coordinate della vicenda biografica rientrano insomma in quella rete semantica
che trasforma I'itinerario erotico del poeta in un exemplum morale e spirituale per il lettore.

24 Cfr. ivi: 12

25 Cftr. ivi, I'introduzione a I 22 e le note ai vv. 31-32 e 35-37.

26 T1z1 - PRALORAN 1988: 268.

172



Il Purgatorio di Falerina

riesce a illuminare il rapporto fra i tre testi boiardeschi e la Commedia, che ne ¢ il comune

modello allegorico.

3. Orlando, al culmine del duello con Rinaldo, era stato spedito da Angelica ad assolvere
il suo don contraignant: la distruzione del Giardino della fata Falerina. La missione ¢ un
pretesto per salvare Rinaldo, ma ¢ anche una missione suicida («Orlando piti non tornera
giamai, / che non giovera forza né sapere / Al'estremo periglio ove el mandai», I xxviit
40); Orlando pero la prende assolutamente sul serio, proprio perché ¢ guidato da amore:
«Amor, ch’ivi mi manda, m’asicura / di trar al fin tanta alta ventura». E daltro canto,
scopriremo, Orlando ¢ 'unico predestinato a quella prova, 'unico che potra distruggere
il giardino (II 1v 7). Dovremo quindi superare I'imbarazzo, tipicamente moderno, per i
connotati ironici sotto la cui egida prende I'avvio questa vicenda, e prendere anche noi
seriamente quanto Orlando fa nel Giardino di Falerina. Lo sostiene con chiarezza I'esordio

del canto 1v, in cui si avvia la vicenda:

Amor primo trovo le rime, e versi,
E soni, e canti et ogni melodia;
Le gente istrane ¢ * populi dispersi
Congionse Amor in dolcie compagnia.
Il dileto el piacer sarlan sumersi
Dove Amor non avesse signoria;
Odio crudel e dispictata guera,

S’Amor non fosse, avrian tuta la tera.

Lui pone l'avaricia e I'ira in bando
E’l core acrescie al” animose imprese:
N¢ tante prove pitl mai fece Orlando
Quante nel tempo che d’Amor s’acese.
Di lui vi ragionava, alhor quando
Con quella dama nel prato discese:
Hor questa cosa vi voglio seguire
Per dar dileto a cui piace d ‘odire.
([01L1v 2-3)

173



Angelo Pietro Caccamo

Questo impegnativo esordio, posto sotto I'egida del’Antonia Caprara che ¢ la protago-
nista degli Amorum Libri, oftre di per sé l'orizzonte interpretativo della vicenda. Lamore
¢ visto nella sua verita universale, quale forza cosmologica, lucreziana; e di conseguenza
nell'influsso, ineludibile e all-pervading, che esso esercita sull’'uomo e la sua societa, dive-
nendo tensione promotrice di imprese singolari e costruttrice di consorzi sociali. Questo
esordio — lo si vede anche dal calibrato aggancio alla diegesi in 3, 5-6 — non ¢ una digressio-
ne, ma da alla storia presente una serie di chiavi di lettura difficili da ignorare.

Orlando incontra una messaggera poco prima di entrare nel Giardino: sara lei a
dargli un libretto con le opportune indicazioni per sopravvivere alla prova. Tra queste, la
prescrizione di poter entrare nel Giardino solo dopo tre giorni di castita e solo all’alba (1v 5).

L’ingresso in un verziere all’alba ¢ presente, con finalita allegoriche, anche nelle
canzoni IT 22 e ITT 59:

Splendeami al viso il ciel tanto sereno Dolce color d'oriental zaffiro,
che nul zafiro a quel termino ariva che s’accoglieva nel sereno aspetto
[...] del mezzo, puro infino al primo giro
(AL 1122, 31-32) (Purg.113-15)

Ecco l'aria roseggia al sol levante: Ed ecco, qual, sorpreso dal mattino,
driciamo il viso a la chiara lumera per li grossi vapor Marte rosseggia
che la anima non pera gin nel ponente sovra’l suol marino,
per volger li ochi al loco de le piante! cotal m’apparve, s’io ancor lo veggia,
(AL 11159, 9-12) un lume per lo mar venir si ratto,

che’l muover suo nessun volar pareggia.
(Purg. 1113-18)

Le facce tutte avean di flamma viva
e I'ali d’oro, e Ialtro tanto bianco
che nulla neve a quel termine arriva .
(Par. XXX115)

La presenza dantesca in queste albe ¢, direi, programmatica; Boiardo non si limita alla
semplice ripresa topica, ma mette in atto un esplicito contatto con l'orizzonte morale della

Commedia. Funzionale a una sintesi della soteriologia dantesca ¢ il caso della sostituzione

174



Il Purgatorio di Falerina

di «lume» con «lumera», che richiama il lessico teologico del Paradiso, in cui «lumera»
indica un’emanazione divina.

Questa dell’alba perd non ¢ la prima consonanza con la canzone III 59: gia la mes-
saggera, vedendo Orlando, I'aveva accolto con: «Fugie presto, per Dio, fogie, mischino! /
che tu sei tanto presso dala morte», che ci porta a: «Fugeti via, fugeti, ché nascosa / ¢ la
loncia crudiel ne’ verdi spini.» (AL III 59, 15-16). Lallusione ¢ alla /onza dantesca, che
negli AL mantiene il consolidato senso allegorico, la lussuria.”” Interessante cio che si dice
poco dopo: la loncia di Boiardo, che si nasconde fra i rovi verdi delle rose, esce fuori al

tramonto, divorando gli amanti:

Non aspettati che la luce inchini
verso lo occaso, ché la fera alora
esce sicura ne’ campi vicini
e li dormenti ne 'ombra divora.
(ALTI59,17-20)

Leziologia di questo comportamento sembra che sia tratta, in negativo, dalle informazio-
ni che Dante da sulla lonza in Jnf. 1 37-43:

Temp’era dal principio del mattino,
e’ sol montava ’n st con quelle stelle
ch’eran con lui quando 'amor divino

mosse di prima quelle cose belle;
si ch’a bene sperar m’era cagione
di quella fiera a la gaetta pelle

Lora del tempo e la dolce stagione.

Insomma, se Dante spera di poter aver ragione della belva in virtti dellora (il mattino) e
della stagione (la primavera), allora la lonza ¢ letale nel tempo opposto, la notte e I'inver-

no.”® Anche il drago di Falerina ¢ connesso all’alternarsi del giorno e della notte, non solo

27 Bestiario toscano: 86, «Loncia & animale crudele e fiera, e [...] sempre sta in calura damore et in desiderio
carnale».

28 Del resto, tale rilievo sul valore allegorico della notte ¢ un’acquisizione tradizionale dei commentatori dan-
teschi. Si veda I'imolese (e ferrarese d’adozione) Benvenuto Rambaldi, in chiosa a /nf. V 28: «Et nota quod

175



Angelo Pietro Caccamo

per il fatto che sia impossibile affrontarlo se non di giorno, ma anche perché le vittime
che gli vengono procurate, cioe i viandanti che passano dal Ponte delle Rose, vengono
imprigionati se accettano di trascorrere la notte dormendo nel palazzo attiguo (II 11 38
ss.). Abbiamo quindi, nella canzone, una lonza dantesca che divora gli amanti presso le
rose, quando sovviene la notte ed essi dormono; e per converso, nel poema, un drago che
divora le vittime che vengono per lui rapite, nel sonno, presso il Ponte delle Rose, e che va
affrontato solo di giorno e dopo tre giorni di castita. Per giunta, le vittime sono date in pa-
sto al drago due alla volta: un cavaliere e una dama.” Viene spontaneo allora ipotizzare che
nel drago di Falerina sopravvivano, attraverso una ripresa di secondo grado (cioe mediata
dalla canzone), le funzioni dell’animale dantesco.

Le consonanze con la Commedia, e soprattutto con la cantica del Purgatorio,

paiono aumentare all’arrivo di Orlando alla porta del Giardino.

Fermassi alquanto, il cavalier sicuro, Noi divenimmo intanto a pi¢ del monte;
Guardando intorno del giardin al muro. quivi trovammo la roccia si erta,
che ’ndarno vi sarien le gambe pronte.

Quel’ era un sasso d’una pietra viva (Purg. 111 46-48)
Che tuta intégra atorno l agirava:
Da mile braza verso il ciel saliva Noi salavam per entro ’l sasso rotto
E trenta miglia quel cerchio voltava. (Purg. 1V 31)
Ecco una porta a Levante sapriva:
Il drago smisurato zuffelava A seder ci ponemmo ivi ambedui
Batendo I'ale e menando la coda; volti a levante ond’eravam saliti,
Altro che lui non par ch’al mondo s'oda. ché suole a riguardar giovare altrui.
(OITL 1v 15-16) (Purg. IV 52-53)

hic locus merito fingitur sine luce omnimoda, quia istud vicium luxuriae maxime extinguit lumen rationis,
et etiam quia quaeritur fieri in occulto et in obscuro ex naturali verecundia»; il commento si pud leggere in
Benvenuto, Comentum [Lacaita]. Naturalmente il discorso ¢ sempre il medesimo: la mancanza della grazia
divina (sul fronte spirituale) e della ragione (su quello intellettuale) determinano P'incontinenza degli istinti.
Va da sé che cid che maggiormente interessa qui non ¢ tanto autorevolezza nel Quattrocento di Benvenuto e
del suo commento, quanto il fatto che Benvenuto operasse alla corte di Ferrara, che il suo commento sia una
committenza (o almeno un’opera a indirizzo) estense, e che essa fosse facilmente reperibile nella biblioteca
ducale. Per quest’ultimo aspetto, si veda adesso T1ssoNI BENVENUTI 2023: 197-203.

29 Cfr. 10 XVII 10-11.

176



Il Purgatorio di Falerina

Tu se’ omai al purgatorio giunto:
vedi 12 il balzo che I chiude dintorno;

vedi I'entrata [a *ve par digiunto.
(Purg. IX 49-51)

Il lessico che descrive i confini rocciosi di questi giardini boiardeschi ¢ ricorrente ed ¢ di
marca dantesca, in particolare proviene da ricordi purgatoriali: il «sasso» di «pietra viva»,
ricorda la roccia naturale che circonda il monte del Purgatorio.*® Ulteriore vicinanza lin-
guistica con sparsi luoghi della Commedia si pud ritrovare se ricorriamo alle precedenti
descrizioni del Giardino: quella di Iroldo a I xv11 8: «Ma un saxo vive intorno fa pendice
/ e silo chiude de una centa solla / che entro passar non pote chi non volla.»; e quella fatta
da Fiordelisa in I xv11 39: «Pero che quello ¢ de ogni parte cinto / de una alta pietra, tanto
forte e dura»’' < Inf. IV 107: «sette volte cerchiato d’alte mura»; Purg. 11 65: «per altra
via, che fu si aspra e forte»; 111 S4: «si che possa salir chi va sanz ala?»;** XII 108: «ma

quinci e quindi / z/ta pietra rade.

4. La successiva prova, quella con la sirena, presenta altre immagini allegoriche del canzo-
niere: cosi in AL II 53, ove di fronte alla donna amata bisogna che si chiudano gli occhi
«come Ulysse le orechie a la sirena, / che se fi¢ sordo per fugir pitt male!» (10-11).* Na-
turalmente pero ¢ la sirena di III 59 a rappresentare un legame pit1 diretto con la creatura

dell’ Inamoramento:

30 Cfr. Caccamo 2022: 54.

31 Diterazione determina il progressivo oscuramento della fonte, ma il percorso ¢ ricostruibile tornando sui
passi gia visti in altra sede: Inf. IV, 107: «sette volte cerchiato d’alte mura» > 1, XVII 15: «Ha sette cinte e sem-
pre nova intrata»; «Vedeasi un loco cento volte cinto/ de una muraglia smisurata e forte» ecc.

32 Attraverso la tappa intermedia di I xx11 14, 1-2: «Non vi potria sallir persona viva / Che non avesse lale
da volare»).

33 Noto per inciso che in ambedue i casi Boiardo attribuisce a Ulisse una strategia che invece hanno adottato i
suoi compagni, cio¢ quella di tapparsi le orecchie. Verosimile qui la presenza di una fonte alternativa del mito.

177



Angelo Pietro Caccamo

Forsi il mio dir torreti a maraviglia,

ma salir vi convien quel co/ fronzuto

Non gionse il Conte in sula ripa apena

Che comencid quel’aqua a gorgogliare:

né si trova altro aiuto: Cantando venne a somo la Serena.

chi provato ha ogni scermo vi consiglia. Una dongiela ¢ quel che sopra appare,
ma quel che soto I'aqua se dimena
Quel dolce mormorar de le chiare onde, Tuta ¢ di pesso, e non si pud mirare,
ove Amor nudo a la ripa se posa, Che sta nel /ago dala forca in gioso
la giuso ad immo tien la morte ascosa, E mostra il vago, e’ bruto tien ascoso.
ché una sirena dentro vi nasconde.

Con li ochi arguti e con le chiome bionde, Lei comencia a cantar si dolcemente
co il bianco petto e con I'adorno volto, Che occegli e fiere venero ad odire;
canta si dolce che il spirto confonde, Ma come eran gionti, incontinente
Per la dolceza convenian dormire.

({01L1v 36-37)

e poi lo occide che a dormir’ha colto.
(AL I 59, 33-44)

Non ripeto qui gli opportuni richiami intertestuali che sono stati svolti per entrambi i
testi dai loro commentatori. E chiaro che il modello per la descrizione di queste sirene
non ¢ il Dante di Purg. XIX, ma testi enciclopedici, classici e medievali,** e soprattutto
Cecco d’Ascoli.” Nella canzone III 59, pero, la presenza della sirena si colloca in conti-
nuita con un percorso allegorico dantesco, essendo collocata sotto il «col fronzuto» del
Purgatorio, «la giuso ad immo», citando ovviamente la Commedia, in cui 'avverbio ¢
riferito alle pendici del monte purgatoriale in Purg. I 100-101: «Questa isoletta intorno
ad imo ad imo, la gin cola dove la batte 'onda».* Nella canzone si profila insomma un
bivio tra la salvezza esistenziale e spirituale, determinata dall’ascesa al monte, ¢ la dolcezza
maliarda della sirena, manifestazione allegorica di un amore fallace che cattura attraverso

I'inganno dei sensi. Siamo quindi in linea con quanto Dante illustra in Purg. XIX, la sire-

34 Plinio, Nar. Hist. X 49, 136: «Nec Sirenes impetraverint fidem, adfirmet licet Dinon [...], in India esse
mulcerique earum cantu quos gravatos somno lacerent». Altre similarita di trascurabile rilevanza sono state
notate con le sirene tratteggiate dai bestiari, per cui cfr. JO I 1v 36 n.

35 Cecco p’AscoLr, Acerba [Crespi], 3 XI 9-16: «Canta si dolcemente la sirena, / Che chi la intende dolce
fa dormire, / Sin che 'uom prende e con seco lo mena, / Forte il costringe di giacer con lei;/ Languendo, per
amor par che sospire, / Poi lo divora con li denti reix».

36 Cfr. pure Par. 1138: «se d’alto monte scende ginso ad imo».

178



Il Purgatorio di Falerina

na come prefigurazione degli ammalianti inganni della «vita bugiarda».’” La continuita
dei tre testi (canzoniere, poema, Commedia) sembra avvalorata anche da qualche flebile
richiamo testuale: AL III 59, 43: «canta si dolce che il spirto confonde» > 10 11 1v 37, 1:
«Lei comencia a cantar si dolcemente» < Purg. XIX 17: «cominciava a cantar si, che con
pena» e 26-27: «una donna apparve santa e presta / lunghesso me per far colei confusa»

(sczl. 1a sirena); ma anche Par. XXIII 128, «cantando si dolcex» .3

5. La nuova sfida ¢ uccidere un toro dalle corna di ferro e di fuoco, identificato da pit
commentatori come un’allegoria dell’ira.”” Anche questo animale si trova a guardia di una
porta nella roccia, la porta «di Mezogiorno», cio¢ situata in direzione sud (1v 41), altra
porta che sparisce non appena Orlando vince il confronto. Lepisodio ci permette di ac-
quisire un altro tassello dantesco. Il narratore ci informa: «Porta non vi ¢, né segno ove sia
stata» (1v 45) verso che Cremante ha giustamente segnalato quale calco di «Ombra non
li ¢ né segno che si paia» di Purg. XIII 7.* Qui pero, a mio avviso, Boiardo non si limita al

recupero di un tassello formale. Chiusa 'uscita, Orlando:

D’intorno al cerchio va ponendo mente:
Vede il viagio che debbe pigliare

Dietro ad un rivo che corre a Ponente
(IO 11 1v 46, 4-6)

Si tratta di una situazione sovrapponibile a quella di Dante e Virgilio all'inizio di Purg.
XIII: passata lora sesta, cio¢ mezzogiorno, i due poeti arrivano alla seconda cornice del Pur-

gatorio; diversamente dalla prima, dotata di bassorilievi, la seconda cornice non da alcuna

37 Purg. XIX 108.

38 Tissoni Benvenuti ha poi notato la presenza di una plausibile rima interna, «lago: vago», che richiame-
rebbe le rime «dismago: vago: appago» di Purg. XIX 20-24. Per la presenza di «cantando si dolce» negli
Amorum Libri cfrT. Zanato, op. cit., nota a III 59, 43.

39 MURRIN 1980: 68; ZAMPESE: 78 n.; /O 40, 2 n.
40 CREMANTE 1970: 193.

179



Angelo Pietro Caccamo

indicazione. Virgilio, non volendo attendere altri pellegrini che li possano guidare, sugge-
risce di orientarsi in direzione del sole, voltandosi verso destra (1-18).*

Abbiamo qui diverse similarita con la situazione di Orlando: I'analogia a senso di
mezzogiorno (in un testo quale tempo cronologico, nell’altro come direzione geografica);
Orlando ¢ come Dante e Virgilio, per la seconda volta, di fronte a un cerchio di roccia che
ne ostacola il cammino; in entrambe le situazioni mancano delle indicazioni per procedere
oltre; sia Orlando che Virgilio sono quindi costretti a riflettere su come orientarsi. Anche
le direzioni di Virgilio e di Orlando possono concordare, se si legge il passo del Purgatorio
intendendo il sole come gia calante, e quindi indicante il ponente. Le presenze lessicali
possono anche qui lasciare intendere un rapporto (il «rivo» e poi ancora «la riva del fiu-
me il camin piglia», rispetto alla «ripa [...] schietta» e al «novo cammin» di Purg. XIII
9,17).

Orlando, concluso lo scontro col toro, dovra cercare 'uscita attraverso la porta
difesa dall'asino d’oro; ma prima di poterlo aftrontare, gli si para davanti un altro ani-
male fantastico e inquietante. A introdurlo troviamo un’inequivocabile ripresa dantesca:
«Cossi pensando, a mezzo del cammino / Un arbor ritrovo fuor di misura» (48), calco
fonico-metrico e linguistico abbastanza chiaro dall’zncipit della Commedia, cosi come ri-
troviamo in generale in queste ottave altra sparsa segnaletica dantesca («e szeco nela mente
sassotiglia», 47 < «Certo a colui che meco s assottigliax, Par. XIX 82). Il nuovo avversario

¢ una donna-uccello:

Un grande ocello ai rami fo levato
Chavia testa e facia di Regina,

Coi capei biondi e 'l capo incoronato;
La piuma al col ha d’or e purpurina,
Ma el peto, el busto e le péne magiore

Vaghe e depente son d’ogni colore.

4171 passo ¢ controverso, perché non ¢ chiaro se Dante e Virgilio si dirigano in direzione del sole calante (cfr.
ad es. in DANTE, Purgatorio, [Bellomo, Carrai] XIII, 14-15 n.) oppure se regolino a seconda della posizione
del sole.

180



Il Purgatorio di Falerina

La coda ha verda e dor e di vermiglio
Et ambe I’ale ad ochi di pavone;
Grande ha le branche e smisurato artiglio:
Proprio asembra di fero il forte ungione.
Tristo que’homo a cui dona di piglio,
Che lo divora con destrucione!
Smaltisse questo ocel una aqua mole
Qual come toca gli ochi, il veder tole.
([0 1v 50-51)

Tissoni Benvenuti ha proposto di identificare 'animale con un’arpia, nella sua tradiziona-
le veste di allegoria dell’avarizia.** Al di a dell’ibridismo umano-volatile, la creatura boiar-
desca rispecchia poco 'immagine dell’arpia: lo segnalava gia Zampese, la quale riconduce
I'ipertesto piuttosto al modello pliniano della fenice (Naz. Hist. X 2, 3) e al Dittamondo
(IT v 70-78), ma senza trovare in essi alcun legame di contenuto. *

Altre considerazioni mi portano a ipotizzare che questo animale non sia una
rappresentazione dell’avarizia. In primo luogo, naturalmente, la ridondanza: c® gia una
prova che rappresenta il superamento dell’avarizia, quella dell’asino d’oro.** Va poi detto
che la sequenza della lotta con 'uccello-regina non sembra avere riferimenti chiari al tema
dell’avarizia; mi sembra insufficiente il dettaglio del collo dorato («d’oro e purpurina») a
testimoniarlo, soprattutto nel contesto della livrea multicolore dell'uccello; sarebbe poi
incomprensibile in questo quadro il dettaglio, evidentemente rilevante (perché piu volte
messo in rilievo nell'ottava) della regalitd dell’animale, che non ha attinenze con le raffigu-

razioni consuete dell’avarizia, ma semmai appunto con 'immagine della fenice di Fazio.

“2J011vSln.

43 «I] collo ha che par d’oro, e la sua testa, / si bel, ch’abbaglia altrui col suo splendore / e, per corona, una leg-
giadra cresta. / Il petto paoneggia d un colore / di porpora e il dosso suo par foco / e com’aguglia & grande e non
minore. / Tutti i nobil colori a loco a loco / frale sue penne ha si ben ritratto, / che 7 pavon vi parrebbe men che
pocox. Cfr. anche ZAMPESE 1994: 71.

44 E vero che 'asino rappresenta, piti precisamente, la cupidigia, e che per questa ragione un’allegoria dell’ava-
rizia potrebbe con essa coesistere; tuttavia mi sembra realmente complicato ipotizzare che Boiardo sdoppi un
vizio nelle sue due caratterizzazioni psicologiche, quella della scarsa liberalita e quella del’accumulo smisurato:
una divisione a malapena concepibile secondo i canoni della morale medioevale, e sicuramente assente sia nel-
la dottrina tomista che nell'esempio allegorico-didascalico della Commedia (per la quale cfr. PALumBoO 2021).

181



Angelo Pietro Caccamo

Vista la presenza sparsa di riferimenti danteschi in introduzione all'episodio, ho
provato allora anche in questo caso a estendere la ricerca di riferimenti alla Commedia.
Non esiste, nel poema di Dante, un uccello coronato che fa il nido su un albero «fuor di

misura» (48), eppure esiste qualcosa di molto simile:

Quivi le brutte Arpie lor nidi fanno,
che cacciar de le Strofade i Troiani
con tristo annunzio di futuro danno.
Ali hanno late, e colli e visi umani,
pié con artigli, e pennuto 'l gran ventre;
fanno lamenti in su li alberi strani.
(Inf XIII 9-15)

Si tratta delle arpie presenti nella selva dei suicidi, che nidificano sugli alberi «nodosi e
“nvolti» (5). In Znf. XIII, un tema che puo risultare compatibile con quello dell’episodio

orlandiano c®:

La meretrice che mai da l'ospizio
di Cesare non torse /7 occhi putts,
morte comune e de le corti vizio,
inflammo contra me li animi tutti;
e li 'nflammati inflammar si Augusto,
che’ lieti onor tornaro in tristi lutti.
(Inf XIII 63-69)

La «meretrice» a cui si riferisce Pier delle Vigne ¢ I'invidia, vizio che funesta le corti pro-
ducendo maldicenza e macchinazioni, una delle quali fu per lui fatale.* Se ipotizziamo
che qui Boiardo possa costruire, secondo un metodo eclettico e privo di qualunque rispet-
to filologico dei testi, un’allegoria dell’invidia, tocchera allora ritornare alla sede nella quale
Dante affronta un’analisi teologico-morale del vizio dell'invidia, cio¢ proprio quel Purg.

XIII che Boiardo aveva citato alla fine dello scontro precedente di Orlando col toro, nel

4 Dante, Inferno [Mattalia], v. 40 n.

182



Il Purgatorio di Falerina

momento in cui il cavaliere si incammina col suo libretto verso I'albero dell’uccello-regina.
Lepisodio boiardesco ¢ tutto concentrato, com’ stato notato da Tissoni Benvenuti, sul
tema della vista:* Orlando, prima di affrontare 'uccello, ¢ istruito dal libretto a coprirsi gli
occhi con lo scudo, verso cui arriveranno gli attacchi della creatura (49 e 52-53). Il rappor-
to tra avarizia e vista non mi pare attestato; proverbiale ¢ invece quello fra vista e invidia, a
partire dal legame etimologico. In /nf. XIII, I'invidia ¢ personificata e rappresentata attra-
verso la metafora dello sguardo insistito e malevolo, gli «occhi puttix»; allo stesso modo,
in Purg. XIII 'invidia ¢ strettamente legata alla vista, sia in una serie di rappresentazioni

allegoriche che nel contrappasso degli invidiosi puniti.*’

E come a li orbi non approda il sole,
cosi a l'ombre quivi, ond’io parlo ora,
luce del ciel di sé largir non vole;

ché a tutti un fil di ferro i cigli féra
e cusce si, come a sparvier selvaggio
si fa perd che queto non dimora.
(Purg. X111 67-72)

L’idea che gli invidiosi guardino al bene altrui desiderandone il male ispira un contrap-
passo nel quale gli invidiosi non possono vedere il bene divino, almeno finché non si sono
purificati. Sebbene non siano, va detto, prove decisive, sembra difficile non notare che la
ripresa di materiali di Purg. XIII venga realizzata in concomitanza dell'invenzione di un
animale che punisce accecando, cosi come I'invidia acceca i dannati danteschi; che i dan-
nati danteschi camminino come Orlando, cio¢ «come cieco brancolando» (53); e che gli
stessi abbiano gli occhi cuciti col fil di ferro, «come a sparvier selvaggio», cio¢ come si face-
va con gli uccelli rapaci: categoria a cui il nostro uccello-regina ¢ senza dubbio assimilabile.

Non sono, pero, finite le similarita. E stato notato, da Murrin e poi da Tissoni

Benvenuti, come vari comportamenti di Orlando in questo episodio sembrino riportare

4 JOII 1v 49 n.

471l canto & tutto incentrato sulla perdita di un senso adoperato per desiderare il male. Per il tema cfr. Mocan
2015.

183



Angelo Pietro Caccamo

al rispetto di un criterio di humilitas;*® Orlando, infatti, si leva il cimiero dall'elmo per
potervi montare sopra lo scudo (49), e tiene sempre il viso basso e lo sguardo «dinanci ai
piedi» (7bid.). Se, anche qui, non sembra trovarsi alcuna attinenza sulla necessita dell’/x-
militas per contrastare l'avarizia, dobbiamo invece notare come il tema sia attinente an-
cora una volta al cammino purgatoriale della Commedia. All'inizio di Purg. X111, infatdi,
Dante viene fuori dalla cornice dedicata ai superbi, che sono costretti a portare un sasso
sulla nuca, e a tenere di conseguenza lo sguardo basso in segno d’umilta. Invidia e super-
bia, nella teologia cristiana e nella visione dantesca, sono strettamente correlate: ¢ proprio
I'invidia di cio che non spetta di diritto a essere, in sé, un atto di hybris; un concetto ben
presente alla filosofia agostiniana: «Porro autem invidia sequitur superbiam, non praece-
dit: non enim causa superbiendi est invidia, sed causa invidendi superbia.»* E del resto, in
un’altra cantica (Par. V1) in cui si affronta il tema, all'invidia dei suoi concittadini Romeo
di Villanova opporra proprio un’esemplare umiltad.” L’invidia ¢ amore male indirizzato e

con I'amore, nella Commedia, viene estinta:

E’l buon maestro: «Questo cinghio sferza
la colpa de la invidia, e perd sono
tratte d amor le corde de la ferza.»
(Purg. XIIT 36-39)

Se I'invidia ¢ amore del male altrui,*" la soluzione ¢ recuperare la disposizione ad amare
correttamente, cio¢ — nella prospettiva cristiana — secondo caritas. Il discorso viene a
convergere singolarmente con il tema dell'episodio boiardesco, la dove I'odio ¢ una

delle quattro disposizioni che amore allontana dal mondo, secondo I'zncipit gia citato:

lui pone /zvaricia e ira in bando
odio crudel e dispietata guera,

se amor non fosse, avria tuta la tera.

48 Thidem.

49 Agostino, De Genesi ad litteram, X1 14, 18.
50 Cfr. sempre MOCAN 20Ts.

51 Cfr. ancora ivi, p- 85.

184



Il Purgatorio di Falerina

Se, come proposto dalla critica, il toro ¢ allegoria dell’ira, Iasino della cupidigia, ¢ il gigante
della violenza militare,” resta vacante solo la rappresentazione dell’'odio.

Ricostruito, sebbene non senza dubbi, questo intricato percorso intertestuale,
mi sembra di poter vedere appunto in questo episodio orlandiano I'allegoresi dell’invidia,
vizio eminente di corte e quindi «coronato», nell'immagine dell’'uccello-regina contro il
quale Orlando dispiega le sue armi cortesi. Si tratta di un comportamento d’altro canto in
linea con la visione del mondo, possiamo dire, neo-cortese e neo-feudale di Boiardo, come

emerge dal «consiglio» ai cortigiani del proemio a IT 1x:

Odeti et ascoltati il mio consiglio,
Voi che di corte seguite la tracia:
Se ala Ventura non dati de piglio,
Ela si turba e voltavi la facia.
Alhor convien tenir alciato il ciglio,
Né se smarir per fronte che minacia
E chiudersi le orechie al dir d altrui,

Servendo sempre, e non guardar a cui.

Resta da capire il senso della sovrapposizione intertestuale fra 'immagine dell’arpia e quel-
la della fenice, nelle sue rappresentazioni date da Plinio e Fazio. Non ho risposte esaustive,
ma noto che 'immagine della fenice ha almeno una connessione con il tema dell’invidia:

¢ quella presente nella Szrenide di Paolo Regio (1541-1607):

S’assomiglia ancor I'invidia alla fenice; perché come quella se stessa abbruggia et rinova,
che cosi 'invidia s’inflamma per l'odio, et se bruggia, ma la sua fiamma sempre rinasce, et

rinova, finché rinovato nel fuoco eterno muore. *?

Non sono riuscito a stabilire se questa lettura allegorica sia o meno invenzione di
Regio, non mi sembra perd inverosimile immaginare che altrove vi sia una fonte

comune che possa giustificare questa coincidenza, direi abbastanza singolare.

52 Cfr. infra.
>3 REG10, Serenide [Cerbo), p. 240. Cfr. anche CErRBO 2015: 405.

185



Angelo Pietro Caccamo

6. Lampante ¢ invece la presenza della Commedia nel successivo episodio, quello della

Fauna, per la quale ritorna ancora il modello delle canzoni allegoriche.

Guardando quel libreto il paladino
Vidde la cosa si pericolosa:
Di la dal fonte & un boscheto di spino
Tuto fiorito de vermiglia rosa,
Verde e fronzuto, e dentro al suo confino
Una Fauna crudel vi sta nascosa;
Viso di damma e peto e braze avia,

Ma tutto il resto d’una serpe ria.

Questa teneva una cathena al bracio
Che nascosa venia tra Uberba ¢’ fiori,
E facea intorno a quella fonte un lacio
Acid s’alcun, tirato dali odori,
intrasse ala fontana dentro al spacio,
Fosse pigliato con grave dolori:

Essa tirando poi quella cathena

A suo mal grato nel boscheto il mena.

Orlando dala fonte si guardava,
E verso il verde bosco prese a gire.
Come la Fauna di questo si addava,
Ussi cridando e posesse a fugire:
Per I’herba come bissa sdruciellava,
Ma presto il Conte la fece morire
D’un colpo sol e senza altra contesa,
Ché quella bestia non facia diffesa.
(/O 11 1v 68-70)

Se ve colcati ne’ suavi odori
che surgon quinci a la terra fiorita,
in brieve giorno avreti dolce vita,
in lunga notte morte con dolori.
Uno angue ascoso sta tra erbe ¢ fiort,
che il verde dosso al prato rassumiglia;
nulla se vede, si poco par fori,
né pria si sente, se non morde o piglia.
(ALTII 59, 26-32)

Splendeami al viso il ciel tanto sereno
che nul zafiro a quel termino ariva,
quando io pervenni a una fontana viva
che asembrava cristal dentro al suo seno.
Verdegiava de intorno un prato pieno
di bianche rose e zigli
e d’altri fior’ vermigli
[...].

(AL1122,31-37)

A primavera eterna era venuto,
al chiaro fonte che ridendo occide,
quando 7z l'erba ¢ fior’ venir me vide
alo incontro un destrier fremente e arguto.
(AL 1122, 40-44)

Cosi dicea, e si me apparechiava
possar per sempre ne li ezerni odors
che da /’erbe gentile e dai bie’ fori
suavemente il loco fuor spirava;

ma mentre che a /e 7ose me apresava

186



Il Purgatorio di Falerina

(ancor tutto me agielo

ne la memoria, ¢ 2/ pelo

ancor se ariza, € il viso se dilava)

scorsi una serpe de si crucel vista

che sua sembianza ancor nel cor me atrista.
(AL 1122, 81-90)

La prima ottava viaggia su motivi gia emersi nella descrizione del drago, cio¢ quelli della
lonza di IIT 59, uniti a quelli dell'angue («boschetto di spino [...] de vermiglia rosa» <
«verdi spini», «Fauna crudel» < «loncia crudel», le rime «fiori: odori: dolori» con pres-
soché immutato contenuto, ecc.). Su questo modello si sovrappone la canzone II 22, a
offrire lo scenario della «fontana viva», in una compresenza di elementi comuni.
Fermandoci a questi contatti, sembrerebbe di ritrovare una nuova allegoria
dellinnamoramento e dei suoi effetti nefasti; allargando lo spettro, pero, subentrano mol-
ti elementi dissonanti. Un primo aspetto da considerare ¢ che la Fauna ha la sua trappola

presso la fonte, ove si trova una tavola imbandita di vivande calde:

Cossi fra sé parlando il camin prese
Gin per la costa, verso Tramontana,
E vide, comme al campo git1 discese,
Una valle fiorita ¢ tuta piana
Ove tavole bianche eran distese
Tute apparate intorno ala fontana,
Con riche coppe d’or, in ogni banda

Piatti coperti de optima vivanda.

Né quanto intorno si puote mirare,
Di soto al piano, e di sopra nel monte,
Non vi é persona che possi guardare
Quella richeza ch’¢ ntorno ala fonte.
E le vivande se vedean fumare:

Gran voglia di manzar avia il Conte,

187



Angelo Pietro Caccamo

Ma prima il libriciol trasse dil peto,
E quel legiendo prese alto sospeto.
({011 1v 66-67)

L'espansione della descrizione su due ottave, con un procedimento di stacco dell'inqua-
dratura su base di quartina (allargata sull’ambiente e poi ristretta sul dettaglio, due volte),
sembra denotare una centralita semantica dell'oggetto focalizzato. Parto ancora dai rilievi
di Tissoni Benvenuti, che considera le tavole apparecchiate un’allegoria dei «piaceri con-
nessi con il potere regale, come nell'apologo di Dionigi di Siracusa rappresentato a II viix
24-25, nel regno di Morgana».>* L'analogia coglie nel segno con maggiore incisivita se
analizziamo ancora una volta il testo alla luce del portato intertestuale dantesco, diretto
e indiretto. Il verso chiave ¢ «che nascosa venia tra I’herba e’ fiori>», verso riferito al laccio
della Fauna, ma che si ritrova pressoché identico anche nelle due canzoni, in riferimento al
destriero ma soprattutto al serpente: AL I1 22, «quando tra l'erba e’ fior’ venir me vide»;
101 59, 30, «Uno angue ascoso sta tra 'erbe e’ fiori>». Entrambi provengono da Purgatorio
VIII 100: «tra lerba ¢’ fior venia la mala striscia»:* ¢ il canto in cui prosegue il racconto
della «Valletta dei principi», nella quale Dante incontra i regnanti che sono stati negligen-

ti nella cura dello stato. Rivediamo la descrizione all’ingresso della valle:

«Cola», disse quell'ombra, «n’anderemo
dove la costa face di sé grembo;
e lail novo giorno attenderemo.
Tra erto e piano era un sentiero schembo,
che ne condusse in fianco de la lacca,
la dove pit ch’a mezzo muore il lembo.
Oro e argento fine, cocco e biacca,
indaco, legno lucido e sereno,
fresco smeraldo in 'ora che si fiacca,

da lerba e da li fior, dentr’a quel seno

54 «Parria quel Re da tuti riverito: /Avanti avea la mensa aparechiata /Con pili vivanda a mostra di convito,
/ Ma ciascuna di smalto ¢ fabricata; /Sopra al suo capo avea un brando forbito /Che morte li minacia tuta
fiata» cfr. 10, ivie Il 1v 69 n.

55 Mediato da: «che ¢ occulto come in erba Langue», Inf. VII 84.

188



Il Purgatorio di Falerina

posti, ciascun saria di color vinto,

come dal suo maggiore ¢ vinto il meno.
Non avea pur natura ivi dzpz'nto,

ma di soavita di mille odori

vi facea uno incognito e indistinto.

(Purg. VII 68-81)

Ricordando l'ingresso nella valle della Fauna, diversi dettagli altrimenti incomprensibili
trovano una collocazione coerente. Orlando arriva alla «costa» e scende verso il campo,
entrando in una valle: fatto che difficilmente il lettore puo spiegarsi, visto che non si era
accennato a una sua ascesa.>® Ben spiegabile invece se qui ritroviamo I'influsso dell’episo-
dio purgatoriale, in cui Dante e Virgilio, accompagnati da Sordello, devono discendere a
valle, nel punto «dove la cosza face di sé grembo» (68). La valletta, nella sua descrizione
amoena, ¢ richiamata nelle canzoni allegoriche e nell'episodio della Fauna, con dei segnali
precisi. Abbiamo qui la dittologia dantesca «erbe e fiori», variamente rifatta (4L II 22,
83; 111 59, 30; /O I1 1v 69); ma soprattutto ¢ la presenza degli odori dei fiori a essere un se-
gnale difficilmente equivocabile grazie alla ricorrenza lessicale: II 22, 82-84, «eterni odori
/ [...] suavemente il loco fuor spirava»; III 59, «suavi odor: / che surgon quinci a la terra
fiorita» < Purg. VII, 80: «ma di soavita di mille odori». Dantesca ¢ tutta l'argomentazione
sulla paura generata dal solo ricordo, che ovviamente rifa in modo insistito le note situa-
zioni della Commedia: «tutto me agielo / ne la memoria, e il pelo / ancor se ariza», «ancor
nel cor me atrista» < Inf. 1 5-6: «esta selva selvaggia e aspra e forte / che nel pensier rinova
la paural»; I 57: «che ’n tutt’i suoi pensier piange e sattrista»; XXIII 19-20: «Gia mi
sentia tutti arricciar li peli / de la paura», Purg. IX 42: «come fa 'uom che, spaventato,
agghiaccia». Tuttavia, queste vischiosita formali®” sono innescate da un preciso contatto
con la medesima scena della «mala striscia», nella quale Dante «agghiaccia» alla vista del
serpente («Ond’io, che non sapeva per qual calle, / mi volsi intorno, e stretto m’accostai,
/ tutto gelato, a le fidate spalle» (Purg. VIII 103-105).

56 JOIL 1v 66 n.

57 Adopero il termine nel senso che gli diede Segre nella sua analisi dei prestiti danteschi nel Furioso, per cui
cfr. SEGRE 1966.

189



Angelo Pietro Caccamo

Viene in mente allora che vi sia una contiguita tematica che tutti e tre i testi con-
servano con l'episodio della Valletta, in particolare per 'interesse che Boiardo manifesta

verso la visione allegorica del serpente edenico e della sua cacciata:

Da quella parte onde non ha riparo
la picciola vallea, era una biscia,
forse qual diede ad Eva il cibo amaro.
Tra lerba ¢ fior venia la mala striscia,
volgendo ad ora ad or la testa, e’ dosso
leccando come bestia che si liscia.
Io non vidi, e pero dicer non posso,
come mosser li astor celestiali;
ma vidi bene e 'uno e I'altro mosso.
Sentendo fender l'aere a le verdi ali,
fuggi I serpente, e li angeli dier volta,
suso a le poste rivolando iguali.
(Purg. VIII 97-108)

Parallela corre anche la trama dell’episodio del poema rispetto al modello dantesco: cosi
come il serpente diabolico ¢ messo in fuga dagli angeli con le spade infuocate, anche Or-
lando affronta la Fauna con la spada: «Come la Fauna di questo si addava, / Ussi cridando
e posesse a fugire: / per 'herba come bissa sdruciellava [...]», 70 < «Sentendo fender I'acre
ale verdiali, / fuggi ' serpente, e li angeli dier volta, / suso a le poste rivolando iguali» (con
la Fauna che si muove «come bissa», recuperando il «biscia» dantesco). Infine, ¢ lo stesso
Boiardo, a episodio concluso e piuttosto involontariamente, a denunciare la sua elaborata
operazione di metamorfosi dantesca quando Orlando, mentre combatte coi giganti, deve
tornare a recuperare la catena della Fauna, e allora «ala valera se ne va disteso» (83).

La riproposizione di questo episodio coinvolge I'ipotesto mettendone in luce
differenti sfumature di significato, a seconda che il contesto sia quello del canzoniere o
quello del poema. Nel primo caso, interessa soprattutto la rappresentazione dell’inganne-
vole idillio dei sensi che si accompagna all'esperienza erotica. La storia stessa dell'innamo-

ramento di Boiardo ¢ la storia della duplicita insanabile fra allegoria di una donna quale

190



Il Purgatorio di Falerina

manifestazione di una realtd ultima, soteriologica e civilizzatrice, e la dolorosa percezione
di una persona amata nella sua concretezza umana, delle incomprensioni e negli inganni
in cui si realizza I'esperienza erotica, non solo del poeta ma, nella prospettiva poetica, di
tutti gli amanti. Il viaggio dantesco, e soprattutto I'ascesa evolutiva e perfezionatrice del
Purgatorio, pit che la contemplazione estatica del Paradiso, forniscono le immagini e la
struttura narrativa per raccontare il viaggio di Matteo Maria. Diversamente, l’esperienza
di Orlando nel Giardino di Falerina ¢ ancora quella di un individuo che segue la tensione
conoscitiva e costruttiva dell’amore verso un ideale regolativo, veritiero e benefico (pro-
duttore di «animose imprese», per dirla nei codici della metafora boiardesca) nonostante
il suo referente concreto, Angelica, sia in realtd un personaggio ingannevole. Non che
i pericoli dell’esperienza erotica — come abbiamo visto, il drago e la sirena — non siano
contemplati, ma essi sono ricondotti ancora una piu generale visione poetica dell’'amore,
in cui tali manifestazioni sono errori di misura e non di metodo (quella dismisura che si
impossessa delle facolta razionali, e che ¢ l'origine di tutti i guai dei cavalieri boiardeschi).
La Fauna va allora a inserirsi piuttosto nel discorso ricordato da Tissoni Benvenuti, quel-
la riflessione sul potere e sul desiderio di «onore e stato» che costella I'Znamoramento e
torna ad esempio, per I'appunto, in uno degli episodi piu rilevanti per l'ermeneutica del
poema, la catabasi nel regno di Morgana. Nel farlo, Boiardo riprende pits specificamente
il significato dell'immagine della valletta dantesca, destinata ai principi negligenti verso
il proprio dovere, che «non hanno messo in atto gli strumenti del potere che Dio aveva
loro concesso e sono pigramente vissuti attaccati ai soli beni terreni, compiacendosi quasi
di essi e dimenticando i popoli che avrebbero dovuto governare.»*® Una connessione fin

troppo evidente con le allettanti vivande sorvegliate dalla Fauna tentatrice boiardesca.

7.1l viaggio di Orlando ha ancora due tappe: prima, dovra affrontare un gigante armato di
spada che vigila sulla porta di Tramontana, 'unica che non sparira e permettera di uscire;
poi, per evitare che altri cavalieri possano cadere nella trappola di Falerina, dovra tagliare il

ramo di un albero che si trova al centro del Giardino, causandone la distruzione.

58 SANTELLI 2000: 92.

191



Angelo Pietro Caccamo

La scena del gigante ¢ alquanto singolare: difficilmente, nel genere cavalleresco, il

gigante ¢ armato di spada, essendo piuttosto un emblema del vivere precivile. Anche qui

rilevo alcune spie lessicali dantesche:

Perché un gigante smisurato e forte
Guarda la ussita con la spata in mano;
({011 1v 64, 1-2)

Poi che la Fauna fo nel prato morta,
Ver Tramontana via camina il Conte
E poco longi vidde la gran porta
Ch’avia davanti sopra un fiume un ponte.
Su vi sta quel ch’a tanta gente morta:

Col scudo in bracio e con I'elmo ala fronte

Noi ci appressammo, ed eravamo in parte,
che la dove pareami prima rotto,
pur come un fesso che muro diparte,
vidi una porta, e tre gradi di sotto
per gire ad essa, di color diversi,
e un portier ch’ancor non facea motto.
E come l'occhio piti e pitt vapersi,
vidil seder sovra ’l grado sovrano,
tal ne la faccia ch’io non lo soffersi;

e una spada nuda avéa in mano,

Par che minaci con sembianza cruda, che reflettéa i raggi si ver’ noi,
Armato ¢ tuto et ba la spada nuda.

(IOT11v 71)

ch’io dirizzava spesso il viso in vano.
(Purg. IX 73-84)

Per quanto strano possa apparire, ¢ difficilmente eludibile il legame fra la rappresentazio-
ne del gigante e quella dell’angelo che in Purg. IX sorveglia la porta d’ingresso del Purga-
torio vero e proprio. Bisogna ricordare che siamo appena al canto successivo rispetto a
quello della valletta dei principi, che Boiardo ha appena sfruttato per I'episodio della Fau-
na che precede questo del gigante, altro indizio di un interesse preciso al recupero dell’zz:-
nerarium mentis dantesco in una dimensione paradigmatica, non limitata a singoli lacerti
allegorici. Vediamo una ripresa per contrario, un guardiano della soglia che impedisce di
entrare per uno che impedisce di uscire: eppure tornano le medesime rappresentazioni
della «gran porta», dell’aspetto terribile del guardiano, della «spada nuda» in mano.

Vi ¢ poi una consonanza singolare: la porta del gigante ¢ argentea (65), cosi come

argentea ¢ la chiave che apre la porta del Purgatorio:
e di sotto da quel trasse due chiavi.

L’una era d’oro e l’altra era d’argento;

pria con la bianca e poscia con la gialla

192



Il Purgatorio di Falerina

fece ala porta si, ch’i’ fu’ contento.

«Quandunque 'una d’este chiavi falla,
che non si volga dritta per la toppa>,
disslli a noi, «non sapre questa calla.

Pit1 cara ¢ 'una; ma l’altra vuol troppa
d’arte e d’ingegno avanti che diserri,
perchella ¢ quella che 'l nodo digroppas.
(Purg. IX 117-126)

Nella critica, quasi concordemente, le due chiavi purgatoriali — d'oro e d’argento — rappre-
sentano i due gradi dell'esercizio del potere temporale e spirituale della chiesa: quella d’oro
rappresenta l'autorita, quella argentea la capacita di giudicare adoperando la sapienza dottri-
nale.”” Se la prima ¢ la pit ambita, la seconda ¢ da adoperare con «troppa... arte e ingegnos.
Quest’ultima associazione, fra I'argento e la capacita di discernimento, ¢ plausibilmente la
stessa che ritroviamo nell'episodio dell’Znamoramento: visto che Orlando, per aprire la por-

ta argentea, dovra affrontare avventure che metteranno alla prova il suo ingegno:

Ma prima ancor che si possa arivare
A quella porta ch’ tuta dargento,
Per quella strata vi ¢ molto che fare,
E bz’.rog;mw' astucia e sentimento.
(IO 1v 65, 1-4)

Se ¢ vero, come propone sempre Tissoni Benvenuti, che questa prova rappresenti: «la
lotta contro 'avidita di potere, di dominio sugli altri», e di conseguenza contro la violenza
militare determinata dalla sfrenata ambizione dei potenti, allora ha certamente senso che
Boiardo riprenda 'immagine simbolica della porta argentea, a richiamare la chiave argen-

tea della sapienza che, sola, pud permettere allautorita di governare con giustizia.*

59 Cfr. DANTE, Inferno [Mattalia], v. 118 n.

60 Secondarie, ma utili a completare il quadro, alcune considerazioni. La prima, che questo canto e il successi-
vo rappresentano due dei piti saccheggiati da Boiardo: per una rassegna, cfr. SANGIRARDI 1998 e CaccaMO
2022. Seconda questione: anche il gigante che risorge dalle fiamme ¢ un’invenzione che possiamo riportare
al medesimo episodio. Non sono infatti convinto della glossa intertestuale proposta da Tissoni Benvenuti in
nota al passo, ancorché si tratti di un riferimento dantesco (Znf. XII 47-8). Piu che il «bollor vermiglio» nel
quale sono puniti i tiranni, un passo pit1 vicino credo sia quello che descrive lo scalino di porfido rosso su

193



Angelo Pietro Caccamo

Possiamo, a mio avviso, spingerci ancora oltre, considerando il finale dell’episodio
e valutandolo nel suo contesto. Qualunque sia il bilancio complessivo di questo itinerario
che Orlando sta compiendo (vedremo meglio presto tirando le somme) mi pare si possa
arguire senza troppe difficolta che la prova finale rappresenti la necessita della sapienza
per il superamento delle cattive disposizioni che Orlando deve combattere; una sapienza
inquadrabile nei caratteri della prudenza, se consideriamo che la vittoria finale contro i
giganti non si ottiene tramite la spada, ma imprigionandoli attraverso la catena sottratta
alla Fauna, una scena interpretabile nel senso di un contenimento razionale delle pulsioni.
Solo un cenno sull’ultimo raffronto intertestuale, perché palese e gia ben noto alla critica.
Si tratta, in questo caso, di un albero sottosopra, che pur rappresentando un riferimento
diretto allavventura erculea nell'orto delle Esperidi,*" ¢ esemplato secondo le immagini
desunte dall’albero di Purg. XXII:

De gionger ala pianta avia gran freta: Ma tosto ruppe le dolci ragioni
Et ecco in megio di quela pianura un alber che trovammo in mezza strada,
Ebbe veduta quela rama eleta, con pomi a odorar soavi e buonis

e come abete in alto si digrada

Bella da riguardar oltra misura. di ramo in ramo, cosi quello in giuso,
D’arco de Turco non escie saeta cred’io, perché persona stt non vada.
Salendo e rami, ad alto ¢’ fa gran spacio, (Purg. XXI1130-135)

Né volta il tronco ala radice un bracio.
(I011v5,6-8¢e6,1-5)

cui si staglia I'angelo guardiano: «Lo terzo, che di sopra sammassiccia, / porfido mi parea, si frammeggiante
/ come sangue che fuor di vena spiccia. // Sovra questo tenéa ambo le piante / I'angel di Dio sedendo in su la
soglia / che mi sembiava pietra di diamante.» (100-105) > «Quel’era morto, ¢ 7 sangue fuor ussiva / Tanto
che n'era pien tuto quel luoco: / Ma come fior del ponte in tera arriva, / Intorno ad esso s'acendeva un foco. /
Cresciendo ad alto, guella fiama viva / Formava un gran gigante a poco a poco» (74); notando peraltro che la
sostituzione dell’originario «flammeggiante» (101) viene operato attraverso un dantismo pil volte adoperato
daBoiardo, «flamma viva», Purg. XXXIII 3, creando quel solito clima di iperdantismo che caratterizza soven-
te la ripresa intertestuale dantesca nell fzamoramento. Nella descrizione dei giganti, pare essere infine dantesca
anche la rima «porta: torta» («Et animoso se dricia ala porta. /Quei doi giganti avean presa la sbara: / Ciascun
aveva una gran spada torta / Perché eran nati con la simitara» 76), e in particolare da Purg. X 1-3: «Poi fummo
dentro al soglio de la porta / che’l mal amor de 'anime disusa, / perché fa parer dritta la via torta», proprio il
momento in cui Dante e Virgilio attraversano la soglia del Purgatorio, difesa dall'angelo-guardiano. Sembra
qui agire quella vischiositd dantesca di cui si ¢ parlato, come memoria poetica priva di intenzionalita allusive.

61 Cfr. MONTAGNANI 1990: 283.

194



Il Purgatorio di Falerina

L’adattamento di questa immagine seguira perd un processo inverso rispetto a quella del
serpente: stavolta ¢ la generalizzazione di un uso specifico, dato che I'albero in origine ¢
lallegoria della gola, e adesso, a conclusione dell’avventura allucinatoria di Falerina, sta
a rappresentare la generalita delle tentazioni attraversate nel verziere, eliminate le quali il
verger perz'llmx sparisce in una vampa di fuoco. E sintomatico che un’avventura posta, sin
dal principio, sotto il segno della falsificazione, si riveli un viaggio in un reame illusorio,

distrutto non appena si estingue il suo correlato concreto.

8. A questo punto, riprendo le sparse fila del mio discorso per avviarmi a un’interpretazio-
ne conclusiva dell'avventura del Giardino di Orcagna. E nel giusto Murrin, quando segna-
la che il Giardino ha delle prove afferenti ai due domini della concupiscenza e dell’irasci-
bilita, a cid che si desidera avere e a cid che si desidera non avere; si tratta, per lo studioso,
dello specchio deformato dei due modelli strutturali dell'opera: cavalleria e amore, Marte
e Venere.®> Aggiungerei: dei tre giardini fatati presenti nel poema (Dragontina, Falerina,
Morgana) solo questo ¢ esplicitamente descritto come una trappola per dame e cavalieri,*
mentre gli altri due sono descritti come trappole per soli cavalieri (Dragontina, Morga-
na).* Il fatto ¢ comprensibile con maggiore chiarezza grazie al discorso finale di Falerina,
che spiega di aver ideato il luogo allo scopo di vendicarsi di Ariante e Origille, proprio
Iesperta ingannatrice che aveva causato la condanna a morte dei suoi pretendenti e che,
salvata due volte da Orlando, 'aveva beffato altrettante volte, lasciandolo infine senza armi
né cavallo ad affrontare la prova di Falerina.® Per la stessa ammissione di Falerina, pero, il
Giardino non ha fatto vendetta dei due amanti, ma anzi aveva mietuto innumerevoli altre
vittime, replicando lo stesso pattern di inganni che voleva punire.

Il Giardino di Falerina rappresenta una prova che allegorizza il percorso di libera-

zione dellamante Orlando, tradito due volte — da Angelica (che lo spedisce alla morte) e

62 Con un preciso referente letterario, quello di Zesezda VII, cfr. MURRIN 1980: 62-65. La questione merite-
rebbe ulteriore approfondimento, impossibile in questa sede.

63 JOIxvi 10: «pregione / che era de cavallieri e dame piena».

64 Morgana, JOII vi1 44. Di Dragontina, Fiordelisa dice che «ciascun che ariva a ber al flume invita» (I 1x 66),
perd i prigionieri citati dal narratore sono tutti sovrani e cavalieri (I 1x 72-73).

65 La novella di Ariante e Origille, e le due beffe di Origille a Orlando, sono narrate ai canti I xx1x e II 111-1v.

195



Angelo Pietro Caccamo

poi da Origille. Siamo in un gioco a incastri, nel quale la vicenda principale dell'amore di
Orlando e Angelica si riecheggia nell’exemplum del rapporto fra Origille e Orlando (che
per lei, dimentica addirittura Angelica: I xx1x 46). A sua volta, l'avventura del verziere di-
venta reinterpretazione allegorica dello stesso schema e del viatico necessario per superar-
lo. Questo stato esistenziale in cui si trova Orlando, perod, non riguarda solo 'autoinganno
degli amori non corrisposti, ma pit1 in generale coinvolge le sfere dell’irascibilita e della
concupiscenza, le dame e i cavalieri, e — come ha notato ancora Tissoni Benvenuti — i vizi
privati e quelli pubblici, perseguiti cio¢ quando si esercita un ruolo di potere: dagli appe-
titi simboleggiati nella mensa, al gigante che si moltiplica grazie alla violenza, e che si puo
sconfiggere solo rinunciando a essa. Il percorso formativo di Orlando ¢ quindi pitt ampio
di quello strettamente erotico, ¢ piuttosto un percorso all’interno delle proprie pulsioni,
un ztinerarium mentis che gli permetta di conoscere le tentazioni pericolose e avere gli
strumenti intellettuali ed emotivi per sopravvivergli.

Nella prima apparizione, ancora indiretta, del Regno di Orcagna, al centro della
storia vi ¢ I'ennesima gara di cortesia fra Iroldo e Prasildo, gia protagonisti di vicendevoli
prove cortesi nella novella di /O I x11. Prasildo, conoscendo il destino di Iroldo, decide di
corrompere il guardiano per liberare 'amico, e non riuscendo ottiene infine di prendere il
suo posto. Possiamo immaginare che qui il Giardino abbia ancora il valore di una trappola
erotica per eccellenza: un luogo in cui la lietezza del’ambiente cela una bestia divoratrice
di cavalieri e dame, cosi come avviene in AL III 59, ad allegorizzare gli inganni possibili
nell’esperienza erotica. Il verziere conduce alla morte Iroldo e poi Prasildo, due uomini
che gia avevano rischiato la vita per amore; colui che libera i due ¢ Rinaldo, il quale sta
procedendo nel suo percorso di cavaliere «disamorato», iniziato dopo aver bevuto dal-
la fontana di Merlino: ¢ dunque il pit titolato a liberare dame e cavalieri dagli inganni
d’amore. Non ¢ pero senza significato che Fiordelisa illustri le prove del Giardino con lo
scopo di dissuadere Rinaldo dall’intraprenderle: proprio il fatto di essere disamorato im-
pedisce a Rinaldo di intraprendere le prove di un orto incantato che ¢ pensato per provare
gli innamorati. Il giardino di Falerina ¢ costruito per uccidere gli amanti (Iroldo, Prasildo,
Fiordelisa, Ariante e Origille sono le sue vittime designate, tutti al centro di storie d’amore
centrali nel poema), ed ¢ in sé una prova d’amore (IL1v 3 e 51). Ma, ed ¢ questo il particola-

re cruciale per la comprensione del significato del giardino, 'amore € pure cio che protegge
| | del ficato del d I’ h t

196



Il Purgatorio di Falerina

colui che attraversa il Giardino e gli permette di superare le prove (secondo le parole di Or-
lando, per altro composte nello stile della concettosita dantesca: «Amor, ch 7vi mi manda,
m asicura / di trar al fin tanta alta ventura» II 111 68). Per tale ragione, se Rinaldo era piu
che titolato a togliere d’impiccio degli innamorati da una prova d’amore, non puo essere I'e-
roe che distruggera il Giardino di Falerina: quel compito tocchera all'innamorato Orlando.

Le prove, comunque, non sono semplicemente prove per amore: sono prove che
si vincono grazie all’amore. Il discorso diventa quindi particolarmente intricato, perché
mette in gioco non solo un’esaltazione dell'amore, ma soprattutto una dimostrazione delle
virtl private, civili, sociali, politiche sviluppate dall'amore. Una prospettiva che si dispiega
per tutta l'opera, e che possiamo qui esemplificare (e semplificare) nel modo seguente:
Pamore ¢ un atto conoscitivo e civilizzatore, amare significa procedere in un itinerario
esistenziale che conduce al perfezionamento di sé e a una vita felice in una comunita paci-
ficata, esemplando sé stessi sul modello della persona amata. Il perfezionamento di sé passa
attraverso il controllo del proprio idiotismo e della propria bestialita, e 'amore permette
quindi di aprirsi all’altro e di temperare sé stessi, superando vizi come I'ira, I'avarizia, I'odio,
la smisurata ambizione di potere: vizi che rappresentano deviazioni dal corretto percorso
dell’innamorato, e sono anzi esempi del «malo amore» (Purg. X 2) che si cura solo trami-
te P'amore 7z bono, cosi come gia attestato dall'esempio del Purgatorio dantesco.*

La prova della sirena permette di mettere in luce un alleato fondamentale per
la vittoria: la donna amata. Tissoni Benvenuti nota come sia impossibile valutare diver-
samente I'immagine dei petali della rosa che permettono a Orlando di tapparsi le orec-
chie, per potere cosi sopravvivere al canto della sirena: ¢ l'allegoria della rosa, al centro
del Roman da cui notevole ispirazione traggono gli episodi allegorici del poema di Boiar-
do.“” Cio significa, come sostiene ancora la studiosa, che «sarebbe quindi I'interposizione
dell’'immagine della donna amata [Angelica] a difendere Orlando dalle tentazioni» della
sirena. E, aggiungerei, queste tentazioni non riguardano tanto la donna amata quanto
piuttosto le altre donne, da cui Orlando si preserva, perché ha nelle orecchie e nella mente

solo 'amata Angelica.

66 Solo in questo senso mi sento di concordare con la considerazione fatta da Cavallo, per la quale cfr. supra.

67 Cft., oltre alle sue pagine citate supra, I'introduzione a Bo1ARDO, L Znamoramento [Tissoni Benvenuti -
Montagnani].

197



Angelo Pietro Caccamo

E sempre 'amore che continua a proteggere Orlando nell’avventura successiva,
quella contro il toro: il sangue della sirena, di cui Orlando si ¢ cosparso, lo preserva dal fuo-
co lanciato dal toro, che lavrebbe altrimenti incenerito (40). Stando a Tissoni Benvenu-
ti, in questo caso sarebbe la moderazione conseguita in ambito erotico a permettere una
moderazione anche degli istinti irascibili; tuttavia, questa spiegazione mi convince poco.
E proprio qualcosa di costitutivo del mostro precedente a rappresentare qui la salvezza
dell’eroe: e se il mostro precedente rappresenta la tensione erotica, per quanto in una delle
sue declinazioni perniciose, ¢ pili economico immaginare che qui sia proprio 'amore, in
s¢, a rappresentare un argine contro la furia autodistruttrice dell’ira contro cui non vale
«piastra né maglia» e che tutto divora. Si tratta, insomma, della concretazione narrativa
del concetto espresso nel proemio: amore che pone «I’ira in bando». Laiuto di Eros, che
in questi casi ¢ palese, diventa indiretto nelle prove successive.

L’amore ¢ qui il mezzo che permette al cavaliere boiardesco di superare tutte le
proprie pulsioni distruttive e autodistruttive, anche quelle che fanno parte della sfera stes-
sa dell'amore,® in una logica di perfezionamento umano. Non si tratta di vedere in cid
un ripensamento rispetto al canzoniere, ma anzi di leggere nella sua complessita I'idea
dell’'esperienza erotica di Boiardo, che anche nel canzoniere affronta un percorso eufori-
co e disforico, concluso dal pentimento: probabilmente il medesimo percorso (ma siamo
nell'ambito delle supposizioni indimostrabili) che avrebbe affrontato Orlando se l'opera
fosse stata compiuta. E sin dallesordio del canzoniere, infatti, che Boiardo ribadisce due
cose solo in apparente contraddizione: la pericolosa fallacia dell'amore, che porta all’au-
todistruzione, e la necessita di attraversare 'amore come esperienza fondamentale della

propria realizzazione esistenziale.

Ora de amara fede e dolci inganni
l'alma mia consumata, non che lassa,
fuge sdegnosa il puerile errore.

Ma certo chi nel fior de’ soi primi anni
sanza caldo de amore il tempo passa,
se in vista € vivo, vivo ¢ sanza core.

(AL11,9-14)

68 §j pensi anche a come Orlando supera la prova della sirena, cioe riempiendosi I'elmo di petali di rose, che gli
permettono di insonorizzarlo. Cfr. O I 1v 34-35.

198



Il Purgatorio di Falerina

Questa ¢ senza dubbio la posizione ribadita dal narratore e dai personaggi dell’ /namora-
mento, ove amore ¢ dichiarato «esercizio giovenile» (II x11 2) € la sua furia puo portare
all'autodistruzione (si veda quanto si dice a proposito del duello all’ultimo sangue fra Or-
lando e Rinaldo per amore, I xxvi111 1-3), ma viverlo in giovinezza ¢ indispensabile: «per-
ché ogni cavalier ch’¢ sanza amore, / se in vista ¢ vivo, vivo ¢ sanza core», dice Agricane a I
XVIII 46, in un distico in cui Boiardo cita scopertamente sé stesso.

Tornando al rapporto col modello dantesco, mi sembra allora verosimile vedere
il motivo di questa ripresa strutturale — il viaggio penitenziale — proprio nella comune
visione dell'amore quale 7nvito al viaggio, guida di un processo trasformativo di tipo co-
scienziale e morale. I peccati espiati nel Purgatorio di Dante, com’® noto, nascono da un
amore male indirizzato: perché troppo vigoroso, perché poco intenso, perché diretto al

male.”” L'amore ¢ l'origine di ogni azione, buona o cattiva che sia:”

Pero ti prego, dolce padre caro,
che mi dimostri amore, a cui reduci
ogne buono operare e I suo contraro.
(Purg. XVIII 13-15)

Se infatti ¢ sempre buona cosa 'amore, non necessariamente buona ¢ I'azione che ne de-
riva: fondamentale ¢ per Dante l'esercizio del libero arbitrio e della ragione, che permet-
tono di orientarsi nell’agire.” Cid non significa, naturalmente, che Boiardo sposi un’idea
dell’amore razionalizzato e cristianamente inteso’ come quella esposta dalla Commedia;
dovremo anzi sottolineare con chiarezza la direzione puramente umana, e non divina, di
questa dottrina. Piuttosto, Boiardo ¢ interessato a sottolineare I'esigenza di un percorso,
quello della cortesia, che permette la maturazione dell'individuo nell’ottica di una cono-
scenza e di un pit equilibrato rapporto con le sue pulsioni, non solo quelle strettamente

erotiche.

69 Purg. XVII 90 ss.

70 Cfr. SALSANO 2003.

71 AzzETTA 2006: 248-250.
72 Tvi: 256.

199



Angelo Pietro Caccamo

Rintracciata questa filigrana nell’avventura dell’Orto di Falerina, diventa a mio
avviso facile leggere le imprese di Orlando nella loro coerenza allegorica: la costruzione di
tutto il «buono operar / e il suo contraro» di cui ¢ capace 'amore, nel quale il protagoni-
sta Orlando dovra squadernare tutta la sua abilita nel discernere 'uno dall’altro. Le prove
del Giardino rappresentano una serie di pericolose trappole insite nei desideri umani: il
giardino stesso, costruito per una vendetta contro un amore tradito, ¢ I'allegoria del «malo
obietto», della pericolosa deviazione dell'impulso d’amore verso fini dannosi. Orlando si
muovera con l'aiuto del «libro» della ragione, ma soprattutto attraverso lo stesso esempio
della donna amata. La sovrapponibilita dei due percorsi diventa evidente se riflettiamo sul
ruolo che occupa, in ambedue i casi, la figura della donna amata come invito al viaggio e
ragione di salvezza del viaggiatore.

Il motivo dominante della Commedia fino a tutto il Purgatorio & percorso verso
Beatrice. La donna cantata nella V72 Nova diventa nella Commedia la grazia operante,
colei che fa beati, presenza assente che motiva il viaggio infernale, apparsa a Dante solo
quando 'anima ¢ tornata al suo retto orientamento, si ¢ purificata attraverso il percorso
purgatoriale. E quella Beatrice, che soccorre e invita al viaggio, a interessare Boiardo. E
merito di Singleton aver messo in luce il percorso dantesco come journey to Beatrice, per
citare il titolo del suo saggio. Lo studioso, partendo dall’identificazione delle tre luci ne-
cessarie alla visione di dio (ragione, grazia, gloria) nella dottrina tomista, identifica nelle
tre guide di Dante la personificazione di queste luci mediatrici, e in particolare in Beatrice
la luce mediana, il umen gratiae, che accende 'amore per dio e consente il viaggio, che ¢

fatto dallo sviluppo simultaneo di intelletto e amore:

E dentro a 'un senti’ cominciar: «Quando
lo raggio de la grazia, onde saccende
verace amore e che poi cresce amando,
multiplicato in te tanto resplende,
che ti conduce su per quella scala
u’ sanza risalir nessun discende».
(Par. X 82-87)

73 SINGLETON 2019.

200



Il Purgatorio di Falerina

II rapporto fra Angelica e Beatrice ¢ ancora piu stringente se consideriamo il rapporto
che lega Inamoramento de Orlando e Amorum libri. La ricostruzione di una relazione fra
’Angelica protagonista del poema e ’Antonia Caprara cantata nel poema ¢ direi evidente,
per quanto ancora mai messa sufficientemente e sistematicamente a rilievo dalla critica.”
Non posso qui soffermarmi su un’analisi; bastera perd porre in rilievo la perfetta sovrap-
ponibilita fra il rapporto canzoniere-poema posto nell’esordio di Il 1v 1 e il rapporto Vita
Nova - Commedia. L'invocazione di Antonia ¢ qui messa in parallelo al ruolo svolto da
Angelica per Orlando: cosi come Antonia ¢ «luce degli ochi» che «spira aiuto» a ter-
minare la composizione della «storia presente», la cui importanza ¢ fondamentale per il
portato semantico del poema, cosi Angelica con la sua presenza permette di illuminare il
viaggio di Orlando, di sostenerlo e ispirarlo a trovare le forze necessarie per vincere le pro-

ve. Impossibile allora non venga in mente la funzione del lumen gratiae Beatrice:

Disse: — Beatrice, loda di Dio vera,
ché non soccorri quei che tamo tanto,
ch’uscl per te de la volgare schiera?
(Inf. 11 103-105)

Beatrice transita dalla Vita nova alla Commedia con la funzione di soccorritrice in un
itinerarium mentis orientato e ispirato dall'amore; allo stesso modo, ma sdoppiandone le
funzioni in donna reale e personaggio immaginario, Boiardo chiama Antonia come ispi-
razione per cantare la storia, e parallelamente pone Angelica a ispirare Orlando per il suo
itinerarium erotico. Se Angelica ¢ una novella Beatrice, essa lo ¢ senza intento parodico,
se non in termini strettamente etimologici: la sua figura riscrive la donna-guida dantesca

per farla testimone di una visione affatto diversa dell’eros, senza dubbio tutta immanente

74 «quella dolce angelica sembianza / che sempre fu scolpita nel mio core», I 54, 5-6; e in generale I'aggettivo
«angelica», prelievo petrarchesco, ricorre sovente negli AL. Si veda I'introduzione di T. Zanato a III 36: Si
conferma la fresca (cfr. «adesso», v. 12) metamorfosi di Antonia, donna dalle due facce, 'una «suave» (v. 2),
«angelicax» (v. 2), «<umana» (v. 4) e «dolce» (vv. 9-10), laltra «dispietata» (v. 3), «dura» (v. 3) e «altera» (vv.
4 ¢ 13): quest’ultima non rispondente al suo vero animo, «se ben gia dimostrd quel che non era» (v. 11). Sta
proprio in questa duplicita dell'amata, negata eppur evidente, la chiave per ripercorrere, in modo schematico
ma efficace, I'intera curvatura del macrotesto [...]». Per quanto riguarda il v. 11 nominato da Zanato, si veda la
perfetta corrispondenza del giudizio di Marfisa su Angelica in /O I xx 44, citato infra.

201



Angelo Pietro Caccamo

e certamente non cristiana;” tuttavia non c’e volonta di diminuzione della fonte, quanto
piuttosto di ripresa di un modello efficace di allegorizzazione. Dico efficace e non presti-
gioso, poiché mi pare evidente che la scoperta allusivita sia, semmai ricercata, sicuramente
poco interessante nella prospettiva autoriale (il percorso purgatoriale qui ricomposto ¢
cosi decostruito e ristrutturato da diventare direi davvero poco leggibile in filigrana): ¢ so-
prattutto invece l'efficacia del modello principe della poesia allegorico-didascalica italiana
a divenire il fulcro di una riscrittura, funzionalizzata alla rappresentazione della dottrina
d’amore che forma Orlando nel Giardino di Falerina.

Diventa infine molto interessante, in questa riscrittura, il ruolo ambiguo di An-
gelica. Che il ruolo di Angelica sia complesso e non riducibile a nessuno dei poli estremi
della sua personalita esibita, ¢ evidente a chi legga il poema nella sua interezza: Angelica
¢ la rappresentazione di una scaltrita e pericolosa manipolatrice, «che ha ben contrario il
nome a sua natura/ perché ¢ di fede e di pieta ribella» (I xx 44); eppure, Angelica ¢ forse
il personaggio femminile che salva pit1 volte Rinaldo (nell’avventura di Rocca Crudele a
I 1x 14-22; nel duello con Orlando a I xxvirr 28-32) e Orlando stesso (dal Giardino di
Dragontina a I x1v 39-44). La sua ambiguita, specchio dell'ambiguita della donna cantata
nel canzoniere, serve a testimoniare il profondo dualismo di ogni esperienza erotica, scissa
frala verita biografica (sempre esposta alla caducita esperienziale e all'inganno dei sensi) e
il valore formativo e conoscitivo dell'esperienza erotica in sé, attraverso il quale i cavalieri e

le dame dell’universo boiardesco trovano definizione di sé e del proprio posto nel mondo.

75 Non ci sono opere che affrontino sistematicamente il tema: in ogni modo, una buona panoramica pos-
sono offrire i commenti all’JO, e quelli agli AL. Si veda in particolare BotarpO, Canzoniere, [Micocci], e il
commento citato di Zanato. Per delle monografie che affrontino distesamente la visione erotica di Boiardo:
ALEXANDRE-GRAS 1980; CossuTTA 1999.

202



Il Purgatorio di Falerina

BIBLIOGRAFIA

BIBLIOGRAFIA PRIMARIA

BENVENUTO, Comentum [Lacaita]= Benvenuto da Imola, Comentum super Dantis
Aldigherij Comoediam nunc primum integre in lucem editum, a cura di Giacomo
Filippo Lacaita, S voll., Barbeéra, Firenze 1887.

Bo1arpo, Linamoramento de Orlando [Tissoni Benvenuti — Montagnani] = Matteo
Maria Boiardo, L Znamoramento de Orlando, a cura di Antonia Tissoni Benvenuti
- Cristina Montagnani, Milano - Napoli, Ricciardi, 1999.

Bo1arDO, Amorum libri [Zanato] = Matteo Maria Boiardo, Amorum libri tres, a cura di
Tiziano Zanato, Novara, Interlinea, 2012.

Boiarpo, Canzoniere [Micocci] = Matteo Maria Boiardo, Canzoniere, a cura di Claudia
Micocci, Milano, Garzanti 1990.

Bestiario Toscano = Bestiario Toscano, edito da Milton Stahl Garver - Kenneth McKenzie,
in «Studi Romanzi», VIII (1912), 1-100.

Cecco, Acerba [Crespi] = Cecco d’Ascoli, LAcerba, a cura di Achille Crespi, Ascoli
Piceno, Cesari, 1927.

DANTE, Purgatorio [Bellomo - Carrai] = Dante Alighieri, Purgatorio, a cura di Saverio
Bellomo - Stefano Carrai, Torino, Einaudi, 2019.

DANTE, Inferno [Mattalia] = Dante Alighieri, La divina commedia. Inferno, a cura di
Daniele Mattalia, Milano, Rizzoli, 1960.

REGI0, Sirenide [Cerbo] = Paolo Regio, Sirenide, a cura di Anna Cerbo, Napoli,
University Press, 2014.

BIBLIOGRAFIA SECONDARIA
ALEXANDRE-GRAS 1980 = Denise Alexandre-Gras, Le «Canzoniere» de Boiardo, du
pétrarquisme a inspiration personelle, Saint-Etienne, Publications de I'Univer-

sité, 1980.

203



Angelo Pietro Caccamo

Cavarro 1993 = Jo Ann Cavallo, Bozardo’s Orlando innamorato. An Ethics of Desire,
Madison, Fairleigh Dickinson University Press, 1993.

Caccamo 2022 = Angelo Pietro Caccamo, La “Commedia” come repertorio e modello
tematico per “LInamoramento de Orlando”, in «Letteratura Cavalleresca
Italiana», 4 (2022), 41-79.

CazzaTO 2024 = Matteo Cazzato, Boiardo lettore di Dante. Comunicazione letteraria e
intertestualita a Ferrara nella loro dimensione storica, Universita di Trento, Tesi di
dottorato, a.a. 2023-2024.

CerBO 2015 = Anna Cerbo, 1/ mondo degli animali nella “Sirenide” di Paolo Regio:
allegoria e scienza della natura, in «Bruniana & Campanelliana», 21, 2 (2015),
395-409.

ConNrFALONIERI 2021 = Corrado Confalonieri, Arte, magia e disincantamento del mondo
tra Boiardo e Ariosto, in «Letteratura cavalleresca italiana» 3 (2021), 93-102.

CossuTtTa 1999 = Francesco Cossutta, ltinerarium mundi ac salutis: gli “Amorum libri”
di Matteo Maria Boiardo, Roma, Bulzoni, 1999.

CREMANTE 1970 = Renzo Cremante, La memoria della “Commedia” nell’“Innamorato”,
in Boiardo e la critica contemporanea, a cura di Giuseppe Anceschi, Olschki,
Firenze, 1970, p. 193.

Currtr 2024 = Elisa Curti, «Ché crudelta combatte con Amore>: Falerina, Origille and
Female Malevolence in “Inamoramento de Orlando”, in «Women language
literature in Italy. Donne lingua letteratura in Italia», 6 (2024), 109-119.

DeLcorNO Branca 2012 = Daniela Delcorno Branca, Lo spazio delle fate
nell”“Inamoramento de Orlando”, in Boiardo a Scandiano. Dieci anni di studi, a
cura di Andrea Canova - Gino Ruozzi, Novara, Interlinea, 2012, 137-155.

FRANCESCHETTI 1975 = Antonio Franceschetti, L “Orlando innamorato” ¢ le sue
componenti tematiche e strutturalt, Firenze, Olschki, 1975.

GALBIATI 2018 = Roberto Galbiati, I/ romanzo e la corte. L™ Inamoramento de Orlando”
di Boiardo, Roma, Carocci, 2018.

MATARRESE 1998 = Tina Matarrese, I/ mito di Ercole a Ferrara nel Quattrocento tra lette-
ratura e arti figurative, in Lideale classico a Ferrara e in Italia nel Rinascimento,

a cura di Patrizia Castelli, Olschki, Firenze, 1998, 191-202.

204



Il Purgatorio di Falerina

Mocan 2015 = Mira Mocan, I/ livore dell invidia ¢ la luce della sapienza: lettura di
“Purgatorio” XIII, in «L’Alighieri. Rassegna dantesca», 46 2 (2015), 61-85.

MoNTAGNANI 1983 = Cristina Montagnani, I/ commento al “Ieseida’ di Pier Andrea de’
Bassi, in Studi di Letteratura italiana offerti a Dante Isella, Napoli, Bibliopolis,
1983, 9-31.

MOoNTAGNANI 1990 = Cristina Montagnani, Fra mito ¢ magia: le ambages dei cavalieri
boiardeschi, in «Rivista di letteratura italiana» 8 (1990), 261-285.

MURRIN 1980 = Michael Murrin, The Allegorical Epic: Essays in Its Rise and Decline,
Chicago, University Press, 1980.

ParumBo 2021 = Matteo Palumbo, Dante e la cupidigia: il mondo corrotto ¢ la monarchia
universale, in «Esperienze letterarie» XLV, 1 (2021), 9-25.
RINALDI 1994 = Rinaldo Rinaldi, «Sono ora in terra, on sono al ciel levato?> : il programma
dell> “Orlando innamorato”, in «Lettere italiane», 46, 4 (1994), 529-564.
SANGIRARDI 1998 = Giuseppe Sangirardi, La “Commedia”di Orlando. Dantismo, enfasi e
pluritonalita nello stile dell”“Orlando Innamorato”, in Il Boiardo ¢ il mondo estense
nel Quattrocento, a cura di Giuseppe Anceschi, Padova, Antenore, 1998, 807-859.

SANTELLI 2000 = Tullio Santelli, Purgatorio canto VII, in «Alighieri» (luglio-dicembre
2000), 73-98.

SaLsaNo 2003 = Fernando Salsano, Purgatorio canto XVII, in 1d., Lecturae Dantis,
Ravenna, Longo, 2003, 152-162.

SEGRE 1966 = Cesare Segre, Esperienze ariostesche, Pisa, Nistri-Lischi, 1966.

SINGLETON 2019 = Charles Singleton, Journey to Beatrice, Baltimora, John Hopkins
University Press, 2019.

TissoNI BENVENUTI 1998 = Antonia Tissoni Benvenuti, La varia presenza dell antico
nell”Tnamoramento de Orlando”, in Intertestualita e smontaggi, a curadi Roberto
Cardini - Mariangela Regoliosi, Roma, Bulzoni, Roma, 1998, 77-110.

TissoN1 BENVENUTI 2023 = Antonia Tissoni Benvenuti, Curiosando tra i libri degli
Este. Le biblioteche di corte a Ferrara da Nicolo IT (1361-1388) a Ercole I, Novara,
Interlinea, 2023, 197-203.

205



Angelo Pietro Caccamo

T1z1 - PRALORAN 1988 = Marco Tizi - Marco Praloran, Narrare in Ottave. Metrica e stile
dell’Innamorato, Pisa, Nistri-Lischi, 1988.
ZAMPESE 1994 = Cristina Zampese, «Or si fa rossa or pallida la luna>. La cultura classica

nell’ Orlando Innamorato, Maria Pacini Fazzi Editore, Lucca 1994.

206





