
 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

64 

FELLINI’S KAFKA 
SOME REFLECTIONS ON CINEMATIC IMAGINATION 

 

 

Manuele Bellini 

manuele.bellini@gmail.com 

 

 

In this essay, we focus mainly on Intervista (1987), a film set on the set of a film based 
on Kafka’s Amerika. Here Fellini seems to identify himself with Kafka, not for the pur-
pose of portraying the Prague writer’s novel, deemed already «too visual», but on the 
contrary to talk about himself, about his own sentimental upbringing during his adoles-
cence and his own way of filmmaking. The game of mirroring is complex and does not 
stop at the autobiographical level: it allows us to grasp the meaning of Fellini’s cinema, 
which is to grasp reality through the imagination, as Milan Kundera wrote. If we focus 
on the late Fellini, we can say that cinema is image and words are superfluous. Words tell, 
while the image shows. Words are tied to ideologies, to grand narratives, while the image 
is as free as the language of dreams, which Fellini is inspired by referring to Jung. There-
fore, the Fellini film image is by no means a verisimilar representation; rather, it is a meta-
image that uses kafkaesque poetics to speaks, with ironic levity, about the fate of cinema 
in the modern world, in which nightmare blends with reality, as the unfinished project Il 
viaggio di G. Mastorna shows. 
 
Keywords: Franz Kafka, Federico Fellini, Milan Kundera, Amerika, Intervista  
  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

65 

IL KAFKA DI FELLINI 
QUALCHE RIFLESSIONE SULL’IMMAGINAZIONE CINEMATOGRAFICA 

 

 

Manuele Bellini 

manuele.bellini@gmail.com 

 

 

1. Kafkiano e felliniano 

«Il ritratto di Kafka da giovane assomiglia sorprendentemente a quello di Fellini ra-

gazzo».1 Lo scrive l’amico Giovanni Angelucci, co-sceneggiatore di Intervista (1987), 

che rivela anche l’occasione in cui Fellini scopre l’opera kafkiana, ossia quando, alla fine 

degli anni ‘30, giovane apprendista in servizio presso la redazione romana del Marc’Au-

relio, ha modo di leggere La metamorfosi regalatagli da Marcello Marchesi.2 Ne subisce 

un fascino immediato legato al terreno elettivo d’indagine, che riconosce «nell’inconscio 

individuale, la zona d’ombra, il sottosuolo privato che veniva improvvisamente rischia-

rato dalla luce algida, un po’ plumbea e tragica, da genio ebraico, di quel grande profeta. 

Kafka mi emozionò profondamente. Rimasi colpito da quel suo modo di affrontare 

l’aspetto misterioso delle cose, la loro indecifrabilità, il senso del labirinto, del quotidiano 

che diventa magico».3  

Proprio ispirandosi alla narrativa kafkiana, il cinema di Fellini riesce a farsi espres-

sione della modernità europea e delle sue forme anche contraddittorie. La scrittura di Ka-

fka è accomunata all’immagine felliniana da una dimensione simbolica che passa attra-

verso il linguaggio onirico e la sua mescolanza con la realtà ordinaria, al punto da sugge-

rire una diagnosi infausta dei tempi attuali, come l’opera di Kafka fece nella sua epoca. 

Allo scopo di dimostrare la vicinanza di tale sentire, ci si propone di analizzare le modalità 

con cui entrambi gli autori colgono i germi responsabili della decadenza dei loro tempi, 

 
1 G. Angelucci, Glossario felliniano. 50 voci per raccontare Federico Fellini, il genio italiano del cinema, 
Roma, Avagliano Editore, 2019, p. 164. Sul rapporto tra Fellini e Angelucci si veda R. Fumento, “Maestro 
Fellini, studente Angelucci”, in Literature/Film Quarterly, vol. 10, n. 4, 1982, pp. 226-233. 
2 G. Angelucci, Glossario felliniano. 50 voci per raccontare Federico Fellini, il genio italiano del cinema, 
Roma, Avagliano Editore, 2019, p. 165. 
3 F. Fellini, Intervista sul cinema, a cura di G. Grazzini, Roma-Bari, Laterza, 2004, pp. 45-46. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

66 

ma senza rinunciare a una residuale e comunque ambigua speranza riposta nell’arte. Per 

questo il nostro itinerario intende precisare soprattutto la natura dell’interesse di Fellini 

per Kafka; un interesse non solo autobiografico (basato su un comune sentire proprio 

dell’età adolescenziale per come emerge da America), ma anche legato allo “stile” – dato 

da un’immaginazione che infrange le leggi dell’imitazione artistica e della verosimi-

glianza – grazie al quale il regista, può riprodurre Kafka senza girare un film su di lui. 

L’espediente di cui si serve è un metafilm ispirato a Kafka, pensato in modo da offrire allo 

spettatore uno sguardo “leggero” sull’oggi senza il ricorso alle griglie compassate delle 

ideologie politiche. In questa prospettiva, il ruolo del comico, tanto presente nell’opera 

dello scrittore, non è da ritenersi secondario e anzi costituisce, in un suo impiego dissa-

crante, il principale mezzo espressivo della filmografia di Fellini. 

Si tornerà a breve sull’apprezzamento del regista per Kafka, entrando nel merito delle 

ragioni che lo supportano; nel frattempo è comunque opportuno segnalare che, da allora, 

«Kafka diventa il suo nume tutelare: ne teneva il ritratto giovanile, quello con le orecchie 

a sventola, appeso alla parete dello studio dietro le sue spalle, e ne parlava con una fami-

liarità, una sapienza, una penetrazione arcana».4 Kezich ricorda che, nel catalogo dei libri 

posseduti dal regista, figura circa una dozzina di titoli kafkiani, come documentato nella 

mostra I libri di casa mia,5 ancorché non sia dato di sapere che tipo di conoscenza Fellini 

ne avesse e con quale grado di profondità.  

In generale, ammette Fellini, «mi sembra pertinente riconoscere nei miei film un’eco 

di Kafka»,6 in vari casi esplicita. Nell’episodio Agenzia matrimoniale, inserito nel film 

collettivo L’amore in città (1953), i corridoi labirintici della soffitta di un antico palazzo 

romano in cui si perde il protagonista evocano palesemente immagini kafkiane.7 Inoltre, 

la sceneggiatura de Il viaggio di G. Mastorna (1965),8 il cui progetto rimase notoriamente 

incompiuto,9 fu scritta insieme a Dino Buzzati, a sua volta estimatore di Kafka (come 

 
4 G. Angelucci, Glossario felliniano. 50 voci per raccontare Federico Fellini, il genio italiano del cinema, 
Roma, Avagliano Editore, 2019, p. 165. 
5 «Nell’interessante mostra I libri di casa mia, allestita a Rimini nel novembre 2008 dalla Fondazione Fel-
lini per presentare il catalogo dei volumi a suo tempo in possesso del Maestro, i titoli di Franz Kafka sfio-
rano la dozzina»; T. Kezich, “Kafka cotto e mangiato”, in id., Federico Fellini. Il libro dei film, Milano, 
Rizzoli, 2009, p. 51. 
6 F. Fellini, Dizionario intimo per parole e immagini, a cura di D. Barbiani, Milano, Piemme, 2019, p. 182. 
7 Lo rileva, tra gli altri, T. Kezich, “Un po’ di Kafka”, in id., Federico Fellini, la vita, i film, Milano, Feltri-
nelli, 2021, pp. 139-142. 
8 Cfr. F. Fellini, Il viaggio di G. Mastorna, a cura di E. Cavazzoni, Macerata, Quodlibet, 1994. 
9 Di cui resta traccia nel breve documentario Block-notes di un regista (1969). 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

67 

testimonia, tra l’altro, Il deserto dei Tartari), alla cui poetica il testo sembra per più ragioni 

richiamarsi.10 Infine, Intervista (1987) è ambientato sul set di un film tratto da America, 

che Fellini avrebbe sempre voluto girare senza di fatto mettere del tutto in atto il suo 

proposito.11 

Sebbene evocazioni kafkiane più o meno palesi siano presenti diffusamente nella sua 

filmografia, non è tuttavia un’operazione immediata individuarne i richiami. Dell’agget-

tivo “kafkiano”, infatti, sono difficilmente rinvenibili sinonimi; per solito ne figurano 

come affini alcuni termini riferiti a intricate situazioni di grigiore asfittico o di ambigua 

oscurità, che pure sono in parte presenti nel cinema di Fellini ma non arrivano a comple-

tare il quadro delle atmosfere qualificabili come kafkiane. D’altronde, è lo stesso regista 

a chiarire che ciò che lo accomuna allo scrittore praghese è «il linguaggio del sogno», 

fatto di «trasparenze», di «cose che significano anche un’altra cosa»12 e che, per assolvere 

a questa funzione, devono deformarsi fino a produrre narrazioni assurde. 

Il linguaggio onirico crea situazioni incomprensibili, forme iperboliche, spazi surreali. 

Nelle sue immagini c’è qualcosa di espressionistico che non è decifrabile e che perciò 

stesso genera una vigile inquietudine. Ma, nel contempo, «spesso, nei sogni, davanti a 

situazioni agghiaccianti, ci sorprendiamo a ridere silenziosamente, proprio perché il so-

gno, come è la chiave così irripetibile e magica di Kafka, ti presenta situazioni talmente 

abnormi, così terribili, da poterne sorridere, in quanto è una presa di coscienza di qualcosa 

di irreparabile che sta avvenendo dentro di noi».13 

È noto anche a Fellini14 che Kafka si divertisse alla lettura delle sue opere agli amici: 

Max Brod ricorda che «ridemmo, per esempio, senza freno quando ci fece sentire il primo 

capitolo del Processo. Egli stesso rideva talmente che per qualche momento non era ca-

pace di continuare la lettura. Fatto abbastanza strano quando si pensi alla tremenda serietà 

di questo capitolo. Ma era proprio così. Vero è che non si trattava di un riso buono e 

 
10 Lo segnala anche P. Bondanella, Il cinema di Federico Fellini, Rimini, Guaraldi, 1994, p. 247. Cfr. infra, 
nota 27. 
11 Girare un film su Kafka «è un progetto che mi affascina da sempre, sin da quando, moltissimi anni fa, 
lessi per la prima volta America. Ho fatto ricerche fotografiche sull’America degli anni ‘20, ho raccolto 
materiale, ho riempito quaderni di appunti. Ma non so se lo farò»; F. Fellini, Raccontando di me. Conver-
sazioni con Costanzo Costantini, Roma, Editori Riuniti, 1996, p. 206. Cfr. anche R. Cirio, Il mestiere di 
regista. Intervista con Federico Fellini, Milano, Garzanti, 1994, p. 57. 
12 F. Fellini, Dizionario intimo per parole e immagini, a cura di D. Barbiani, Milano, Piemme, 2019, p. 182.  
13 Ibidem. 
14 Cfr. ibidem. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

68 

tranquillo»,15 verosimilmente per gli eventi inquietanti descritti. Ciò nondimeno, secondo 

Fellini, «quello che lo faceva ridere era proprio che la situazione terrificante dei suoi per-

sonaggi non era percepita, non era raccolta, non era avvertita dai personaggi stessi e que-

sto probabilmente era motivo di comicità, la comicità che c’è nei film di Chaplin, quando 

noi sappiamo già cosa l’attende dietro l’angolo della strada – due enormi poliziotti – e 

Charlot, invece, dandosi le arie di un gentleman inglese, procede con grande sicurezza 

verso un disastro che è in agguato».16  

Se dunque con “kafkiano” si intende usualmente ciò che appare labirintico, senza dub-

bio può qualificarsi come tale il cinema felliniano; tuttavia, è quanto meno da attenuarsi 

con prudenza, in questo caso, l’inflessione tendenzialmente negativa che connota il ter-

mine, associato per lo più a situazioni inestricabili che procurano un angoscioso smarri-

mento, alienanti nella loro accezione più ampia, per così dire esistenziale. Per Fellini, i 

percorsi labirintici del sogno non ingessano la vita, ma anzi alimentano la fantasia, vera 

linfa vitale dell’uomo e dell’artista. I sentieri onirici, sempre indecifrabili, non esprimono 

latenti stati di invischiamento, ma al contrario dischiudono nuovi orizzonti di possibilità, 

nei quali hanno modo di realizzarsi le forme – iperboliche, debordanti, sincretiche – della 

rêverie. Anche quando i sogni diventano incubi, come nell’incipit di 8½ (1963) dove il 

protagonista Guido Anselmi si sente asfissiare nella sua auto intubata nel traffico citta-

dino, essi non arrivano a frenare le passioni dell’esistenza, ma al contrario liberano le 

potenzialità dell’immaginazione: 8½ è un film sulla crisi creativa di un regista che non sa 

portare avanti il suo film; è la messa in scena dell’impossibilità di fare un film e il risultato 

è un’opera perfettamente compiuta. 

Nell’immaginario felliniano non si esprime una visione paralizzante dell’esistenza. 

Nei meandri di un quotidiano asfissiante, semmai, si inserisce la dimensione fertilizzante 

del sogno a prospettare un nuovo futuro. Le frustrazioni della vita comune non vengono 

denudate come nel cinema neorealista, ma piuttosto compensate dalle produzioni della 

fantasia, che dà forma a mondi possibili totalmente altri. Non a caso nel cinema felliniano 

è più volte rappresentato il sogno di volare, e con esso il desiderio di elevarsi al di sopra 

delle pesantezze dell’ordinario scorrere delle cose. Lo si vede in 8½, quando una fune 

tiene ancorato Guido che si libra nel cielo come un aquilone, in Giulietta degli spiriti 

 
15 M. Brod, Kafka, trad. it. di E. Pocar, Milano, Mondadori, 1988, p. 162. 
16 F. Fellini, Dizionario intimo per parole e immagini, a cura di D. Barbiani, Milano, Piemme, 2019, p. 182. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

69 

(1965), con la fuga del “nonno” con la ballerina su un vecchio aereo, nel volo del gab-

biano in E la nave va (1983), non da ultimo soprattutto in Intervista (1987), quando, 

all’inizio del film, Fellini risponde, a una troupe di giapponesi che lo intervistano: «sto 

girando l’inizio di questo filmetto, che pensavo di cominciare con un sogno, il classico 

sogno dove ci sembra di volare […]. Ecco allora nel sogno mi ritrovavo in un ambiente 

buio, inquietante, ma nello stesso tempo anche familiare», dove «mi muovevo lenta-

mente… L’oscurità era profonda… e le mie mani toccavano una parete che non finiva 

mai. In altri film, in sogni come questo, mi liberavo volando via, ma adesso chissà, sono 

un po’ vecchio, un po’ più pesante, facevo una gran fatica a sollevarmi da terra…», ma 

«infine ci riuscivo e mi trovavo librato a grandissima altezza, e il paesaggio che vedevo 

fra squarci di nubi, laggiù in fondo, cos’era?, la città universitaria, il policlinico…? Sem-

brava un reclusorio, un rifugio antiatomico… alla fine la riconoscevo, era Cinecittà».17 

Questo incipit sembra rappresentare l’equivalente filmico della visione inaugurale ripor-

tata nelle prime righe di America, quando Karl Rossmann, entrando «nel porto di New 

York, dalla nave che aveva rallentato scorse la Statua della Libertà, già da tempo avvi-

stata, come immersa in una luce improvvisamente ravvivata. Il braccio che portava la 

spada pareva si fosse rialzato in quel momento, e attorno alla sua figura alitavano le libere 

auree».18 Lo segnala Chantal Thomas, che evidenzia come Intervista esprima «la forza 

euristica e liberatoria delle immagini del sogno».19 Pure la voce narrante di Fellini, così 

«flautata, quasi triste e infantile», è quasi la voce di un sonnambulo, per cui non si può 

distinguere se sia quella di chi parla da sveglio o nel sonno.20 

Nel suo cinema non si avverte, dunque, un’atmosfera esistenzialista, se per esistenzia-

lismo si intende una visione pietrificante della vita; piuttosto, vi si può ravvisare una fe-

nomenologia delle immagini che danno corpo all’universo inconscio di desideri e pas-

sioni. Bachelard, in Psicanalisi dell’aria, ha individuato la «continuità della rêverie che 

 
17 F. Fellini, Block-notes di un regista, Milano, Longanesi, 1988, pp. 78-80. 
18 F. Kafka, “America”, trad. it. di A. Spaini, in id., Romanzi, a cura di E. Pocar, Milano, Mondadori, 1989, 
p. 3. 
19 C. Thomas, “En avant les pétales. À propos de Intervista de Federico Fellini”, in Critique, vol. 490, Mars 
1988, p. 198. 
20 M. Chion, “Quatre notes pour Fellini”, in Cahiers du cinéma, vol. 402, Décembre 1987, p. 4. Cfr. C. 
Thomas, “En avant les pétales. À propos de Intervista de Federico Fellini”, in Critique, vol. 490, Mars 
1988, p. 198. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

70 

unisce il desiderio di crescere al desiderio di volare», così da far capire che «nell’imma-

ginazione umana, il volo è una trascendenza della grandezza».21 

Il richiamo a Bachelard si comprende alla luce dell’interesse, comune anche a Fellini, 

per Jung e il sogno. In Fare un film egli scrive: «Ciò che ammiro sconfinatamente in Jung 

è l’aver saputo trovare un punto d’incontro tra scienza e magia, tra razionalità e fantasia: 

il consentirci di attraversare la vita abbandonandosi alla seduzione del mistero con il con-

forto di saperlo assimilabile alla ragione».22 

Il sogno, per Jung come per Fellini, non è l’opposto della razionalità, ma il suo rove-

scio; non è evasione dalla realtà, ma sua integrazione, suo arricchimento.23 La compre-

senza del reale e dell’immaginario, come del presente e del passato, è la principale cifra 

stilistica della poetica di Fellini; le immagini dei suoi film confondono affreschi di vissuti 

reali con avventure oniriche dell’immaginazione: Deleuze, per questo, le qualifica berg-

sonianamente come immagini-cristallo, che sono il frutto di «un’operazione fondamen-

tale del tempo: dato che il passato non si forma dopo il presente che esso è stato, ma 

contemporaneamente, il tempo deve in ogni istante sdoppiarsi in presente e passato, dif-

ferenti per natura uno dall’altro o, ed è lo stesso, deve sdoppiare il presente in due dire-

zioni eterogenee, di cui una si slancia verso l’avvenire e l’altra ricade nel passato».24 

Se si tiene conto di questa osservazione, si comprende la parentela che Kundera indi-

vidua tra i due artisti: Kafka, come Fellini, ha realizzato «questo “confluire del sogno con 

la realtà”, che i surrealisti auspicavano senza riuscire a metterlo in atto in una grande 

opera letteraria».25 Lo evidenzia ne I testamenti traditi, riconoscendo a Kafka il merito di 

 
21 G. Bachelard, Psicanalisi dell’aria. Sognare di volare. L’ascesa e la caduta, trad. it. di M. Cohen Hemsi, 
Como, Red, 1997, p. 57. 
22 F. Fellini, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993, p. 92. Fellini dice di aver letto, di Jung, La realtà 
dell’anima, di averne capito «ben poco» e di nutrire, per la psicanalisi, «un interesse da dilettante, da pa-
sticcione, con una golosità tesa a cogliere sollecitazioni positive»; ibidem. Più in generale, in un’intervista 
rilasciata a Costanzo Costantini in occasione dei suoi cinquant’anni, dichiara di essere «amico di Ernest 
Bernhard, lo psicoanalista di scuola junghiana. È stato per me un mediatore incomparabile. È lui che mi ha 
fatto capire che la vita onirica non è meno importante della vita diurna, specie per un artista. Debbo a lui se 
ho potuto leggere in maniera più recettiva qualche libro di Jung, questo scienziato veggente che tutti do-
vrebbero conoscere; è stato per me una lettura molto nutriente», anche se, precisa, «contrariamente a quel 
che si dice, io non sono mai stato in analisi»; F. Fellini., Raccontando di me. Conversazioni con Costanzo 
Costantini, Roma, Editori Riuniti, 1996, p. 107. Sul rapporto di Fellini con Bernhard, si veda soprattutto G. 
Angelucci, Glossario felliniano. 50 voci per raccontare Federico Fellini, il genio italiano del cinema, 
Roma, Avagliano Editore, 2019, pp. 82-86. 
23 Cfr. F. Fellini, Il libro dei sogni, a cura di S. Toffetti, Milano, Rizzoli, 2020. 
24 G. Deleuze, Cinema 2. L’immagine-tempo, trad. it. di L. Rampello, Milano, Ubulibri, 1997, p. 96.  
25 M. Kundera, I testamenti traditi, trad. it. di M. Daverio, Milano, Adelphi, 2007, p. 55. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

71 

aver inventato una nuova modalità di scrittura, un’inedita arte del romanzo, la cui fun-

zione consiste nel varcare «la frontiera del verosimile. Non per evadere dal mondo reale 

(come facevano i romantici) ma per afferrarlo meglio».26 La sfera dell’immaginario viene 

resa come ordinario vissuto quotidiano, e non allo scopo di denunciarne il dissolvimento, 

ma per cogliere la realtà tramite ciò che di essa è la deformazione fantastica, l’iperbole 

onirica, l’ossimoro grottesco. «Afferrare il mondo reale è infatti insito nella definizione 

stessa di romanzo; ma come si può essere rigorosi nell’analisi del mondo e al tempo stesso 

irresponsabilmente liberi nelle fantasticherie ludiche? Come si possono conciliare questi 

due obiettivi incompatibili? Kafka è riuscito a risolvere questo gigantesco enigma. Ha 

aperto un varco nel muro del verosimile; e sulle sue orme molti altri sono passati attra-

verso quel varco, ciascuno a suo modo: Fellini, Márquez, Fuentes, Rushdie. E molti al-

tri».27 

 

2. Aldilà e aldiquà 

Appare forse paradossale che, nel cinema di Fellini, uno tra gli esempi più rappresentativi 

di questa confluenza kafkiana del sogno nella realtà si possa rinvenire in un film mai 

realizzato, ma di cui esiste la sceneggiatura, scritta con la collaborazione di Dino Buzzati, 

ossia Il viaggio di G. Mastorna.28 L’Oltretomba nel quale si ritrova il protagonista senza 

rendersene conto assomiglia del tutto all’aldiquà, con la grigia mediocrità che connota gli 

spazi, i tempi, le pratiche: una metropoli caotica e rumorosa, una folla di volti anonimi, 

 
26 Ivi, p. 57. 
27 Ibidem. In L’arte del romanzo, scrive che Kafka, i cui romanzi sono «la fusione totale fra sogno e realtà», 
è stato perciò protagonista di «un’immensa rivoluzione estetica»; M. Kundera, L’arte del romanzo, trad. it. 
di E. Marchi, Milano, Adelphi, 1988, p. 120.  
28 L’aldilà fantasticato ne Il viaggio di G. Mastorna (che narra la vicenda di un violoncellista deceduto 
inconsapevolmente in un incidente aereo) si ispira all’Oltretomba descritto da Buzzati nel racconto Lo 
strano viaggio di Domenico Molo, pubblicato a puntate sul settimanale Omnibus tra i mesi di ottobre e 
novembre del 1938 e in seguito intitolato Il sacrilegio nella raccolta I sette messaggeri, Milano, Mondadori, 
1942). Nella sceneggiatura del Mastorna Fellini immagina che le anime dei defunti vengano trasportate 
verso il nulla delle loro destinazioni da un treno a più piani, che Buzzati riprende nel suo Poema a fumetti, 
a cura di L. Viganò, Milano, Mondadori, 2017, pp. 194-199, non prima di averne chiesto l’autorizzazione 
a Fellini stesso, che riporta l’episodio: «Feci un sogno, glielo raccontai, avevo sognato un treno a più piani 
e pensai di inserirlo nel viaggio di Mastorna, poi […] il film non si è fatto. Bene, figurati, dopo un anno 
Dino mi telefona e mi domanda se può fare un disegno di un treno a cinque o sei piani. “L’idea è stata tua,” 
mi ha detto, figurati, lui che mi domanda il permesso!»; R. Marchi, “Buzzati e la magia: dialogo con Fel-
lini”, in id. (a cura di), Dino Buzzati - Vita & Colori. Mostra antologica: dipinti, acquarelli, disegni, mano-
scritti, Milano, Overseas, 1986, pp. 14-15: 15. Sul rapporto Buzzati-Fellini si veda anche L. Viganò, “La 
discesa nell’Aldilà: l’ultimo viaggio di Dino Buzzati”, in D. Buzzati, Poema a fumetti, a cura di L. Viganò, 
Milano, Mondadori, 2017, p. 242. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

72 

un apparato burocratico farraginoso e labirintico, attese sfiancanti e inconcludenti, richie-

ste inevase o comunque respinte; tutti caratteri del mondo kafkiano, che non distingue 

l’ordinario dall’eccezionale e anzi fa di quest’ultimo una variante del tutto consueta della 

normalità.  

Proprio l’assenza di elementi distintivi tra i due mondi fa sì che Mastorna non avverta 

la propria morte, così come Gregor Samsa non percepisce la sua metamorfosi in una sorta 

di scarafaggio. Egli ne ha consapevolezza solo quando, guardando negli occhi di una ho-

stess, «vede, come su uno schermo, una scena orrenda», quella del disastro.29 Egli viene 

edotto su ciò che finora ha intuito – ossia che all’apparenza poco è cambiato rispetto a 

prima – solo dopo svariate esperienze, quando incontra finalmente un volto noto, il suo 

professore di filosofia del liceo, De Cercis, che immediatamente lo disillude senza pream-

boli:  
Hai scoperto subito il trucchetto questa volta, eh? Ti sei reso conto finalmente che le cose 

vanno allo stesso modo di prima, che non esiste nessuna risposta a nessun quesito? Te lo 

ricordi cosa dicevo: «Un metro sopra il cappello che ho in testa…».  

-… non c’è un bel niente, solo correnti d’aria… 

E tutti e due in coro continuano: 

-… e chi vuole alzarsi sulle punte dei piedi a cercare e cercare rischia soltanto di prendersi 

un bel raffreddore.30 

 
29 F. Fellini, Il viaggio di G. Mastorna, a cura di E. Cavezzoni, Macerata, Quodlibet, 1994, p. 56. 
30 Ivi, p. 104. Mastorna, come Joseph K. o K., il protagonista de Il castello, vogliono capire, arrivando 
persino a cercare una colpa come giustificazione della pena e un giudice che possa emettere una sentenza 
(si veda «il castigo [che] cerca la colpa» di cui parla M. Kundera, L’arte del romanzo, trad. it. di E. Marchi, 
Milano, Adelphi, 1988, 148). In una lettera a Dino de Laurentiis, Fellini scrive che Mastorna chiede «dove 
sono i giudici? Ma la bella infermiera non sa cosa rispondergli», precisando poco oltre che «M. vuol essere 
giudicato, va in cerca dei giudici, confessa ad alta voce le sue colpe deformandole, esagerandole perché 
vuole un giudizio. Provoca il giudice a mostrarsi ma non accade nulla. Se ne lamenta, crede ad una svista 
del potere, vuol avere il conforto di un giudizio, ma non c’è nessun giudice e nessun giudizio»; F. Fellini, 
“Lettera a Dino de Laurentiis”, in id., Il viaggio di G. Mastorna, a cura di E. Cavezzoni, Macerata, Quod-
libet, 1994, pp. 167-205: 190, 192. In questo inferno Mastorna cerca un giudice che non c’è, così come non 
c’è una colpa; e non c’è un giudice proprio perché non c’è una colpa. Angelucci riferisce: «Mi aveva pro-
fondamente colpito che in uno degli ultimi giorni di vita, mentre ero accanto al suo letto in ospedale, Fede-
rico riemergendo da uno stato di assopimento, mi avesse domandato all’improvviso: “Ti ricordi cosa scrive 
Kafka, alla fine de Il processo?” “No, Federico, non mi ricordo.” “Vallo a riguardare perché dice: Come 
può un uomo essere colpevole?” E ripeteva l’interrogativo tra le labbra: “Come può un uomo essere colpe-
vole?” Non sapevo come aiutarlo ma capivo che stava dialogando con lo scrittore per liberarsi della sua 
angoscia: un uomo non è colpevole di null’altro che di essere uomo. Tutto il resto, la vicenda della sua vita, 
non può certo essergli imputata a colpa»; G. Angelucci, Glossario felliniano. 50 voci per raccontare Fede-
rico Fellini, il genio italiano del cinema, Roma, Avagliano Editore, 2019, p. 165, c.n.. Gabriele Scaramuzza 
scrive che «colpa sarebbe il mancato riconoscimento della colpa di non aver accettato la vita, il pervicace 
inseguire giustificazioni e chiarificazioni, l’incapacità di rassegnarsi agli inevitabili compromessi che la 
vita impone. In nome di una purezza che sarebbe solo malriposto orgoglio, superbia malcelata, e che si 
esprimerebbe poi in forme di “razionalismo illuministico”, di individualismo»; G. Scaramuzza, Kafka a 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

73 

Ma è soltanto verso la fine che Mastorna prende coscienza dell’assurda somiglianza del 

mondo dei morti con quello dei vivi, e continua a stupirsene. Quando deve trovare il pro-

prio aereo per raggiungere una destinazione ignota per una ragione altrettanto scono-

sciuta, ormai fiaccato dalla rabbia e dalla stanchezza, inveisce contro la hostess:  
«Tu fai parte di questo aeroporto, tu devi sapere dov’è il mio aereo, sei qui per aiutare me, 

sei al mio servizio. Ti ordino di condurmi alla pista di partenza. Perché non rispondi? Cosa 

devo pensare di voi? Di tutti voi che fingete di aiutarmi e non fate che prendermi in giro? 

Una burla? Ancora una burla da aggiungere a tutte le altre? Allora è come essere ancora 

laggiù, nel mondo: si aspetta e non si riceve, si cerca e non si ottiene».31 

Nel Mastorna, «Fellini vuole smaccatamente mettere in discussione la concezione dante-

sca, teologica, di un mondo ultraterreno dalla struttura fisica logica e ordinata e dove ad 

ogni colpa corrisponde una punizione ben precisa, inserendosi nel solco degli scrittori 

novecenteschi […] che sovrappongono l’aldilà al nostro aldiquà, esasperando le caratte-

ristiche di incertezza, caoticità, irrazionalità che contraddistinguono il mondo mo-

derno».32  

Questo mutuo rovesciarsi della vita nella morte, del mondo celeste in quello terrestre, 

del sogno nella realtà, è una delle cifre della scrittura kafkiana, che intende tra l’altro 

mostrare, proprio come Fellini, che forse «nell’aldilà ci siamo già dentro, senza saperlo, 

e che ad esempio se insorge un patimento di spirito che ci perseguita, senza ragione ap-

parente, noi non lo sappiamo ma forse è il giudizio universale già in atto che è venuto a 

trovarci; noi non lo sappiamo ma forse questa vita normale e tranquilla che ogni tanto ci 

grava, e che per qualcuno grava moltissimo, anche solo spiritualmente, è già il purgatorio 

che ci fa penare».33 Lo rileva Ermanno Cavazzoni (dal cui Poema dei lunatici Fellini ri-

cava il soggetto per La voce della luna del 1990), che prosegue: 
Questa ipotesi è illustrata da Franz Kafka nel suo libro Il processo (meraviglioso libro indi-

spensabile del XX secolo), dove un funzionario di banca, senza colpe apparenti, scopre d’es-

sere sotto processo, e scopre che qui, misto al mondo quotidiano (ma solo un po’ fuorimano 

 
Milano. Le città, la testimonianza, la legge, Milano-Udine, Mimesis, 2013, p. 36). Cfr. sul tema anche G. 
Scaramuzza, “Il processo tra Kafka e Welles”, in id., Incontri, Milano, Mimesis, 2017, pp. 33-48. 
31 Ivi, p. 152, c.n. 
32 V. Galbiati, “L’impossibile viaggio di G. Mastorna”, in S. Prandi (a cura di), Nulla si sa, tutto si imma-
gina. Il cinema di Federico Fellini e la letteratura, Macerata, Quodlibet, 2022, p. 40. 
33 E. Cavezzoni, “Purgatori del XX secolo”, in F. Fellini, Il viaggio di G. Mastorna, a cura di E. Cavezzoni, 
Macerata, Quodlibet, 1994, pp. 222-223. Su questo tema si veda anche l’importante contributo di C. Bolo-
gna, “L’Inferno di Fellini, fra Dante e Kafka”, in S. Prandi (a cura di), Nulla si sa, tutto si immagina. Il 
cinema di Federico Fellini e la letteratura, Macerata, Quodlibet, 2022, pp. 17-35. Bologna fa una disamina 
acuta sulla natura e il ruolo degli aiutanti in Kafka e in Fellini; cfr. ivi, pp. 29-30.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

74 

e non visibile a tutti) c’è un universo parallelo di funzionari, avvocati, giudici, segretarie, e 

poi uffici, cancellerie, sale d’udienza che servono per assillare come una malattia dello spi-

rito, facendosi vivi nei ritagli di tempo (al mattino presto, quando si è ancora a letto, ma non 

si dorme e si pensa; negli intervalli vuoti in ufficio; la domenica mattina, quando si è così 

esposti alla disperazione) e occupano le zone di periferia, i solai, i sottoscala, le aule nei 

momenti in cui restano vuote. Questo significa che l’aldilà è già in corso, ed è probabile che 

ci siamo già dentro; spesso non ce ne accorgiamo, poi l’aldilà si fa vivo, come una pena 

interiore. Tutto Il processo è una descrizione dell’aldilà venuto improvvisamente di qua, col 

suo tradizionale apparato di inquisitori e di angeli, però talmente rinnovato e simile alla vita 

quotidiana normale che si fa fatica a riconoscere, ma chiunque lo può sperimentare; a meno 

che uno non sia spensierato e questi pensieri non lo riguardino. Ma non è una soluzione che 

si può avere a comando. Con Kafka si può dire che c’è stata una grande riforma, che l’aldilà 

ha cambiato sede, non è dopo, è qualcosa che viene in visita, può restare per sempre e erodere 

la vita, oppure scomparire, disattivarsi, senza ragione, come una febbre virale.34 

 

3. L’America 

L’aldilà è del tutto simile all’aldiquà, il sogno non si distingue dalla realtà ed è in questa 

confusione che si realizza l’incubo kafkiano. Tutto sembra vero e allo stesso tempo appare 

falso; eppure, ha ragione Milo Manara a respingere la qualifica di «visionario» a Fellini, 

ritenendola «leggermente inesatta, riduttiva. Visionario mi dà un pochino l’idea di qual-

cuno vagamente allucinato, che vede cose dove non ci sono, vittima di miraggi creati da 

una fantasia eccessiva, che non sappia bene distinguere tra veglia e sonno. C’è un altro 

termine che io associo a Fellini: “trasfigurazione”. Fellini, cioè, non vede e non ci fa 

vedere dei mostri al posto di mulini a vento, ma attraverso di lui il mulino a vento si 

trasfigura e si rivela ai nostri occhi in tutta la sua mulinità, assumendo la sua vera essenza 

di Grande Mulino a Vento».35  

L’arte in generale è trasfigurazione, non imitazione, per Fellini. Ma la trasfigurazione 

avviene, come osserva Kundera, liberando l’immaginazione dal giogo del verosimile e 

 
34 Ivi, p. 223. 
35 Milo Manara citato in V. Mollica, Fellini. Parole e disegni, Torino, Einaudi, 2000, pp. 56-57. Non a caso 
si cita in proposito Manara che, insieme a Mollica, fu uno dei pochi ad apprezzare la dimensione visiva del 
linguaggio di Fellini: del Il viaggio di G. Mastorna detto Fernet (l’aggiunta del soprannome è di Manara) 
egli inizia a realizzare un fumetto per la rivista Il Grifo del 1992, anche se la pubblicazione si interrompe 
dopo la prima puntata; cfr. M. Manara, Felliniana, Milano, Feltrinelli, 2021.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

75 

Fellini, come Kafka, lo fa applicando «all’inverosimiglianza la maschera della verosimi-

glianza».36 Talvolta in questo processo si è identificato il “realismo magico” di tanta let-

teratura critica kafkiana. Un realismo che, in Kafka come in Fellini, permette di cogliere 

la natura delle cose senza le lenti ideologiche delle grandi narrazioni. Rappresentando il 

sogno come se fosse la realtà, Fellini fa presentire il decorso involutivo della storia e il 

destino dell’arte; il suo sguardo non assume i toni della denuncia aperta, ma dipinge un 

affresco di situazioni oniriche, di memorie contraffatte, di narrazioni frammentarie, di 

dialoghi interrotti, di melodie confuse, tutti aspetti che qualificano la modernità in cui 

viviamo. Non a caso, per Kundera, il suo cinema rappresenta uno dei vertici dell’arte 

moderna, accanto a Stravinskij e a Picasso:37 l’immaginazione rompe ogni legame che la 

imbriglia al Diktat della trama, della causalità lineare, del realismo sociologico, delle ve-

rità filosofiche, dei fini didascalici, per creare una polifonia di elementi estetici che vanno 

in prima istanza gustati in quanto tali. L’opera d’arte non può ridursi al suo contenuto. Il 

suo è un cinema fatto di immagini, non di storie o di dialoghi: «mi sono accorto che mi 

esprimo sempre allo stesso modo: sempre per immagini», al punto che «per me ho sempre 

girato lo stesso film: si tratta di immagini e solo di immagini».38 Non che le parole non vi 

siano, va da sé, ma spesso non hanno valore diegetico, riducendosi non di rado a un vo-

ciare confuso in cui si intrecciano espressioni dialettali romane, battute di spirito anche a 

sfondo erotico, conversazioni abbozzate, interviste sospese, cantilene popolari, lamenti, 

imprecazioni, tutti pseudo-dialoghi spesso resi incomprensibili dai rumori di fondo di una 

quotidianità debordante di vita, di persone, di attività.39 

 
36 Cfr. M. Kundera, Il sipario, trad. it. di M. Rizzante, Milano, Adelphi, 2005, p. 87. Anche Fellini, da parte 
sua, ritiene Kundera «il più grande scrittore europeo contemporaneo»; F. Fellini, Dizionario intimo per 
parole e immagini, a cura di D. Barbiani, Milano, Piemme, 2019, p. 185. 
37 M. Kundera, “L’occhio di Kafka”, in Corriere della Sera, 10 giugno 1987, p. 5. 
38 F. Fellini, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993, pp. 112, 168. 
39 Ne ha scritto J. Risset, L’incantatore. Scritti su Fellini, Milano, Scheiwiller, 1994, in particolare alle pp. 
15-16, ma diffusamente nel testo. Opportunamente ha scritto Calvino che «la forza dell’immagine nei film 
di Fellini, così difficile da definire perché non si inquadra nei codici di nessuna cultura figurativa, ha le sue 
radici nell’aggressività ridondante e disarmonica della grafica giornalistica» (I. Calvino, Autobiografia di 
uno spettatore, in F. Fellini, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993, pp. V-XXIV: XXII), cui Fellini si dedica in 
gioventù. È peraltro nota la sua consuetudine, nella fase preparatoria di un film, di disegnare le facce degli 
interpreti, per lo più in modo caricaturale, privilegiando il mero aspetto fisico a discapito della profondità 
psicologica: si tratta di un «quasi inconsapevole, involontario tracciare ghirigori, stendere appunti carica-
turali, fare pupazzetti inesauribili che mi fissano in ogni angolo del foglio, schizzare automaticamente ana-
tomie femminili ipersessuate ossessive, volti decrepiti di cardinali, e fiammelli di ceri e ancora tette e sederi, 
e infiniti altri pastrocchi, geroglifici» e così via; F. Fellini, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993, p. 68. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

76 

Con Intervista – si ricordi ambientato sul set di un film tratto da America – Fellini 

sogna di «fare un film senza niente, destinato ad autoprodursi»,40 senza sceneggiatura, 

senza attori, senza dialoghi scritti, senza neppure un vero titolo: «mi viene in mente invece 

che forse questo film non lo vuole il titolo, così come non ha voluto un soggetto, né una 

sceneggiatura, un cast, un regista», poiché «quello che voglio fare non ha niente da spar-

tire con quello che si dovrebbe fare quando si fa un film».41   

Avendo avuto notizia dell’idea, Kundera, in un articolo pubblicato dapprima su Le 

messanger européen del 1987, esterna «la strana impressione di una sorpresa che non è 

sorpresa: mi è sembrata una cosa inaspettata e insieme logica e necessaria. In realtà, non 

c’è che Fellini che sia in grado, con la sua interpretazione, di svelare brutalmente e radi-

calmente l’essenza […] della grande rivoluzione estetica di Kafka: la liberazione radicale 

dell’immaginazione che, con la facilità di un sogno, trasgredisce tutte le regole della ve-

rosimiglianza».42 Deleuze parla di «cinema del veggente», uno spettacolo «senza distin-

zione guardanti-guardati, senza spettatori, senza uscita, senza quinte, né scene».43 

È in generale un cinema senza alcun tributo alla letteratura. È d’altronde «ben nota la 

sorniona abilità del regista di sottrarsi, proprio come i suoi personaggi, alla forza defini-

toria della parola».44 Afferma, infatti, Fellini: «probabilmente all’inizio subivo di più il 

condizionamento narrativo del racconto, facevo un cinema più paraletterario che plastico. 

Andando avanti mi sono fidato di più dell’immagine, e sempre più cerco di fare a meno 

delle parole mentre giro».45 Di qui la diffidenza per la trasposizione filmica di opere let-

terarie: 
Un’opera d’arte nasce in una sua unica espressione; trovo mostruose, ridicole, aberranti que-

ste trasposizioni. Le mie preferenze vanno in genere a soggetti originali scritti per il cinema. 

Io credo che il cinema non abbia bisogno di letteratura, ma ha bisogno soltanto di autori 

cinematografici, cioè di gente che si esprima attraverso i ritmi, le cadenze, che sono partico-

lari nel cinema. Il cinema è un’arte autonoma che non ha bisogno di trasposizioni su un piano 

che, nel migliore dei casi, sarà sempre e soltanto illustrativo. Ogni opera d’arte vive nella 

dimensione in cui è stata concepita e nella quale si è espressa. Che cosa si prende da un libro? 

 
40 T. Kezich, Federico Fellini, la vita e i film, Milano, Feltrinelli, 2021, p. 367. 
41 F. Fellini intervistato da G.-L. Rondi, Federico Fellini, Cantalupo in Sabina, Edizioni Sabinæ, 2016, p. 
250. 
42 M. Kundera, “L’occhio di Kafka”, in Corriere della Sera, 10 giugno 1987, p. 5. 
43 G. Deleuze, Cinema 2. L’immagine-tempo, trad. it. di L. Rampello, Milano, Ubulibri, 1997,  pp. 12, 104. 
44 S. Prandi, “Premessa”, in id. (a cura di), Nulla si sa, tutto si immagina. Il cinema di Federico Fellini e la 
letteratura, Macerata, Quodlibet, 2022, p. 7. 
45 F. Fellini, Intervista sul cinema, a cura di G. Grazzini, Roma-Bari, Laterza, 2004., p. 82. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

77 

Delle situazioni. Ma le situazioni, di per sé, non hanno alcun significato. È il sentimento con 

cui queste vengono espresse che conta, la fantasia, l’atmosfera, la luce: in definitiva l’inter-

pretazione di quei fatti. Ora l’interpretazione letteraria di quei fatti non ha nulla a che fare 

con l’interpretazione cinematografica di quegli stessi fatti. Sono due modi di esprimersi com-

pletamente diversi.46 

Fellini lo ribadisce in più occasioni.47 Tuttavia, a questo divieto autoimposto non man-

cano le eccezioni: Le tentazioni del dottor Antonio, episodio del film collettivo Boccaccio 

‘70 (girato con Monicelli, Visconti e De Sica nel 1962), si richiama a una leggenda me-

dioevale più volte trascritta in età moderna a partire da Flaubert; Toby Dammit, anch’esso 

parte di un lungometraggio a più voci dal titolo Tre passi nel delirio (con la regia condi-

visa con Louis Malle e Roger Vadim nel 1968), è tratto dal racconto di Edgar Allan Poe 

Never Bet the Devil Your Head – A Tale With a Moral (1841); Fellini-Satyricon (1969) e 

Il Casanova di Federico Fellini (1976) denunciano fin dai titoli i rispettivi debiti; La voce 

della Luna (1990) si ispira al Poema dei lunatici di Cavazzoni. A questo elenco, vanno 

infine aggiunti i progetti non realizzati, come la riduzione della Divina Commedia48 e la 

trasposizione di America di Kafka.  

Non contano, ora, le ragioni delle deroghe. Semmai è da chiedersi perché, tra gli altri, 

l’opera di Kafka resti un’idea incompiuta. Si può solo formulare un’ipotesi, comunque 

piuttosto ragionevole, sulla base di quanto scrive Fellini quando confessa: «Mi sentivo 

già a disagio, provavo un po’ di rimorso nel citare Kafka in Intervista. Kafka è uno scrit-

tore già così potentemente visualizzato, che mi sembra presuntuoso intervenire».49 Forse, 

 
46 Ivi, pp. 23-24. 
47 «Cinema-letteratura: un accostamento che nasce generalmente da rapporti polemici, vane priorità, dipen-
denze fittizie […]. Quando il cinema ricorre a un testo letterario, il risultato, nel migliore dei casi, sarà 
sempre e soltanto una trasposizione di tipo illustrativo che con l’originale conserva coincidenze semplice-
mente anagrafiche»; F. Fellini, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993, p. 100. Sul rapporto problematico tra 
cinema e letteratura, ci si limita a segnalare G. Tinazzi, La scrittura e lo sguardo. Cinema e letteratura, 
Venezia, Marsilio, 2007, e, per un panorama antologico, G. P. Brunetta (a cura di), Cinema e letteratura, 
Bologna, Zanichelli, 1976. 
48 Cfr. F. Fellini, Intervista sul cinema, a cura di G. Grazzini, Roma-Bari, Laterza, 2004, p. 23. 
49 F. Fellini, Raccontando di me. Conversazioni con Costanzo Costantini, Roma, Editori Riuniti, 1996, p. 
206. Anche Pietro Citati rileva che, se Fellini «non fece mai il film su America (Il disperso), intorno al 
quale si divertì a giocare e a prendere in giro, fu perché pensava che qualsiasi tentativo di trascrivere in 
immagini un libro perfetto sarebbe stato empio»; P. Citati, La malattia dell’infinito. La letteratura del No-
vecento, Milano, Mondadori, 2008, p. 502. Peraltro, una nota redazionale dell’Ansa, spacciata in occasione 
della morte di Citati, precisa che «durante i mesi di lavorazione del film Intervista, dove Fellini rende più 
esplicito il riferimento allo scrittore boemo e in particolare al progetto incompiuto di America, Citati stava 
terminando il suo libro sull’autore de La metamorfosi, che sarebbe uscito nel 1987. In quel periodo, sul set 
e fuori dal set, i due si incontrarono spesso e nel dicembre del 1986 Citati regalò a Fellini il dattiloscritto 
originale con annotazione [sic!] manoscritte del suo saggio, ora conservato presso l’archivio Fellini della 
Cineteca del Comune di Rimini, con la dedica “A Federico Fellini, con il grande affetto e la gratitudine del 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

78 

dunque, il carattere visivo della scrittura kafkiana sembra rendere impossibile e comun-

que inutile la sua traduzione filmica. 

Eppure, il film si porta a termine e il risultato è Intervista, un film che denuncia il 

tentativo apparentemente fallito di realizzare un film su Kafka, ma che in realtà non è 

altro che la realizzazione, in altro modo (un modo del tutto indipendente dai mezzi espres-

sivi letterari), del film medesimo, di un’opera che non riproduce Kafka, già troppo visivo, 

ma ne parla e, attraverso di lui, racconta Fellini stesso, la sua adolescenza e la sua idea di 

cinema. Non solo: arriva perfino a riflettere sulla storia del cinema, sulla sua mutazione 

paradigmatica e sulla sua crisi.   

Osserviamo come. Ci si trova di fronte a un meta-film costruito su più livelli: innanzi-

tutto si tratta di un film ambientato a Cinecittà, dove Fellini, che impersona sé stesso, 

dovrebbe essere intervistato da una troupe di giornalisti giapponesi che vogliono scoprire 

la magia della sua arte. In secondo luogo, si viene quasi subito a sapere che Fellini sta 

allestendo un set per girare un film che dovrebbe essere tratto da America: di qui i provini 

per la scelta degli attori e quant’altro ruota intorno alla produzione, che tanto incuriosisce 

i reporter orientali. Tuttavia, lo svolgimento della sceneggiatura prende un’altra direzione, 

dato che Fellini, mentre parla del proprio lavoro, rievoca gli albori della sua carriera, 

l’arrivo a Roma all’inizio degli anni ‘40, quando, tra i suoi primi impieghi, viene incari-

cato di recarsi a Cinecittà per intervistare, a sua volta, una diva del cinema: ne vediamo il 

viaggio sul tram azzurro con tutti gli incontri fortuiti e le “apparizioni” scenografiche che 

si offrono alla vista durante il tragitto nell’allora campagna romana. Solo verso la fine si 

ritorna al set allestito per la trasposizione del romanzo kafkiano: vi si vedono i provini 

per i personaggi di Karl Rossmann e di Brunelda e si assiste all’unica scena effettivamente 

girata, quella del bagno di Brunelda, dopodiché le riprese si devono interrompere brusca-

mente a causa del maltempo e di una singolare invasione di indiani armati di antenne 

televisive anziché di lance.  

 
suo amico Pietro Citati”»; Redazione Ansa, “Citati e il dattiloscritto su Kafka regalato a Fellini”, in Ansa, 
29 luglio 2022. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

79 

Afferrare i rispecchiamenti tra il film e il romanzo è un’operazione lasciata allo spet-

tatore, che può in questo modo individuare o costituire una continuità narrativa tra i fram-

menti delle scene, altrimenti irrelate tra loro.50 Così, per esempio, la “Casa del Passeg-

gero”, dove alloggiò il giovane Fellini appena giunto a Roma, richiama l’Albergo Occi-

dentale del romanzo; analogamente, Cinecittà, meta di personaggi variegati e folkloristici 

che ambiscono a una parte nel mondo dello spettacolo, ricorda il Teatro Naturale di Okla-

homa, a sua volta meta (finale?) di Karl Rossmann e di molte altre figure, certe di trovare 

un impiego, un senso nella vita, qualunque esso sia. Non da ultimo, lo spaesamento di 

Karl al suo arrivo a New York riflette più in generale il disagio di Fellini di fronte alla 

prospettiva di lavorare in un paese del tutto sconosciuto come gli Stati Uniti.51 È così che, 

attraverso l’espediente del meta-cinema, Fellini riesce ad aggirare gli ostacoli «della resa 

del testo kafkiano senza dover necessariamente ricorrere ai kafkismi di maniera»52 e 

senza tradire la natura dell’arte cinematografica, talmente visiva da rendersi del tutto in-

dipendente dal testo letterario.  

Secondo Paolo Fabbri, «Fellini, concentrandosi sul personaggio di Brunelda», che po-

trebbe essere interpretata da Anita Ekberg, «e sui due frammenti finali di America, ha 

realizzato la storia dove meno l’attendevamo, nel momento apparentemente più autobio-

grafico […]. Proprio quando Fellini sembra parlar di sé sta realizzando Kafka», consape-

vole dell’autonomia dell’immagine cinematografica dalla scrittura e dalla parola. Peter 

Bondanella scrive giustamente che «America di Kafka serve solo come pretesto al regista 

per il proprio Intervista, esattamente come il film di fantascienza di Guido [in 8½] era 

servito a liberare tutta la creatività artistica di Fellini dopo un periodo di blocco».53 Pro-

segue, infatti, acutamente Fabbri:  

 
50 Cfr. S. Costagli, Uno spettro si aggira. Il cinema italiano e Kafka, in M. Galli, A. Izzi (a cura di), Un 
passo avanti. Scritti e studi per Giovanni Spagnoletti, Milano-Udine, Mimesis, 2019, pp. 83-95: 94, anche 
per i successivi esempi. 
51 «In America avrei potuto farne parecchi di film, se avessi voluto, ma davvero non so se posso […]. In 
America le idee mi giungerebbero attraverso una lingua che non è la mia, attraverso una realtà che non 
conosco nelle sue allusioni, che mi sfugge nella sua stratificazione, che mi elude nelle componenti in cui 
affonda le sue radici. Il mio, del cinema, è un lavoro che ha bisogno di una totale padronanza della lingua 
come visione del mondo, dei miti, delle fantasie collettive. Non pretendo certo di sapere tutto dell’Italia. 
Ma almeno qui mi riferisco alla mia ignoranza, alle mie emozioni, sono padrone anche delle cose che non 
so. Posso dire che uno è di Bergamo dalla sua cravatta»; F. Fellini, Block-notes di un regista, Milano, 
Longanesi, 1988, p. 62. 
52 S. Costagli, “Uno spettro si aggira. Il cinema italiano e Kafka”, in M. .Galli, A. Izzo (a cura di), Un passo 
avanti. Scritti e studi per Giovanni Spagnoletti, Milano-Udine, Mimesis, pp. 83-95: 95.  
53 P. Bondanella, Il cinema di Federico Fellini, Rimini, Guaraldi, 1994, p. 222. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

80 

Vediamo: dove sta la Brunelda kafkiana? In un appartamento altissimo e quasi irraggiungibile 

d’un grattacielo americano. Dov’è la villa Ekberg? Fuori Roma, in un posto lontanissimo. 

C’è poi un segreto ma ricostruibile parallelo fra la coppia Fellini/Mastroianni e quella Ro-

binson/Delamarche, così come fra il giovane Fellini (Rubini) e il giovane Karl di America. 

Ekberg/Brunelda d’altra parte è circondata da tre cani, ma, come tiene a sottolineare il Fellini-

attore: «Questi non sono cani». In Intervista troviamo inoltre frasi identiche a quelle di Kafka 

in America. Nel romanzo, quando Robinson conduce il giovane Karl a casa di Brunelda, 

questa, imponente, domanda: «Ma chi è quello lì?». Nel film, quando Mastroianni e Fellini 

giungono con Rubini dalla Ekberg, anche lei chiede: «Chi è questo qui? […]». E si presenta 

vestita da bagno, avvolta da un enorme accappatoio e con in testa un asciugamano arancione. 

Kafka scrive che Brunelda, di cui abbiamo visto la scena del bagno, porta due vestiti, uno 

rosso e uno rosa. Ma ci sono dei dettagli più rilevanti. Mastroianni si presenta da Ekberg 

vestito da Mandrake, con i baffetti francesi del personaggio di Delamarche, per prima cosa, 

scendendo dalla macchina, dice: «Et voilà». 

Adesso un piccolo calcolo proporzionale: se Delamarche è Mastroianni e Karl è Rubini, chi 

sarà Robinson, schiavo goloso, che nel testo di Kafka è costretto a stare sul balcone, fuori 

dalla camera e può solo guardare attraverso la tenda gli amori del francese e di Brunelda? 

Due ombre dietro una tenda! La proiezione a casa dell’Anitona comincia con due personaggi, 

Mastroianni ed Ekberg, che appaiono prima come ombre dietro un lenzuolo, poi come im-

magini di un film. Se rileggete America con attenzione, come voleva Fellini, noterete che per 

impedire a Robinson di spiare attraverso la tenda, questa viene sostituita con un mantello da 

teatro […]. 

Conosciamo le esperienze teatrali di Kafka. Ma nel film, il lenzuolo-sipario diventa, con una 

geniale trovata, uno schermo cinematografico. Nella posizione del guardone Robinson, tro-

viamo proprio Fellini, che spia la sua Susanna, non proprio casta. Ecco l’incognita della no-

stra proporzione: è il regista che, come il pittore, guarda non attraverso ma sulla superficie 

stessa del dispositivo dell’illusione.54 

L’interesse di Fellini per Kafka è quindi «sovradeterminato»: il loro punto di incontro 

sembra essere una sorta di Bildungsroman, nel quale le esperienze e i vissuti del giovane 

Fellini corrispondono a quelle di Karl Rossmann. È sul terreno dell’educazione sentimen-

tale propria dell’adolescenza che i due artisti arrivano a rispecchiarsi, e non per caso 

l’unica scena effettivamente filmata è quella di Brunelda.55 Senza adattare il romanzo alla 

 
54 P. Fabbri, “Prima donna: la Saraghina tra Picasso e Kafka”, in id., Sotto il segno di Saturno, Roma, 
Sossella Editore, 2019, p. 21.  
55 È la tesi di C. Testa, “Cinecittà and America: Fellini Interviews Kafka”, in F. Burke, M. R. Waller (ed. 
by), Federico Fellini. Contemporary Perspectives, Toronto, University of Toronto Press, 2002, pp. 188-
208, in particolare alle pp. 190-191. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

81 

sua trasposizione cinematografica, Fellini ha saputo girare un film su Kafka parlando di 

sé, del cinema e del proprio modo di farlo. 

Ma il livello autobiografico non racchiude il senso ultimo di Intervista, che fa riflettere 

anche sul corso del cinema e il suo destino. Roberto Calasso ha scritto che, «se c’è un 

romanzo che permette di capire che cos’è il cinema, è Il disperso. L’occhio di Karl Ross-

mann è già l’obiettivo della macchina da presa – e l’America che gli offre è una visione 

allucinatoria di tutto ciò che cinema è diventato sino a oggi».56 Se si torna al testo si può 

capire che cosa Fellini vi abbia visto di così interessante. L’inizio e la fine del libro, infatti, 

con l’arrivo di Karl a New York e l’approdo al Teatro di Oklahoma, segnano l’alfa e 

l’omega della storia del cinema nella prima metà del Novecento, con il passaggio dal 

cinema classico a quello moderno: 
Il primo numero di Busby Berkeley è quello descritto nel Disperso, quando Karl Rossmann 

vede, su una lunga piattaforma, centinaia di donne vestite da angelo, arrampicate ciascuna 

su un piedistallo di diversa altezza, nascosto dalle loro vesti. E tutte suonano lunghe scintil-

lanti trombe d’oro. Questa è la scena originaria del musical […]. e intendo per musical allo 

stato puro quella strepitosa fioritura di film che si manifesta nei primi anni venti del sonoro. 

Busby Berkeley è il suo nume tutelare. Ma lo era in quanto emissario del Grande Teatro di 

Oklahoma.57  

Kafka avrebbe dunque «inventato» la modernità cinematografica58 con il passaggio «da 

situazioni senso-motorie dell’immagine-azione» a «situazioni puramente ottiche (e so-

nore[…])» di cui parla Deleuze,59 confermando quanto scrive Kundera, che riconosce a 

Fellini il merito di aver realizzato tale modernità, liberando l’immaginazione dalla schia-

vitù del verosimile. Il cerchio si chiude, per ora.  

 

4. Il racconto «finto vero» 

Manca ancora la questione relativa al destino del cinema, che si può delineare meglio 

individuando il carattere di questa modernità stessa: Kundera scrive che quello di Fellini 

è un «modernismo antimoderno», e anche questo lo accomuna a Kafka: sul mondo attuale, 

 
56 R. Calasso, Allucinazioni americane, Milano, Adelphi, 2021, p. 115.  
57 Ivi, p. 130. 
58 Lo rileva R. De Gaetano, “La scena americana. America di Franz Kafka”, in Fata Morgana Web, 1 aprile 
2024, proprio richiamandosi al passo di Calasso. 
59 G. Deleuze, Cinema 2. L’immagine-tempo, trad. it. di L. Rampello, Milano, Ubulibri, 1997, pp. 12, 13. 
Si tratta di un passaggio che comunque avviene a partire dal Neorealismo, dal quale peraltro Fellini prende 
le distanze. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

82 

infatti, egli apre uno squarcio, illuminando le infiltrazioni che ne erodono le fessure in 

modo impercettibile ma inesorabile. Attraverso un’immaginazione finalmente svincolata 

da un fine narrativo, egli può attingere al vero volto del mondo. Con la fantasia sa cogliere 

in modo perifrastico l’essenza del reale. In particolare, i film degli ultimi quindici anni, 

per Kundera, ritraggono il volto più autenticamente spettrale dell’età contemporanea: 

«Casanova (1976) (immagine di una sessualità esibita, spinta sino ai limiti del grottesco); 

Prova d’orchestra (1979); La città delle donne (1979); E la nave va (1983) (addio all’Eu-

ropa la cui nave se ne va verso il nulla accompagnata da arie d’opera); Ginger e Fred 

(1986); Intervista (1987) (grande addio al cinema, all’arte moderna, all’arte tout court); 

La voce della luna (1989) (addio finale)».60 

Il tardo cinema felliniano assume tonalità quasi profetiche: si interroga sul destino ine-

sorabile dell’Europa, dando un’immagine «disillusa e penetrante»61 del mondo moderno 

nella sua involuzione burocratico-amministrativa. Anche l’attività artistica deve subordi-

narsi sempre di più alle esigenze del mercato: non deve, pertanto, essere creativa, ma anzi 

deve disciplinarsi, essere efficiente, monetizzare il suo farsi. All’invenzione di opere ori-

ginali va sostituendosi la produzione seriale di beni di consumo, dalla musica al cinema. 

La razionalizzazione del mondo – la sua «ottimizzazione» in termini di funzionalità – 

esilia le dimensioni del sogno, della fantasia, della memoria, i cui luoghi appaiono via via 

realtà ordinarie, con tutto lo stupore che questa assurda somiglianza comporta. Fellini 

assiste con malinconica rassegnazione, ma anche con ironica leggerezza, a questo «disin-

cantamento del mondo», nel quale trionfa una «ragione soggettiva», una razionalità intesa 

come calcolo di mezzi in vista di un fine, sulla cui liceità, tuttavia, non ci si interroga: del 

resto, la modernità non sa formulare alcuna domanda sul senso di questo agire all’insegna 

dell’efficacia tecnica, e comunque non pare avvertirne la necessità.62  

Anche la scrittura kafkiana sembra prefigurare atmosfere che arriveranno a contami-

nare il clima europeo. Kafka, per Kundera, «ha anticipato di trent’anni la critica heideg-

geriana della tecnica»: è noto che per Heidegger l’essenza della tecnica non ha nulla di 

tecnico e proprio per questo «la minaccia più grande per l’uomo non è rappresentata da 

una guerra atomica; molto più pericolosa è l’evoluzione pacifica della tecnica, poiché 

 
60 M. Kundera, Il sipario, trad it. di M Rizzante, Milano, Adelphi, 2005, p. 156. 
61 M. Kundera, “L’occhio di Kafka”, in Corriere della Sera, 10 giugno 1987, p. 5. 
62 Si rimanda anche a M. Bellini, “La leggerezza dell’immagine in Fellini. Riflessioni su E la nave va e 
Intervista”, in Millepiani, vol. 15, 1999, pp. 141-160. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

83 

rischia di privare l’uomo (l’essere pensante) della sua essenza (della sua facoltà di pen-

sare)»,63 che è in prima istanza facoltà di dubitare e di porsi domande di senso.  

Ma questa capacità di presentire nel proprio tempo quel che sarà non è un’abilità pro-

fetica: «Kafka non è stato un profeta. Ha soltanto visto quel che era “là dietro”. Non 

sapeva che la sua visione era anche una previsione. Non aveva intenzione di smascherare 

un sistema sociale. Ha messo in luce i meccanismi che conosceva attraverso la pratica 

intima e microsociale dell’uomo, non sospettando affatto che l’evoluzione della Storia li 

avrebbe messi in moto sul suo vasto palcoscenico»; «l’enorme portata sociale, politica, 

“profetica” dei romanzi di Kafka sta proprio nel loro “non-impegno”, ossia nella loro 

totale autonomia da qualsivoglia programma politico, concezione ideologica o prognosi 

futurologica».64  

Lo stesso può dirsi di Fellini, per cui l’arte cinematografica dev’essere autonoma 

dall’imperativo neorealista di smascherare le cause delle ingiustizie sociali: Zavattini vo-

leva fotografare un’epoca storica, ancorché filtrata attraverso lo scorrere quotidiano delle 

esistenze. Senza dubbio, da situazioni contingenti si possono adombrare i riflessi della 

storia, anche al fine di denunciarne la direzione possibile, ma non è questo che interessa 

a Fellini, che rifiuta «il rispetto a ogni costo della realtà come accadimento esistenziale, 

inalterabile, intoccabile, sacro».65 Chiosa Kezich osservando che «Fellini sceglie sornio-

namente la chiave del racconto “finto vero”. Il riminese non ha mai condiviso le teorie di 

Zavattini, convinto com’è che sullo schermo bisogna inventare tutto».66 «Forse», dichiara 

Fellini, «mi sono sentito sempre colpevolmente estraneo, non raggiungibile ma, soprat-

tutto, mi è sembrato di non avere bisogno di identificarmi o di sentirmi protetto in una 

concezione intellettuale, filosofica, concettuale, fatta di canoni e decaloghi precisi».67 

Si può riferire a Fellini quanto Kundera scrive a proposito dello scrittore ceco Bohumil 

Hrabal, che, del resto, di Fellini è grande estimatore al punto da scrivere, in seguito a un 

incontro romano col regista, un saggio su La voce della luna.68 Ebbene, nel capitolo di 

 
63 M. Kundera, “L’occhio di Kafka”, in Corriere della Sera, 10 giugno 1987, p. 5.. 
64 M. Kundera, L’arte del romanzo, trad. it. di E. Marchi, Milano, Adelphi, 1988, pp. 165-166. 
65 F. Fellini, Intervista sul cinema, a cura di G. Grazzini, Roma-Bari, Laterza, 2004, p. 86. 
66 T. Kezich, Federico Fellini, la vita e i film, Milano, Feltrinelli, 2021, p. 140. Lo scrive riguardo ad Agen-
zia matrimoniale, ma è un’osservazione che vale per tutta la filmografia felliniana. 
67 T. Maraini, Intervista a Fellini. Un sognatore per vocazione, Roma, Poiesis, 1994, pp. 42-43. 
68 Sulla scorta di una conversazione con Fellini, Stefano Godano riferisce che «l’incontro si era svolto nel 
1988 quando Hrabal, grande estimatore di Fellini, era in Italia per ricevere il premio letterario Isola d’Elba»; 
S. Godano, Kundera e Fellini. L’arte di non incontrarsi, Milano, Rizzoli, 2022, p. 101.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

84 

Un incontro intitolato L’inimicizia e l’amicizia, Kundera osserva che Hrabal «era profon-

damente apolitico. Il che, in un regime in cui “tutto era politico”, non era certo innocente: 

la sua apoliticità si faceva beffe di un mondo in cui imperversavano le ideologie».69  

Proprio l’ultima produzione di Fellini mette in atto uno «sguardo antilirico» sulla mo-

dernità, facendosi beffe delle ideologie: «il fascismo in Amarcord», per esempio, «non è 

esaminato da di fuori, restituito e rappresentato attraverso prospettive ideologiche e rico-

gnizioni storiche»; a Fellini sembrano infastidire «i giudizi distaccati, le diagnosi asetti-

che, le definizioni esaurienti e totali», al punto da provare «un vaghissimo senso di emar-

ginazione a proposito dei cosiddetti film politici». Con ciò, precisa di non voler «mini-

mizzare le cause economiche e sociali del fascismo», ma di essere interessato alla «ma-

niera, psicologica, emotiva, di essere fascisti: una sorta di blocco, di arresto alla fase 

dell’adolescenza», così mirabilmente ritratta anche nei suoi «grovigli compensatori», su-

scitati «da tale repressione del naturale sviluppo di un individuo», da cui deriva «una 

specie di velleitaria e sgangherata riscossa».70  

La rappresentazione del fascismo in Amarcord diverte: espressione, infatti, di questo 

sguardo “antilirico” è l’umorismo, altro aspetto comune a Kafka e a Fellini. Su di esso si 

è scritto non poco, e per entrambi gli autori.71 Sarebbe eccentrico occuparsene ora, ma è 

comunque non accessorio rilevare come sia soprattutto una forma di comicità corporea à 

la Bachtin ad avvicinarli.72 In Fellini questa dimensione grottesca si apprezza nella sua 

passione per le donne dalle forme giunoniche, di cui la Saraghina di 8½ è l’archetipo, che 

si ripete, oltre alle innumerevoli comparse in tutta la sua opera, con la Tabaccaia di Amar-

cord, la Gigantessa de Il Casanova e la Brunelda di Intervista, vera «perla erotica di Ame-

rica», come osserva Kundera: nel film «sfilano varie incredibili candidate alla parte di 

Brunelda, che Fellini sceglie con quella gioiosa esuberanza che ben conosciamo. (Ma 

insisto: quella gioiosa esuberanza, è la stessa che prova Kafka. Perché Kafka non ha sof-

ferto per noi! Si è divertito per noi!)». Brunelda, nonostante la sua «laida grassezza» è 

«morbosamente attraente, ridicolmente attraente»; «è un mostro di sessualità al confine 

tra il ripugnante e l’eccitante, e le esclamazioni ammirate degli uomini non sono soltanto 

 
69 M. Kundera, Un incontro, tr. it. di M. Rizzante, Milano, Adelphi, 2009, pp. 120-121. 
70 F. Fellini, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993, pp. 152-153, 155. 
71 Cfr., per esempio, in Italia R. Barilli, Comicità di Kafka. Un’interpretazione sulle tracce del pensiero 
freudiano, Milano, Bompiani, 1982, e, più di recente, G. Crespi, Kafka umorista, Milano, Medusa, 2018. 
72 Lo nota C. Bologna, “L’Inferno di Fellini, fra Dante e Kafka”, in S. Prandi (a cura di), Nulla si sa, tutto 
si immagina. Il cinema di Federico Fellini e la letteratura, Macerata, Quodlibet, 2022, pp. 17-35: 32. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

85 

comiche (lo sono eccome, naturalmente, la sessualità è comica!), ma sono anche, e allo 

stesso tempo, assolutamente sincere».73 Kafka ci fa entrare nell’«orrore del comico»,74 il 

quale svela una realtà che fa tutt’altro che ridere. 

Questo lato rivelatore del comico si apprezza anche nel finale di Intervista, che mette 

in luce il destino del cinema e dell’arte in genere. Mentre si sta svolgendo la lavorazione 

del film America, si scatena un temporale che costringe all’interruzione delle riprese e al 

riparo della troupe sotto una precaria tenda di plastica, subito presa d’assalto da un’orda 

di indiani – anch’essi parte del film – armati di antenne televisive. Qui il pensiero corre 

al brevissimo racconto kafkiano Desiderio di diventare un indiano (1909-1910), che 

esprime un anelito di libertà, sia pure intesa per lo più in modo negativo come libertà da 

qualcosa di castrante:75 «Se si fosse almeno un indiano, subito pronto e sul cavallo in 

corsa, torto nell’aria, si tremasse sempre un poco sul terreno tremante, sinché si lascia-

vano gli sproni, perché non c’erano sproni, si gettavano via le briglie perché non c’erano 

briglie, e si vedeva appena la terra innanzi a sé come una brughiera falciata, ormai senza 

il collo e la testa del cavallo!».76 

Ma l’indiano di Kafka non sembra a tutta prima quello di Fellini: nel film è pur vero 

che, come scrive G.-L. Rondi, «dopo un po’ [gli indiani] se ne vanno, ma il senso del 

pericolo l’hanno dato, un presagio funesto ce lo hanno trasmesso: non solo per il futuro 

del cinema», minacciato dalla pervasività del mezzo televisivo e dall’invadenza degli spot 

pubblicitari, «ma ben oltre, per il futuro del nostro mondo, accerchiato. Offuscando un 

finale che, dato quello che si era visto prima, ci si poteva aspettare perfino allegro e bur-

lesco».77  

A questo punto, infatti, il film dovrebbe concludersi, secondo quanto annuncia la voce 

narrante di Fellini, ma non pare illuminarsi di speranza: «Ecco, il film dovrebbe finire 

qui. Anzi, è finito. Mi sembra di sentire la voce di un mio antico produttore: “Ma come, 

finisce così… senza un filo di speranza, un raggio di sole? Ma dammi almeno un raggio 

di sole”, mi supplicava alle prime proiezioni dei miei film… un raggio di sole? Mah, non 

 
73 M. Kundera, I testamenti traditi, trad. it. di M Daverio, Milano, Adelphi, 2007, pp. 52-53. 
74 M. Kundera, L’arte del romanzo, trad. it. di E. Marchi, Milano, Adelphi, 1988, p. 150. 
75 Come rileva F. Forlani, “L’assicuratore e la vita. Kafka e Fellini allo specchio”, in Limina, s.d., online: 
https://www.liminarivista.it.  
76 F. Kafka, “Desiderio di diventare un indiano”, trad. it. di R. Paoli, in id., Racconti, a cura di E. Pocar, 
Milano, Mondadori, p. 132. 
77 G.-L. Rondi, Federico Fellini, Cantalupo in Sabina, Edizioni Sabinæ, 2016, p. 241. 

https://www.liminarivista.it/


 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

86 

so, proviamo».78 Nella penombra soltanto una piccola area resta illuminata ma per pochi 

istanti. 

D’altronde, anche per Kafka, come notoriamente riferisce Brod, «di infinita speranza 

ce n’è, infinita speranza; ma non per noi».79 

  

 
78 F. Fellini, Block-notes di un regista, Milano, Longanesi, 1988, p. 182. 
79 M. Brod, “Der Dichter Franz Kafka”, in id., Die Neue Rundschau, 1921, p. 1213 (citato, in traduzione 
italiana, in G. Scaramuzza, Kafka a Milano. Le città, la testimonianza, la legge, Milano-Udine, Mimesis, 
2013, p. 237). 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

87 

Bibliografia 

Angelucci Gianfranco, Glossario felliniano. 50 voci per raccontare Federico Fellini, il 

genio italiano del cinema, Roma, Avagliano Editore, 2019. 

Bachelard Gaston, Psicanalisi dell’aria. Sognare di volare. L’ascesa e la caduta, trad. it. 

di M. Cohen Hemsi, Como, Red, 1997. 

Barilli Renato, Comicità di Kafka. Un’interpretazione sulle tracce del pensiero freudiano, 

Milano, Bompiani, 1982.  

Bellini Manuele, “La leggerezza dell’immagine in Fellini. Riflessioni su E la nave va e 

Intervista”, in Millepiani, vol. 15, 1999, pp. 141-160. 

Bologna Corrado, “L’Inferno di Fellini, fra Dante e Kafka”, in S. Prandi (a cura di), Nulla 

si sa, tutto si immagina. Il cinema di Federico Fellini e la letteratura, Macerata, Quodli-

bet, 2022, pp. 17-35. 

Bondanella Peter, Il cinema di Federico Fellini, Rimini, Guaraldi 1994. 

Brod Max, Kafka, trad. it. di E. Pocar, Milano, Mondadori 1988. 

Brunetta Gian Piero (a cura di), Cinema e letteratura, Bologna, Zanichelli, 1976. 

Buzzati Dino, “Il sacrilegio”, in id., I sette messaggeri, Milano, Mondadori, 1942. 

Buzzati Dino, Poema a fumetti, a cura di L. Viganò, Milano, Mondadori, 2017. 

Calasso Roberto, Allucinazioni americane, Milano, Adelphi, 2021. 

Calvino Italo, “Autobiografia di uno spettatore”, in F. Fellini, Fare un film, Torino, Ei-

naudi, 1993, pp. V-XXIV. 

Cavezzoni Ermanno, “Purgatori del XX secolo”, in F. Fellini, Il viaggio di G. Mastorna, 

a cura di E. Cavazzoni, Macerata, Quodlibet 1994, pp. 207-229. 

Chion Michel, “Quatre notes pour Fellini”, in Cahiers du cinéma, vol. 402, Décembre 

1987, pp. 3-6. 

Cirio Rita, Il mestiere di regista. Intervista con Federico Fellini, Milano, Garzanti, 1994. 

Citati Pietro, La malattia dell’infinito. La letteratura del Novecento, Milano, Mondadori, 

2008.  

Costagli Simone, “Uno spettro si aggira. Il cinema italiano e Kafka”, in M. Galli, A. Izzi 

(a cura di), Un passo avanti. Scritti e studi per Giovanni Spagnoletti, Milano-Udine, Mi-

mesis, 2019, pp. 83-95.  

Crespi Guido, Kafka umorista, Milano, Medusa, 2018. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

88 

De Gaetano Roberto, “La scena americana. America di Franz Kafka”, in Fata Morgana 

Web, 1 aprile 2024. 

Deleuze Gilles, Cinema 2. L’immagine-tempo, trad. it. di L. Rampello, Milano, Ubulibri, 

1997. 

Fabbri Paolo, “Prima donna: la Saraghina tra Picasso e Kafka”, in id., Sotto il segno di 

Federico Fellini, Roma, Sossella Editore, 2019, p. 21.  

Fellini Federico, “Lettera a Dino de Laurentiis”, in id., Il viaggio di G. Mastorna, a cura 

di E. Cavazzoni, Macerata, Quodlibet, 1994, pp. 167-205. 

Fellini Federico, Block-notes di un regista, Milano, Longanesi, 1988. 

Fellini Federico, Dizionario intimo per parole e immagini, a cura di D. Barbiani, Milano, 

Piemme, 2019. 

Fellini Federico, Fare un film, Torino, Einaudi, 1993. 

Fellini Federico, Il libro dei sogni, a cura di S. Toffetti, Milano, Rizzoli, 2020. 

Fellini Federico, Il viaggio di G. Mastorna, a cura di E. Cavazzoni, Macerata, Quodlibet, 

1994. 

Fellini Federico, Intervista sul cinema, a cura di G. Grazzini, Roma-Bari, Laterza, 2004. 

Fellini Federico, Raccontando di me. Conversazioni con Costanzo Costantini, Roma, Edi-

tori Riuniti, 1996. 

Forlani Francesco, “L’assicuratore e la vita. Kafka e Fellini allo specchio”, in Limina, 

s.d., online: https://www.liminarivista.it.  

Fumento Rocco, “Maestro Fellini, studente Angelucci”, in Literature/Film Quarterly, vol. 

10, n. 4, 1982, pp. 226-233. 

Galbiati Valeria, “L’impossibile viaggio di G. Mastorna”, in S. Prandi (a cura di), Nulla 

si sa, tutto si immagina. Il cinema di Federico Fellini e la letteratura, Macerata, Quodli-

bet, 2022, pp. 37-47. 

Godano Stefano, Kundera e Fellini. L’arte di non incontrarsi, Milano, Rizzoli, 2022.  

Kafka Franz, “America”, trad. it. di A. Spaini, in id., Romanzi, a cura di E. Pocar, Milano, 

Mondadori, 1989, pp. 1-293. 

Kafka Franz, “Desiderio di diventare un indiano”, trad. it. di R. Paoli, in id., Racconti, a 

cura di E. Pocar, Milano, Mondadori 2006, p. 132. 

Kezich Tullio, “Kafka cotto e mangiato”, in id., Federico Fellini. Il libro dei film, Milano, 

Rizzoli, 2009, p. 51. 

https://www.liminarivista.it./


 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26341 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

89 

Kezich Tullio, “Un po’ di Kafka”, in id., Federico. Fellini, la vita, i film, Milano, Feltri-

nelli, 2021, pp. 139-142. 

Kezich Tullio, Federico Fellini, la vita e i film, Milano, Feltrinelli, 2021. 

Kundera Milan, “L’occhio di Kafka”, in Corriere della Sera, 10 giugno 1987, p. 5. 

Kundera Milan, I testamenti traditi, trad. it. di M. Daverio, Milano, Adelphi, 2007. 

Kundera Milan, Il sipario, trad. it. di M. Rizzante, Milano, Adelphi, 2005. 

Kundera Milan, L’arte del romanzo, trad. it. di E. Marchi, Milano, Adelphi, 1988. 

Kundera Milan, Un incontro, trad. it. di M. Rizzante, Milano, Adelphi, 2009. 

Manara Milo, Felliniana, Milano, Feltrinelli, 2021. 

Maraini Toni, Intervista a Fellini. Un sognatore per vocazione, Roma, Poiesis, 1994. 

Marchi Rolly, “Buzzati e la magia: dialogo con Fellini”, in id. (a cura di), Dino Buzzati – 

Vita & Colori. Mostra antologica: dipinti, acquarelli, disegni, manoscritti, Milano, Over-

seas, 1986, pp. 14-15. 

Mollica Vincenzo, Fellini. Parole e disegni, Torino, Einaudi, 2000. 

Prandi Stefano, “Premessa”, in id. (a cura di), Nulla si sa, tutto si immagina. Il cinema di 

Federico Fellini e la letteratura, Macerata, Quodlibet, 2022, pp. 7-16. 

Redazione Ansa, “Citati e il dattiloscritto su Kafka regalato a Fellini”, in Ansa, 29 luglio 

2022. 

Risset Jacqueline, L’incantatore. Scritti su Fellini, Milano, Scheiwiller, 1994. 

Rondi Gian Luigi, Federico Fellini, Cantalupo in Sabina, Edizioni Sabinæ, 2016. 

Scaramuzza Gabriele, “Il processo tra Kafka e Welles”, in id., Incontri, Milano, Mimesis, 

2017, pp. 33-48. 

Scaramuzza Gabriele, Kafka a Milano. Le città, la testimonianza, la legge, Milano-Udine, 

Mimesis, 2013. 

Testa Carlo, “Cinecittà and America: Fellini Interviews Kafka”, in F. Burke, M. R. Waller 

(ed. by), Federico Fellini. Contemporary Perspectives, Toronto, University of Toronto 

Press, 2002, pp. 188-208. 

Thomas Chantal, “En avant les pétales. À propos de Intervista de Federico Fellini”, in 

Critique, vol. 490, Mars 1988, pp. 196-203. 

Tinazzi Giorgio, La scrittura e lo sguardo. Cinema e letteratura, Venezia, Marsilio, 2007.  

Viganò Lorenzo, “La discesa nell’Aldilà: l’ultimo viaggio di Dino Buzzati”, in D. Buz-

zati, Poema a fumetti, a cura di L. Viganò, Milano, Mondadori, 2017. 


