
 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

118 

FROM LATIN CONVENIENTIA TO 17TH-CENTURY FRENCH  

CONVENANCE 
RÉGIS’S AND MALEBRANCHE’S INTERPRETATIONS 

 

 

Elena Muceni 

elena.muceni@unimi.it 

 

 

The idea of convenientia was already conceptualised and exploited as a key notion in 
aesthetic reflection in classical Latin culture. But the term also belongs to other lexical 
domains, notably that of ethics, in which it has been originally adopted to indicate the 
form of a duty in relation to an order that transcends the subject. In this article, we explore 
the vicissitudes of this notion in French philosophy at a crucial linguistic and cultural 
turning point, the seventeenth century, when Latin was dethroned by the vernacular lan-
guages. Against this background of instability in the philosophical lexicon, we will focus 
on two authors who recovered and “adapted” the Latin concept of convenientia, contrib-
uting to redefine its meaning and value as convenance in French-language philosophy: 
Pierre-Sylvain Régis (1632-1707) and Nicolas Malebranche (1638-1715). The adoption 
of a comparative approach between these two authors, who were almost perfect contem-
poraries and whose works stand in the same Cartesian tradition, has a double advantage: 
it allows to grasp the particularity of the interpretations of the two authors while offering 
a “sample” that testifies to the echo and the role assigned to the notion of convenance in 
French philosophy at the end of the seventeenth century. The result of the reworking of 
this concept, particularly by Régis, leads to a rapprochement between the “ethical” and 
“aesthetic” meanings of convenance.  
 
Keywords: Convenance, Pierre-Sylvain Régis, Nicolas Malebranche, Ethics 
  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

119 

DE LA CONVENIENTIA LATINE À LA CONVENANCE FRANÇAISE DU 

XVIIE SIÈCLE 
PERMANENCES ET VARIATIONS DU CONCEPT DANS LES  

« CARTÉSIANISMES » DE RÉGIS ET MALEBRANCHE 
 

 

Elena Muceni 

elena.muceni@unimi.it 

 

 

Le concept de convenientia a été cerné et exploité comme une notion-clé dans le cadre de 

la réflexion esthétique déjà dans la culture latine classique, à commencer notamment par 

les élaborations de Vitruve et de Cicéron. Évocatrice d’une proportion entre les éléments 

qui composent un ensemble – un corps, un objet, une forme – ou alors de l’adéquation 

d’un produit de l’art ou de la nature à la fin pour laquelle il a (expressément ou présuma-

blement) été façonné, cette intuition parait incarner la racine, commune par ailleurs, des 

idées de beau, d’agréable et d’utile. Mais ce terme appartient également à d’autres do-

maines lexicaux, dans lesquels il a été introduit par le même Cicéron, grand passeur de la 

philosophie grecque dans la culture latine et, surtout, créateur du latin philosophique.1 

C’est dans l’éthique, en particulier, que cette notion a acquis une place privilégiée, en 

signifiant la forme d’un devoir par rapport à un ordre qui transcende le sujet.2 

Dans cet article, nous nous proposons d’explorer les vicissitudes de cette notion dans 

les philosophies « cartésiennes » formulées en langue française au moment d’un autre 

tournant linguistique et culturel crucial, celui du XVIIe siècle, théâtre du détrônement du 

 
*Cet article adopte les normes de l’orthographe dite «rectifiée», actuellement recommandée dans l’ensei-
gnement.   
1 Sur le rôle de Cicéron comme créateur de la langue philosophique voir A. Michel, ‟Cicéron et la langue 
philosophique : problèmes d’éthique et d’esthétique”, et C. Lévy, ‟Cicéron créateur du vocabulaire latin de 
la connaissance : essai de synthèse”, in La langue latine, langue de la philosophie. Actes du colloque de 
Rome (17-19 mai 1990), Rome, École Française de Rome, 1992, pp. 77-89 et 91-106 respectivement. 
2 Voir M. Marianelli, Ontologia della relazione: la convenientia in figure e momenti del pensiero, Roma, 
Città nuova, 2008, pp. 7-12. Sénèque emboitera d’ailleurs le pas à l’auteur du De Officiis en utilisant ce 
même mot pour traduire le concept stoïcien de καθήκοντα. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

120 

latin par les langues vernaculaires.3 Au cœur de ce contexte d’instabilité du lexique phi-

losophique nous allons porter l’attention sur deux auteurs qui ont récupéré et « adapté » 

le concept latin de convenientia et qui ont contribué à redéfinir sa signification et sa fonc-

tion en tant que convenance, dans la philosophie de langue française : Sylvain Leroy, 

connu sous le nom de Pierre-Sylvain Régis (1632-1707)4 et Nicolas Malebranche (1638-

1715). L’adoption d’une démarche comparative entre ces deux auteurs – qui sont presque 

parfaitement contemporains, se situent tous les deux dans le même sillon cartésien et ont 

choisi le français pour formuler leurs idées,5 – présente à nos yeux un double avantage : 

elle permet de saisir la particularité des interprétations respectives des deux auteurs et 

d’offrir, en même temps, un « échantillon » attestant de l’écho et du rôle assigné à la 

notion de convenance dans la philosophie française de la fin du XVIIe siècle.  

 

1. La « convenance » à la française, au XVIIe siècle et aujourd’hui 

Une précision s’impose, avant d’entamer l’examen des œuvres de ces auteurs, dont plus 

de trois siècles de sédimentations lexicales nous séparent. Quand on lit des textes produits 

à l’époque moderne, il faut garder à l’esprit que le mot de convenance n’avait pas exac-

tement, au XVIIe siècle, la même signification que dans le français actuel. Aujourd’hui, on 

associe généralement à cette expression une idée qui renvoie davantage aux acceptions 

que nous avons mentionnées au début : elle évoque en effet le gout ou l’avantage person-

nel, ou, au pluriel, une prédilection ou un avantage social – au sens de ce qui respecte les 

 
3 Voir F. Waquet, Le Latin ou l’empire d’un signe, Paris, Albin Michel, 1998.  
4 Sur Pierre-Sylvain Régis : A. Del Prete, ‟The Prince of Cartesians Philosophers, Pierre Sylvain Régis”, in 
S. Nadler, T. Schmaltz, D. Antoine-Mahut (ed. by), The Oxford Handbook of Descartes and Cartesianism, 
Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 374-387; A Del Prete, “System, Hypothesis, and Experiments: 
Pierre-Sylvain Régis”, in S. Strazzoni, M. Sgarbi (ed. by), Reading Descartes. Consciousness, Body, and 
Reasoning, Firenze, Firenze University Press, 2023, pp. 155-168; A. Del Prete, “Né con Descartes né con 
Malebranche: l’antropologia di Pierre-Sylvain Régis”, in G. Paganini, L. Bianchi (a cura di), Alle origini 
dell’umanesimo sceintifico: dal Rinascimento all’Illuminismo”, Napoli, Liguori, 2010, pp. 119-133; A. Del 
Prete, “Un cartésianisme hérétique: Pierre-Sylvain Régis”, in Corpus. Revue de Philosophie, vol. 61, 2011, 
pp. 189-203; A. Sangiacomo, “From Secondary Causes to Artificial Instruments: Pierre-Sylvain Régis’s 
Rethinking of Scholastic Accounts of Causation”, in Studies in History and Philosophy of Science, vol. 60, 
2016, pp. 7-17; N. E. Milani a consacré une thèse de doctorat au Système: Tra cartesianesimo ed empirismo; 
il Système de Pierre-Sylvain Régis, s.d. 
5 Rappelons qu’au XVIIe siècle de nombreux auteurs rédigeaient (et concevaient) encore leurs ouvrages en 
latin. Le cas de Descartes, qui a écrit tantôt en latin et tantôt en français est emblématique (voir sur cela E. 
Limbrick, “To Write in Latin or in the Vernacular: The Intellectual Dilemma in an Age of Transition. The 
Case of Descartes”, in History of European Ideas, vol. 16, 1993, pp. 75-80; B. Clément, “La langue claire 
de Descartes”, in Rue Descartes, vol. 65, 2009, pp. 20-34) et le fait que Locke aussi ait procédé de la même 
manière (nous pensons notamment à l’Epistola de Tolerantia) indique clairement que ce phénomène n’est 
pas confiné à la première moitié du siècle.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

121 

conventions ; elle parait donc désigner un concept confiné dans le domaine de la subjec-

tivité ou de la convention. Seule son acception littéraire suggère une relation située, pour 

ainsi dire, en dehors du sujet, et qui relève de l’expérience esthétique, comme synonyme 

de « conformité », « harmonie », « affinité », voire « élégance ».  

La « convenance » du XVIIe siècle parait, en revanche, plus proche de ses racines la-

tines. Les dictionnaires de l’époque, tels que le Richelet,6 le Furetière,7 le Dictionnaire de 

l’Académie française, ainsi que, plus tard, le Dictionnaire de Trévoux,8 illustrent la signi-

fication du mot à travers ses synonymes de « conformité », « accord », « correspon-

dance », « congruence », « concordance » et, même, « appartenance ». Pour les Français 

de la première modernité le terme décrit donc, comme aujourd’hui, la modalité d’une 

relation ou d’un rapport entre deux ou plusieurs éléments – c’est pourquoi Furetière le 

qualifie de « terme relatif » ; par rapport aux acceptions actuelles du mot, cependant, le 

jugement sur la relation véhiculé par l’expression moderne parait tendre idéalement vers 

l’objectivité et évoquer un critère plus stable et communément accepté que celui de l’opi-

nion, du gout ou de l’inclination particulière de la personne qui émet le jugement. Les 

dictionnaires modernes signalent néanmoins explicitement que l’évaluation exprimée par 

ce mot acquiert une inflexion plus « relativiste », quand il est appliqué au domaine de 

l’éthique : « On appelle Raisons de convenance – précisent le Richelet et le Dictionnaire 

de l’Académie française – des raisons qui sont probables & plausibles, & qui ne sont pas 

demonstratives » ;9  et le Furetière de préciser « En Morale il y a plus de raisons de con-

venance, qu’il n’y en a de convainquantes ».10 Or, c’est précisément autour du caractère 

absolu ou relatif qu’il faut attribuer au concept de convenance dans le domaine de la ré-

flexion morale que dialoguent et s’affrontent implicitement, comme nous le verrons, les 

interprétations de Régis et de Malebranche.  

 

 
6 Pierre Richelet, Dictionnaire françois : contenant les mots et les choses, plusieurs nouvelles remarques 
sur la langue françoise, Genève, Widerhold, 1680.  
7 Antoine Furetière, Dictionaire Universel, contenant generalement tous les mots françois […], La Haye et 
Rotterdam, Arnout et Reinier Leers, 1690.  
8 Dictionnaire universel françois et latin, vulgairement appellé dictionaire de Trevoux, Trévoux, Ganeau, 
1704. 
9Dictionnaire françois, p. 586 ; Dictionnaire de l’Académie française , online : https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A1V0048-21. 
10 Dictionnaire universel françois et latin, vulgairement appellé dictionaire de Trevoux, Trévoux, Ganeau, 
1704, entrée convenance, p. non numérotée.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

122 

2. Le Système (1690) de Régis et le rôle de la convenance dans le domaine de la lo-

gique 

En inversant la chronologie relative des ouvrages de Malebranche et de Régis, nous allons 

d’abord analyser les textes du second. Deux considérations appuient ce choix, qui contre-

vient aux pratiques historiographiques ordinaires. La première tient au fait que l’écho 

produit par la philosophie de Malebranche s’est avéré plus durable que celui engendré par 

l’œuvre du cartésien agenais, en raison aussi des vicissitudes éditoriales des ouvrages 

respectives : tandis que les éditions/réimpressions du Système se concentrent entre1690 

et 1691, l’évolution du texte de référence de Malebranche, De la Recherche de la vérité 

(1674), ne s’est arrêtée qu’au moment de sa sixième édition, en 1712.11 La seconde con-

sidération est que le décalage entre ces deux ouvrages est moins significatif que ne le font 

supposer les dates estampillées sur les volumes. Si la publication du Système de philoso-

phie12 de Régis – rebaptisé par la suite Cours entier de philosophie13 – est de seize ans 

postérieure à la parution de De la Recherche de la vérité14, il faut garder à l’esprit que 

l’impression a été considérablement retardée à cause d’un refus prolongé d’octroyer le 

privilège.15 En effet, le Système avait été achevé avant le début des années 1680,16 période 

de « disgrâce » pour le cartésianisme, frappé en France par des censures à l’enseigne-

ment17 – ce qui d’ailleurs devait ensuite pousser Régis à imiter la stratégie éditoriale déjà 

adoptée par Malebranche : se tourner vers des imprimeurs installés aux Provinces-

Unies.18 Bien que la réception de cet ouvrage se situe dans les années 1690, sa conception 

 
11 Voir A. Robinet, ‟Introduction”, De la Recherche de la Vérité, in N. Malebranche, Œuvres complètes de 
Malebranche, éd. par A. Robinet, Paris, Vrin-CNRS, 1958-1990 [dorénavant OC], pp. V-XIV. 
12 P.-S. Régis, Système de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3 
voll. in-quarto, Paris : de l’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690. 
Deuxième édition : 7 voll. in-12°, Lyon, Anisson, Posuel et Rigaud, 1690 ; réimpression en 1691. Nous 
utilisons comme édition de référence pour les citations la première édition indiquée, et première édition 
absolue, celle de 1690 en trois volumes.  
13 Titre complet : Cours entier de Philosophie ou Système Général, selon les principes de M. Descartes, 
Amsterdam, Huguetan, 1691.   
14 Première édition : [s.d.], De la Recherche de la vérité, où l’on traitte de la nature de l’esprit de l’homme 
& de l’usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur dans les Sciences, Paris, Pralard, 1674.  
15 En raison notamment de l’hostilité de l’archevêque de Paris, François Harlay de Champvallon. 
16 Comme l’indique l’auteur lui-même (voir Système, cit., vol. 1, Préface, 1, non numérotée).  
17 Sur la persécution du cartésianisme en France dans les années 1660-1670, voir V. Cousin, Fragments 
philosophiques pour servir à l’histoire de la philosophie, Paris, Didier, 1866, pp. 297-332 ; T. McLaughlin, 
‟Censorship and Defenders of the Cartesian Faith in Mid-Seventeenth Century France”, in Journal of the 
History of Ideas, vol. 40, 1979, pp. 563-581. Sur la condamnation royale de 1671, voir aussi la note d’André 
Robinet dans Malebranche, Correspondance et actes, dans OC, t. XVIII, 70. 
18 Le Système, publié originairement en France, fut republié, sous le titre de Cours entier de philosophie 
aux Provinces-Unies (voir notes 13 et 14). Tous les ouvrages des Malebranche parus entre 1684 et 1697 ont 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

123 

est donc antérieure, et sa rédaction se serait étalée sur une période de plusieurs années, 

qui correspondent à peu près à celles de l’élaboration de De la recherche de la vérité. 

Comme l’Institutio philosophiae d’Antoine Le Grand,19 le Système de Régis, qui avait 

longtemps donné des cours publics sur la philosophie cartésienne sous forme de confé-

rences,20 est le fruit d’une tentative d’élaboration d’un manuel cartésien, censé pouvoir 

remplacer idéalement les manuels scolastiques utilisés dans les universités.21 C’est pour-

quoi il se présente comme une summa comprenant les quatre disciplines autour desquelles 

l’enseignement de la philosophie était traditionnellement structuré : la logique, la méta-

physique, la physique et la morale.  

C’est d’abord dans la section de l’ouvrage consacrée à la logique que Régis fait inter-

venir la notion de convenance, où elle est mobilisée au cœur de l’analyse des opérations 

accomplies par l’esprit dans la production des jugements spéculatifs. Pour l’auteur, juger 

consiste à opérer des comparaisons entre les idées, qui mènent à les unir – ce qui corres-

pond à affirmer quelque chose – ou à les désunir – ce qui correspond à nier quelque 

chose.22 Le jugement spéculatif est défini notamment comme « une action de l’esprit, par 

laquelle comparant ensemble deux ou plusieurs idées, nous affirmons de l’une que l’autre 

luy convient, ou nions qu’elle luy convienne ; par exemple, l’esprit juge, lors qu’ayant 

l’idée de la terre & de la rondeur, il affirme de la terre que la rondeur luy convient, ou nie 

de la terre que la rondeur lui convienne ».23 Quand y a donc convenance d’un attribut par 

 
été publiés par des imprimeurs néerlandais, et principalement par Reinier Leers. Voir E. Muceni, ‟Le grand 
marionnettiste et son apprenti : Leers et Bayle, les premières années”, in Libertinage et philosophie à 
l’époque classique, vol. 15, 2018, pp. 167-184. 
19 Institutio Philosophiae secundum Principia D. Renati DesCartes, Nova Methodo adornata et explicata. 
In usum juventutis Academicae, London, J. Martyn, 1672. 
20 Sur ces conférences et d’autres cours publics de divulgation de la philosophie et de la physique carté-
siennes voir N. E. Milani, ‟The Empirical Interpretation of French Cartesianiam : the Académie des 
Sciences, the Journal des Sçavans and the Relationship with the Royal Society”, in Noctua, vol. 2, 2014, 
pp. 312-357: 315-319.  
21 R. Ariew, ‟Descartes, les premiers cartésiens et la logique”, in Revue de métaphysique et de morale, vol. 
49, 2006, pp. 55-71 ; voir aussi G. Piaia, ‟I manuali di filosofia nella prima età moderna: uno sguardo 
introduttivo”, in Noctua, voll. 1-2, 2015, pp. 1-18.  
22 P.-S. Régis, Système de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3 
voll. in-quarto, Paris : de l’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690, 
vol. 1, p. 16.  
23 Ivi, vol. 1, p. 17.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

124 

rapport à un objet (qui est le sujet de la proposition),24 l’intellect prononce un jugement 

affirmatif, comme dans l’énoncé certain, apporté comme exemple, « Dieu est juste ».25  

Si la simple considération des idées du sujet et de son attribut aboutit spontanément à 

une perception intellectuelle claire de leur « convenance » ou de leur « disconvenance », 

ou si, en examinant deux objets, on saisit entre eux une conformité nécessaire, nous 

sommes en présence, pour Régis, d’un axiome, c’est-à-dire d’un jugement évident en lui-

même. En revanche, quand, pour établir la « convenance » du sujet et de l’attribut, il faut 

recourir à une autre idée, qui montre la nature de cette relation, l’on est en présence d’une 

« question à démontrer », qui requiert un élément médian – un milieu, comme l’appelle 

l’auteur – qui peut être puisé dans deux sources différentes : d’une part, l’autorité humaine 

ou divine ; de l’autre, la raison. Appartient au premier genre la médiation qui permet de 

saisir, par exemple, la convenance qui subsiste entre les deux éléments impliqués dans 

l’énoncé « l’âme est immortelle », dont la vérité est attestée par l’autorité divine ; ou alors 

celle qui unit les idées d’Alexandre le Grand et de la conquête de l’Asie, que l’autorité 

humaine réunit. Si, en revanche, la relation de convenance est fondée dans la raison, le 

jugement qui en découle présente différents degrés de certitude possible, allant de la 

pleine conviction jusqu’au doute.  

Sur le plan du jugement spéculatif, la « convenance » qui unit deux éléments en mani-

festant leur adéquation réciproque, constitue donc pour Régis le fondement de la vérité 

d’une affirmation ; mais, cette vérité est plus ou moins absolue et solide selon qu’il s’agit 

d’un jugement axiomatique, d’autorité ou fondé sur la raison. La convenance entre un 

sujet et son attribut est évidente, comme on l’a vu, dans un jugement axiomatique tel que 

« Dieu existe », puisque l’idée d’existence s’accorde nécessairement avec celle de l’être 

parfait ; en revanche, celle évoquée dans un jugement de raison, par exemple sur 

l’homme, présente un certain degré d’incertitude : ici, la convenance est donc possible, 

mais non pas nécessaire et certaine. 

 

 
24 Signalons que dans L’usage de la raison et de la foi (1704), Régis reprendra ces classifications, mais en 
juxtaposant à ce genre de jugements d’autres exemples de propositions générales fondées sur la perception 
de relations « évidentes et nécessaires » de convenance ou de disconvenance entre deux éléments qui ne 
sont pas sujet et un prédicat, comme dans l’énoncé « deux et deux font quatre » ou « le tout est plus grand 
que les parties ». 
25 Ibidem.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

125 

3. Le rôle de la convenance dans le cadre de la réflexion l’éthique du Système de 

Régis 

Dans réflexion sur la logique, la notion de « convenance », et celle, opposée, de « discon-

venance », apparaissent donc comme des clés pour l’articulation des jugements spécula-

tifs ; mais le concept est également exploité par Régis dans une autre fonction, au cœur 

d’une section du Système consacrée formellement à la métaphysique, qui contient toute-

fois une double réflexion que l’on qualifierait aujourd’hui d’éthique, sur le plaisir et la 

douleur, et sur le bien et le mal en général.  

Ici, la « convenance » désigne d’abord un rapport de correspondance et conformité des 

objets avec nous. La perception de cette convenance, éminemment physique, est confiée 

aux sensations : « que peut-on se figurer – écrit Régis – qui puisse mieux représenter les 

rapports de convenance ou de disconvenance qu’ont avec nous les corps qui nous touchent 

immédiatement, que le plaisir ou la douleur que nous sentons comme dans la partie de 

notre corps à laquelle ces corps s’appliquent ? ».26 Les sensations manifestent toujours 

avec une grande clarté les rapports d’égalité ou d’inégalité entre des objets perçus, ainsi 

que leur convenance ou leur disconvenance par rapport à nous. C’est d’abord à cela, 

comme l’affirme aussi Malebranche, que servent les sensations physiques : à faire con-

naitre à l’âme les rapports de « convenance » ou de « disconvenance » que les corps ex-

térieurs qui nous touchent d’une manière immédiate ont avec le nôtre, afin de nous pous-

ser à rechercher, ou alors à conserver, les biens qui sont perçus comme avantageux ou 

utiles pour nous.  

La notion est exploitée à nouveau au cœur de la réflexion sur la volonté. Cette faculté 

de l’âme est impliquée par Régis (comme aussi par Malebranche) à la fois dans les juge-

ments spéculatifs et dans les choix moraux. En ce qui concerne la vérité spéculative, pré-

cise l’auteur, il n’y a qu’une action de la volonté, qui est celle par laquelle nous affirmons 

qu’il y a un certain rapport d’égalité ou d’inégalité entre les choses que nous connaissons. 

Mais la volonté évalue aussi les rapports de convenance ou disconvenance des objets avec 

nous ; elle accomplit alors deux actions : d’abord, elle affirme que les choses sont en 

 
26 Ivi, vol. 1, p. 170.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

126 

accord ou en désaccord avec nous ; deuxièmement, elle s’unit ou se sépare d’elles à tra-

vers un mouvement d’amour ou de haine.27  

Le concept de convenance revêt également une importance cruciale dans l’analyse sur 

le bien et le mal, où l’auteur va jusqu’à affirmer que ces expressions « ne signifient autre 

chose que les rapports de convenance ou de disconvenance que les choses ont avec 

nous ».28  Dans ce cadre, comme déjà dans le cadre de la logique, Régis envisage cepen-

dant différents niveaux de convenance, qui correspondent à des degrés différents de bonté 

des « choses » par rapport à nous, qui font aussi l’objet d’actions alternatives de la vo-

lonté. L’auteur établit, en effet, une distinction entre la « volonté proprement dite » et le 

libre arbitre. La première est définie comme le pouvoir qu’a l’âme de s’unir ou de se 

séparer des choses qui ont avec elle des rapports de convenance ou de disconvenance 

nécessaires.29 Les exemples choisis pour expliciter cette classification sont le bonheur et 

la misère – dans le sens de misère morale – qui sont pour l’âme respectivement conve-

nable et nocive d’une manière nécessaire et absolue. Il existe cependant, selon Régis, et 

c’est une précision qui mérite une attention particulière, des objets qui ont avec l’âme des 

rapports « circonstanciels » de convenance ou de disconvenance et auxquels elle adhère 

non par un acte de la volonté proprement dite, mais par un acte d’exercice du libre arbitre ; 

il s’agit de biens que l’on pourrait dire « relatifs», tels que la marche ou la lecture, qui 

peuvent être bénéfiques ou nuisibles selon, par exemple, notre état de santé.  

Lorsque la volonté aime un objet, c’est-à-dire lorsqu’elle tend à s’unir avec lui en vertu 

du fait qu’elle l’a perçu comme bon, mais elle l’aime en tant que libre arbitre, elle con-

serve le pouvoir de le haïr si et quand l’intellect le représentera comme mauvais, c’est-à-

dire lorsque la relation de convenance de l’objet pour nous initialement saisie est succes-

sivement perçue comme une relation de disconvenance. Ce changement d’orientation de 

 
27 « Il n’y a aussi qu’une action de la volonté au regard de la verité, qui et celle par laquelle nous affirmons 
qu’ily a un certain rapport d’égalité ou d’inégalité entre les choses que nous connoissons : au lieu qu’il y a 
deux actions au regard de la bonté, l’une, par laquelle nous affirmons que les choses nous conviennent, ou 
ne nous conviennent pas, & l’autre par laquelle nous nous joignons à elles, où nous nous en separons par 
l’amour, ou par la haine », ivi, vol. 1, p. 204. On peut remarquer que Régis parle ici des jugements de vérité 
comme de jugements « du rapport d’égalité ou d’inégalité entre les choses », et de la bonté comme d’un 
jugement de convenance ; il s’agit cependant, à notre avis, d’un choix lexical dicté par la nécessité de rendre 
visible la différence entre les fonctions spéculatives et pratiques de la volonté, puisque les jugements de 
vérité sur la relation entre un sujet et un prédicat étaient d’abord définis par l’auteur – dans la section sur la 
logique – comme des rapports de « convenance ». 
28 Ivi, vol. 1, p. 232. 
29 Ivi, vol. 1, p.  209. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

127 

la volonté est évidemment lié à un jugement relatif et contingent, dans lequel ne s’exprime 

pas la forme permanente et nécessaire de la relation entre le sujet et le bien ou l’action 

considérés. Ce qui provoque ces oscillations de la volonté, ainsi que ses erreurs lorsqu’elle 

agit en tant que libre arbitre,30 c’est pour Régis une connaissance imparfaite des rapports 

de convenance et de disconvenance des choses par rapport à nous :  
puisque les choses que nous aimons librement, ne nous conviennent, ou ne nous disconvien-

nent que par accident & d’une manière contingente, & que d’ailleurs nous ne connoissons 

pas toûjours les véritables rapports de convenance ou de disconvenance qu’elles ont avec 

nous, il est aisé de voir qu’à leur égard l’ame peut bien ou mal user de son libre arbitre […] 

le libre arbitre aime des rapports de convenance qui sont ou véritables, ou seulement appa-

rents […] si les rapports que le libre arbitre aime ne sont qu’apparent, il est nécessaire que le 

libre arbitre s’égare, c’est-à-dire que son affection soit mauvaise.31 

Dans la section du Système spécifiquement consacrée à l’éthique, la notion réapparaît 

toujours dans la fonction régulatrice que lui sera attribuée à nouveau, presque trois dé-

cennies plus tard, dans l’Usage de la raison et de la foi (1704).32 L’auteur reprend ici la 

question du plaisir et de la douleur et remarque que, de même que la connaissance de la 

convenance de certains biens physiques pour le corps se manifeste déjà dans le sentiment, 

la perception de cette convenance produit un écho dans les passions. Régis affirme d’ail-

leurs, de manière générale, que les passions ne dépendent pas des objets extérieurs, mais 

du rapport de convenance/disconvenance ou alors de nouveauté – pour ce qui est de 

l’émerveillement/admiration – qu’ils ont vis-à-vis de nous. Elles sont donc à la fois un 

reflet et une indication de la correspondance et de l’adéquation de l’objet par rapport au 

sujet. Mais là encore, la connaissance de la convenance par ces canaux s’avère incertaine 

et parfois inexacte, du fait que cette correspondance peut varier dans le temps et dans les 

circonstances : 

 
30 La vision régissienne de la volonté est proche de celle de Descartes et de Malebranche, pour qui elle est 
libre uniquement en sens « négatif », c’est-à-dire lorsqu’elle n’est pas forcée par l’évidence. Sur l’articula-
tion des concepts de volonté et liberté chez Descartes voir N. Grimaldi, Six études sur la volonté et la liberté 
chez Descartes, Paris, Vrin, 1988 ; H. Bouchilloux, La Question de la liberté chez Descartes, Paris,  Honoré 
Champion, 2013 ; D. Kaposi, “Indifférence et Liberté Humaine Chez Descartes”, in Revue de Métaphysique 
et de Morale, vol. 41, 2004, pp. 73-99. 
31 P.-S. Régis, Système de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3 
voll. in-quarto, Paris : de l’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690, 
vol. 1, p.  229. 
32 P.-S. Régis, L’Usage de la raison et de la foi : ou l’accord de la foy et de la raison, Paris, Jean Cusson, 
1704. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

128 

si la douleur et le plaisir étaient des marques assurées de la convenance ou de la disconve-

nance que les choses ont avec nous, nous ne nous tromperons jamais dans le choix des biens 

parce que nous aimerions toujours les choses qui produisent le plaisir ou la joie et nous 

haïrions celles qui causeraient la douleur ou la tristesse ; mais comme il arrive souvent que 

les choses qui sont utiles en certains temps et en certains lieux sont nuisibles en d’autres […] 

nous sommes comme dans une espèce de nécessité de nous tromper touchant ce que nous 

aimons dans plusieurs rencontres du moins si nous ne consultons que les sens ou les passions, 

comme nous faisons d’ordinaire, et si nous ne recourons à la raison pour apprendre d’elle le 

véritable rapport de convenance de disconvenance que les choses ont avec nous dans chaque 

rencontre particulière.33 

L’instrument le plus adéquat pour connaître la véritable convenance/disconvenance 

des choses et des actions par rapport à nous, signalée par voie immédiate par les passions 

et le sentiment, est donc pour Régis la raison, qui nous informe correctement de la 

« vraie » valeur des objets pour le sujet, mais « dans chaque rencontre particulière », 

c’est-à-dire dans chaque circonstance. Cette précision est tout autre qu’anodine, 

puisqu’elle compromet à nouveau le caractère absolu de la « convenance » dans le do-

maine de la morale. 

En tirant les conclusions de ces analyses, on peut dire que la vertu, inclination vers le 

bien, est pour Régis une inclination vers ce qui présente un rapport de « convenance » 

avec nous. L’accomplissement de cette union avec ce qui nous convient – que nous pou-

vons détecter de manière imparfaite à travers les passions et le sentiment – doit s’appuyer, 

comme on le voit dans le dernier passage cité, sur l’entendement pour assumer la forme 

d’un amour éclairé, c’est-à-dire d’un amour dirigé par la raison. Cette raison, cependant, 

semble pouvoir, et même devoir, orienter l’inclination au bien vers des buts potentielle-

ment différents selon les circonstances et donc, sans doute, selon les individus. Il en ré-

sulte une vision relativiste de l’idée de «convenance» : la correspondance et l’adéquation 

signifiées par cette notion peuvent être purement contingentes, temporaires et relatives, 

aussi bien quand elles qualifient la relation entre les idées que quand elles définissent la 

valeur morale d’un bien pour le sujet. Ainsi, un bien pourra être tel (convenable) pour un 

 
33 P.-S. Régis, Système de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3 
voll. in-quarto, Paris : de l’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690, 
vol. 2, p. 406 ; P.-S. Régis, L’Usage de la raison et de la foi : ou l’accord de la foy et de la raison, Paris, 
Jean Cusson, 1704, p. 402. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

129 

individu, sans pour autant l’être nécessairement pour tous les individus, donc pour 

l’homme en sens absolu.  

 

4. L’interprétation de la convenance chez Malebranche  

Considérons maintenant les spécificités que présente la notion de convenance dans 

l’œuvre de Malebranche. On peut avant tout constater que les occurrences de l’expression 

sont plutôt rares dans les écrits de l’oratorien, et certainement moins fréquentes que chez 

Régis ; ce concept parait néanmoins représenter une des intuitions charnières qui permet-

tent d’articuler entre elles les différentes couches de réflexion qui composent le système 

philosophique de l’auteur.  

Dans De la Recherche de la vérité, la notion de convenance est évoquée à la fois dans 

le cadre d’une réflexion d’ordre moral, où elle est mise en relation avec l’idée de « bien 

« en général, et dans le cadre d’une réflexion sur l’adéquation de certains biens physiques 

à notre être physique. En désaccord sur plusieurs conceptions – comme la nature du plai-

sir,34 l’origine des idées,35 la causalité,36 ou encore l’aptitude de l’âme à se connaitre elle-

même37 – les deux disciples de Descartes fournissent à ces égards des interprétations si-

milaires, formulées à l’aide du même lexique. En ce qui concerne d’abord les biens « phy-

siques », Malebranche écrit qu’il y a une convenance entre notre organisme et les ali-

ments. Cette relation est attestée efficacement par les sens, qui se montrent dans cette 

fonction, plus fiables que la raison ; dans la maladie, par exemple, remarque l’auteur, ils 

peuvent remplacer la médecine raisonnée et la médecine expérimentale pour guider le 

malade vers la guérison.38 

 
34 Voir A. Del Prete, “Régis e Malebranche: un rapporto complesso”, Laboratorio dell’ISPE, vol. 14, 2017, 
pp. 1-11; E. Muceni, Malebranche et les équilibres de la morale, Paris, Garnier, 2020, pp. 220-238.   
35 Différend qui a pris forme dans une querelle qui s’est prolongée dans divers écrits des deux auteurs : N. 
Malebranche, Réponse du P. Malebranche, Prestre de l’Oratoire, à M. Regis, in OC, XVII-1 ; P.-S. Régis, 
Première replique de Mr Regis a la reponse du R. P. Malebranche Prestre de l’Oratoire touchant la manière 
dont nous voyons les objects que nous environnent, Paris, Jean Cusson, s.d. [1694]; P.-S. Régis, Seconde 
replique de Mr. Regis à la Reponse du R. P. Malebranche, Paris,  Jean Cusson, 1694 ; P.-S. Régis, Troisième 
replique de Mr. Regis à la Reponse du R. P. Malebranche, Paris, Jean Cusson, 1694. 
36 W. Ott, Causation and Laws of Nature in Early Modern Philosophy, Oxford, Oxford Academic Press, 
2009, en particulier ch. 14, “Régis Against the Occasionalists”, pp. 120 -130. 
37 F. Ablondi, “Knowing Our Nature: A Note on Régis’ Response to Malebranche”, in History of European 
Ideas, vol. 33, 2007, pp. 135-141. 
38  « Il est impossible que les hommes connoissent assez toutes les figures, & tous les mouvements des 
petites parties de leur corps & de leur sang, & de celles d’un certain fruit dans un certain temps de leur 
maladie, pour connoître qu’il y a un rapport de convenance entre ce fruit & leur corps, & que s’ils en 
mangent ils seront guéris. Ainsi nos sens seuls sont plus utiles à la conservation de notre santé que les régles 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

130 

Si Malebranche ne recourt pas à la notion de convenance dans l’explication des pro-

cessus d’acquisition des vérités spéculatives, puisque l’intellect représente pour lui une 

faculté entièrement passive de l’âme, elle réapparait dans De la Recherche de la vérité 

lors de l’explication de la double fonction, intellectuelle et pratique, de la volonté – qui, 

comme pour Régis, est chargée de juger de la vérité et du bien.39 À ce propos, l’oratorien 

écrit :  
Mais afin que l’on reconnoisse distinctement la difference qu’il y a entre le consentement de 

la volonté à la vérité, & son consentement à la bonté, il faut sçavoir la différence qui se trouve 

entre la vérité & la bonté prise dans le sens ordinaire & par rapport à nous. Cette différence 

consiste en ce que la bonté nous regarde & nous touche, & que la vérité ne nous touche pas ; 

car la vérité ne consiste que dans le rapport que deux ou plusieurs choses ont entr’elles ; mais 

la bonté consiste dans le rapport de convenance que les choses ont avec nous. Ce qui fait 

qu’il n’y a qu’une seule action de la volonté au regard de la vérité, qui est son acquiescement 

ou son consentement à la représentation du rapport qui est entre les choses ; & qu’il y en a 

deux au regard de la bonté, qui sont son acquiescement ou son consentement au rapport de 

convenance de la chose avec nous, & son amour ou son mouvement vers cette chose.40 

L’auteur définit ainsi le bien comme le rapport de convenance que les choses ont par 

rapport à nous ; à l’égard au bien, la volonté est donc appelée à « acquiescer », c’est-à-

dire à valider la perception de cette conformité, qui déclenche, ou plutôt libère et oriente 

vers un objet particulier l’amour irrésistible et irrépressible pour le bien en général qui est 

en nous, selon l’oratorien, comme une émanation de l’amour que Dieu a pour lui-même.41 

L’union avec le bien, qui représente, comme pour Régis, ce qui est dans une relation de 

convenance avec nous, se configure chez Malebranche comme une forme d’amour et, 

plus précisément, une forme d’amour « intelligent » : c’est l’expression correcte, pour 

ainsi dire, de l’amour naturel et légitime de soi, apprivoisé par la conscience rationnelle 

de notre bien – comme l’auteur l’explicitera dans les écrits de la controverse avec Fran-

çois Lamy.42 Une fois encore, les réflexions des deux philosophes s’inspirant de la 

 
de la médecine éxpérimentale ; & la médecine éxpérimentale que la médecine raisonnée » (N. Malebranche, 
Recherche de la Vérité, in OC, vol. 1, p. 491).  
39 Sur cette double fonction, intellectuelle et pratique de la volonté voir E. Muceni, Malebranche et les 
équilibres de la morale, Paris, Garnier, 2020, en particulier pp. 31-54. 
40 N. Malebranche, Recherche de la Vérité, in OC, vol. 1, p. 53. 
41 «La volonté n’est autre chose que l’impression continuelle de l’Auteur de la nature, qui porte l’esprit de 
l’homme vers le bien en général» (ivi, vol. 2, p. 12). 
42 Querelle où Malebranche a dû préciser sa conception de l’amour de Dieu et l’articulation de celui-ci à 
l’amour-propre pour se soustraire à l’interprétation quiétiste qu’en avait donné François Lamy dans De la 
connoissance de soi-même. Dans ce cadre, Malebranche présente la recherche du bien comme une forme 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

131 

tradition cartésienne semblent se recouper à propos des modalités de connaissance de 

cette convenance des choses pour nous, donc, de notre bien. Étant donné que, pour Ma-

lebranche, toute action de l’esprit se résume à « découvrir des rapports » entre des ob-

jets,43 son approche à la vérité et au bien se configure de la manière suivante : pour con-

naitre les vérités spéculatives, que l’auteur définit comme des rapports de grandeur entre 

les objets, l’entendement examine si les choses ont entre elles des rapports d’égalité ou 

de similitude et évalue l’étendue de leurs différences ; en revanche, « pour trouver son 

bien, il considère avec soin par la raison, & par le goût ou le sentiment si les objets ont 

un rapport de convenance avec lui ».44  

La manière dont est détectée cette convenance d’un objet avec nous, donc son caractère 

de « bien » pour nous, parait donc similaire chez Régis et Malebranche, mais non pas 

identique. L’auteur du Système enrôle dans cette fonction le sentiment et les passions ; 

l’oratorien, comme on vient de lire, fait également appel au sentiment et au « gout », et il 

associe à ces outils irrationnels et involontaires de l’esprit la raison, qu’il charge d’exa-

miner attentivement et valider les jugements sur ces rapports. Or, Régis aussi, nous 

l’avons vu, implique la raison dans les processus « corrects » de connaissance de ce qui 

est « convenant » pour nous ; mais la superposition de ces interprétations est cependant 

purement nominale, car la raison régissienne n’est pas caractérisée de la même manière 

que la raison malebranchienne. Cela comporte une différence substantielle, comme nous 

allons le voir, dans la valeur que les deux auteurs assignent à la notion de convenance, 

dans laquelle se traduit l’incompatibilité fondamentale entre les manières de concevoir 

l’éthique de Malebranche et de Régis. Un examen superficiel de la façon dont l’oratorien 

 
d’amour de soi éclairé. Sur cette querelle : M. Priarolo, ‟Un plaisir divin : Malebranche, Lamy (et les 
autres)”, in E. Muceni, M. C. Pitassi (éd. par), Le Malebranchisme à l’épreuve de ses amis et de ses ennemis, 
Paris, Champion, 2018, pp. 149-168 ; Y. de Montcheuil, Malebranche et le Quiétisme, Paris, Aubier, 1946 ; 
E. Muceni, Malebranche et les équilibres, Paris, Garnier, 2020, pp. 252-296.  
43« […] L’entendement ne fait qu’appercevoir, & […] il n’y a point de différence de la part de l’entendement 
entre les simples perceptions, les jugements & les raisonnemens, si ce n’est que les jugemens, & les raison-
nemens sont des perceptions beaucoup plus composées que les simples perceptions ; parce qu’ils ne repré-
sentent pas seulement plusieurs choses, mais même les rapports que plusieurs choses ont entr’elles. Car les 
simples perceptions ne représentent à l’esprit que les choses : mais les jugemens représentent à l’esprit les 
rapports qui sont entre les choses : & les raisonnemens représentent les rapports qui sont entre les rapports 
des choses, si ce sont des raisonnemens simples ; mais si ce sont des raisonnemens composez, ils représen-
tent les rapports des rapports ou les rapports composez qui sont entre les rapports des choses & ainsi à 
l’infini » (N. Malebranche, Recherche de la vérité, in OC, vol. 2, p. 249).  
44 Ivi, p. 474. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

132 

conçoit la morale permettra de mettre en exergue pourquoi, et en quoi, au-delà des simi-

larités formelles, consistent ces différences. 

 

5. Le rationalisme moral de Malebranche 

L’éthique de Malebranche présente une structure et répond à une ambition rigidement 

rationaliste. L’oratorien incarne ainsi une exception dans le cadre de la pensée morale 

française contemporaine, dominée par une tendance à admettre la relativité des valeurs 

ou des vertus et à accepter la vraisemblance dans la connaissance du bien moral. Cette 

attitude implicite est aussi détectable dans le choix des auteurs à renoncer à la formulation 

d’une morale axiomatique au profit de doctrines morales purement descriptives, qui pen-

chent vers l’analyse des passions ou de la psychologie humaines. On peut noter que les « 

suggestions » cartésiennes en matière d’éthique45 sont elles-mêmes symptomatiques de 

cette orientation générale : l’intuition de la morale par provision est le manifeste de l’ad-

missibilité de la vraisemblance dans ce domaine.46 En revanche, l’oratorien promeut une 

vision absolutisée de l’éthique, qu’il envisage comme un système de connaissances et de 

valeurs stables, et à laquelle il confère un caractère abstrait, spéculatif et, potentiellement, 

scientifique.47  

Parfaitement enchâssée dans l’architecture des principes de sa théologie et de sa mé-

taphysique, la morale malebranchienne a été critiquée par les contemporains, précisé-

ment à cause de ces caractéristiques. En effet, elle a été jugée trop abstraite, ou « méta-

physique « par plusieurs auteurs, au nombre desquels se trouve aussi Régis. Celui-ci an-

nonce sa propre philosophie morale, à contre-jour de celle de l’oratorien, en la présen-

tant comme « Bien différente de celle de quelques Auteurs Modernes, qui au lieu de 

 
45 En l’absence d’une véritable philosophie morale cartésienne, les éléments d’une réflexion éthique qui 
peuvent être saisis dans l’œuvre de Descartes suivent cette direction. Voir aussi C. Bouriau, ‟Descartes est-
il relativiste en morale?”, in Dix-septième siècle, vol. 226, 2005, pp. 69-83 ; J.-C. Bardout, ‟A Reception 
without attachment”, in T. Schmaltz  (ed. by), Receptions of Descartes, London, Routledge, 2005, pp. 42-
62; V. Carraud, “Morale par provision et probabilité”, in J. Biard, R. Rashed (éd. par), Descartes et le Moyen 
Âge, Paris, Vrin, 1997, pp. 259-279 ; J. Marshall, Descarte’s Moral Theory, Itaca (New-York), Cornell 
University Press, 1998.  
46 Voir J. Cimakasky, R. Polansky, “Descartes’ «Provisional Morality»”, in Pacific Philosophical Quarterly, 
vol. 93, 2012, pp. 353-372; J. Marshall, “Descartes’s Morale par Provision”, in B. Williston, A. Gombay 
(ed. by), Passion and Virtue Descartes, Amherst, Humanity Books, 2003, pp. 191-238. 
47Voir J.-C. Bardout ‟Malebranche et la situation métaphysique de la morale. Note sur le déclin de la pru-
dence”, in Dix-septième siècle, vol. 226, 2005, pp. 95-109 ; J.-C. Bardout, La Vertu de la philosophie : essai 
sur la morale de Malebranche, Hildesheim, Olms, 2000; F. Alquié, Le Cartésianisme de Malebranche, 
Paris, Vrin, 1974 ; M. Blondel, ‟L’anti-cartésianisme de Malebranche”, in Revue de Métaphysique et de 
Morale, vol. 23, 1916, pp. 1-26. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

133 

Livres de Morale, nous ont donnez des traitez de Métaphysique ».48 D’un autre côté, 

pour des lecteurs moins fascinés par le cartésianisme et ayant des intérêts théologiques 

marqués, comme Jean Le Clerc, la morale de Malebranche serait trop « philosophique », 

puisque sa structure, fondée sur des principes métaphysiques, parait se soutenir de ma-

nière autonome et pouvoir se passer de l’Écriture.49  

L’objection sous-jacente à ces critiques n’est pas sans fondement ; Malebranche cul-

tive, en effet, l’idée et esquisse le projet d’une véritable science de la morale, et croit que, 

bien que notre maîtrise actuelle de la morale soit imparfaite, il serait possible de la faire 

progresser au point de la transformer en une connaissance inébranlable.50 D’après l’ora-

torien, en effet, l’éthique est composée de vérités tout aussi universelles, certaines et im-

muables que les vérités spéculatives. De sorte que « Si l’on médite sur ces principes avec 

ordre, & avec autant de soin & d’application que la grandeur du sujet mérite, & si l’on ne 

reçoit pour vrai que les conclusions tirées conséquemment de ces principes, on aura une 

morale certaine ».51 En accord avec cette approche scientifique de la morale, Malebranche 

considère que la forme sous laquelle les vérités spéculatives et pratiques se présentent à 

l’intellect est analogue. Elles diffèrent quant à leur objet : les vérités spéculatives expri-

ment des rapports de grandeur entre des objets de même nature (par exemple les rapports 

entre les nombres), tandis que les vérités pratiques expriment des rapports de perfection 

entre des objets de nature différente, par exemple un homme et une pierre, mais aussi des 

attributs ou des actions, comme le fait d’être riche ou le fait d’être juste. Dans les deux 

 
48 La référence à Malebranche, qui reste implicite, est éclaircie dans la suite de la phrase : « […] En effet 
c’est à la Métaphysique et non à la Morale, à prouver qu’il n’y a que Dieu qui puisse rendre les hommes 
heureux : Qu’il peut faire goûter les plaisirs infinis à une ame qui luy est unie : Que tout ce qui porte l’image 
de Dieu, donne du plaisir à une ame : Que les hommes sont faits pour posseder Dieu &c. Cependant c’est 
en cela principalement que consiste la Morale de ces Auteurs » (P.-S. Régis, Système de philosophie, con-
tenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3 voll. in-quarto, Paris : de l’imprimerie de 
Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690, vol. 3, p. 398). La description correspond 
aux sujets abordés par Malebranche dans le Traité de morale.  
49 Comme il le laisse entendre dans une lettre adressée à Jacques Lenfant, à qui il écrit, en parlant d’un 
projet qu’il n’achèvera pas : « Ethica mea plane diversa erit ab Ethica Malebranchii, quippe cuius principia 
sunt plane diversa, cum ille omnia deducat ex principiis Metaphysicis ego vero ex Scriptura, quae quantum 
a se distent probe nostri » (Jean Le Clerc à Jacques Lenfant, 15 mars 1684, in J. Le Clerc, Epistolario, a 
cura di M. Sina, M. G. Zaccone Sina, Firenze, Olschki, 1987-1997, vol. 1, p. 142). En réalité, des références 
aux dogmes théologiques sont présentes dans la morale de Malebranche, mais il est vrai que ces dogmes ne 
jouent pas le rôle de principes.   
50 Voir E. Muceni, ‟The Search after Moral Certainty. The Origins of Malebranche’s Project of a Science 
of Ethics and its Development in his Treatise on Ethics”, in Society and Politics, vol. 8, 2014, pp. 8-24. 
51 N. Malebranche, Recherche de la vérité, in OC, vol. 1, p. 454. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

134 

cas, cependant, ces rapports – de grandeur ou de perfection – se manifestent comme une 

« idée claire ».  « Par idées claires », explique l’auteur :  
je n’entens pas seulement celles entre lesquelles l’esprit peut découvrir des rapports éxacts 

& précis, comme sont toutes celles qui sont l’objet des Mathématiques […] j’entens généra-

lement par des idées claires toutes celles qui répandent quelque lumiere dans l’esprit de ceux 

qui les contemplent, ou desquelles on peut tirer des conséquences certaines. Ainsi je mets au 

nombre des idées claires, non seulement les simples idées : mais les véritez qui renferment 

les rapports qui sont entre les idées. Je mets de ce nombre les notions communes, les principes 

de Morale, en un mot toutes les véritez claires, soit par elles-mêmes, soit par démonstration, 

soit même par une autorité infaillible.52 

Bien qu’il soit plus difficile, comme l’oratorien le répétera à plusieurs reprises dans le 

Traité de morale, d’atteindre et de saisir les vérités pratiques de la morale, parce que les 

passions interfèrent avec l’effort intellectuel nécessaire pour les connaître, celles-ci sont, 

par leur nature, des idées claires, et ont le caractère de l’évidence et de la nécessité. L’ora-

torien précise en effet : « De même qu’il y a des veritez éternelles & necessaires à cause 

qu’il y a des rapports de grandeur entre les êtres intelligibles, il doit y avoir aussi un ordre 

immuable & necessaire, à cause des rapports de perfection qui sont entre les mêmes 

êtres ».53 

Les vérités pratiques, qui expriment, selon la définition de Malebranche, des rapports 

de perfection, sont donc aussi stables et immuables que les vérités spéculatives ; leur 

ensemble constitue ce que l’oratorien appelle, avec une expression probablement emprun-

tée à saint Augustin, l’Ordre, avec un O majuscule. Collection de tous les rapports de 

perfection, l’Ordre contient donc les critères sur lesquels l’homme doit régler sa volonté 

propre et son amour. Comme l’auteur le précise davantage dans les Éclaircissements de 

la Recherche de la vérité :  
C’est donc un ordre immuable que les esprits soient plus nobles que les corps, comme c’est 

une vérité nécessaire que 2 fois 2 soient 4 [...]. Or, jusques icy l’Ordre immuable semble 

plutôst une vérité spéculative qu’une loy nécessaire [...]. Il faut donc considérer que Dieu 

s’aime par un amour nécessaire, & qu’ainsi il aime davantage ce qui est en lui qui représente 

ou qui renferme plus de perfection, que ce qui en renferme moins [...] car l’amour de Dieu 

est nécessairement proportionné à l’Ordre qui est entre les êtres intelligibles qu’il renferme, 

puisqu’il aime invinciblement ses perfections.54 

 
52 N. Malebranche, Traité de morale, in OC, vol. 11, p. 66. 
53 N. Malebranche, Recherche de la vérité, Éclaircissements, in OC, vol. 3, p. 138. 
54 Ibidem.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

135 

Ces rapports de perfection, qui doivent être adoptés pour critères de la volonté indivi-

duelle, représentent donc actuellement et éternellement des critères de la volonté et de 

l’amour divins, qui veulent et aiment l’Ordre, et qui, en tant que rationnels, ne peuvent 

vouloir ou aimer autrement. Dieu est, dans la vision de l’oratorien, soumis à cette même 

loi morale qu’il veut librement, mais à laquelle il ne peut pas déroger – une perspective 

qui semble pénaliser, comme l’a saisi Fénelon, le principe de la toute-puissance divine au 

profit de son attribut de justice.55  

Or, cette interprétation ouvre la possibilité d’un chevauchement entre les idées de vertu 

particulière et de justice absolue, puisque dans l’Ordre, se rejoignent, par l’intermédiaire 

de la raison, l’homme et le bien humain et Dieu et sa volonté : la vertu est définie par 

l’auteur comme « amour de l’Ordre « et la qualification de vertueux s’applique à tout 

comportement conforme à l’Ordre ; mais l’Ordre incarne aussi la volonté de Dieu. Dans 

le Traité de morale, Malebranche explique : « Rien n’est plus juste que de se conformer 

à l’Ordre. Rien n’est plus généreux que de suivre constamment, fidellement, inviolable-

ment le parti de la Raison ».56 La raison « est infaillible, immuable, incorruptible. Elle 

doit toûjours être maîtresse : Dieu lui-même la suit ».57 

La raison, que la célèbre théorie de la vision des vérités en Dieu transforme en un point 

de convergence quasi mystique entre Dieu et l’homme, permet chez Malebranche d’ac-

céder à la connaissance de l’Ordre, donc à l’ensemble des rapports de perfection qui sont, 

comme on le lit dans les Méditations Chrétiennes, « des vérités et en même temps des 

lois immuables et nécessaires, des règles inviolables de tous les mouvements des es-

prits ».58 Il faut ici préciser que dans la définition d’ « esprits » rentrent, pour Male-

branche, toutes les intelligences, c’est-à-dire tous les êtres, physiques ou purement spiri-

tuels, dotés d’une âme et, donc, d’une raison. C’est pourquoi on lit, dans De Recherche 

de la vérité, que les vérités pratiques ont une validité authentiquement universelle : « Je 

 
55 Fénelon critique la doctrine malebranchienne de la simplicité et de l’uniformité des voies divines, qui 
poserait des limites à la toute-puissance de Dieu dans sa Réfutation du nouveau système du P. Malebranche 
sur la nature et la grâce, ouvrage publié posthume au début du XIXe siècle. Sur l’attitude de Fénelon vers 
la philosophie de Malebranche voir : J.-C. Bardout, ‟Le Malebranchisme de Fénelon. Occasionnalisme et 
vision en Dieu”, in Revue philosophique de la France et de l’étranger, vol.128, 2003, pp. 151-172 ; pour 
un examen détaillé de la critique adressée par Fénelon au système de Malebranche voir J.-C. Bradout, ‟La 
puissance ou la raison. Remarques sur l’anti-malebranchisme de Fénelon”, in E. Muceni, M. C. Pitassi (éd. 
par), Le Malebranchisme à l’épreuve de ses amis et de ses ennemis, Paris, Champion, 2018, pp. 57-95. 
56 N. Malebranche, Traité de morale, in OC, vol. 11, p. 29.  
57 Ivi, vol. 11, p. 34. 
58 Ivi, vol. 10, p. 39. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

136 

sçai que deux fois deux font quatre, qu’il vaut mieux être juste que d’être riche, & je ne 

me trompe point de croire que les autres connoissent ces véritez aussi bien que moi. 

J’aime le bien & le plaisir, je hais le mal & la douleur, je veux être heureux & je ne me 

trompe point de croire, que les hommes, les Anges & les démons mêmes ont ces inclina-

tions ».59 

 

6. Remarques conclusives 

Pour revenir à la notion de convenance, il est aisé de comprendre qu’à l’intérieur de l’ar-

chitecture radicalement rationaliste de l’éthique de Malebranche, ce concept reçoit une 

caractérisation particulière. Si le bien est, pour l’auteur, tout ce qui a un rapport de con-

venance avec nous, ce « nous » se prolonge au-delà de l’individu et va jusqu’à inclure 

toutes les intelligences et même Dieu. En examinant l’autre pôle de cette corrélation, 

c’est-à-dire en considérant le « bien », celui-ci aussi, dans ses diverses articulations, parait 

cristallisé et ontologisé dans l’Ordre, qui est à la fois l’ensemble des critères de la vertu 

humaine et émanation de la volonté d’un Dieu juste : il s’ensuit une absolutisation de ce 

qui « convient » à l’homme, incompatible avec les oscillations de contenu du « bien » 

admises par Régis.  

La raison, qui pour l’auteur du Système peut désigner des « convenances » différentes 

selon les circonstances, donne accès, selon Malebranche, à la vision de ce qui est bon 

pour toutes les intelligences : non seulement pour tous les hommes, mais aussi pour les 

anges, les démons et les bienheureux ; un bien qui est tel parce qu’il est conforme à un 

Ordre, voulu et aimé par Dieu.  

L’oratorien attribue donc à la convenance un sens beaucoup plus « rigide » et « stable »  

que Régis, dans la mesure où la conformité ou l’adéquation qu’elle signifie parait avoir 

pour lui une valeur immuable et universelle. Le projet de fonder rationnellement une mo-

rale scientifique suggère à l’oratorien l’insertion d’un pont, dans l’articulation sophisti-

quée de son système, entre la vertu – qu’il envisage d’abord par rapport à Dieu et non 

simplement comme vertu sociale – et la justice – qu’il entend avant tout comme volonté 

d’un Dieu juste et non comme un comportement juste entre les hommes. C’est dans ce 

projet que l’on peut comprendre l’effort anachronique déployé par l’auteur visant à sortir, 

 
59 Ivi, vol. 1, p. 454. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

137 

en morale, les « raisons de convenance » du statut de « probabilité et plausibilité »60 pour 

leur restituer la force de raisons démonstratives.  

Les diverses nuances interprétatives de la notion de convenance qui s’expriment dans 

l’œuvre des deux auteurs semblent refléter, dans une certaine mesure, et annoncer l’itiné-

raire parcouru par la convenientia latine au moment de son passage dans le français mo-

derne – que nous avons évoqué au début de cette étude – le long duquel l’idée de confor-

mité et adéquation finit par confluer dans l’idée de gout. Régis qui est un auteur profane, 

et pour cela plus détaché d’une littérature latine théologique et dévote, parait compro-

mettre, en morale, la fonction de la convenance d’affirmer une équivalence nécessaire et 

permanente que Malebranche continue de lui assigner. Certes, sans la destituer de son 

rôle, il la dynamise néanmoins, en envisageant la possibilité de la fléchir par rapport au 

sujet, de la relativiser. Dans cette opération que, l’on peut appeler de « modernisation » 

et de francisation de la convenientia latine se perd la possibilité même de tenir ensemble 

« vertu » et « justice », qui sont en revanche encore soudées chez Malebranche ; cela 

ouvre en même temps la possibilité d’une convergence et d’un rapprochement entre le 

sens éthique et le sens esthétique de la convenance, qui s’accomplira au XVIIIe siècle, 

quand le sujet sera placé, avec l’emphase portée sur les idées de bonheur et de gout, au 

centre de la relation aussi bien avec l’objet moral qu’avec l’objet de l’expérience esthé-

tique.  

  

 
60 Voir supra, note 8. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

138 

Bibliographie 

Ablondi Fred, “Knowing Our Nature: A Note on Régis’ Response to Malebranche”, in 

History of European Ideas, vol. 33, 2007, pp. 135-141. 

Alquié Ferdinand, Le Cartésianisme de Malebranche, Paris, Vrin, 1974. 

Ariew Roger, “Descartes, les premiers cartésiens et la logique”, in Revue de métaphysique 

et de morale, vol. 49, 2006, pp. 55-71. 

Bardout Jean-Christophe, “La puissance ou la raison. Remarques sur l’anti-malebran-

chisme de Fénelon”, in E. Muceni, M. C. Pitassi (éd. par), Le Malebranchisme à l’épreuve 

de ses amis et de ses ennemis, Paris, Champion, 2018, pp. 57-95. 

Bardout Jean-Christophe, “Le Malebranchisme de Fénelon. Occasionnalisme et vision en 

Dieu”, in Revue philosophique de la France et de l’étranger, vol. 128, 2003, pp. 151-172. 

Bardout Jean-Christophe, “Malebranche et la situation métaphysique de la morale. Note 

sur le déclin de la prudence”, in Dix-septième siècle, vol. 226, 2005, pp. 95-109. 

Bardout, Jean-Christophe, “A Reception without Attachment”, in T. Schmaltz (ed. by), 

Receptions of Descartes, London, Routledge, 2005, pp. 42-62. 

Bardout, Jean-Christophe, La Vertu de la philosophie : essai sur la morale de Male-

branche, Hildesheim, Olms, 2000. 

Blondel Maurice, “L’anti-cartésianisme de Malebranche”, in Revue de Métaphysique et 

de Morale, vol. 23, 1916, pp. 1-26. 

Bouchilloux Hélène, La Question de la liberté chez Descartes, Paris, Honoré Champion, 

2013. 

Bouriau Christophe, “Descartes est-il relativiste en morale?”, in Dix-septième siècle, vol. 

226, 2005, pp. 69-83. 

Carraud Vincent, “Morale par provision et probabilité”, in J. Biard, R. Rashed (éd. par), 

Descartes et le Moyen Âge, Paris, Vrin, 1997, pp. 259-279. 

Cimakasky Joseph, R. Polansky Roland, “Descartes’ «Provisional Morality»”, in Pacific 

Philosophical Quarterly, vol. 93, 2012, pp. 353-372. 

Clément Bruno, “La langue claire de Descartes”, in Rue Descartes, vol. 65, 2009, pp. 20-

34.  

Cousin Victor, Fragments philosophiques pour servir à l’histoire de la philosophie, Paris, 

Didier, 1866.  

de Montcheuil Yves, Malebranche et le Quiétisme, Paris, Aubier, 1946.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

139 

Del Prete Antonella, “Né con Descartes né con Malebranche: l’antropologia di Pierre-

Sylvain Régis”, in G. Paganini, Lorenzo Bianchi (a cura di), Alle origini dell’umanesimo 

sceintifico: dal Rinascimento all’Illuminismo, Napoli, Liguori, 2010, pp. 119-133. 

Del Prete Antonella, “Régis e Malebranche: un rapporto complesso”, in Laboratorio 

dell’ISPF, vol. 14, 2017, pp. 1-11. 

Del Prete Antonella, “System, Hypothesis, and Experiments: Pierre-Sylvain Régis”, in A. 

Strazzoni, M. Sgarbi (ed. by), Reading Descartes. Consciousness, Body, and Reasoning, 

Firenze, Firenze University Press, 2023, pp. 155-168. 

Del Prete Antonella, “The Prince of Cartesians Philosophers, Pierre Sylvain Régis”, in S. 

Nadler, T. Schmaltz, D. Antoine-Mahut (ed. by), The Oxford Handbook of Descartes and 

Cartesianism, Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 374-387. 

Del Prete Antonella, “Un cartésianisme hérétique : Pierre-Sylvain Régis”, in Corpus. Re-

vue de Philosophie, vol. 61, 2011, pp.189-203. 

Dictionnaire françois, p. 586; Dictionnaire de l’Académie française, online: 

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1V0048-21. 

Dictionnaire universel françois et latin, vulgairement appellé dictionaire de Trevoux, Tré-

voux, Ganeau, 1704. 

Furetière Antoine, Dictionaire Universel, contenant generalement tous les mots françois 

[…], La Haye et Rotterdam, Arnout et Reinier Leers, 1690. 

Grimaldi Nicolas, Six études sur la volonté et la liberté chez Descartes, Paris, Vrin, 1988. 

Kaposi Dorottya, “Indifférence et Liberté Humaine Chez Descartes”, in Revue de Méta-

physique et de Morale, vol. 41, 2004, pp. 73-99. 

Le Clerc Jean, Epistolario, a cura di M. Sina, M. G. Zaccone Sina, Firenze, Olschki, 1987-

1997. 

Le Grand Antoine, Institutio Philosophiae secundum Principia D. Renati DesCartes, 

Nova Methodo adornata et explicata. In usum juventutis Academicae, London, J. Martyn, 

1672. 

Lévy Carlos, “Cicéron créateur du vocabulaire latin de la connaissance : essai de syn-

thèse”, in La langue latine, langue de la philosophie. Actes du colloque de Rome (17-19 

mai 1990), Rome, École Française de Rome, 1992, pp. 91-106.  



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

140 

Limbrick Elaine, “To Write in Latin or in the Vernacular: The Intellectual Dilemma in an 

Age of Transition. The Case of Descartes”, in History of European Ideas, vol. 16, 1993, 

pp. 75-80. 

Malebranche Nicolas, De la Recherche de la vérité, où l’on traitte de la nature de l’esprit 

de l’homme & de l’usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur dans les Sciences, Paris, 

Pralard, 1674.  

Malebranche Nicolas, Œuvres complètes de Malebranche, éd. par André Robinet, Paris, 

Vrin-CNRS, 1958-1990. 

Marianelli Massimiliano, Ontologia della relazione: la convenientia in figure e momenti 

del pensiero, Roma, Città nuova, 2008.  

Marshall John, “Descartes’s Morale par Provision”, in B. Williston, A. Gombay (ed. by), 

Passion and Virtue Descartes, Amherst, Humanity Books, 2003, pp. 191-238. 

Marshall John, Descarte’s Moral Theory, Itaca (New-York), Cornell University Press, 

1998. 

McLaughlin Trevor, “Censorship and Defenders of the Cartesian Faith in Mid-Seven-

teenth Century France”, in Journal of the History of Ideas, vol. 40, 1979, pp. 563-581.  

Michel Alain, “Cicéron et la langue philosophique : problèmes d’éthique et d’esthétique”, 

in La langue latine, langue de la philosophie. Actes du colloque de Rome (17-19 mai 

1990), Rome, École Française de Rome, 1992, pp. 77-89. 

Milani Nausicaa Elena, “The Empirical Interpretation of French Cartesianiam : the 

Académie des Sciences, the Journal des Sçavans and the Relationship with the Royal 

Society”, in Noctua, vol. 2, 2014, pp. 312-357. 

Milani Nausicaa Elena, Tra cartesianesimo ed empirismo; il Système de Pierre-Sylvain 

Régis, s.d., thèse de Doctorat. 

Muceni Elena, “Le grand marionnettiste et son apprenti : Leers et Bayle, les premières 

années”, in Libertinage et philosophie à l’époque classique, vol. 15, 2018, pp. 167-184. 

Muceni Elena, “The Search after Moral Certainty. The Origins of Malebranche’s Project 

of a Science of Ethics and its Development in his Treatise on Ethics”, in Society and 

Politics, vol. 8, 2014, pp. 8-24. 

Muceni Elena, Malebranche et les équilibres de la morale, Paris, Garnier, 2020. 

Ott Walter, Causation and Laws of Nature in Early Modern Philosophy, Oxford, Oxford 

Academic Press, 2009. 



 
 
Balthazar, 8, 2024 
DOI: 10.54103/balthazar/26403 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

141 

Piaia Gregorio, “I manuali di filosofia nella prima età moderna: uno sguardo introdut-

tivo”, in Noctua, voll. 1-2, 2015, pp. 1-18.  

Priarolo Mariangela, “Un plaisir divin : Malebranche, Lamy (et les autres)”, in E. Muceni, 

M. C. Pitassi (éd. par), Le Malebranchisme à l’épreuve de ses amis et de ses ennemis, 

Paris, Champion, 2018, pp. 149-168. 

Régis Pierre-Sylvain, L’Usage de la raison et de la foi : ou l’accord de la foy et de la 

raison, Paris, Jean Cusson, 1704. 

Régis Pierre-Sylvain, Première replique de Mr Regis a la reponse du R. P. Malebranche 

Prestre de l’Oratoire touchant la manière dont nous voyons les objects que nous environ-

nent, Paris, Jean Cusson, s.d. [1694]. 

Régis Pierre-Sylvain, Seconde replique de Mr. Regis à la Reponse du R. P. Malebranche, 

Paris, Jean Cusson, 1694. 

Régis Pierre-Sylvain, Système de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la 

physique et la morale, 3 voll. in-quarto, Paris, de l’imprimerie de Denys Thierry, aux 

dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690.  

Régis, Pierre-Sylvain, Cours entier de Philosophie ou Système Général, selon les prin-

cipes de M. Descartes, Amsterdam, Huguetan, 1691.   

Régis, Pierre-Sylvain, Troisième replique de Mr. Regis à la Reponse du R. P. Male-

branche, Paris, Jean Cusson, 1694. 

Richelet Pierre, Dictionnaire françois : contenant les mots et les choses, plusieurs nou-

velles remarques sur la langue françoise, Genève, Widerhold, 1680.  

Sangiacomo Andrea, “From Secondary Causes to Artificial Instruments: Pierre-Sylvain 

Régis’s Rethinking of Scholastic Accounts of Causation”, in Studies in History and Phi-

losophy of Science, vol. 60, 2016, pp. 7-17. 

Waquet Françoise, Le Latin ou l’empire d’un signe, Paris, Albin Michel, 1998.  


