FROM LATIN CONVENIENTIA TO 17"™-CENTURY FRENCH

CONVENANCE

REGIS’S AND MALEBRANCHE’S INTERPRETATIONS

Elena Muceni

elena.muceni@unimi.it

The idea of convenientia was already conceptualised and exploited as a key notion in
aesthetic reflection in classical Latin culture. But the term also belongs to other lexical
domains, notably that of ethics, in which it has been originally adopted to indicate the
form of a duty in relation to an order that transcends the subject. In this article, we explore
the vicissitudes of this notion in French philosophy at a crucial linguistic and cultural
turning point, the seventeenth century, when Latin was dethroned by the vernacular lan-
guages. Against this background of instability in the philosophical lexicon, we will focus
on two authors who recovered and “adapted” the Latin concept of convenientia, contrib-
uting to redefine its meaning and value as convenance in French-language philosophy:
Pierre-Sylvain Régis (1632-1707) and Nicolas Malebranche (1638-1715). The adoption
of a comparative approach between these two authors, who were almost perfect contem-
poraries and whose works stand in the same Cartesian tradition, has a double advantage:
it allows to grasp the particularity of the interpretations of the two authors while offering
a “sample” that testifies to the echo and the role assigned to the notion of convenance in
French philosophy at the end of the seventeenth century. The result of the reworking of
this concept, particularly by Régis, leads to a rapprochement between the “ethical” and
“aesthetic” meanings of convenance.

Keywords: Convenance, Pierre-Sylvain Régis, Nicolas Malebranche, Ethics

118

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



DE LA CONVENIENTIA LATINE A LA CONVENANCE FRANCAISE DU

XVIIESIECLE
PERMANENCES ET VARIATIONS DU CONCEPT DANS LES

« CARTESIANISMES » DE REGIS ET MALEBRANCHE

Elena Muceni

elena.muceni@unimi.it

Le concept de convenientia a été cerné et exploité comme une notion-cl¢ dans le cadre de
la réflexion esthétique déja dans la culture latine classique, 8 commencer notamment par
les élaborations de Vitruve et de Cicéron. Evocatrice d’une proportion entre les éléments
qui composent un ensemble — un corps, un objet, une forme — ou alors de I’adéquation
d’un produit de I’art ou de la nature a la fin pour laquelle il a (expressément ou présuma-
blement) été fagconné, cette intuition parait incarner la racine, commune par ailleurs, des
idées de beau, d’agréable et d’utile. Mais ce terme appartient également a d’autres do-
maines lexicaux, dans lesquels il a ét¢ introduit par le méme Cicéron, grand passeur de la
philosophie grecque dans la culture latine et, surtout, créateur du latin philosophique.!
C’est dans ’éthique, en particulier, que cette notion a acquis une place privilégiée, en
signifiant la forme d’un devoir par rapport a un ordre qui transcende le sujet.?

Dans cet article, nous nous proposons d’explorer les vicissitudes de cette notion dans
les philosophies « cartésiennes » formulées en langue francaise au moment d’un autre

tournant linguistique et culturel crucial, celui du XvII® siecle, théatre du détronement du

*Cet article adopte les normes de I’orthographe dite «rectifiée», actuellement recommandée dans 1’ensei-
gnement.
!'Sur le rdle de Cicéron comme créateur de la langue philosophique voir A. Michel, “Cicéron et la langue
philosophique : problémes d’éthique et d’esthétique”, et C. Lévy, “Cicéron créateur du vocabulaire latin de
la connaissance : essai de synthése”, in La langue latine, langue de la philosophie. Actes du colloque de
Rome (17-19 mai 1990), Rome, Ecole Frangaise de Rome, 1992, pp. 77-89 et 91-106 respectivement.
2 Voir M. Marianelli, Ontologia della relazione: la convenientia in figure e momenti del pensiero, Roma,
Citta nuova, 2008, pp. 7-12. Séneéque emboitera d’ailleurs le pas a I’auteur du De Officiis en utilisant ce
méme mot pour traduire le concept stoicien de Kabnkovra.

119

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



latin par les langues vernaculaires.> Au ceeur de ce contexte d’instabilité du lexique phi-
losophique nous allons porter 1’attention sur deux auteurs qui ont récupéré et « adapté »
le concept latin de convenientia et qui ont contribué a redéfinir sa signification et sa fonc-
tion en tant que convenance, dans la philosophie de langue frangaise : Sylvain Leroy,
connu sous le nom de Pierre-Sylvain Régis (1632-1707)* et Nicolas Malebranche (1638-
1715). L’adoption d’une démarche comparative entre ces deux auteurs — qui sont presque
parfaitement contemporains, se situent tous les deux dans le méme sillon cartésien et ont
choisi le frangais pour formuler leurs idées,’ — présente a nos yeux un double avantage :
elle permet de saisir la particularité des interprétations respectives des deux auteurs et
d’offrir, en méme temps, un « échantillon » attestant de 1’écho et du role assigné a la

notion de convenance dans la philosophie francaise de la fin du XVII® siecle.

1. La « convenance » a la francaise, au XVII®siécle et aujourd’hui

Une précision s’impose, avant d’entamer I’examen des ceuvres de ces auteurs, dont plus
de trois siecles de sédimentations lexicales nous séparent. Quand on lit des textes produits
a I’époque moderne, il faut garder a I’esprit que le mot de convenance n’avait pas exac-
tement, au XVII® siécle, la méme signification que dans le frangais actuel. Aujourd’hui, on
associe généralement a cette expression une idée qui renvoie davantage aux acceptions
que nous avons mentionnées au début : elle évoque en effet le gout ou 1’avantage person-

nel, ou, au pluriel, une prédilection ou un avantage social — au sens de ce qui respecte les

* Voir F. Waquet, Le Latin ou I'empire d'un signe, Paris, Albin Michel, 1998.
4 Sur Pierre-Sylvain Régis : A. Del Prete, “The Prince of Cartesians Philosophers, Pierre Sylvain Régis”, in
S. Nadler, T. Schmaltz, D. Antoine-Mahut (ed. by), The Oxford Handbook of Descartes and Cartesianism,
Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 374-387; A Del Prete, “System, Hypothesis, and Experiments:
Pierre-Sylvain Régis”, in S. Strazzoni, M. Sgarbi (ed. by), Reading Descartes. Consciousness, Body, and
Reasoning, Firenze, Firenze University Press, 2023, pp. 155-168; A. Del Prete, “N¢é con Descartes né con
Malebranche: 1’antropologia di Pierre-Sylvain Régis”, in G. Paganini, L. Bianchi (a cura di), Alle origini
dell 'umanesimo sceintifico: dal Rinascimento all’llluminismo”, Napoli, Liguori, 2010, pp. 119-133; A. Del
Prete, “Un cartésianisme hérétique: Pierre-Sylvain Régis”, in Corpus. Revue de Philosophie, vol. 61,2011,
pp. 189-203; A. Sangiacomo, “From Secondary Causes to Artificial Instruments: Pierre-Sylvain Régis’s
Rethinking of Scholastic Accounts of Causation”, in Studies in History and Philosophy of Science, vol. 60,
2016, pp. 7-17; N. E. Milani a consacré une thése de doctorat au Systéme: Tra cartesianesimo ed empirismo,
il Systéme de Pierre-Sylvain Régis, s.d.
5 Rappelons qu’au XVII siécle de nombreux auteurs rédigeaient (et concevaient) encore leurs ouvrages en
latin. Le cas de Descartes, qui a écrit tantot en latin et tantot en frangais est emblématique (voir sur cela E.
Limbrick, “To Write in Latin or in the Vernacular: The Intellectual Dilemma in an Age of Transition. The
Case of Descartes”, in History of European Ideas, vol. 16, 1993, pp. 75-80; B. Clément, “La langue claire
de Descartes”, in Rue Descartes, vol. 65,2009, pp. 20-34) et le fait que Locke aussi ait procédé de la méme
maniére (nous pensons notamment a [ 'Epistola de Tolerantia) indique clairement que ce phénoméne n’est
pas confiné a la premiére moitié¢ du siécle.

120

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



conventions ; elle parait donc désigner un concept confiné dans le domaine de la subjec-
tivité ou de la convention. Seule son acception littéraire suggere une relation située, pour
ainsi dire, en dehors du sujet, et qui reléve de I’expérience esthétique, comme synonyme
de « conformité », « harmonie », « affinité », voire « élégance ».

La « convenance » du XVII® siécle parait, en revanche, plus proche de ses racines la-
tines. Les dictionnaires de I’époque, tels que le Richelet,® le Furetiére,’ le Dictionnaire de
I’ Académie francaise, ainsi que, plus tard, le Dictionnaire de Trévoux,? illustrent la signi-
fication du mot a travers ses synonymes de « conformité », « accord », « correspon-
dance », « congruence », « concordance » et, méme, « appartenance ». Pour les Francais
de la premiére modernité le terme décrit donc, comme aujourd’hui, la modalité d’une
relation ou d’un rapport entre deux ou plusieurs éléments — c’est pourquoi Fureticre le
qualifie de « terme relatif » ; par rapport aux acceptions actuelles du mot, cependant, le
jugement sur la relation véhiculé par I’expression moderne parait tendre idéalement vers
I’objectivité et évoquer un critere plus stable et communément accepté que celui de 1’opi-
nion, du gout ou de I’inclination particuliére de la personne qui émet le jugement. Les
dictionnaires modernes signalent néanmoins explicitement que 1’évaluation exprimée par
ce mot acquiert une inflexion plus « relativiste », quand il est appliqué au domaine de
I’éthique : « On appelle Raisons de convenance — précisent le Richelet et le Dictionnaire
de I’Académie frangaise — des raisons qui sont probables & plausibles, & qui ne sont pas

demonstratives » ;’

et le Furetiere de préciser « En Morale il y a plus de raisons de con-
venance, qu’il n’y en a de convainquantes ».!% Or, ¢’est précisément autour du caractére
absolu ou relatif qu’il faut attribuer au concept de convenance dans le domaine de la ré-
flexion morale que dialoguent et s’affrontent implicitement, comme nous le verrons, les

interprétations de Régis et de Malebranche.

¢ Pierre Richelet, Dictionnaire frangois : contenant les mots et les choses, plusieurs nouvelles remarques
sur la langue frangoise, Genéve, Widerhold, 1680.
7 Antoine Furetiére, Dictionaire Universel, contenant generalement tous les mots francois [ ...], La Haye et
Rotterdam, Arnout et Reinier Leers, 1690.
8 Dictionnaire universel frangois et latin, vulgairement appellé dictionaire de Trevoux, Trévoux, Ganeau,
1704.
°Dictionnaire francois, p. 586 ; Dictionnaire de 1’Académie frangaise , online : https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A1V0048-21.
19 Dictionnaire universel frangois et latin, vulgairement appellé dictionaire de Trevoux, Trévoux, Ganeau,
1704, entrée convenance, p. non numérotée.

121

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



2. Le Systeme (1690) de Régis et le role de la convenance dans le domaine de la lo-
gique

En inversant la chronologie relative des ouvrages de Malebranche et de Régis, nous allons
d’abord analyser les textes du second. Deux considérations appuient ce choix, qui contre-
vient aux pratiques historiographiques ordinaires. La premicre tient au fait que I’écho
produit par la philosophie de Malebranche s’est avéré plus durable que celui engendré par
I’ceuvre du cartésien agenais, en raison aussi des vicissitudes éditoriales des ouvrages
respectives : tandis que les éditions/réimpressions du Systéme se concentrent entre1690
et 1691, I’évolution du texte de référence de Malebranche, De la Recherche de la vérité
(1674), ne s’est arrétée qu’au moment de sa sixiéme édition, en 1712.!! La seconde con-
sidération est que le décalage entre ces deux ouvrages est moins significatif que ne le font
supposer les dates estampillées sur les volumes. Si la publication du Systeme de philoso-
phie'? de Régis — rebaptisé par la suite Cours entier de philosophie'® — est de seize ans
postérieure a la parution de De la Recherche de la vérité', il faut garder a I’esprit que
I’impression a été considérablement retardée a cause d’un refus prolongé d’octroyer le
privilége.!® En effet, le Systéme avait été achevé avant le début des années 1680,'¢ période
de « disgrace » pour le cartésianisme, frappé en France par des censures a 1’enseigne-
ment!” — ce qui d’ailleurs devait ensuite pousser Régis a imiter la stratégie éditoriale déja
adoptée par Malebranche : se tourner vers des imprimeurs installés aux Provinces-

Unies.!'® Bien que la réception de cet ouvrage se situe dans les années 1690, sa conception

1 Voir A. Robinet, “Introduction”, De la Recherche de la Vérité, in N. Malebranche, (Euvres compleétes de

Malebranche, éd. par A. Robinet, Paris, Vrin-CNRS, 1958-1990 [dorénavant OC], pp. V-XIV.

12 p_S. Régis, Systéeme de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3

voll. in-quarto, Paris : de I’'imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690.

Deuxi¢éme édition : 7 voll. in-12°, Lyon, Anisson, Posuel et Rigaud, 1690 ; réimpression en 1691. Nous

utilisons comme édition de référence pour les citations la premiére édition indiquée, et premicre édition

absolue, celle de 1690 en trois volumes.

13 Titre complet : Cours entier de Philosophie ou Systéme Général, selon les principes de M. Descartes,

Amsterdam, Huguetan, 1691.

14 Premiére édition : [s.d.], De la Recherche de la vérité, ou I’on traitte de la nature de [’esprit de I'homme

& de l'usage qu’il en doit faire pour éviter |’erreur dans les Sciences, Paris, Pralard, 1674.

15 En raison notamment de I’hostilité de I’archevéque de Paris, Frangois Harlay de Champvallon.

16 Comme I’indique I’auteur lui-méme (voir Systéme, cit., vol. 1, Préface, 1, non numérotée).

17 Sur la persécution du cartésianisme en France dans les années 1660-1670, voir V. Cousin, Fragments

philosophiques pour servir a [’histoire de la philosophie, Paris, Didier, 1866, pp. 297-332 ; T. McLaughlin,

“Censorship and Defenders of the Cartesian Faith in Mid-Seventeenth Century France”, in Journal of the

History of Ideas, vol. 40, 1979, pp. 563-581. Sur la condamnation royale de 1671, voir aussi la note d’ André

Robinet dans Malebranche, Correspondance et actes, dans OcC, t. xviii, 70.

18 Le Systéme, publié originairement en France, fut republié, sous le titre de Cours entier de philosophie

aux Provinces-Unies (voir notes 13 et 14). Tous les ouvrages des Malebranche parus entre 1684 et 1697 ont
122

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



est donc antérieure, et sa rédaction se serait étalée sur une période de plusieurs années,
qui correspondent a peu pres a celles de 1’¢élaboration de De la recherche de la vérité.

Comme I’ Institutio philosophiae d’ Antoine Le Grand,' le Systéme de Régis, qui avait
longtemps donné des cours publics sur la philosophie cartésienne sous forme de confé-
rences,?’ est le fruit d’une tentative d’élaboration d’un manuel cartésien, censé pouvoir
remplacer idéalement les manuels scolastiques utilisés dans les universités.?! C’est pour-
quoi il se présente comme une summa comprenant les quatre disciplines autour desquelles
I’enseignement de la philosophie était traditionnellement structuré : la logique, la méta-
physique, la physique et la morale.

C’est d’abord dans la section de 1’ouvrage consacrée a la logique que Régis fait inter-
venir la notion de convenance, ou elle est mobilisée au coeur de 1’analyse des opérations
accomplies par I’esprit dans la production des jugements spéculatifs. Pour ’auteur, juger
consiste a opérer des comparaisons entre les idées, qui meénent a les unir — ce qui corres-
pond a affirmer quelque chose — ou a les désunir — ce qui correspond a nier quelque
chose.?? Le jugement spéculatif est défini notamment comme « une action de ’esprit, par
laquelle comparant ensemble deux ou plusieurs idées, nous affirmons de I’'une que 1’autre
luy convient, ou nions qu’elle luy convienne ; par exemple, ’esprit juge, lors qu’ayant
I’idée de la terre & de la rondeur, il affirme de la terre que la rondeur luy convient, ou nie

de la terre que la rondeur lui convienne ».2*> Quand y a donc convenance d’un attribut par

été publiés par des imprimeurs néerlandais, et principalement par Reinier Leers. Voir E. Muceni, “Le grand
marionnettiste et son apprenti : Leers et Bayle, les premicres années”, in Libertinage et philosophie a
I’époque classique, vol. 15, 2018, pp. 167-184.
9 Institutio Philosophiae secundum Principia D. Renati DesCartes, Nova Methodo adornata et explicata.
In usum juventutis Academicae, London, J. Martyn, 1672.
20 Sur ces conférences et d’autres cours publics de divulgation de la philosophie et de la physique carté-
siennes voir N. E. Milani, “The Empirical Interpretation of French Cartesianiam : the Académie des
Sciences, the Journal des S¢avans and the Relationship with the Royal Society”, in Noctua, vol. 2, 2014,
pp. 312-357: 315-319.
2L R. Ariew, “Descartes, les premiers cartésiens et la logique”, in Revue de métaphysique et de morale, vol.
49, 2006, pp. 55-71 ; voir aussi G. Piaia, “I manuali di filosofia nella prima etda moderna: uno sguardo
introduttivo”, in Noctua, voll. 1-2, 2015, pp. 1-18.
22 P-S. Régis, Systéme de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3
voll. in-quarto, Paris : de I’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690,
vol. 1, p. 16.
2 Ivi,vol. 1, p. 17.

123

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



rapport 4 un objet (qui est le sujet de la proposition),?* I’intellect prononce un jugement
affirmatif, comme dans I’énoncé certain, apporté comme exemple, « Dieu est juste ».?°

Si la simple considération des idées du sujet et de son attribut aboutit spontanément a
une perception intellectuelle claire de leur « convenance » ou de leur « disconvenance »,
ou si, en examinant deux objets, on saisit entre eux une conformité nécessaire, nous
sommes en présence, pour Régis, d’un axiome, ¢’est-a-dire d’un jugement évident en lui-
méme. En revanche, quand, pour établir la « convenance » du sujet et de I’attribut, il faut
recourir a une autre idée, qui montre la nature de cette relation, I’on est en présence d’une
« question a démontrer », qui requiert un élément médian — un milieu, comme 1’appelle
I’auteur — qui peut étre puisé¢ dans deux sources différentes : d’une part, 1’autorité humaine
ou divine ; de I’autre, la raison. Appartient au premier genre la médiation qui permet de
saisir, par exemple, la convenance qui subsiste entre les deux éléments impliqués dans
I’énoncé « 1I’ame est immortelle », dont la vérité est attestée par I’autorité divine ; ou alors
celle qui unit les idées d’Alexandre le Grand et de la conquéte de I’ Asie, que ’autorité
humaine réunit. Si, en revanche, la relation de convenance est fondée dans la raison, le
jugement qui en découle présente différents degrés de certitude possible, allant de la
pleine conviction jusqu’au doute.

Sur le plan du jugement spéculatif, la « convenance » qui unit deux éléments en mani-
festant leur adéquation réciproque, constitue donc pour Régis le fondement de la vérité
d’une affirmation ; mais, cette vérité est plus ou moins absolue et solide selon qu’il s’agit
d’un jugement axiomatique, d’autorité ou fondé sur la raison. La convenance entre un
sujet et son attribut est évidente, comme on I’a vu, dans un jugement axiomatique tel que
« Dieu existe », puisque 1’idée d’existence s’accorde nécessairement avec celle de I’étre
parfait ; en revanche, celle évoquée dans un jugement de raison, par exemple sur
I’homme, présente un certain degré d’incertitude : ici, la convenance est donc possible,

mais non pas nécessaire et certaine.

24 Signalons que dans L usage de la raison et de la foi (1704), Régis reprendra ces classifications, mais en
juxtaposant a ce genre de jugements d’autres exemples de propositions générales fondées sur la perception
de relations « évidentes et nécessaires » de convenance ou de disconvenance entre deux éléments qui ne
sont pas sujet et un prédicat, comme dans 1’énoncé « deux et deux font quatre » ou « le tout est plus grand
que les parties ».
3 Ibidem.

124

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



3. Le role de la convenance dans le cadre de la réflexion I’éthique du Systéme de
Régis

Dans réflexion sur la logique, la notion de « convenance », et celle, opposée, de « discon-
venance », apparaissent donc comme des clés pour ’articulation des jugements spécula-
tifs ; mais le concept est également exploité par Régis dans une autre fonction, au cceur
d’une section du Systeme consacrée formellement a la métaphysique, qui contient toute-
fois une double réflexion que I’on qualifierait aujourd’hui d’éthique, sur le plaisir et la
douleur, et sur le bien et le mal en général.

Ici, la « convenance » désigne d’abord un rapport de correspondance et conformité des
objets avec nous. La perception de cette convenance, éminemment physique, est confié¢e
aux sensations : « que peut-on se figurer — écrit Régis — qui puisse mieux représenter les
rapports de convenance ou de disconvenance qu’ont avec nous les corps qui nous touchent
immédiatement, que le plaisir ou la douleur que nous sentons comme dans la partie de
notre corps a laquelle ces corps s appliquent ? ».2° Les sensations manifestent toujours
avec une grande clarté les rapports d’égalité ou d’inégalité entre des objets pergus, ainsi
que leur convenance ou leur disconvenance par rapport & nous. C’est d’abord a cela,
comme I’affirme aussi Malebranche, que servent les sensations physiques : a faire con-
naitre a I’ame les rapports de « convenance » ou de « disconvenance » que les corps ex-
térieurs qui nous touchent d’une manieére immédiate ont avec le notre, afin de nous pous-
ser a rechercher, ou alors a conserver, les biens qui sont per¢gus comme avantageux ou
utiles pour nous.

La notion est exploitée a nouveau au cceur de la réflexion sur la volonté. Cette faculté
de I’ame est impliquée par Régis (comme aussi par Malebranche) a la fois dans les juge-
ments spéculatifs et dans les choix moraux. En ce qui concerne la vérité spéculative, pré-
cise I’auteur, il n’y a qu’une action de la volonté, qui est celle par laquelle nous affirmons
qu’il y a un certain rapport d’égalité ou d’inégalité entre les choses que nous connaissons.
Mais la volonté évalue aussi les rapports de convenance ou disconvenance des objets avec

nous ; elle accomplit alors deux actions : d’abord, elle affirme que les choses sont en

26 Ivi, vol. 1, p. 170.
125

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



accord ou en désaccord avec nous ; deuxieémement, elle s’unit ou se sépare d’elles a tra-
vers un mouvement d’amour ou de haine.?’

Le concept de convenance revét également une importance cruciale dans 1’analyse sur
le bien et le mal, ou I"auteur va jusqu’a affirmer que ces expressions « ne signifient autre
chose que les rapports de convenance ou de disconvenance que les choses ont avec
nous ».28 Dans ce cadre, comme déja dans le cadre de la logique, Régis envisage cepen-
dant différents niveaux de convenance, qui correspondent a des degrés différents de bonté
des « choses » par rapport a nous, qui font aussi 1’objet d’actions alternatives de la vo-
lonté. L’auteur établit, en effet, une distinction entre la « volonté proprement dite » et le
libre arbitre. La premiére est définie comme le pouvoir qu’a I’ame de s’unir ou de se
séparer des choses qui ont avec elle des rapports de convenance ou de disconvenance
nécessaires.”® Les exemples choisis pour expliciter cette classification sont le bonheur et
la misere — dans le sens de misére morale — qui sont pour I’ame respectivement conve-
nable et nocive d’une maniere nécessaire et absolue. Il existe cependant, selon Régis, et
c’est une précision qui mérite une attention particuliere, des objets qui ont avec I’ame des
rapports « circonstanciels » de convenance ou de disconvenance et auxquels elle adhére
non par un acte de la volonté proprement dite, mais par un acte d’exercice du libre arbitre ;
il s’agit de biens que I’on pourrait dire « relatifs», tels que la marche ou la lecture, qui
peuvent étre bénéfiques ou nuisibles selon, par exemple, notre état de santé.

Lorsque la volonté aime un objet, ¢’est-a-dire lorsqu’elle tend a s unir avec lui en vertu
du fait qu’elle I’a percu comme bon, mais elle ’aime en tant que libre arbitre, elle con-
serve le pouvoir de le hair si et quand ’intellect le représentera comme mauvais, ¢’est-a-
dire lorsque la relation de convenance de I’objet pour nous initialement saisie est succes-

sivement percue comme une relation de disconvenance. Ce changement d’orientation de

27 « 11’y a aussi qu’une action de la volonté au regard de la verité, qui et celle par laquelle nous affirmons
qu’ily a un certain rapport d’égalité ou d’inégalité entre les choses que nous connoissons : au lieu qu’il y a
deux actions au regard de la bonté, 1’une, par laquelle nous affirmons que les choses nous conviennent, ou
ne nous conviennent pas, & 1’autre par laquelle nous nous joignons a elles, ot nous nous en separons par
I’amour, ou par la haine », ivi, vol. 1, p. 204. On peut remarquer que Régis parle ici des jugements de vérité
comme de jugements « du rapport d’égalité ou d’inégalité entre les choses », et de la bonté comme d’un
jugement de convenance ; il s’agit cependant, a notre avis, d’un choix lexical dicté par la nécessité de rendre
visible la différence entre les fonctions spéculatives et pratiques de la volonté, puisque les jugements de
vérité sur la relation entre un sujet et un prédicat étaient d’abord définis par I’auteur — dans la section sur la
logique — comme des rapports de « convenance ».

28 Ivi, vol. 1, p. 232.

2 Ivi, vol. 1, p. 209.

126

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



la volonté est évidemment li¢ a un jugement relatif et contingent, dans lequel ne s’exprime
pas la forme permanente et nécessaire de la relation entre le sujet et le bien ou I’action
considérés. Ce qui provoque ces oscillations de la volonté, ainsi que ses erreurs lorsqu’elle
agit en tant que libre arbitre,* ¢’est pour Régis une connaissance imparfaite des rapports

de convenance et de disconvenance des choses par rapport a nous :

puisque les choses que nous aimons librement, ne nous conviennent, ou ne nous disconvien-
nent que par accident & d’une maniére contingente, & que d’ailleurs nous ne connoissons
pas toGjours les véritables rapports de convenance ou de disconvenance qu’elles ont avec
nous, il est aisé de voir qu’a leur égard 1’ame peut bien ou mal user de son libre arbitre [...]
le libre arbitre aime des rapports de convenance qui sont ou véritables, ou seulement appa-
rents [...] si les rapports que le libre arbitre aime ne sont qu’apparent, il est nécessaire que le

libre arbitre s’égare, ¢’est-a-dire que son affection soit mauvaise.’!

Dans la section du Systeme spécifiquement consacrée a 1’éthique, la notion réapparait
toujours dans la fonction régulatrice que lui sera attribuée a nouveau, presque trois dé-
cennies plus tard, dans I’Usage de la raison et de la foi (1704).2? L’auteur reprend ici la
question du plaisir et de la douleur et remarque que, de méme que la connaissance de la
convenance de certains biens physiques pour le corps se manifeste déja dans le sentiment,
la perception de cette convenance produit un écho dans les passions. Régis affirme d’ail-
leurs, de maniere générale, que les passions ne dépendent pas des objets extérieurs, mais
du rapport de convenance/disconvenance ou alors de nouveauté — pour ce qui est de
I’émerveillement/admiration — qu’ils ont vis-a-vis de nous. Elles sont donc a la fois un
reflet et une indication de la correspondance et de I’adéquation de I’objet par rapport au
sujet. Mais la encore, la connaissance de la convenance par ces canaux s’avere incertaine
et parfois inexacte, du fait que cette correspondance peut varier dans le temps et dans les

circonstances :

30 La vision régissienne de la volonté est proche de celle de Descartes et de Malebranche, pour qui elle est
libre uniquement en sens « négatif », ¢’est-a-dire lorsqu’elle n’est pas forcée par 1’évidence. Sur I’articula-
tion des concepts de volonté et liberté chez Descartes voir N. Grimaldi, Six études sur la volonté et la liberté
chez Descartes, Paris, Vrin, 1988 ; H. Bouchilloux, La Question de la liberte chez Descartes, Paris, Honoré
Champion, 2013 ; D. Kaposi, “Indifférence et Libert¢ Humaine Chez Descartes”, in Revue de Métaphysique
et de Morale, vol. 41, 2004, pp. 73-99.
3LP.-S. Régis, Systéme de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3
voll. in-quarto, Paris : de I’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690,
vol. 1, p. 229.
32 P-S. Régis, L'Usage de la raison et de la foi : ou I'accord de la foy et de la raison, Paris, Jean Cusson,
1704.

127

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



si la douleur et le plaisir étaient des marques assurées de la convenance ou de la disconve-
nance que les choses ont avec nous, nous ne nous tromperons jamais dans le choix des biens
parce que nous aimerions toujours les choses qui produisent le plaisir ou la joie et nous
hairions celles qui causeraient la douleur ou la tristesse ; mais comme il arrive souvent que
les choses qui sont utiles en certains temps et en certains lieux sont nuisibles en d’autres [...]
nous sommes comme dans une espéce de nécessité de nous tromper touchant ce que nous
aimons dans plusieurs rencontres du moins si nous ne consultons que les sens ou les passions,
comme nous faisons d’ordinaire, et si nous ne recourons a la raison pour apprendre d’elle le
véritable rapport de convenance de disconvenance que les choses ont avec nous dans chaque

rencontre particuliére.’

L’instrument le plus adéquat pour connaitre la véritable convenance/disconvenance
des choses et des actions par rapport a nous, signalée par voie immédiate par les passions
et le sentiment, est donc pour Régis la raison, qui nous informe correctement de la
« vraie » valeur des objets pour le sujet, mais « dans chaque rencontre particulicre »,
c’est-a-dire dans chaque circonstance. Cette précision est tout autre qu’anodine,
puisqu’elle compromet a nouveau le caractere absolu de la « convenance » dans le do-
maine de la morale.

En tirant les conclusions de ces analyses, on peut dire que la vertu, inclination vers le
bien, est pour Régis une inclination vers ce qui présente un rapport de « convenance »
avec nous. L’accomplissement de cette union avec ce qui nous convient — que nous pou-
vons détecter de manicre imparfaite a travers les passions et le sentiment — doit s’appuyer,
comme on le voit dans le dernier passage cité, sur ’entendement pour assumer la forme
d’un amour éclairé, c’est-a-dire d’un amour dirigé par la raison. Cette raison, cependant,
semble pouvoir, et méme devoir, orienter 1’inclination au bien vers des buts potentielle-
ment différents selon les circonstances et donc, sans doute, selon les individus. Il en ré-
sulte une vision relativiste de 1’idée de «convenance» : la correspondance et I’adéquation
signifiées par cette notion peuvent étre purement contingentes, temporaires et relatives,
aussi bien quand elles qualifient la relation entre les idées que quand elles définissent la

valeur morale d’un bien pour le sujet. Ainsi, un bien pourra étre tel (convenable) pour un

33 P.-S. Régis, Systéme de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3
voll. in-quarto, Paris : de I’imprimerie de Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690,
vol. 2, p. 406 ; P.-S. Régis, L’Usage de la raison et de la foi : ou [’accord de la foy et de la raison, Paris,
Jean Cusson, 1704, p. 402.

128

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



individu, sans pour autant 1’étre nécessairement pour tous les individus, donc pour

I’homme en sens absolu.

4. L’interprétation de la convenance chez Malebranche

Considérons maintenant les spécificités que présente la notion de convenance dans
I’ceuvre de Malebranche. On peut avant tout constater que les occurrences de I’expression
sont plutdt rares dans les écrits de I’oratorien, et certainement moins fréquentes que chez
Régis ; ce concept parait néanmoins représenter une des intuitions charniéres qui permet-
tent d’articuler entre elles les différentes couches de réflexion qui composent le systéme
philosophique de 1’auteur.

Dans De la Recherche de la vérité, 1a notion de convenance est évoquée a la fois dans
le cadre d’une réflexion d’ordre moral, ou elle est mise en relation avec 1’idée de « bien
« en général, et dans le cadre d’une réflexion sur I’adéquation de certains biens physiques
a notre étre physique. En désaccord sur plusieurs conceptions — comme la nature du plai-
sir,* ’origine des idées, la causalité,*® ou encore I’aptitude de I’Ame a se connaitre elle-
méme>’ — les deux disciples de Descartes fournissent a ces égards des interprétations si-
milaires, formulées a I’aide du méme lexique. En ce qui concerne d’abord les biens « phy-
siques », Malebranche écrit qu’il y a une convenance entre notre organisme et les ali-
ments. Cette relation est attestée efficacement par les sens, qui se montrent dans cette
fonction, plus fiables que la raison ; dans la maladie, par exemple, remarque 1’auteur, ils
peuvent remplacer la médecine raisonnée et la médecine expérimentale pour guider le

malade vers la guérison.’®

3 Voir A. Del Prete, “Régis ¢ Malebranche: un rapporto complesso”, Laboratorio dell 'ISPE, vol. 14, 2017,

pp- 1-11; E. Muceni, Malebranche et les équilibres de la morale, Paris, Garnier, 2020, pp. 220-238.

35 Différend qui a pris forme dans une querelle qui s’est prolongée dans divers écrits des deux auteurs : N.

Malebranche, Réponse du P. Malebranche, Prestre de [’Oratoire, a M. Regis, in OC, XVII-1 ; P.-S. Régis,

Premiere replique de Mr Regis a la reponse du R. P. Malebranche Prestre de I’Oratoire touchant la maniére

dont nous voyons les objects que nous environnent, Paris, Jean Cusson, s.d. [1694]; P.-S. Régis, Seconde

replique de Mr. Regis a la Reponse du R. P. Malebranche, Paris, Jean Cusson, 1694 ; P.-S. Régis, Troisieme

replique de Mr. Regis a la Reponse du R. P. Malebranche, Paris, Jean Cusson, 1694.

36 W. Ott, Causation and Laws of Nature in Early Modern Philosophy, Oxford, Oxford Academic Press,

2009, en particulier ch. 14, “Régis Against the Occasionalists”, pp. 120 -130.

37 F. Ablondi, “Knowing Our Nature: A Note on Régis’ Response to Malebranche”, in History of European

Ideas, vol. 33,2007, pp. 135-141.

38« 11 est impossible que les hommes connoissent assez toutes les figures, & tous les mouvements des

petites parties de leur corps & de leur sang, & de celles d’un certain fruit dans un certain temps de leur

maladie, pour connoitre qu’il y a un rapport de convenance entre ce fruit & leur corps, & que s’ils en

mangent ils seront guéris. Ainsi nos sens seuls sont plus utiles a la conservation de notre santé que les régles
129

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Si Malebranche ne recourt pas a la notion de convenance dans I’explication des pro-
cessus d’acquisition des vérités spéculatives, puisque I’intellect représente pour lui une
faculté entierement passive de 1’ame, elle réapparait dans De la Recherche de la vérité
lors de I’explication de la double fonction, intellectuelle et pratique, de la volonté — qui,
comme pour Régis, est chargée de juger de la vérité et du bien.3° A ce propos, 1’oratorien
écrit :

Mais afin que 1’on reconnoisse distinctement la difference qu’il y a entre le consentement de
la volonté a la vérité, & son consentement a la bonté, il faut s¢avoir la différence qui se trouve
entre la vérité & la bonté prise dans le sens ordinaire & par rapport a nous. Cette différence
consiste en ce que la bonté nous regarde & nous touche, & que la vérité ne nous touche pas ;
car la vérité ne consiste que dans le rapport que deux ou plusieurs choses ont entr’elles ; mais
la bonté consiste dans le rapport de convenance que les choses ont avec nous. Ce qui fait
qu’il n’y a qu’une seule action de la volonté au regard de la vérité, qui est son acquiescement
ou son consentement a la représentation du rapport qui est entre les choses ; & qu’il y en a

deux au regard de la bonté, qui sont son acquiescement ou son consentement au rapport de

convenance de la chose avec nous, & son amour ou son mouvement vers cette chose.*’

L’auteur définit ainsi le bien comme le rapport de convenance que les choses ont par
rapport a nous ; a I’égard au bien, la volonté est donc appelée a « acquiescer », c’est-a-
dire a valider la perception de cette conformité, qui déclenche, ou plutot libére et oriente
vers un objet particulier ’amour irrésistible et irrépressible pour le bien en général qui est
en nous, selon I’oratorien, comme une émanation de I’amour que Dieu a pour lui-méme.*!
L’union avec le bien, qui représente, comme pour Régis, ce qui est dans une relation de
convenance avec nous, se configure chez Malebranche comme une forme d’amour et,
plus précisément, une forme d’amour « intelligent » : ¢’est I’expression correcte, pour
ainsi dire, de I’amour naturel et 1égitime de soi, apprivoisé par la conscience rationnelle
de notre bien — comme 1’auteur 1’explicitera dans les écrits de la controverse avec Fran-

¢ois Lamy.*? Une fois encore, les réflexions des deux philosophes s’inspirant de la

de la médecine éxpérimentale ; & la médecine éxpérimentale que la médecine raisonnée » (N. Malebranche,

Recherche de la Verite, in 0C, vol. 1, p. 491).

39 Sur cette double fonction, intellectuelle et pratique de la volonté voir E. Muceni, Malebranche et les

équilibres de la morale, Paris, Garnier, 2020, en particulier pp. 31-54.

40 N. Malebranche, Recherche de la Vérité, in oc, vol. 1, p. 53.

4! «La volonté n’est autre chose que I’impression continuelle de 1’ Auteur de la nature, qui porte I’esprit de

I’homme vers le bien en général» (ivi, vol. 2, p. 12).

42 Querelle ou Malebranche a dii préciser sa conception de I’amour de Dieu et ’articulation de celui-ci a

I’amour-propre pour se soustraire a I’interprétation quiétiste qu’en avait donné Francois Lamy dans De /a

connoissance de soi-méme. Dans ce cadre, Malebranche présente la recherche du bien comme une forme
130

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



tradition cartésienne semblent se recouper a propos des modalités de connaissance de
cette convenance des choses pour nous, donc, de notre bien. Etant donné que, pour Ma-
lebranche, toute action de I’esprit se résume a « découvrir des rapports » entre des ob-
jets,* son approche a la vérité et au bien se configure de la maniére suivante : pour con-
naitre les vérités spéculatives, que 1’auteur définit comme des rapports de grandeur entre
les objets, I’entendement examine si les choses ont entre elles des rapports d’égalité ou
de similitude et évalue I’étendue de leurs différences ; en revanche, « pour trouver son
bien, il considére avec soin par la raison, & par le goiit ou le sentiment si les objets ont
un rapport de convenance avec lui ».#

La maniére dont est détectée cette convenance d’un objet avec nous, donc son caractere
de « bien » pour nous, parait donc similaire chez Régis et Malebranche, mais non pas
identique. L’auteur du Systeme enrdle dans cette fonction le sentiment et les passions ;
’oratorien, comme on vient de lire, fait également appel au sentiment et au « gout », et il
associe a ces outils irrationnels et involontaires de 1’esprit la raison, qu’il charge d’exa-
miner attentivement et valider les jugements sur ces rapports. Or, Régis aussi, nous
I’avons vu, implique la raison dans les processus « corrects » de connaissance de ce qui
est « convenant » pour nous ; mais la superposition de ces interprétations est cependant
purement nominale, car la raison régissienne n’est pas caractérisée de la méme maniere
que la raison malebranchienne. Cela comporte une différence substantielle, comme nous
allons le voir, dans la valeur que les deux auteurs assignent a la notion de convenance,
dans laquelle se traduit I’incompatibilité fondamentale entre les manieres de concevoir

I’éthique de Malebranche et de Régis. Un examen superficiel de la facon dont I’oratorien

d’amour de soi éclairé. Sur cette querelle : M. Priarolo, “Un plaisir divin : Malebranche, Lamy (et les
autres)”, in E. Muceni, M. C. Pitassi (éd. par), Le Malebranchisme a I’épreuve de ses amis et de ses ennemis,
Paris, Champion, 2018, pp. 149-168 ; Y. de Montcheuil, Malebranche et le Quiétisme, Paris, Aubier, 1946 ;
E. Muceni, Malebranche et les équilibres, Paris, Garnier, 2020, pp. 252-296.
$«[...] Lentendement ne fait qu’appercevoir, & [...] il n’y a point de différence de la part de I’entendement
entre les simples perceptions, les jugements & les raisonnemens, si ce n’est que les jugemens, & les raison-
nemens sont des perceptions beaucoup plus composées que les simples perceptions ; parce qu’ils ne repré-
sentent pas seulement plusieurs choses, mais méme les rapports que plusieurs choses ont entr’elles. Car les
simples perceptions ne représentent a 1’esprit que les choses : mais les jugemens représentent a 1’esprit les
rapports qui sont entre les choses : & les raisonnemens représentent les rapports qui sont entre les rapports
des choses, si ce sont des raisonnemens simples ; mais si ce sont des raisonnemens composez, ils représen-
tent les rapports des rapports ou les rapports composez qui sont entre les rapports des choses & ainsi a
I’infini » (N. Malebranche, Recherche de la vérité, in OC, vol. 2, p. 249).
4 i, p. 474.

131

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



congoit la morale permettra de mettre en exergue pourquoi, et en quoi, au-dela des simi-

larités formelles, consistent ces différences.

5. Le rationalisme moral de Malebranche

L’¢éthique de Malebranche présente une structure et répond a une ambition rigidement
rationaliste. L’oratorien incarne ainsi une exception dans le cadre de la pensée morale
frangaise contemporaine, dominée par une tendance a admettre la relativit¢ des valeurs
ou des vertus et a accepter la vraisemblance dans la connaissance du bien moral. Cette
attitude implicite est aussi détectable dans le choix des auteurs a renoncer a la formulation
d’une morale axiomatique au profit de doctrines morales purement descriptives, qui pen-
chent vers I’analyse des passions ou de la psychologie humaines. On peut noter que les «
suggestions » cartésiennes en matiére d’éthique* sont elles-mémes symptomatiques de
cette orientation générale : I’intuition de la morale par provision est le manifeste de 1’ad-
missibilité de la vraisemblance dans ce domaine.*® En revanche, I’oratorien promeut une
vision absolutisée de 1’éthique, qu’il envisage comme un systéme de connaissances et de
valeurs stables, et a laquelle il confére un caractere abstrait, spéculatif et, potentiellement,
scientifique.*’

Parfaitement enchassée dans 1’architecture des principes de sa théologie et de sa mé-
taphysique, la morale malebranchienne a été critiquée par les contemporains, précisé-
ment a cause de ces caractéristiques. En effet, elle a été jugée trop abstraite, ou « méta-
physique « par plusieurs auteurs, au nombre desquels se trouve aussi Régis. Celui-ci an-
nonce sa propre philosophie morale, a contre-jour de celle de I’oratorien, en la présen-

tant comme « Bien différente de celle de quelques Auteurs Modernes, qui au lieu de

45 En I’absence d’une véritable philosophie morale cartésienne, les éléments d’une réflexion éthique qui
peuvent étre saisis dans 1’ceuvre de Descartes suivent cette direction. Voir aussi C. Bouriau, “Descartes est-
il relativiste en morale?”, in Dix-septieme siecle, vol. 226, 2005, pp. 69-83 ; J.-C. Bardout, “A Reception
without attachment”, in T. Schmaltz (ed. by), Receptions of Descartes, London, Routledge, 2005, pp. 42-
62; V. Carraud, “Morale par provision et probabilité”, in J. Biard, R. Rashed (éd. par), Descartes et le Moyen
Age, Paris, Vrin, 1997, pp. 259-279 ; J. Marshall, Descarte’s Moral Theory, Itaca (New-York), Cornell
University Press, 1998.
46 Voir J. Cimakasky, R. Polansky, “Descartes’ «Provisional Morality»”, in Pacific Philosophical Quarterly,
vol. 93, 2012, pp. 353-372; J. Marshall, “Descartes’s Morale par Provision”, in B. Williston, A. Gombay
(ed. by), Passion and Virtue Descartes, Amherst, Humanity Books, 2003, pp. 191-238.
4TVoir J.-C. Bardout “Malebranche et la situation métaphysique de la morale. Note sur le déclin de la pru-
dence”, in Dix-septieme siecle, vol. 226, 2005, pp. 95-109 ; J.-C. Bardout, La Vertu de la philosophie : essai
sur la morale de Malebranche, Hildesheim, Olms, 2000; F. Alquié, Le Cartésianisme de Malebranche,
Paris, Vrin, 1974 ; M. Blondel, “L’anti-cartésianisme de Malebranche”, in Revue de Métaphysique et de
Morale, vol. 23, 1916, pp. 1-26.

132

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Livres de Morale, nous ont donnez des traitez de Métaphysique ».*® D’un autre coté,
pour des lecteurs moins fascinés par le cartésianisme et ayant des intéréts théologiques
marqués, comme Jean Le Clerc, la morale de Malebranche serait trop « philosophique »,
puisque sa structure, fondée sur des principes métaphysiques, parait se soutenir de ma-
niére autonome et pouvoir se passer de I’Ecriture.*

L’objection sous-jacente a ces critiques n’est pas sans fondement ; Malebranche cul-
tive, en effet, ’idée et esquisse le projet d’une véritable science de la morale, et croit que,
bien que notre maitrise actuelle de la morale soit imparfaite, il serait possible de la faire
progresser au point de la transformer en une connaissance inébranlable.>® D’aprés 1’ora-
torien, en effet, 1’éthique est composée de vérités tout aussi universelles, certaines et im-
muables que les vérités spéculatives. De sorte que « Si 1I’on médite sur ces principes avec
ordre, & avec autant de soin & d’application que la grandeur du sujet mérite, & si I’on ne
recoit pour vrai que les conclusions tirées conséquemment de ces principes, on aura une
morale certaine ».°! En accord avec cette approche scientifique de la morale, Malebranche
considere que la forme sous laquelle les vérités spéculatives et pratiques se présentent a
I’intellect est analogue. Elles différent quant a leur objet : les vérités spéculatives expri-
ment des rapports de grandeur entre des objets de méme nature (par exemple les rapports
entre les nombres), tandis que les vérités pratiques expriment des rapports de perfection
entre des objets de nature différente, par exemple un homme et une pierre, mais aussi des

attributs ou des actions, comme le fait d’étre riche ou le fait d’étre juste. Dans les deux

48 La référence a Malebranche, qui reste implicite, est éclaircie dans la suite de la phrase : « [...] En effet
c’est a la Métaphysique et non a la Morale, a prouver qu’il n’y a que Dieu qui puisse rendre les hommes
heureux : Qu’il peut faire gotter les plaisirs infinis & une ame qui luy est unie : Que tout ce qui porte I’image
de Dieu, donne du plaisir a une ame : Que les hommes sont faits pour posseder Dieu &c. Cependant c’est
en cela principalement que consiste la Morale de ces Auteurs » (P.-S. Régis, Systeme de philosophie, con-
tenant la logique, la métaphysique, la physique et la morale, 3 voll. in-quarto, Paris : de ’imprimerie de
Denys Thierry, aux dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690, vol. 3, p. 398). La description correspond
aux sujets abordés par Malebranche dans le Traité de morale.
49 Comme il le laisse entendre dans une lettre adressée a Jacques Lenfant, a qui il écrit, en parlant d’un
projet qu’il n’achévera pas : « Ethica mea plane diversa erit ab Ethica Malebranchii, quippe cuius principia
sunt plane diversa, cum ille omnia deducat ex principiis Metaphysicis ego vero ex Scriptura, quae quantum
a se distent probe nostri » (Jean Le Clerc a Jacques Lenfant, 15 mars 1684, in J. Le Clerc, Epistolario, a
cura di M. Sina, M. G. Zaccone Sina, Firenze, Olschki, 1987-1997, vol. 1, p. 142). En réalité, des références
aux dogmes théologiques sont présentes dans la morale de Malebranche, mais il est vrai que ces dogmes ne
jouent pas le réle de principes.
50 Voir E. Muceni, “The Search after Moral Certainty. The Origins of Malebranche’s Project of a Science
of Ethics and its Development in his Treatise on Ethics”, in Society and Politics, vol. 8, 2014, pp. 8-24.
SUN. Malebranche, Recherche de la vérité, in oc, vol. 1, p. 454.

133

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



cas, cependant, ces rapports — de grandeur ou de perfection — se manifestent comme une

« idée claire ». « Par idées claires », explique I’auteur :

je n’entens pas seulement celles entre lesquelles I’esprit peut découvrir des rapports éxacts
& précis, comme sont toutes celles qui sont 1’objet des Mathématiques [...] j’entens généra-
lement par des idées claires toutes celles qui répandent quelque lumiere dans 1’esprit de ceux
qui les contemplent, ou desquelles on peut tirer des conséquences certaines. Ainsi je mets au
nombre des idées claires, non seulement les simples idées : mais les véritez qui renferment
les rapports qui sont entre les idées. Je mets de ce nombre les notions communes, les principes
de Morale, en un mot toutes les véritez claires, soit par elles-mémes, soit par démonstration,

soit méme par une autorité infaillible.>

Bien qu’il soit plus difficile, comme ’oratorien le répétera a plusieurs reprises dans le
Traité de morale, d’atteindre et de saisir les vérités pratiques de la morale, parce que les
passions interférent avec 1’effort intellectuel nécessaire pour les connaitre, celles-ci sont,
par leur nature, des idées claires, et ont le caractere de 1’évidence et de la nécessité. L’ ora-
torien précise en effet : « De méme qu’il y a des veritez éternelles & necessaires a cause
qu’il y a des rapports de grandeur entre les étres intelligibles, il doit y avoir aussi un ordre
immuable & necessaire, a cause des rapports de perfection qui sont entre les mémes
étres ».%3

Les vérités pratiques, qui expriment, selon la définition de Malebranche, des rapports
de perfection, sont donc aussi stables et immuables que les vérités spéculatives ; leur
ensemble constitue ce que I’oratorien appelle, avec une expression probablement emprun-
tée a saint Augustin, 1’Ordre, avec un O majuscule. Collection de tous les rapports de
perfection, I’Ordre contient donc les critéres sur lesquels ’homme doit régler sa volonté
propre et son amour. Comme I’auteur le précise davantage dans les Eclaircissements de

la Recherche de la vérité :
C’est donc un ordre immuable que les esprits soient plus nobles que les corps, comme c’est
une vérité nécessaire que 2 fois 2 soient 4 [...]. Or, jusques icy I’Ordre immuable semble
plutdst une vérité spéculative qu’une loy nécessaire [...]. Il faut donc considérer que Dieu
s’aime par un amour nécessaire, & qu’ainsi il aime davantage ce qui est en lui qui représente
ou qui renferme plus de perfection, que ce qui en renferme moins [...] car I’amour de Dieu
est nécessairement proportionné a 1’Ordre qui est entre les étres intelligibles qu’il renferme,

puisqu’il aime invinciblement ses perfections.>*

52 N. Malebranche, Traité de morale, in OC, vol. 11, p. 66.
53 N. Malebranche, Recherche de la vérité, Eclaircissements, in 0C, vol. 3, p. 138.
34 Ibidem.

134

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Ces rapports de perfection, qui doivent étre adoptés pour critéres de la volonté indivi-
duelle, représentent donc actuellement et éternellement des critéres de la volonté et de
I’amour divins, qui veulent et aiment 1’Ordre, et qui, en tant que rationnels, ne peuvent
vouloir ou aimer autrement. Dieu est, dans la vision de 1’oratorien, soumis a cette méme
loi morale qu’il veut librement, mais a laquelle il ne peut pas déroger — une perspective
qui semble pénaliser, comme 1’a saisi Fénelon, le principe de la toute-puissance divine au
profit de son attribut de justice.>

Or, cette interprétation ouvre la possibilité¢ d’un chevauchement entre les idées de vertu
particuliere et de justice absolue, puisque dans 1’Ordre, se rejoignent, par 1’intermédiaire
de la raison, ’homme et le bien humain et Dieu et sa volonté : la vertu est définie par
I’auteur comme « amour de 1’Ordre « et la qualification de vertueux s’applique a tout
comportement conforme a I’Ordre ; mais 1’Ordre incarne aussi la volonté de Dieu. Dans
le Traité de morale, Malebranche explique : « Rien n’est plus juste que de se conformer
a I’Ordre. Rien n’est plus généreux que de suivre constamment, fidellement, inviolable-
ment le parti de la Raison ».°° La raison « est infaillible, immuable, incorruptible. Elle
doit toGjours étre maitresse : Dieu lui-méme la suit ».>’

La raison, que la célebre théorie de la vision des vérités en Dieu transforme en un point
de convergence quasi mystique entre Dieu et I’homme, permet chez Malebranche d’ac-
céder a la connaissance de I’Ordre, donc a I’ensemble des rapports de perfection qui sont,
comme on le lit dans les Méditations Chrétiennes, « des vérités et en méme temps des
lois immuables et nécessaires, des régles inviolables de tous les mouvements des es-
prits ».%8 11 faut ici préciser que dans la définition d’ « esprits » rentrent, pour Male-
branche, toutes les intelligences, c’est-a-dire tous les étres, physiques ou purement spiri-
tuels, dotés d’une ame et, donc, d’une raison. C’est pourquoi on lit, dans De Recherche

de la verité, que les vérités pratiques ont une validité authentiquement universelle : « Je

55 Fénelon critique la doctrine malebranchienne de la simplicité et de ’uniformité des voies divines, qui
poserait des limites a la toute-puissance de Dieu dans sa Réfutation du nouveau systeme du P. Malebranche
sur la nature et la grdce, ouvrage publié posthume au début du XIX® siécle. Sur I’attitude de Fénelon vers
la philosophie de Malebranche voir : J.-C. Bardout, “Le Malebranchisme de Fénelon. Occasionnalisme et
vision en Dieu”, in Revue philosophique de la France et de [’étranger, vol.128, 2003, pp. 151-172 ; pour
un examen détaillé de la critique adressée par Fénelon au systéme de Malebranche voir J.-C. Bradout, “La
puissance ou la raison. Remarques sur I’anti-malebranchisme de Fénelon”, in E. Muceni, M. C. Pitassi (¢éd.
par), Le Malebranchisme a [’épreuve de ses amis et de ses ennemis, Paris, Champion, 2018, pp. 57-95.
56 N. Malebranche, Traité de morale, in 0C, vol. 11, p. 29.
57 vi, vol. 11, p. 34.
8 vi, vol. 10, p. 39.

135

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



scai que deux fois deux font quatre, qu’il vaut mieux étre juste que d’étre riche, & je ne
me trompe point de croire que les autres connoissent ces véritez aussi bien que moi.
J’aime le bien & le plaisir, je hais le mal & la douleur, je veux étre heureux & je ne me
trompe point de croire, que les hommes, les Anges & les démons mémes ont ces inclina-

tions ».>°

6. Remarques conclusives

Pour revenir a la notion de convenance, il est aisé de comprendre qu’a I’intérieur de 1’ar-
chitecture radicalement rationaliste de 1’éthique de Malebranche, ce concept regoit une
caractérisation particuliére. Si le bien est, pour 1’auteur, tout ce qui a un rapport de con-
venance avec nous, ce « nous » se prolonge au-dela de I’individu et va jusqu’a inclure
toutes les intelligences et méme Dieu. En examinant ’autre pole de cette corrélation,
c’est-a-dire en considérant le « bien », celui-ci aussi, dans ses diverses articulations, parait
cristallisé et ontologisé dans I’Ordre, qui est a la fois I’ensemble des critéres de la vertu
humaine et émanation de la volonté d’un Dieu juste : il s’ensuit une absolutisation de ce
qui « convient » a I’homme, incompatible avec les oscillations de contenu du « bien »
admises par Régis.

La raison, qui pour I’auteur du Systéme peut désigner des « convenances » différentes
selon les circonstances, donne acces, selon Malebranche, a la vision de ce qui est bon
pour toutes les intelligences : non seulement pour tous les hommes, mais aussi pour les
anges, les démons et les bienheureux ; un bien qui est tel parce qu’il est conforme a un
Ordre, voulu et aimé par Dieu.

L’oratorien attribue donc a la convenance un sens beaucoup plus « rigide » et « stable »
que Régis, dans la mesure ou la conformité ou 1’adéquation qu’elle signifie parait avoir
pour lui une valeur immuable et universelle. Le projet de fonder rationnellement une mo-
rale scientifique suggere a I’oratorien 1’insertion d’un pont, dans I’articulation sophisti-
quée de son systeme, entre la vertu — qu’il envisage d’abord par rapport a Dieu et non
simplement comme vertu sociale — et la justice — qu’il entend avant tout comme volonté
d’un Dieu juste et non comme un comportement juste entre les hommes. C’est dans ce

projet que I’on peut comprendre I’effort anachronique déployé par 1’auteur visant a sortir,

% vi, vol. 1, p. 454.
136

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



en morale, les « raisons de convenance » du statut de « probabilité et plausibilité »*° pour
leur restituer la force de raisons démonstratives.

Les diverses nuances interprétatives de la notion de convenance qui s’expriment dans
I’ceuvre des deux auteurs semblent refléter, dans une certaine mesure, et annoncer 1’itiné-
raire parcouru par la convenientia latine au moment de son passage dans le frangais mo-
derne — que nous avons évoqué au début de cette étude — le long duquel 1’idée de confor-
mité et adéquation finit par confluer dans I’idée de gout. Régis qui est un auteur profane,
et pour cela plus détaché d’une littérature latine théologique et dévote, parait compro-
mettre, en morale, la fonction de la convenance d’affirmer une équivalence nécessaire et
permanente que Malebranche continue de lui assigner. Certes, sans la destituer de son
role, il la dynamise néanmoins, en envisageant la possibilité¢ de la fléchir par rapport au
sujet, de la relativiser. Dans cette opération que, 1’on peut appeler de « modernisation »
et de francisation de la convenientia latine se perd la possibilit¢ méme de tenir ensemble
«vertu » et « justice », qui sont en revanche encore soudées chez Malebranche ; cela
ouvre en méme temps la possibilité d’'une convergence et d’un rapprochement entre le
sens éthique et le sens esthétique de la convenance, qui s’accomplira au XVIII® siecle,
quand le sujet sera placé, avec ’emphase portée sur les idées de bonheur et de gout, au
centre de la relation aussi bien avec 1’objet moral qu’avec I’objet de 1I’expérience esthé-

tique.

60 Voir supra, note 8.
137

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Bibliographie
Ablondi Fred, “Knowing Our Nature: A Note on Régis’ Response to Malebranche”, in
History of European Ildeas, vol. 33, 2007, pp. 135-141.
Alqui¢ Ferdinand, Le Cartésianisme de Malebranche, Paris, Vrin, 1974.
Ariew Roger, “Descartes, les premiers cartésiens et la logique”, in Revue de métaphysique
et de morale, vol. 49, 2006, pp. 55-71.
Bardout Jean-Christophe, “La puissance ou la raison. Remarques sur 1’anti-malebran-
chisme de Fénelon”, in E. Muceni, M. C. Pitassi (éd. par), Le Malebranchisme a l’épreuve
de ses amis et de ses ennemis, Paris, Champion, 2018, pp. 57-95.
Bardout Jean-Christophe, “Le Malebranchisme de Fénelon. Occasionnalisme et vision en
Dieu”, in Revue philosophique de la France et de [’étranger, vol. 128, 2003, pp. 151-172.
Bardout Jean-Christophe, “Malebranche et la situation métaphysique de la morale. Note
sur le déclin de la prudence”, in Dix-septieme siecle, vol. 226, 2005, pp. 95-109.
Bardout, Jean-Christophe, “A Reception without Attachment”, in T. Schmaltz (ed. by),
Receptions of Descartes, London, Routledge, 2005, pp. 42-62.
Bardout, Jean-Christophe, La Vertu de la philosophie : essai sur la morale de Male-
branche, Hildesheim, Olms, 2000.
Blondel Maurice, “L’anti-cartésianisme de Malebranche”, in Revue de Métaphysique et
de Morale, vol. 23, 1916, pp. 1-26.
Bouchilloux Héleéne, La Question de la liberté chez Descartes, Paris, Honoré Champion,
2013.
Bouriau Christophe, “Descartes est-il relativiste en morale?”, in Dix-septieme siecle, vol.
226, 2005, pp. 69-83.
Carraud Vincent, “Morale par provision et probabilité¢”, in J. Biard, R. Rashed (éd. par),
Descartes et le Moyen Age, Paris, Vrin, 1997, pp. 259-279.
Cimakasky Joseph, R. Polansky Roland, “Descartes’ «Provisional Morality»”, in Pacific
Philosophical Quarterly, vol. 93, 2012, pp. 353-372.
Clément Bruno, “La langue claire de Descartes”, in Rue Descartes, vol. 65,2009, pp. 20-
34.
Cousin Victor, Fragments philosophiques pour servir a I’histoire de la philosophie, Paris,
Didier, 1866.
de Montcheuil Yves, Malebranche et le Quiétisme, Paris, Aubier, 1946.

138

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Del Prete Antonella, “Né con Descartes né con Malebranche: I’antropologia di Pierre-
Sylvain Régis”, in G. Paganini, Lorenzo Bianchi (a cura di), Alle origini dell ' umanesimo
sceintifico: dal Rinascimento all’llluminismo, Napoli, Liguori, 2010, pp. 119-133.

Del Prete Antonella, “Régis e Malebranche: un rapporto complesso”, in Laboratorio
dell’1spF, vol. 14, 2017, pp. 1-11.

Del Prete Antonella, “System, Hypothesis, and Experiments: Pierre-Sylvain Régis”, in A.
Strazzoni, M. Sgarbi (ed. by), Reading Descartes. Consciousness, Body, and Reasoning,
Firenze, Firenze University Press, 2023, pp. 155-168.

Del Prete Antonella, “The Prince of Cartesians Philosophers, Pierre Sylvain Régis”, in S.
Nadler, T. Schmaltz, D. Antoine-Mahut (ed. by), The Oxford Handbook of Descartes and
Cartesianism, Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 374-387.

Del Prete Antonella, “Un cartésianisme hérétique : Pierre-Sylvain Régis”, in Corpus. Re-
vue de Philosophie, vol. 61, 2011, pp.189-203.

Dictionnaire frangois, p. 586; Dictionnaire de [’Académie frangaise, online:
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/ A1V0048-21.

Dictionnaire universel francois et latin, vulgairement appellé dictionaire de Trevoux, Tré-
voux, Ganeau, 1704.

Furetiere Antoine, Dictionaire Universel, contenant generalement tous les mots frangois
[...], La Haye et Rotterdam, Arnout et Reinier Leers, 1690.

Grimaldi Nicolas, Six études sur la volonté et la liberté chez Descartes, Paris, Vrin, 1988.
Kaposi Dorottya, “Indifférence et Libert¢ Humaine Chez Descartes”, in Revue de Méta-
physique et de Morale, vol. 41, 2004, pp. 73-99.

Le Clerc Jean, Epistolario, a cura di M. Sina, M. G. Zaccone Sina, Firenze, Olschki, 1987-
1997.

Le Grand Antoine, Institutio Philosophiae secundum Principia D. Renati DesCartes,
Nova Methodo adornata et explicata. In usum juventutis Academicae, London, J. Martyn,
1672.

Lévy Carlos, “Cicéron créateur du vocabulaire latin de la connaissance : essai de syn-
theése”, in La langue latine, langue de la philosophie. Actes du colloque de Rome (17-19
mai 1990), Rome, Ecole Frangaise de Rome, 1992, pp. 91-106.

139

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Limbrick Elaine, “To Write in Latin or in the Vernacular: The Intellectual Dilemma in an
Age of Transition. The Case of Descartes”, in History of European Ideas, vol. 16, 1993,
pp- 75-80.
Malebranche Nicolas, De la Recherche de la vérité, ou [’on traitte de la nature de [’esprit
de I’homme & de I'usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur dans les Sciences, Paris,
Pralard, 1674.
Malebranche Nicolas, (Euvres completes de Malebranche, éd. par André Robinet, Paris,
Vrin-CNRS, 1958-1990.
Marianelli Massimiliano, Ontologia della relazione: la convenientia in figure e momenti
del pensiero, Roma, Citta nuova, 2008.
Marshall John, “Descartes’s Morale par Provision”, in B. Williston, A. Gombay (ed. by),
Passion and Virtue Descartes, Amherst, Humanity Books, 2003, pp. 191-238.
Marshall John, Descarte’s Moral Theory, Itaca (New-York), Cornell University Press,
1998.
McLaughlin Trevor, “Censorship and Defenders of the Cartesian Faith in Mid-Seven-
teenth Century France”, in Journal of the History of Ideas, vol. 40, 1979, pp. 563-581.
Michel Alain, “Cicéron et la langue philosophique : problémes d’éthique et d’esthétique”,
in La langue latine, langue de la philosophie. Actes du colloque de Rome (17-19 mai
1990), Rome, Ecole Frangaise de Rome, 1992, pp. 77-89.
Milani Nausicaa Elena, “The Empirical Interpretation of French Cartesianiam : the
Académie des Sciences, the Journal des Scavans and the Relationship with the Royal
Society”, in Noctua, vol. 2, 2014, pp. 312-357.
Milani Nausicaa Elena, Tra cartesianesimo ed empirismo; il Systeéme de Pierre-Sylvain
Régis, s.d., thése de Doctorat.
Muceni Elena, “Le grand marionnettiste et son apprenti : Leers et Bayle, les premicres
années”, in Libertinage et philosophie a l’époque classique, vol. 15, 2018, pp. 167-184.
Muceni Elena, “The Search after Moral Certainty. The Origins of Malebranche’s Project
of a Science of Ethics and its Development in his Treatise on Ethics”, in Society and
Politics, vol. 8, 2014, pp. 8-24.
Muceni Elena, Malebranche et les équilibres de la morale, Paris, Garnier, 2020.
Ott Walter, Causation and Laws of Nature in Early Modern Philosophy, Oxford, Oxford
Academic Press, 2009.

140

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Piaia Gregorio, “I manuali di filosofia nella prima eta moderna: uno sguardo introdut-
tivo”, in Noctua, voll. 1-2, 2015, pp. 1-18.

Priarolo Mariangela, “Un plaisir divin : Malebranche, Lamy (et les autres)”, in E. Muceni,
M. C. Pitassi (éd. par), Le Malebranchisme a l’épreuve de ses amis et de ses ennemis,
Paris, Champion, 2018, pp. 149-168.

Régis Pierre-Sylvain, L’Usage de la raison et de la foi : ou l’accord de la foy et de la
raison, Paris, Jean Cusson, 1704.

Régis Pierre-Sylvain, Premiere replique de Mr Regis a la reponse du R. P. Malebranche
Prestre de I’Oratoire touchant la maniére dont nous voyons les objects que nous environ-
nent, Paris, Jean Cusson, s.d. [1694].

Régis Pierre-Sylvain, Seconde replique de Mr. Regis a la Reponse du R. P. Malebranche,
Paris, Jean Cusson, 1694.

Régis Pierre-Sylvain, Systeme de philosophie, contenant la logique, la métaphysique, la
physique et la morale, 3 voll. in-quarto, Paris, de I'imprimerie de Denys Thierry, aux
dépens d’Anisson, Posuel & Rigaud, 1690.

Régis, Pierre-Sylvain, Cours entier de Philosophie ou Systeme Général, selon les prin-
cipes de M. Descartes, Amsterdam, Huguetan, 1691.

Régis, Pierre-Sylvain, Troisieme replique de Mr. Regis a la Reponse du R. P. Male-
branche, Paris, Jean Cusson, 1694.

Richelet Pierre, Dictionnaire francois : contenant les mots et les choses, plusieurs nou-
velles remarques sur la langue francoise, Geneve, Widerhold, 1680.

Sangiacomo Andrea, “From Secondary Causes to Artificial Instruments: Pierre-Sylvain
Régis’s Rethinking of Scholastic Accounts of Causation”, in Studies in History and Phi-
losophy of Science, vol. 60, 2016, pp. 7-17.

Waquet Francoise, Le Latin ou l’empire d’'un signe, Paris, Albin Michel, 1998.

141

Balthazar, 8, 2024
DOI: 10.54103/balthazar/26403
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



