
 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

48 

THE TRASCENDENTAL IMAGINATION: A FACULTY IN EXILE 
HEIDEGGER’S INTERPRETATION OF KANT 

 

 

Verbena Giambastiani1 

Independent Researcher 

 

 

In Heidegger’s reading of Kant, the transcendental imagination takes on a fundamental 
role. Imagination comes forth as the common root of both sensibility and understanding, 
carrying out its function by opening the intellect to sensibility. It can carry out this task 
insofar as it is temporality; within this horizon, Kantian synthesis is rethought as a tem-
poral ecstatic synthesis. Imagination is thus taken up as the primordial ground of all tran-
scendental elements, thereby pointing to an original unity of spontaneity and receptivity. 
As a result of this perspective, the transcendental imagination cannot be pinned down to 
either sensibility or understanding; it stands as a faculty without a homeland, Heimatlos, 
a faculty in exodus. 
 
Keywords: Transcendental Imagination, Temporality, Intuition, Sensibility, Understand-
ing, Schematism, Immanuel Kant, Martin Heidegger 
  

 
1 https://orcid.org/0000-0001-5713-2256 

https://orcid.org/0000-0001-5713-2256


 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

49 

L’IMMAGINAZIONE TRASCENDENTALE: UNA FACOLTÀ IN  

ESILIO 
HEIDEGGER INTERPRETE DI KANT 

 

 

Verbena Giambastiani 

Ricercatrice indipendente 

 

 

1. Heidegger interprete di Kant: alcuni aspetti introduttivi 

2. L’immaginazione trascendentale: una facoltà senza patria 

Al fine di seguire la strada intrapresa da Heidegger nell’interpretare Kant, il punto essen-

ziale che deve essere nuovamente sottolineato è la messa in discussione della rigida se-

parazione tra soggetto ed oggetto, e, di conseguenza, criticare quell’artificiale procedi-

mento di astrazione con cui sono isolati gli elementi puri della conoscenza da quelli em-

pirici. Questo è il primo passo compiuto a livello del primo stadio della fondazione della 

metafisica in Kant und das Problem der Metaphysik. 

Heidegger intende ritrovare l’unità essenziale di intelletto e sensibilità. Il rapporto re-

ciproco degli elementi indica che la loro unità non può essere «posteriore»11, ma deve 

sussistere già «prima» e dev’essere posta come loro fondamento. Solo grazie a tale unità 

di fondo gli elementi possono sorgere come tali, ed è solo in seguito a questa unità che 

possono poi essere distinti. Lo stesso nome «sintesi» è segno della presenza di un’unità 

originaria, non derivabile dal processo di unificazione attuato dalle categorie. L’intui-

zione pura è già in se stessa12 depositaria di un potere unificante e a questo proposito va 

ricordato che Kant include nel suo sistema la «sinossi» dell’intuizione.13 Da parte loro, i 

concetti puri, le categorie, sono in sé originariamente donatori di unità, e per questo sin-

tetici. Deve quindi essere rintracciato ciò che permette l’unificazione di tutti questi 

 
11 KPM, p. 58. 
12 Ivi, p. 59. 
13 A94; i testi kantiani sono stati citati seguendo le principali traduzioni italiane, indicando, per quanto 
riguarda la Critica della ragion pura, il numero di pagina di entrambe le edizioni, quella del 1781 (A) e 
quella del 1787 (B), omettendo il numero delle righe. Critica della ragion pura, a cura di P. Chiodi, Torino, 
UTET, 1967 (d’ora in poi KRV).  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

50 

elementi che hanno già in sé depositata l’unità. La sintesi cercata deve tenere in sé la 

sinossi dell’intuizione e la sintesi delle categorie.  

Punto di partenza è la differenza tra sintesi e unità perché l’unità creata dal processo 

di sintesi non è unità originaria, ma derivata da un’unità precedente. Questo in modo 

particolare per quanto riguarda l’edizione del 1781, in cui viene messa in luce da Heideg-

ger la costitutività trascendentale e originaria dell’immaginazione. Nel 1787 Kant inclu-

derà l’unità nella sintesi realizzata dall’intelletto, riconoscendo non più tre, ma due fonti 

soltanto della conoscenza pura: deduzione e schematismo. L’interpretazione di Heidegger 

è volta a mostrare che, nonostante questo cambiamento intervenuto nella seconda edi-

zione, la conoscenza non può che radicarsi nell’immaginazione pura, pena la perdita di 

ogni trascendentalità.  

È nella deduzione trascendentale che Kant mostra come l’unità unificante a priori per-

metta una pre-comprensione di ciò che si offre all’incontro. La deduzione nella Critica 

avviene in due modi: a partire «dall’alto», dall’intelletto all’intuizione o, meglio, 

dall’unità trascendentale delle categorie fino alla conoscenza empirica, a partire «dal 

basso», risalendo dall’intuizione all’intelletto puro. Questi due differenti momenti pos-

sono essere definiti «deduzione soggettiva» e «deduzione oggettiva» delle categorie, 

come Kant scrive in un rilevante capoverso, il quintultimo, della Prefazione alla prima 

edizione. Nella deduzione soggettiva sono messe in evidenza le facoltà implicate nel pro-

cesso conoscitivo e le loro specifiche funzioni; in quella oggettiva l’accento cade sulla 

validità oggettiva dei concetti a priori.14 

L’attenzione di Heidegger è rivolta prevalentemente alla deduzione soggettiva, che 

deve svelare il necessario stato di assegnazione dell’intelletto puro all’intuizione pura. 

Questo processo deduttivo mostra come, già nel suo avvio, sia presente la totalità della 

conoscenza finita. Solo questo «colpo d’occhio preliminare»15 sulla finitezza può dare un 

senso alla deduzione stessa. 

 
14 Il percorso della deduzione è un percorso talmente tormentato da portare Kant a rivedere e riscrivere 
queste pagine nell’edizione del 1787, privilegiando l’aspetto oggettivo della deduzione e accennando solo 
brevemente alla deduzione soggettiva. Anche Scaravelli (Scritti kantiani, Lezioni sulla “Critica della ra-
gion pura”, a cura di M. Corsi, Firenze, La Nuova Italia, 1968, pp. 177-183) ha sottolineato che, benché 
nell’edizione dell’87 la sintesi sia sganciata dal tempo, per Kant l’unico modo con cui il molteplice è dato 
è quello temporale (cfr. il paragrafo 26 dell’Analitica dei concetti), cosicché è scorretto parlare di sintesi 
senza riferimento al tempo e di divergenza, da questo particolare punto di vista, tra le due edizioni della 
Critica.  
15 KPM, p. 74. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

51 

Il momento in cui l’unità è rappresentata ha necessariamente il carattere dell’“io 

penso”, è coscienza che accompagna ogni rappresentazione. Il concetto puro, come co-

scienza di unità in generale, è necessariamente autocoscienza pura. È il rappresentare 

l’unità che dà luogo ad una conoscenza oggettiva. L’intelletto puro agisce tenendo innanzi 

a sé l’unità, agisce come appercezione trascendentale. Ma cosa significa, secondo Hei-

degger, tenersi innanzi all’appercezione?16 Ciò che va chiarito è il senso di questo «in-

nanzi».  L’intelletto non rappresenta in modo tematico l’unità, la tiene innanzi in modo 

non tematico, consentendo così l’unificazione delle rappresentazioni. L’intelletto puro, 

nel tenere originariamente dinanzi a sé l’unità, agisce come appercezione trascendentale. 

Heidegger si ricollega a quest’affermazione kantiana:  

 
La sintesi in generale è, come vedremo in seguito, il semplice effetto dell’immaginazione, 

cioè di una funzione dell’anima cieca, e nondimeno indispensabile, senza la quale non 

avremmo mai alcuna conoscenza, ma della quale solo di rado siamo consapevoli.17 

 

Tale compenetrazione è dovuta al fatto che la sintesi che avviene nel momento intuitivo 

e nel momento intellettivo è sempre la medesima: «la stessa funzione che dà unità alle 

diverse rappresentazioni in un solo giudizio, dà dunque unità anche alla semplice sintesi 

delle diverse rappresentazioni in una sola intuizione»18. Il luogo di origine delle categorie 

è radicato nella sintesi della facoltà dell’immaginazione riferita al tempo. Heidegger com-

menta: 

 
il contrassegno della finitezza è l’intelletto, quest’ultimo ha una parte speciale nella dedu-

zione. Ciononostante, proprio nel corso delle due vie, verso il basso e verso l’alto, l’intelletto 

perde il suo primato e, con questa perdita, si rivela nella sua essenza, che consiste nel doversi 

fondare sulla sintesi pura dell’immaginazione trascendentale, relativa al tempo.19 

 

A partire da questo passo Heidegger disvela che la reciproca assegnazione di intelletto e 

intuizione è possibile solo grazie all’immaginazione trascendentale. È nell’immagina-

zione che si ritrova l’originaria unità di intelletto e sensibilità e che si scopre la profonda 

 
16 Ivi, p. 75. 
17 Ivi, p. 103.  
18 Ivi, p. 104.  
19 Ivi, p. 79. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

52 

parentela che sussiste tra intuizione e pensiero. Per costruire un orizzonte comune tra un 

intelletto che deve elaborare qualcosa che non può ricevere e una sensibilità che deve 

ricevere qualcosa che non può elaborare è necessaria l’immaginazione trascendentale, 

mediana e mediatrice tra queste due facoltà. L’immaginazione, che sta alla base di questo 

processo, e lo schematismo trascendentale ad essa connesso, servono precisamente a mo-

strare come si concretizzi l’unità dell’intelletto con l’intuizione.  

L’operazione compiuta da Heidegger è condotta all’insegna di ricondurre intuizione 

pura e pensiero puro all’immaginazione trascendentale. In questa riduzione, che va intesa 

però nel senso di radicarsi, di ricondursi all’immaginazione, deve risultare evidente nel 

medesimo tempo che l’immaginazione trascendentale, proprio per tale riduzione, va ma-

nifestandosi sempre più come possibilità strutturale della trascendenza,20 ossia come ciò 

che rende possibile la trascendenza quale essenza del se-stesso finito. 

Heidegger, in questa ricerca del terreno d’origine della fondazione della metafisica, 

accosta due citazioni della prima Critica tratte dall’Introduzione e dal capitolo sull’Ar-

chitettonica.21 Si tratta della celebre idea di una radice comune in cui deve essere ricercata 

l’unità originaria della ragione. Recita Kant:  

 
Come introduzione o avvertenza preliminare è sufficiente dire che ci sono due ceppi della 

conoscenza umana che forse scaturiscono da una sola radice comune, ma a noi sconosciuta, 

e cioè la sensibilità e l’intelletto; mediante il primo gli oggetti ci sono dati, mentre mediante 

il secondo vengono pensati.22 

 

Mentre quasi a conclusione dell’opera nella Methodenlehre si legge:   

 
Qui noi ci accontentiamo di completare la nostra opera, ossia, unicamente di abbozzare l’ar-

chitettonica di tutta la conoscenza derivante dalla ragion pura, e non cominciamo se non dal 

punto in cui l’universale radice della nostra facoltà conoscitiva si divide e caccia fuori i due 

ceppi, uno dei quali è la ragione. Io intendo qui per ragione l’intera facoltà conoscitiva supe-

riore, contrapponendo quindi il razionale all’empirico.23 

 

 
20 Ivi, p. 136. 
21 Ivi, p. 41. 
22 KRV, A15, B29.  
23 Ivi, A835, B863.  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

53 

In entrambi i passi è contenuto un rinvio a questa radice, con la differenza che nel primo 

passo la radice comune è indicata solo come probabile, mentre nel secondo è data come 

esistente e in modo ancora più radicale: l’apertura non è solo alla presenza di un “og-

getto”, ma apertura del pensiero alla sua partecipazione all’essere. Si tratta dell’instaura-

zione originaria di un terreno comune già presente. Compito della facoltà immaginativa 

non è un mero unire due modalità di sintesi – quella dell’intelletto e quella dell’intuizione 

sensibile – considerate come separate. La sintesi immaginativa è insieme spontanea e ri-

cettiva, e per questo è radice comune di concetto e intuizione:  

 
Essa possiede, in primo luogo il carattere dell’intuizione, ossia il darsi, del lasciarsi-dare, e 

in secondo luogo quello dell’intuizione senza presenza, cioè senza l’esser-presente dell’og-

getto. All’intuizione appartiene, invece “la presenza effettuale dell’oggetto” la quale inerisce, 

più precisamente, all’intuizione finita e ha dunque valore di affezione. Quindi l’immagina-

zione è un’intuizione senza affezione, è dunque un’intuizione, ma è anche funzione – né solo 

l’una, né solo l’altra cosa, bensì in un certo senso intuizione e in un certo senso anche pen-

siero.24 

 

Nell’edizione del 1781 l’immaginazione non solo ha una sua propria autonomia – tre 

momenti scanditi, synopsis della sensibilità, sintesi dell’immaginazione, unificazione 

della sintesi operata dall’intelletto – ma è a fondamento dell’unificazione a priori di in-

tuizione pura ed intelletto. 

Tuttavia, Kant nel 1787 rivede e modifica profondamente questa teoria. Perché, si 

chiede Heidegger, Kant ha soppresso la triade delle facoltà fondamentali, a favore di una 

esclusiva dualità dei ceppi della conoscenza? Secondo l’ipotesi di Heidegger, la tesi delle 

tre facoltà fondamentali e quella delle due fonti basilari o ceppi della conoscenza non si 

trovano rigidamente contrapposte. In Kant l’immaginazione resta, anche nella seconda 

edizione, fondamentale e imprescindibile.25 L’ipotesi è che Kant abbia utilizzato l’imma-

gine dei due ceppi per indicare che essi nascono da una «radice comune sconosciuta», 

che non può che essere l’immaginazione, una facoltà in esodo, senza patria, della quale 

«solo di rado ne siamo consapevoli»26. L’immaginazione trascendentale, terza facoltà 

 
24 M. Heidegger, Interpretazione fenomenologica della Critica della ragion pura di Kant, trad. it. di A. Ma-
rini, R. Cristin, Milano, Mursia, 2002 (d’ora in poi PIK), p. 166.  
25 KRV, A835, B863.  
26 Ivi, A78, B103.  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

54 

fondamentale accanto a sensibilità e intelletto, è per essenza Heimatlos.27 L’immagina-

zione deve offrire ai due ceppi, sensibilità e intelletto, appoggio e stabilità,28 proprio nella 

sua funzione di radice comune che non appartiene a nessuno dei due.  

 

3. Il doppio carattere dell’immaginazione 

L’immaginazione trascendentale, nella riflessione di Heidegger, realizza una sensibiliz-

zazione dell’intelletto, Verssinlichun, mostrando così che la passività della sensibilità e 

la spontaneità dell’intelletto non sono caratteri assoluti, impermeabili: l’intelletto deve in 

qualche modo essere recettivo al molteplice sensibile, così come la sensibilità deve mo-

dificare attivamente l’intelletto. E questa via ci permette di chiarire il rapporto tra imma-

ginazione trascendentale, intuizione pura, e intelletto puro. Nel quarto stadio della fonda-

zione, su Il fondamento dell’intrinseca possibilità della conoscenza ontologica, Heideg-

ger indicherà nello schematismo, definito il fulcro della Critica della ragion pura, la ri-

sposta a questo problema.  

Il punto di partenza è ricordare che, per Heidegger, la conoscenza umana finita deve 

ricevere l’ente da conoscere, ma perché questo sia possibile serve un «rivolgersi a» pre-

liminare l’incontro con l’ente, è necessario che l’offrirsi dell’ente29 avvenga all’interno 

di un orizzonte puro, che deve avere carattere di offerta. La ricettività pura per Heidegger 

è il segno concreto di quel trovarsi gettati nel mondo che contraddistingue l’uomo, ed in 

questa gettatezza il soggetto è attività regolatrice di se stesso. Se l’essenza dell’intuizione 

finita è nella ricettività, e se la ricettività è il tratto caratteristico della sensibilità, la per-

cettibilità dell’orizzonte (offrirne una “veduta”) dipende dalla possibilità di sensibiliz-

zarlo.  

Perché l’orizzonte puro sia percettibile, recepibile dall’intuizione pura, deve potersi 

offrire come una “veduta pura” (als reiner Anblick), e questo può farlo solo 

 
27 KPM, p. 121. 
28 Ivi, p. 123. 
29 L’ente che deve essere ricevuto e che non ha il modo d’essere del Dasein, è definito nei Grundprobleme 
der Phänomenologie come Vorhandenheit, avere sottomano. Heidegger giustifica come segue la scelta di 
questa espressione: «Già dal chiarimento del termine existentia risultò evidente che l’actualitas rimanda ad 
un agire (Halden) compiuto da un qualche soggetto indeterminato, ossia, se introduciamo la nostra termi-
nologia, rinvia al fatto che il sussistente si rapporta in qualche modo, quanto al suo senso, ad un ente rispetto 
al quale esso, per così dire, è sottomano (vor die Hand kommt), per il quale è manipolabile. […] Si mostra 
perciò, sia pure in modo ancora indeterminato, anche qui una relazione al “soggetto”, all’esserci: l’aver 
sottomano ciò che sussiste in quanto pro-dotto di una pro-duzione (Her-stellung), effetto di un’effettua-
zione»; M. Heidegger, I problemi fondamentali della fenomenologia, trad. it. di A. Fabris, Genova, Il Me-
langolo, 1989 (d’ora in poi GP), pp. 96-99. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

55 

l’immaginazione pura produttiva, nella sua duplice funzione: costruire, bilden, immagini 

e dare immagini, dare una veduta, Anblick, l’immagine è la veduta di un ente nel suo 

manifestarsi. L’immaginazione ha così un doppio carattere, quello di farsi immagine e di 

offrirsi preliminarmente. Solo tramite questo doppio carattere si rende visibile il fonda-

mento della possibilità della trascendenza e diviene comprensibile il necessario carattere 

di veduta della sua essenza. La trascendenza è la finitezza medesima, perché ci sia un ente 

di fronte a noi bisogna che si renda intuitivo l’orizzonte che in tale rapporto si forma, ed 

essendo l’intuizione finita parte della sensibilità, allora, offrire la veduta dell’orizzonte 

può equivalere soltanto a render sensibile l’orizzonte stesso.  

Heidegger mostra che l’immaginazione trascendentale è il fondamento della cono-

scenza ontologica, che a sua volta è alla base della conoscenza ontica. Con conoscenza 

ontica è qui intesa quella conoscenza che si rapporta all’ente che si manifesta. La cono-

scenza ontologica può rendere possibile la conoscenza ontica apportando preliminar-

mente il contenuto perché l’immagine pura sensibilizza i concetti puri. Ma come fornire 

preliminarmente una immagine nell’orizzonte trascendentale? La conoscenza ontologica, 

in quanto forma lo schema, crea – forma –  da sé la veduta pura – immagine. E giusta-

mente Heidegger si chiede se essa, formando la trascendenza, la quale, a sua volta costi-

tuisce l’essenza della finitezza, non comporti un annullamente della finitezza della tra-

scendenza a causa di tale «creatività»30. La conoscenza ontologica, che si esplica nell’im-

maginazione trascendentale, è «creatrice»? 

Heidegger risponde che di questa conoscenza è conosciuto un nulla, che per Heidegger 

equivale all’oggetto generale (=X) di cui Kant parla nell’introduzione alla deduzione, eli-

minata nell’edizione del 1787. Questo nulla non è un ente, ma è il correlato necessario 

perché si formi un orizzonte puro.  

L’immaginazione trascendentale è dunque una facoltà trascendentale, perché rende 

possibile la trascendenza; è una facoltà fondamentale, perché è a fondamento dell’unità 

essenziale originaria di intuizione e intelletto puro. Proprio in quanto facoltà31 è irriduci-

bile agli altri elementi del conoscere puro.  

Da questa analisi risulta che la trascendenza32 può formarsi soltanto in una riduzione 

alla sensibilità, una sensibilità non empirica, non sensitiva. La trascendenza si forma in 

 
30 KPM, p. 106. 
31 KRV, A78, B103.  
32 KPM, p. 84. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

56 

una riduzione dei concetti alla sensibilità, poiché tale trascendenza è un volgersi prelimi-

nare. Questa riduzione alla sensibilità, da parte sua, dev’essere a sua volta pura: intui-

zione. È così compiuta una sensibilizzazione dell’orizzonte che coinvolge i concetti puri. 

È la stessa trascendenza che si sensibilizza, Verssinlichung, grazie allo schematismo. La 

sensibilizzazione forma e crea (bilden, bildet) la trascendenza, e allo stesso tempo nel 

ridursi a sensibilità procura un’immagine.  

L’intelletto, riportato all’immaginazione, non ha più solo una funzione logica, è anche 

un “pensare” che non si può intendere come giudizio,33 bensì quel pensare che consiste 

nell’immaginarsi qualcosa, formando e progettando liberamente. L’immaginazione è at-

tività non perché produca immagini, ma perché liberamente progetta preliminarmente – 

in modo non tematica e non oggettivante – il rapporto verso le cose. È attività libera a cui 

l’uomo non può sottrarsi, perché coincide con la necessità: «Nell’essenza dell’intelletto 

puro, ossia nella ragion teoretica pura, c’è già libertà, se libertà vuol dire sottoporsi a una 

necessità, dopo essersela imposta spontaneamente. L’intelletto e la ragione sono liberi 

non perché hanno il carattere della spontaneità, ma perché questa spontaneità è una spon-

taneità recettiva pura: è una immaginazione trascendentale»34. 

Nella conoscenza ontica dell’ente l’immaginazione e lo schema conferiscono al con-

cetto la sua immagine empirica, che non è uno schema, lo schema è solo la condizione di 

possibilità. La possibilità di dare un’immagine ad un concetto deriva dall’apriorità del 

tempo. La sintesi unifica a priori e di conseguenza ciò che essa unifica dev’essere dato a 

priori. Solo il tempo, in quanto intuizione pura, è l’elemento nella Critica della ragion 

pura che può dare e ricevere a priori.  L’immaginazione, in quanto unica facoltà interme-

dia tra tempo e appercezione trascendentale, deve rivolgersi essenzialmente al tempo, 

perché solo il tempo è in grado di dare il dato a priori.  

 

4. Il tempo: unità originaria di passività e spontaneità 

Heidegger, dopo aver mostrato che l’immaginazione trascendentale è la radice comune a 

sensibilità e intelletto, ne evidenzia l’intrinseco carattere temporale. La sintesi dell’im-

maginazione, in quanto temporalità, è il fondamento della sintesi del concetto e 

 
33 Ivi, p. 133. 
34 Ivi, p. 136. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

57 

dell’intuizione. Nel tempo già da sempre è compresa l’unità sintetica del molteplice 

dell’intuizione.  

Heidegger afferma: «la facoltà d’immaginazione stessa è possibile soltanto nella mi-

sura in quanto riferita al tempo, o, ancora più chiaramente: l’immaginazione è essa stessa 

il tempo – nel senso di quel tempo originario che noi definiamo temporalità»35. L’imma-

ginazione trascendentale, radice comune di intelletto e sensibilità, viene a coincidere con 

il tempo originario, che deve essere distinto dal tempo della pura successione degli «ora».  

Nell’analisi dell’esserci la temporalità originaria è l’unità di fondo, è la determinazione 

ontologica unitaria dell’esserci. L’animo non arriva a comprendere il susseguirsi degli 

«ora»36 percorrendo la serie delle impressioni, ma solo perché già orientato preliminar-

mente sulla pura successione degli «ora», si schiude l’orizzonte in cui un susseguirsi di 

qualcosa può darsi come sequenza.37 

Come dobbiamo rapportarci con questa riduzione dell’immaginazione al tempo puro? 

L’immaginazione, facoltà senza patria, sembra, infatti, trovare rifugio e dimora nella fa-

coltà sensibile, sacrificando così la spinta in direzione dell’intelletto a vantaggio di un 

unico polo: l’intuizione temporale.  

Per evitare tali conclusioni, dobbiamo anticipare che per Heidegger il tempo non è 

riducibile alla sensibilità. Il tempo è interpretato in una concezione esistenziale, non deve 

per questo essere assegnato alla sfera della sensibilità. Se il tempo fosse ricondotto alla 

sensibilità, saremmo di fronte all’ennesimo tentativo di liberare l’uomo dalla finitezza. 

Non per Heidegger. Radice dell’esserci è la temporalità che è essenzialmente finitezza. 

La temporalità connota la struttura ontologica dell’uomo e fonda al contempo sensibilità 

intelletto. La temporalità è struttura e fondamento ultimo di ogni possibile rapporto, di 

ogni mediazione. L’ente che l’uomo è, è in grado di pensare gli oggetti nel tempo, perché 

è temporalità in senso originario. Solo per l’esistenza di questo tempo originario è possi-

bile organizzare le cose in rapporti temporali. Heidegger analizza la fenomenalità come 

 
35 PIK, p. 202. 
36 GP, p. 245: «La comprensione ordinaria del tempo si annuncia esplicitamente e anzitutto nell’uso dell’oro-
logio, qualunque sia il grado di perfezione di questo strumento. […] La comprensione ordinaria del tempo 
concepisce il tempo che si manifesta nel numerare solo come serie di “ora”, o, più precisamente, come una 
serie diretta a senso unico, irreversibile, di momenti successivi. Noi vogliamo attenerci a quest’assunto, il 
rapporto col tempo nel senso dell’uso dell’orologio, ed addentrarci, attraverso un’interpretazione più pre-
cisa di questo rapporto col tempo e del tempo sperimentato in una tale situazione, in ciò che rende possibile 
questo stesso tempo».  
37 PIK, p. 204. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

58 

tale, interpretandola come temporalità estatica. La temporalità è in sé e per sé stessa il 

«fuori di se» originario. La fenomenalità che si mostra nella temporalizzazione è quella 

del mondo. Il mondo che si temporalizza nella temporalità. 

Per riflettere su questo tema, dobbiamo inoltre tener presente che l’immaginazione non 

opera in maniera estrinseca, ricongiungendo intelletto e intuizione. Se riconoscessimo 

all’immaginazione un potere unificante “a posteriori” la priveremmo di quel ruolo di oriz-

zonte che la caratterizza, non sarebbe più quell’unico luogo in cui può radicarsi la possi-

bilità stessa della conoscenza e dell’esperienza.  

La sintesi immaginativa è insieme spontanea e ricettiva. Per questo l’immaginazione è 

radice comune di concetto e intuizione:  

 
Essa possiede, in primo luogo il carattere dell’intuizione, ossia il darsi, del lasciarsi-dare, e 

in secondo luogo quello dell’intuizione senza presenza, cioè senza l’esser-presente dell’og-

getto. All’intuizione appartiene, invece “la presenza effettuale dell’oggetto” la quale inerisce, 

più precisamente, all’intuizione finita e ha dunque valore di affezione. Quindi l’immagina-

zione è un’intuizione senza affezione, è dunque un’intuizione, ma è anche funzione – né solo 

l’una, né solo l’altra cosa, bensì in un certo senso intuizione e in un certo senso anche pen-

siero.38 

 

In questo capoverso Heidegger afferma che l’azione della sintesi, per quanto spontanea, 

non deriva dall’intelletto, facoltà della spontaneità della conoscenza. La sintesi scaturisce 

dall’immaginazione e può essere riportata a concetti. L’intelletto ha questa funzione: la 

riduzione a concetti della sintesi che sgorga dall’immaginazione. La sintesi compiuta 

dall’immaginazione costituisce l’ambito di comparizione di ogni ente, fondando l’identità 

tra recettività e spontaneità. Non è tesa verso l’oggettività, bensì è una sintesi più radicale, 

che, alla luce dei risultati di Essere e tempo, è da interpretare come la temporalità costi-

tutiva dell’autoaffezione umana. In questa direzione deve essere recepita la stessa dedu-

zione trascendentale: essa disvelerebbe il nesso tra concetto e tempo. La deduzione tra-

scendentale è volta a fondare le riflessioni compiute in Essere e tempo sulla struttura 

temporale del Dasein. Nella sua interpretazione del pensiero di Kant, Heidegger tende a 

sottolineare soprattutto la tesi secondo cui il tempo costituisce in generale la forma di tutti 

 
38 Ivi, p. 166. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

59 

i fenomeni sia interni che esterni, per approdare a una soggettività che, in quanto costitu-

tivamente temporale, è al di là di ogni contrapposizione tra soggettivo e oggettivo.  

La sintesi concettuale è tradotta in sintesi temporale, l’azione di determinare il tempo 

è ricondotta alla struttura del tempo stesso:  

 
La sintesi dell’apprensione è riferita al presente, quella della riproduzione al passato e quella 

della pre-cognizione al futuro. Nella misura in cui tutti e tre i momenti della sintesi sono 

riferiti al tempo, ma questi momenti del tempo costituiscono l’unità del tempo stesso, le tre 

sintesi acquisiscono il fondamento unitario di se stesse nell’unità del tempo.39 

 

La sintesi a priori del molteplice è temporalità. Nella lettura heideggeriana, la triplice 

sintesi kantiana – apprensione nell’intuizione, riproduzione nell’immaginazione e rico-

gnizione nel concetto – è fondate tutta (non solo quella della riproduzione) nella pura 

sintesi dell’immaginazione riferita al tempo, e si articola nelle estasi del presente, del già 

stato e del futuro. L’espressione «estasi» indica quell’ «esser-rapito-a», quell’ «esser-

fuori-di-sé» che caratterizza la temporalità,40 e di conseguenza è trascendenza. Il tempo 

originario è in sé stesso essere-fuori-di-sé. Il tempo non si scandisce in momenti diffe-

renti, come se prima fosse un “essere in sé” per poi uscire fuori di sé, esso è in sé stesso 

il fuori-di-sé puro e originario. Ogni estasi, del presente, del passato, e del futuro è aper-

tura, quell’apertura che è l’orizzonte dell’estasi. In Logica. Il problema della verità la 

coappartenenza di estasi e orizzonte viene specificata introducendo il concetto di schema. 

Nel fare ciò, Heidegger aggiunge che, se Kant avesse accostato lo schematismo, che è 

essenzialmente tempo, alla funzione fondamentale della coscienza, che è l’appercezione 

trascendentale, avrebbe compiuto quel passo da sempre mancante nella storia della filo-

sofia. Tuttavia, Kant resta l’unico che ha «presagito qualcosa del nesso della compren-

sione dell’essere e dei caratteri d’essere con il tempo»41. 

Per Heidegger «Kant inizia ogni volta trattando solo le sintesi empiriche, per passare 

poi alla sintesi pura. […] le sintesi empiriche nell’intuizione, nell’immaginazione e nel 

concetto sono appunto fondate su sintesi pure che si radicano tutte nella pura sintesi 

dell’immaginazione pura riferita al tempo»42. Kant parla di sintesi nell’intuizione, 

 
39 Ivi, p. 215. 
40 M. Heidegger, Essere e tempo, trad. it. di F. Volpi, Milano, Longanesi, 2005 (d’ora in poi SZ), p. 395. 
41 LFW, p. 130. 
42 PIK, p. 200. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

60 

nell’immaginazione e non dell’intuizione o dell’immaginazione proprio per tenere aperta 

la questione che la sintesi provenga dalla pura capacità d’immaginazione.43 Il tempo non 

è soltanto l’orizzonte di incontro delle cose, ma è quel tempo produttivo che anima la 

stessa spontaneità dell’intelletto.  

Entriamo maggiormente nel dettaglio della questione. 

La sintesi dell’immaginazione si identifica con il tempo originario, l’immaginazione 

trascendentale è il temporalizzarsi del tempo originario44 nella triplice sintesi di esser-

stato, presente e futuro.  

Nella sintesi apprensiva, in cui si forma il presente puro in quanto orizzonte di mani-

festazione del molteplice intuito, agisce la sintesi del passato che rende possibile la ripro-

duzione di ciò che è stato intuito: «La sintesi dell’apprensione, per poter dare la veduta 

attuale direttamente in una immagine, deve, percorrendo il molteplice presente, poterlo 

conservare come tale, deve essere cioè anche sintesi pura della riproduzione»45. In 

quest’unità originaria l’immaginazione trascendentale è origine del tempo, in quanto 

unità di presente e passato. L’apprensione è un modo della sintesi immaginativa, ed è una 

sintesi che appartiene all’intuizione stessa o, meglio, non è altro che una funzione nella 

quale l’intuizione pura del tempo si costituisce a priori.46 

La sintesi della riproduzione agisce in sinergia con la sintesi dell’apprensione, è la 

possibilità che in connessione con quanto viene via via intuito sia riprodotto ciò che è già 

stato intuito. Prescindendo da quali oggetti e in quali circostanze si offrano nel rendersi 

 
43 In modo simile, in Kant e il problema della metafisica, cit., p. 154, afferma: «Che cosa intende dire 
quando parla di sintesi “dell’” apprensione, sintesi “della” riproduzione, sintesi “della” ricognizione? Non 
che apprensione riproduzione e ricognizione vengono sottoposte a una sintesi, e nemmeno che esse operano 
una sintesi, bensì che la sintesi in quanto tale ha il carattere o dell’apprensione o della riproduzione o della 
ricognizione. Le suddette espressioni si riferiscono quindi alla sintesi nei modi dell’apprensione, della ri-
produzione, della ricognizione, oppure alla sintesi in quanto sintesi apprensiva, riproduttiva, ricognitiva».  
44 In Logica. Il problema della verità Heidegger caratterizza in modo differente i concetti di tempo. In 
questa opera il concetto di Temporalität indica il fatto che un ente è «caratterizzato dal tempo», LFW, p. 132, 
e assume il senso di tempo della verità, mentre Zeitlichkeit assume una funzione ontologica. Ne I problemi 
fondamentali della fenomenologia, la temporalità è possibilità di comprensione dell’essere, dei suoi modi, 
rendendo così possibile l’ontologia, da qui nasce la problematica della Temporalità dell’essere dove il ter-
mine «Temporalität non coincide con quello di Zeitlichkeit, sebbene ne sia solamente la traduzione. Esso 
intende la temporalità in quanto essa medesima è posta a tema quale condizione di possibilità della com-
prensione dell’essere e dell’ontologia come tale. L’espressione “Temporalità dell’essere” deve indicare che 
la temporalità, nell’analitica esistenziale, delinea l’orizzonte a partire da cui noi comprendiamo l’essere. 
Ciò che interroghiamo nell’analitica esistenziale, l’esistenza, si dà come temporalità, e questa, a sua volta, 
costituisce l’orizzonte di quella comprensione dell’essere che appartiene essenzialmente all’esserci», p. 
219-220. 
45 KPM, p. 158. 
46 PIK, p. 206. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

61 

a noi presenti, nel riferimento all’oggetto deve già per principio essere contenuta la pos-

sibilità di riprodurre qualcosa che non è attualmente percepito. Deve essere tenuto aperto 

l’orizzonte dell’esser-stato: «È solo così che il tempo è svelato a un intuire puro non solo 

come “ora”, ma anche come “non-più-ora”»47. Ciò che in definitiva rende possibile una 

riproduzione in generale, è una sintesi che permetta di identificare in quello che è intuito 

in precedenza lo stesso che viene intuito successivamente: «L’atto fondamentale che 

rende possibile prendere qualcosa che è stato ritenuto come ciò che abbiamo intuito, in-

tenderlo cioè come la stessa cosa, è l’atto di identificazione. Senza la sintesi dell’identi-

ficazione, il coglimento di contesto oggettuale uno resterebbe impossibile»48. 

Una tale sintesi dell’identificazione,49 che corrisponde alla kantiana sintesi della rico-

gnizione del concetto, viene considerata da Heidegger come la sintesi che forma il futuro. 

Nella connessione di concetto e tempo, Heidegger interpreta l’unità sintetica dell’apper-

cezione come una sintesi temporale. L’unificazione compiuta dall’Io penso è temporale, 

non intellettuale. La ricognizione è possibile solo sulla base della “pre-cognizione” 

dell’orizzonte di unità nel quale un ente può essere riconosciuto come identico a quello 

intuito in precedenza; si tratta di una pre-cognizione nella quale viene dato «un certo 

contesto unitario del’ente»50, ma viene dato esso stesso come possibilità, come «preven-

tivo attendersi un’unità regionale dell’ente che può offrirsi»51. Questa terza sintesi non è 

né un ri-conoscere, né un identificare, ma è il progetto anticipatore di un tutto che si svela, 

anticipazione di un futuro che è già pre-compreso. Il terzo momento chiarisce la sintesi, 

dato che la ricognizione è stata ricondotta all’identificazione, e questa a sua volta all’an-

ticipazione di un futuro che è pre-posseduto. In questa costituzione dell’unità del tempo, 

è al futuro rivolto il riferimento essenziale, futuro in quanto possibilità già pre-compresa. 

Heidegger a questo punto della sua riflessione, può affermare che: 

 
47 Ivi, p. 208. 
48 Ivi, p. 213. 
49 Heidegger preferisce utilizzare il termine “identificazione” a “ricognizione” perché ritiene fuorviante 
l’espressione “sintesi della ricognizione”, dato che non può essere considerato un particolare atto completo 
e a sé stante, dal momento che solo l’unità delle tre sintesi possono costituire la conoscenza e la sua possi-
bilità: «Pertanto, per cogliere nella sequenza di appreso e riprodotto qualcosa come un medesimo che si 
mantiene, dobbiamo avere, al di là della sintesi dell’apprensione e della riproduzione, proprio la possibilità 
del mantenere. Come dice Kant, è necessaria una sintesi della ri-cognizione, del conoscere-di-nuovo. Ma 
questa espressione è fuorviante, perché questo non può essere considerato un particolare atto completo e a 
sé stante di conoscenza, dal momento che solo da queste tre sintesi insieme può essere costituita la cono-
scenza. Questo atto che rende possibile l’apprensione e la riproduzione nel loro riferimento all’oggetto è 
un atto di identificazione»; ivi, p. 214. 
50 Ibidem.  
51 Ivi, p. 215. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

62 

 
La sintesi dell’appresione è riferita al presente, quella della riproduzione al passato e quella 

della pre-cognizione al futuro. Nella misura in cui tutti e tre i modi della sintesi sono riferiti 

al tempo, ma questi momenti del tempo costituiscono l’unità del tempo stesso, le tre sintesi 

acquisiscono il fondamento unitario di se stesse nell’unità del tempo.52 

 

È il tempo quindi il senso della sintesi, è il formarsi di quell’orizzonte unitario in cui il 

molteplice empirico può divenire fenomeno, oggetto di rappresentazione non disperso ma 

ordinato e unitario. Il tempo in quanto forma pura del molteplice, è in sé sintesi di unità 

e molteplicità, è quella sintesi che sta a fondamento della possibilità che l’unità pensata 

nelle categorie sia riferita a priori, al molteplice dell’intuizione.53 Il molteplice dell’intui-

zione è unificato nella sintesi immaginativa come molteplicità pura del tempo, la cui unità 

è pensata dalle categorie dell’intelletto.54 

I concetti puri dell’intelletto non hanno quindi origine dalla tavola dei giudizi, ma nella 

sintesi pura dell’immaginazione riferita al tempo, in cui l’intelletto è assegnato all’intui-

zione. L’attività dell’intelletto ricondotta ad una questione costitutiva e precedente: l’es-

sere del soggetto. 

La temporalità estatica è il senso stesso della sintesi a priori del molteplice. Nel com-

penetrarsi di presente, già stato, e futuro, proprio della temporalità estatica, si dà il senso 

di una sintesi pura dell’apprensione del molteplice che è pura, poiché non deriva dal darsi 

di tale molteplice nell’intuizione empirica,55 ma che si attua in tale molteplice. Heidegger 

mette in evidenza le prese di posizioni kantiane riguardo la priorità del tempo rispetto allo 

 
52 Ivi, p. 214. 
53 G. Biondi afferma che: «Per quanto concerne il tempo, Heidegger distingue come esso sia una moltepli-
cità data in un ordine per quanto riguarda la sensibilità e come invece sia una sintesi per quanto riguarda la 
spontaneità», La ricerca di Heidegger sulla temporalità. Un’ipotesi sul contenuto e i temi della terza se-
zione della prima parte di Essere e tempo, Milano, Guerini, 1998, p. 487. 
54 In Logica. Il problema della verità il tempo costituisce «l’oggetto a priori, innanzitutto e unicamente 
possibile, del determinare puro a priori, ossia dell’attività pura dell’intelletto. Per questa ragione, il tempo 
diventa per Kant in certa misura il terreno da cui egli trae l’oggettività delle forme pure e delle forme vuote 
dell’unità delle attività dell’intelletto, delle categorie», LFW, p. 221. 
55 La posizione di Heidegger prende in considerazione in maniera privilegiata le tesi kantiane del 1781: «Le 
nostre rappresentazioni, qualunque origine abbiano – sia che ci vengano dall’influsso delle cose esterne 
oppure da cause interne, abbiano origine a priori o empirica in quanto fenomeni – appartengono sempre, 
quali affezioni dell’animo, al senso interno, e quindi tutte le nostre conoscenze risultano, in ultima analisi, 
sottoposte alla condizione formale del senso interno, ossia al tempo, secondo il quale tutte quante debbono 
essere ordinate, connesse e poste in relazione. Questa è un’osservazione generale, che deve stare alla base 
di ciò che segue»; KRV, A99).  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

63 

spazio.56 Il tempo, in quanto forma del senso interno è la forma anche del senso esterno e 

quindi è forma di tutte le rappresentazioni: «tutte le nostre rappresentazioni – intuizioni e 

concetti, ossia le componenti essenziali di qualsiasi conoscenza –, comunque di fatto si 

compiano e nascono sono “sottomesse al tempo”»57; «Infine, non bisogna dimenticare 

quanto, secondo la esplicita richiesta di Kant, “si dovrà sempre presuppore in ciò che 

segue”: il fatto che tutte le nostre rappresentazioni “sono sottomesse...al tempo”»58. 

Heidegger, con la sua triplice sintesi temporale, vuole radicare intuizione e concetto 

nella unità originaria dell’immaginazione, e così facendo fondare una soggettività intrin-

secamente temporale. È così superato Kant, che non riusciva a conciliare l’io penso e il 

tempo dell’intuizione. L’unità tra questi differenti momenti è rinvenuta nella triplice sin-

tesi, luogo in cui si manifesta la natura temporale della soggettività.  

In conclusione, Heidegger non cerca un’interpretazione ortodossa e corretta del testo 

kantiano, quello che al filosofo di Meßkirch interessa è riformulare il soggetto kantiano 

secondo l’analitica del Dasein, che riceverebbe così la sua consacrazione definitiva. Ma 

per fare ciò, deve forzare il testo kantiano. Nella Critica, infatti, il tempo è parte di un 

soggetto che non è nel tempo, e per questo non è conoscibile. Conoscibile è l’ “oggetto-

io” risultato della rappresentazione spazio-temporale, ma non l’io in sé.59 Per Heidegger 

la soggettività è temporalità originaria da cui derivano tutte le determinazioni temporali. 

Il tempo distingue sé stesso dal tempo degli “adesso” e degli “ora”, dal tempo quotidiano, 

diventando così il senso del soggetto, perché è nel tempo che si ritrova l’unità tra ricetti-

vità e spontaneità. Senza questa unità l’uomo si disperderebbe e non riuscirebbe a distin-

guersi nel molteplice empirico, a determinarsi: 

 
Il soggetto è nella sua ipseità originaria la temporalità stessa, e solo in quanto temporalità 

estatica esso rilascia (e lo fa necessariamente per sé in quanto Sé) il tempo nel senso della 

pura successione degli “ora”.60 

 
56 Sulla relazione tra spazio e tempo nella nostra cultura cfr. G. Marramao, Minima temporalia. Tempo, 
spazio, esperienza, Milano, il Saggiatore, 1990. 
57 PIK, p. 202. 
58 KPM, p. 155. 
59 «La connessione tra tempo e soggetto che la Kritik suggerisce non sfugge però ad una caratterizzazione 
del soggetto come atemporale: l’io penso usa il tempo ma è ancora “fuori del tempo”, e la sua essenza è 
definita una volta per tutte nei limiti stabiliti dalla Kritik»; A. Robertini, “Tempo, soggetto ed essere nell’in-
terpretazione heideggeriana di Kant”, in I. Cubeddu (a cura di), Kant teoretico. Materiali del Novecento, 
Urbino, Montefeltro, 1991, pp. 143-172: 153. 
60 PIK, p. 232. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

64 

 

Il tempo è l’orizzonte del trascendere e insieme ciò che costituisce il senso di una sogget-

tività che è tale proprio e solo in questo trascendere. Esso costituisce, dunque, l’orizzonte 

della trascendenza e in ciò, il senso stesso della soggettività. Il tempo  

 
forma precisamente, in generale, quel muovere da sé, dirigendosi su... [Von-sich-aus-hin-zu-

aus], per il quale ciò su cui si dirige, e che si forma in tal modo, guarda indietro, entro il 

suddetto dirigersi a…61 

 

Il soggetto è apertura, è rivolgersi fuori di sé, in quanto temporalità estatica. Questo ri-

volgersi fuori da sé si sviluppa in una unità che è irriducibile molteplicità di momenti. 

Nel tempo si situa la radice della trascendenza. La Critica della ragion pura è vista come 

un’indagine sulla trascendenza che sta a fondamento dell’ontologia, trascendenza che è 

collocata nella soggettività del soggetto. Non è quindi ricercato il tempo che l’uomo vive, 

ma il tempo che l’uomo è.  

La domanda che dovrebbe essere posta a Heidegger, è cosa ne è della vita, se il tempo 

che l’uomo vive, in cui fa esperienza, è degradato a un momento successivo al tempo 

originario. Ciò che si rischia di perdere è quell’attimo irripetibile vissuto adesso dal sin-

golo uomo particolare. Una risposta a questo interrogativo è l’autoaffezione, con la quale 

Heidegger prova a recuperare quello che altrimenti sarebbe andato perduto: 

 
Il tempo non è un’affezione attiva, che colpisca un se-stesso semplicemente-presente; come 

autoaffezione pura, esso forma invece l’essenza medesima di ciò che può definirsi il riguar-

dar-se-stesso in generale. Ma il se-stesso, che qualcosa può riguardare come tale, è, per es-

senza, il soggetto finito. Il tempo, perciò, nella sua qualità di autoaffezione pura forma la 

struttura essenziale della soggettività.62 

 

E afferma in Logica. Il problema della verità: 

 
Il soggetto essente, in quanto creato, ha qui la possibilità di essere affetto da se stesso muo-

vendo da se stesso, di essere affetto in un senso del tutto originario.63 

 
61 KPM, p. 163. 
62 Ibidem.  
63 LFW, p. 223. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

65 

 

Nell’autoaffezione si pone il se stesso che vive, il se stesso come tale che è quel riguardare 

se-stesso che permette a qualcosa di farsi incontro. Nell’autoaffezione del tempo si svela 

così l’essere umano singolo, che altrimenti andava perso nell’unità originaria del tempo 

privo di spazialità, in cui nulla poteva porsi, poteva stare. Questo porre non sorge dall’af-

fezione, ma dall’autoaffezione, perché «questa affezione non poggia su una sensazione, 

non appartiene, cioè, ad alcuna intuizione empirica, la si deve definire autoaffezione 

“pura”»64. La sensazione è così esclusa sia dal costituire un momento originario dell’es-

sere dell’ente, sia nel costituire il riferimento a sé del se-stesso. Alla sensazione è ricono-

sciuto solo un carattere aposteriori ed empirico. La sensazione non è pensata a fondo da 

Heidegger perché è costitutivamente irriducibile alla modalità temporale cui egli ricon-

duce l’essere. L’autoaffezione di cui parla Heidegger è autoaffezione pura proprio in 

quanto non determinata empiricamente, non è esperienza di sé, ma è esperienza originaria 

dell’essere. Nell’autoaffezione il se-stesso non si scopre come fondato in sé, ma nella sua 

costitutiva apertura e determinabilità. 

In Kant e il problema della metafisica, il punto di arrivo della fondazione è il tempo 

come modalità ontologica dell’uomo, definito nei termini di una pura e originaria autoaf-

fezione, e quindi funzione di trascendenza. Nella finitezza l’uomo scopre così di essere 

essenzialmente apertura ad altro, scopre che il suo comprendere è un carattere dell’esi-

stenza e che esso costantemente presuppone il fenomeno dell’essere. Il primato in questo 

autoriferimento è la struttura del sentimento, che non è sentimento di qualcosa, ma è il 

farsi sensibile dello stesso senziente nel senso più esteso: «il sentimento è un aver senti-

mento per ... e, in quanto tale, è al tempo stesso un sentir-si di colui che sente»65.  Ma non 

solo questo, a giudizio di Heidegger Kant, di fronte all’abisso che si apriva ponendo l’im-

maginazione trascendentale come radice comune di intelletto e sensibilità, non ha prose-

guito su questa strada preferendo indietreggiare,66 per evitare il dischiudersi della possi-

bilità di una ragione umana, finita, prefiguratrice della cessazione del primato della ratio 

e del logos che avevano dominato fino allora in filosofia.  

Per Heidegger, Kant, come Cartesio, ripropone la tradizionale divisione tra soggetto 

ed oggetto. L’oggettivazione, il riportare tutto ad oggetto di conoscenza, è il 

 
64 Ibidem.  
65 KPM, p. 138. 
66 Ivi, p. 143. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

66 

comportamento fondamentale verso il mondo a partire dall’epoca moderna, e di questo 

esito Kant è tanto responsabile quanto Cartesio. In questa prospettiva è inclusa anche la 

Confutazione dell’idealismo (B275-279) presente nella seconda edizione della Critica 

della ragion pura. In Logica. Il problema della verità, Heidegger commenta che «essa 

[…] è il punto in cui Kant penetra nel modo più esteso possibile nella problematica della 

temporalità, senza tuttavia uscire allo scoperto»67. Kant non è riuscito a liberarsi del sog-

getto cartesiano isolato e precostituito,68 e il bisogno di una prova dell’«esistenza delle 

cose fuori di me» attesta che egli non ha colto la costituzione dell’esserci in quanto essere-

nel-mondo.  

Nella prospettiva heideggeriana, l'assunzione della finitezza della ragione umana si 

esplicita nella questione di come possano interagire tra loro la ricettività, caratteristica 

della conoscenza finita, e l'anticipazione d'essere che noi, rivolgendoci agli enti, introdu-

ciamo. Heidegger sottolinea quanto sia necessaria la facoltà sensibile all’interno della 

ragione teoretica. L’immaginazione trascendentale realizza una sensibilizzazione dell’in-

telletto, Verssinlichun,69 e così operando lega essenzialmente il momento passivo della 

sensibilità con quello spontaneo dell’intelletto, a dimostrazione che questi due caratteri 

non possono essere considerati in modo separato: l’intelletto deve essere recettivo 

all’istanza sensibile, e la sensibilità deve modificare attivamente l’intelletto. 

È il concetto di tempo il luogo in cui rintracciare la distanza maggiore tra Heidegger e 

Kant. Per Kant il tempo, in quanto modo dell’intuire umano, è un’intuizione derivata e 

non originaria.70 Per Heidegger nel tempo si intrecciano l’analitica71 dell’Esserci e la fon-

dazione della metafisica. L’Esserci – pervenendo a se stesso nell’autenticità – realizza il 

tempo autentico. Scegliere la temporalità autentica, originaria, vuol dire essere in grado 

di compiere la ripetizione del proprio passato senza subirlo nella passività di qualcosa di 

accaduto e di esterno a noi.  
  

 
67 LFW, p. 293. 
68 SZ, p. 248.  
69 KPM, p. 84. 
70 KRV, B72.  
71 Heidegger assume il termine “analitica” nel doppio significato attribuito a esso da Kant: «scomposizione 
di qualcosa di dati nei suoi elementi» e riconduzione genealogica di qualcosa al suo «luogo di nascita»; 
LFW, p. 131.  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

67 

Bibliografia 

AA.VV., Guida a Heidegger, a cura di F. Volpi, Roma-Bari, Laterza, 2002. 

Ardovino Adriano, Heidegger. Esistenza ed effettività. Dall’ermeneutica dell’effettività 

all’analitica esistenziale (1919-1927), Milano, Guerini, 1998. 

Barash Jeffrey Andrew, “Ernst Cassirer, Martin Heidegger, and the Legacy of Davos”, in 

History and Theory, vol. 51, n. 3, 2012, pp. 436-450. 

Barrios Prieto Manuel, Antropologia teologica. Temi principali di antropologia teologica 

usando un metodo di “correlazione” a partire dalle opere di John Macquarrie, Roma, 

Editrice Pontificia Università Gregoriana, Roma, 1998. 

Beaufret Jean, Le chemin de Heidegger, Paris, Minuit, 1985. 

Besoli Stefano, Ferrari Massimo, Guidetti Luca (a cura di), Neokantismo e fenomenolo-

gia. Logica, psicologia, cultura e teoria della conoscenza, Macerata, Quodlibet, , 2002. 

Biondi Graziano, La ricerca di Heidegger sulla temporalità. Un’ipotesi sul contenuto e i 

temi della terza sezione della prima parte di Essere e tempo, Milano, Guerini, 1998. 

Birault Henri, Heidegger et l’expérience de la pensée, Paris, Gallimard, 1978. 

Bonola Massimo, “Essere il tempo. Genesi del concetto di tempo negli anni di Heidegger 

a Marburg (1923-28)”, in Filosofia, vol. 39, 1988, pp. 315-335. 

Bourdieu Pierre, L’ontologie politique de Martin Heidegger, Paris, Éditions de Minuit, 

1988.  

Brisart Robert, “Il recupero heideggeriano dell’onto-teologia a Marburgo e la questione 

della fenomenologia”, in E. Mazzarella (a cura di), Heidegger a Marburgo (1923-1928), 

Genova, Il Melangolo, 2006, pp. 55-72. 

Calabi Clotilde, Voltolini Alberto, I problemi dell’intenzionalità, Torino, Einaudi, 2009. 

Caputo Annalisa, Heidegger e le tonalità emotive fondamentali (1929-1946), Milano, 

Franco Angeli, 2005. 

Caputo Annalisa, Pensiero e affettività: Heidegger e le Stimmungen (1889-1928), Mi-

lano, Franco Angeli, 2001. 

Carman Taylor, “On Making Sense (and Nonsense) of Heidegger”, in Philosophy and 

Phenomenological Research, vol. 63, n. 3, 2001, pp. 561-572. 

Casertano Giovanni (a cura di), Il concetto di tempo. Atti del XXXII Congresso Nazionale 

della Società Filosofica Italiana, Napoli, Loffredo, 1997. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

68 

Cassinari Flavio, Definizione e rappresentazione. Antropologia e metafisica nell’inter-

pretazione heideggeriana di Kant, Milano, Guerini, 1994. 

Cassinari Flavio, Mondo, esistenza, verità. Ontologia fondamentale e cosmologia feno-

menologica nella riflessione di Martin Heidegger (1927-1930), Napoli, La città del sole, 

2001. 

Casucci Marco, Essere idea libertà. La dottrina dell’idea in Martin Heidegger, Lanciano, 

Carabba, 2008. 

Casucci Marco, L’essenza della libertà in Martin Heidegger, Lanciano, Carabba, 2007. 

Cattaneo Francesco, Luogotenente del nulla. Heidegger, Nietzsche e la questione della 

singolarità, Bologna, Pendragon, 2009. 

Cazzullo Anna, Heidegger: immagine e rappresentazione, Milano, Uniclopi, 1982. 

Chiodi Pietro, Glossario, in M. Heidegger, Essere e tempo, Milano, Longanesi, 1992. 

Cicatello Angelo, Soggettività e trascendenza. Da Kant a Heidegger, Genova, Il Melan-

golo, 2002. 

Colangelo Carmelo, Limite e melanconia: Kant, Heidegger, Blanchot, Napoli, Loffredo, 

1998. 

Colonello Pio, “Un progetto di ‘riforma’ della soggettività trascendentale: la ‘Vorlesung’ 

heideggeriana del 1925-26”, in Filosofia oggi, vol. 11, 1998, pp. 629-640. 

Colonello Pio, Heidegger interprete di Kant, Genova, Studio editoriale di cultura, 1981. 

Colonello Pio, Tempo e necessità, L’Aquila-Roma, Japadre, 1987. 

Costa Vincenzo, La verità del mondo. Giudizio e teoria del significato in Heidegger, Mi-

lano, Vita e Pensiero, 2003. 

Courtine Jean-François, Heidegger et la phénomenologie, Paris, Vrin, 1990. 

Crowell Steven, “Husserl, Heidegger and Transcendental Philosophy: Another Look at 

the Encyclopaedia Britannica Article”, in Philosophy and Phenomenological Society, vol. 

50, n. 3, 1990, pp. 501-518. 

Curcio Nicola, La domanda sul nulla e sull’essere. Introduzione alla lettura di “Che 

cos’è metafisica?” di M. Heidegger, Schio, Tamoni, 1992. 

Dahlstrom Daniel, “Heidegger’s Kantian Turn: Notes to his Commentary on the Kritik 

der reinen Vernunft”, in The Review of Metaphysics, vol. 45, n. 2, 1991, pp. 329-361. 

Dahlstrom Daniel, “Heideggers Kant- Kommentar, 1925-1936”, in Philosophisches Jahr-

buch, vol. 96, 1989, pp. 343-366. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

69 

Declève Henri, “Heidegger et Cassirer interprètes de Kant”, in Revue Philosophique de 

Louvain, vol. 96, 1969, pp. 517-545.  

Declève Henri, Heideggeret Kant, La Haye, M. Nijhoff, 1970. 

Dreon Roberta, Esperienza e tempo. La condizione temporale tra ermeneutica e ontologia 

nel pensiero di Martin Heidegger, Milano, Franco Angeli, 2003. 

Düsing Klaus, “Objektive und subjektive Zeit. Untersuchungen zu Kants Zeittheorie und 

zu ihrer modernen kritischen Rezeption”, in Kant-Studien, vol. 71, 1980, pp. 1-34. 

Emerson Michael, “Heidegger’s Appropriation of the Concept of Intenzionality in Die 

Grundprobleme der Phänomenologie”, in Research in Phenomenology, vol. 14, 1984, pp. 

175-193. 

Esposito Costantino, Heidegger. Storia e fenomenologia del possibile, Bari, Levante, 

1992. 

Esposito Costantino, Il fenomeno dell’essere. Fenomenologia e ontologia in Heidegger, 

Bari, Dedalo, 1984. 

Esposito Costantino, Il periodo di Marburgo (1923-28) ed «Essere e tempo»: dalla feno-

menologia all’ontologia fondamentale, in AA.VV., Guida a Heidegger, a cura di F. Volpi, 

Roma-Bari, Laterza, 2002, pp. 107-157. 

Ferrari Massimo, Categorie e a priori, Bologna, Il Mulino, 2003. 

Ficara Elena, “Heidegger interprete del trascendentale”, in Giornale critico della filosofia 

italiana, vol. 82, 2003, pp. 273-291. 

Franck Didier, Heidegger e il problema dello spazio, trad. it. di C. Fontana, Torino, 

Ananke, 2006. 

Gardini Michele, Heidegger “verso le cose stesse” di Husserl, in AA.VV., Heidegger e la 

fenomenologia dell’esistenza, Macerata, Quodlibet, 2000, pp. 75-111. 

Garin, Eugenio, “Kant, Cassirer, Heidegger”, in Rivista critica di storia della filosofia, 

vol. 8, n. 2, 1973, pp. 203-205. 

Gethmann Carl Friedrich, Dasein: Erkennen und Handeln. Heidegger in phänomenolo-

gische Kontext, Berlin-New York (NY), De Gruyter, 1993. 

Givone Sergio, Storia del nulla, Roma-Bari, Laterza, 2003. 

Godani Paolo, Il tramonto dell’essere, Pisa, ETS, 1999. 

Gordon Peter, “Myth and Modernity: Cassirer’s Critique of Heidegger”, in New German 

Critique, vol. 94, 2005, pp. 127-168.  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

70 

Hamburg Carl, “A Cassirer-Heidegger Seminar”, in Philosophy and Phenomenological 

Research, vol. 25, n. 2, 1964, pp. 208-222.  

Haugeland John, “Heidegger on Being a Person”, in Nous, vol. 16, 1982, pp. 15-26.  

Heidegger Martin,  La questione della cosa, trad. it. di V. Vitiello, Milano, Mimesis, 

2011. 

Heidegger Martin, Concetti fondamentali della metafisica. Mondo – finitezza – solitudine, 

trad. it. di P. Coriando, Genova, Il Melangolo, 1992. 

Heidegger Martin, Contributi alla filosofia (Dall’evento), trad. it. di F. Volpi, Milano, 

Adelphi, 2007. 

Heidegger Martin, Essere e tempo, trad. it. di F. Volpi, Milano, Longanesi, 2011. 

Heidegger Martin, Fenomenologia della vita religiosa, trad. it. di G. Gurisatti, Milano, 

Adelphi, 2003. 

Heidegger Martin, I problemi fondamentali della fenomenologia, trad. it. di A. Fabris, 

Genova, Il Melangolo, 1989. 

Heidegger Martin, Interpretazione fenomenologica della Critica della ragion pura di 

Kant, trad. it. di A. Marini, R. Cristin, Milano, Mursia, 2002. 

Heidegger Martin, Interpretazione fenomenologiche di Aristotele. Introduzione alla ri-

cerca fenomenologica, trad. it. di E. Mazzarella, Napoli, Guida, 1990. 

Heidegger Martin, Interpretazioni fenomenologiche di Aristotele. Elaborazione per le fa-

coltà filosofiche di Marburgo e Gottinga, a cura di A. P. Ruoppo, Napoli, Alfredo Guida 

Editore, 2005.  

Heidegger Martin, Kant e il problema della metafisica, trad. it. di M. E. Reina, V. Verra, 

Roma-Bari, Laterza, 2012. 

Heidegger Martin, Logica. Il problema della verità, trad. it. di U. M. Ugazio, Milano, 

Mursia, 1986.  

Heidegger Martin, Per la determinazione della filosofia, trad. it. di G. Cantillo, Napoli, 

Guida, 1993. 

Heidegger Martin, Principi metafisici della logica, trad. it. di G. Moretto, Genova, Il Me-

langolo, 1990. 

Heidegger Martin, Prolegomeni alla storia del concetto di tempo, trad. it. di R. Cristin, 

A. Marini, Genova, Il Melangolo, 1991. 

Heidegger Martin, Segnavia, trad. it. di F. Volpi, Milano, Adelphi, 2002. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

71 

Heidegger Martin, Sentieri interrotti, trad. it. di P. Chiodi, Firenze, La Nuova Italia, 1999. 

Heidegger Martin, Tempo ed Essere, trad. it. di E. Mazzarella, Napoli, Guida, 1998. 

Hermann Friedrich, “Ontologia fondamentale. Temporalità-metaontologia”, trad. it. di R. 

De Biase, in E. Mazzarella (a cura di), Heidegger a Marburgo (1923-1928), Genova, Il 

Melangolo, 2006, pp. 11-22.  

Husserl Edmund, Heidegger Martin, “Fenomenologia”. Storia di un dissidio (1927), trad. 

it. di R. Cristin, Milano, Uniclopi, 1990.  

Kant Immanuel, Critica della ragion pura, a cura di P. Chiodi, Torino, UTET, 1967.  

Lazzari Riccardo, Fenomenologia come scienza dell’origine. Osservazioni sulle prime 

lezioni friburghesi di Heidegger, in AA.VV., Heidegger e la fenomenologia dell’esistenza, 

Macerata, Quodlibet, 2000, pp. 15-38.  

Lijoi Federico, “Conoscenza ontica e conoscenza ontologica. Osservazioni su Heidegger 

interprete di Kant”, in La cultura, vol. 46, n. 2, 2008, pp. 339-360.  

Luzi Patrizia, Intenzionalità e trascendenza. Il pensiero di Husserl e Heidegger, Roma, 

Carocci, 2010.  

Marafioti Rosa Maria, Il ritorno a Kant di Heidegger. La questione dell’essere e 

dell’uomo, Milano, Mimesis, 2012. 

Marafioti Rosa Maria, La questione dell’arte in Heidegger, Soveria Mannelli, Rubbet-

tino, 2008. 

Marion Jean-Luc, “Difference ontologique ou question de l’être”, in Tijschrift voor filoso-

fie, vol. 49, 1987, pp. 602-645. 

Marramao Giacomo, Minima temporalia. Tempo, spazio, esperienza, Milano, il Saggia-

tore, 1990.  

Maschietti Stefano, L'interpretazione heideggeriana di Kant. Sulla disarmonia di verità 

e differenza, Bologna, Il Mulino, 2005. 

Massolo Arturo, “Heidegger e la fondazione kantiana”,  in Giornale critico della filosofia 

italiana, voll. 5-6, 1941, pp. 336-353. 

Mazzarella Eugenio (a cura di), Heidegger oggi, Bologna, Il Mulino, 1998. 

Mazzarella Eugenio, “Heidegger a Marburgo: Logica, Ontologia, Ontica”, in id. (a cura 

di), Heidegger a Marburgo (1923-1928), Genova, Il Melangolo, 2006.  

Mazzarella Eugenio, Ermeneutica dell’effettività. Prospettive ontiche dell’onotologia 

heideggeriana, Napoli, Guida Editori, 1993. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

72 

Miles Murray, “Fundamental Ontology and Existential Analysis in Heidegger’s Being 

and Time”, in International Philosophical Quarterly, vol. 34, n. 3, 1994, pp. 349-359. 

Moretto Giovanni, Storia, trascendenza ed escatologia nell’ultimo corso marburghese di 

Heidegger, in id., Sulla traccia del religioso, Napoli, Guida, 1987, pp.107-145. 

Ohmann Fritz (hrsg. v.), “Kants Briefe in Auswahl”, in F.-W. von Hermann (hrsg. v.), 

Frühe Schriften, vol. 1, Frankfurt am Main, Klostermann, 1978.  

Penati Giancarlo, “Kant e la metafisica secondo Heidegger”, in Humanitas, vol. 1, 1988, 

pp. 24-37. 

Perego Vittorio, Finitezza e libertà. Heidegger interprete di Kant, Milano, Vita e Pen-

siero, 2001. 

Piché Claude, “Heidegger et Cohen, lecteurs de Kant”, in Archives de philosophie, vol. 

61, 1998, pp. 603-628. 

Piché Claude, “Le schématisme de la raison pure. Contribution au dossier Heidegger-

Kant”, in Les Études philosophiques, n. 1, 1986, pp. 79-99. 

Poggi Stefano, La logica, la mistica, il nulla, Pisa, Edizioni della Normale, 2006. 

Rebernick Pavel, Heidegger interprete di Kant. Finitezza e fondazione della metafisica, 

Pisa, ETS, 2006. 

Richardson William J., Heidegger. Through Phenomonology to Thought, Den Haag, 

Nijhoff, 1973.  

Rickert Heinrich, “Zwei Wege der Erkenntnistheorie: Transscendentalpsychologie und 

Transscendentallogik”, in Kant-Studien, vol. 14, 1909, pp. 169-228. 

Robertini Antonio, “Tempo, soggetto ed essere nell’interpretazione heideggeriana di 

Kant”, in I. Cubeddu (a cura di), Kant teoretico. Materiali del Novecento, Urbino, Mon-

tefeltro, 1991, pp. 143-172.  

Rovati Pier Aldo, “Il grande gioco di Heidegger”, in aut-aut, vol. 295, 2000, pp. 56-65. 

Rovatti Pier Aldo, “Il ‘vedere’ fenomenologico (di Heidegger)”, in aut-aut, vol. 246, 

1991, pp. 1-7. 

Ruggenini Mario, Perissinotto Luigi (a cura di), Tempo, evento e linguaggio, Roma, Ca-

rocci, 2002. 

Sanchez Carlos, “The Nature of Belief and Method of Its Justification in Husserl’s Phi-

losophy”, in Indo-Pacific Journal of Phenomenology, vol. 7, 2007, pp. 1-10. 



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

73 

Scaravelli Luigi, Scritti kantiani. Lezioni sulla “Critica della ragion pura”, a cura di M. 

Corsi, Firenze, La Nuova Italia, 1968.  

Schuhmann Karl, “‘Phänomenologie’: Eine begriffsgeschichtliche Reflexion”, in Husserl 

Studies, vol. 1, 1984, pp. 31-68. 

Schuhmann Karl, “Zu Heideggers Spiegel-Gespräch über Husserl”, in Zeitschrift für phi-

losophische Forschung, vol. 32, n. 4, 1978, pp. 591-612. 

Schwemmer Oswald, “Ereignis und Form. Zwei Denkmotive in der Davoser Disputation 

zwischen Martin Heidegger und Ernst Cassirer”, in D. Kaegi, E. Rudolf, Cassirer – 

Heidegger. 70 Jahre Davoser Disputation, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2002, pp. 48-

65.  

Schwemmer Oswald, “Event and Form: two Themes in the Davos-Debate between Mar-

tin Heidegger and Ernst Cassirer”, in Synthese, vol. 179, n. 1, 2011, pp. 59-73.  

Seeburger Francis, “Heidegger and the Phenomenological Reduction”, in Philosophy and 

Phenomenological Research, vol. 36, n. 2, 1975, pp. 212-221.  

Severino Emanuele, Heidegger e la metafisica, Milano, Adelphi, 1994. 

Sossi Federica, Mentre l’angoscia si fa guardare: lo spazio dell’oggetto in Freud, Hei-

degger e Kant, Milano, Guerini, 1995. 

Spiegelberg Herbert, The Phenomenological Movement. A Historical Introduction, Den 

Haag, Boston (MA)-London, Nijhoff, 1982. 

Thurnher Rainer, “Selbstverständnis und Verstehen Anderer in der hermeneutischen 

Phänomenologie Martin Heideggers”, in Daseinanalyse, vol. 19, 2003, pp. 116-133. 

Ugazio Ugo Maria, “Identità e differenza”, in aut-aut, voll. 187-188, 1982, pp. 2-38.  

Verra Valerio, Introduzione, in M. Heidegger, Kant e il problema della metafisica, trad. 

it. di M. E. Reina, Roma-Bari, Laterza, 1981. 

Vinci Paolo, Soggetto e tempo. Heidegger interprete di Kant, Roma, Bagatto, 1988. 

Vitiello Vincenzo, Alla radice dell'intenzionalità: Husserl e Heidegger, in E. Mazzarella 

(a cura di), Heidegger a Marburgo (1923-1928), Genova, Il Melangolo, 2006, pp. 127-

155.  

Vitiello Vincenzo, Filosofia teoretica. Le domandi fondamentali: percorsi e interpreta-

zioni, Milano, Mondadori, 1997.  



 

 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28695 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

74 

Volpi Franco, “‘Comincio ad amare veramente Kant.’ Heidegger scopre Kant”, in E. 

Mazzarella (a cura di), Heidegger a Marburgo (1923-1928), Genova, Il Melangolo, 2006, 

pp. 211-229.  

Volpi Franco, “Heidegger in Marburg: die Auseinandersetzung mit Aristoteles”, in Phil-

osophiches Jahrbuch, vol. 37, 1989, pp. 225-240.  

Volpi Franco, “La trasformazione della fenomenologia da Husserl a Heidegger”, in Teo-

ria, vol. 1, 1984, pp. 125-162. 


