FROM EXILE TO DWELLING

ON DER WALDGANG BY ERNST JUNGER

Niccold Bacci?

Independent Researcher

This essay aims to interpret Ernst Jiinger’s book Der Waldgang through the conceptual
contraposition between exile and dwelling. It analyses the idea of Waldgang as an act of
exile carried out by an individual in relation to the menaces produced by the power in the
contemporary era, which exile individuals from their existence. The exile of the Waldgang
is considered in its essential link to the «metaphysical power of humankind». The impli-
cations of the Waldgang for the human action and politics are taken into consideration to
show how Jiinger recognizes in it a way for the mankind to dwell anew in the world.

Keywords: Exile, Metaphysics, Ernst Jiinger, Contemporary Freedom

Uhttps://orcid.org/0009-0008-2507-1207
88
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.


https://orcid.org/0009-0008-2507-1207

DALL’ESILIO ALL’ABITARE

SU DER WALDGANG DI ERNST JUNGER

Niccold Bacci

Ricercatore indipendente

Un popolo che vive sotto la minaccia del suo vicino,
dei governanti che tradiscono, la guerra civile, sono
cose gia viste. [ ...] Per giunta, nulla di tutto cio va a
toccare una certa parte di noi stessi, che é la nostra
parte essenziale, ne puo perturbare una certa pace di
noi stessi, la pace che e al di la d’ogni intelligenza e

d’ogni amore.

Quando si risale da laggin, si e blindati contro molte
cose. Non c’e molta presa su un uomo il cui ideale é
la morte nella vita, — perlomeno la morte al mondo,

perché questa morte é in realtd la vera vita.>

Per riflettere sul tema dell’esilio possiamo partire dal riconsiderare 1’etimologia del ter-
mine. “Esilio” deriva dal latino “exsilium”, che a sua volta rimanda ad “exsul”: “ex”-
“solum”, “via dal suolo”, “via dalla terra”. Se volessimo cogliere intuitivamente la pecu-
liarita della condizione di esilio, potremmo tentare dicendo che I’esilio rappresenta tipi-
camente la condizione in cui I’individuo viene estromesso da una comunita politica attra-
verso un suo allontanamento, innanzitutto fisico — un allontanamento dunque da uno spa-
zio politico. Dovremmo aggiungere che 1’esule ¢ tale in quanto ¢ ridotto all’insignificanza
e all’ininfluenza su quella comunita politica, e al contempo cessa di essere oggetto del
potere vigente all’interno della comunita. Chi detiene il potere lo ha estromesso al fine di

impedirne qualsiasi forma di azione e di influenza verso la comunita, e al contempo de-

cide di cessare il suo interesse verso di lui: egli ¢ nel senso piu concreto escluso da tale

2 H. de Montherlant, Servizio inutile, trad. it. di M. Settimini, Milano, Settecolori, 2022, pp. 31, 19.

89
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



comunita, e cid significa anche che non viene piu perseguitato o minacciato da colui che
lo ha esiliato. Nell’epoca contemporanea sembra che ’atto d’esilio abbia perso buona
parte della portata che ha avuto per secoli di storia umana, e presumibilmente cio ¢ dovuto
in prima battuta alla difficolta di arginare 1’esiliato in una zona di ininfluenza: basti pen-
sare alle accresciute possibilita di influenza a distanza rese possibili dalle moderne tele-
comunicazioni, che hanno determinato la globalizzazione politica anche rispetto alle pos-
sibilita di interferenza da parte dei singoli su scenari lontani. Cid che piu mi preme avan-
zare come motivo di riflessione, pero, ¢ che 1’esilio nell’epoca contemporanea perde
buona parte del suo senso per via della tendenza ad un mutamento della politica nel senso
di un suo divenire “politica totale”: in questa nuova condizione tutto diventa rilevante,
nulla puo essere indifferente a chi esercita il governo, e cio rende il dispositivo dell’esilio
generalmente inattuale, inadeguato alle modalita politiche caratteristiche del nostro tempo.

Prendendo spunto da questa considerazione e accogliendo il concetto di “esilio” in
un’accezione ampia, possiamo considerare fra gli autori che nel Novecento si sono
espressi sul tema anche lo scrittore e filosofo tedesco Ernst Jiinger. Vorrei rivolgermi in
particolare a quel suo testo — fra i piu importanti dell’autore — che ¢ Der Waldgang, 1!
passaggio al bosco, per tentarne una rilettura attraverso il binomio esilio/abitare o anche
esilio/patria.® Pubblicato nel 1951, appartiene a quella delicata e significativa fase
dell’opera dell’autore in cui questi ¢ volto al superamento del discorso elaborato fino ai
primi anni ‘30 del secolo e all’approfondimento del tema del nichilismo.* In questo saggio
Jiinger mette al centro la questione della liberta possibile per 'uomo nella condizione
storica presente — il nichilismo — caratterizzata da crescenti automatismi, da possibilita di
governo e di controllo accresciute e fattesi sottili, nascoste e mascherate da espressioni di
liberta e di progresso. Tutto cid accade in nome di un destino che — Jiinger riprende le sue

riflessioni di Der Arbeiter — ¢ votato al dispiegamento della tecnica e della forma che la

3 Edizione italiana di riferimento: E. Jiinger, 1/ trattato del ribelle, trad. it di F. Bovoli, Milano, Adelphi,
1990. Edizione tedesca di riferimento: E. Jinger, “Der Waldgang”, in id., Sdmtliche Werke, vol. 9 (Essays
I: Betrachtungen zur Zeit), Stuttgart, Klett-Cotta, 2015. Per una riflessione contemporanea sul tema dell’esi-
lio in rapporto alla questione dell’abitare e del radicamento, cfr. E. W. Said, “Reflections on Exile”, in id.,
Reflections on Exile and Other Essays, Cambridge (MA), Harvard University Press, 2000, pp. 173-186.
4 Si vedano soprattutto gli scritti La pace del 1945 e Oltre la linea del 1949, il famoso saggio da cui scaturi
I’esplicitazione della riflessione di Martin Heidegger su Jiinger (cfr. E. Jiinger, M. Heidegger, Oltre la linea,
trad. it. di A. La Rocca, F. Volpi, Milano, Adelphi, 1989). Per una lettura di Der Waldgang che ne mette in
evidenza alcune tensioni fondamentali, cfr. F. Balke, “Der Waldgang (1951)”, in M. Schoning (hrsg. v.),
Ernst Jiinger Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart-Weimar, Springer, 2014, pp. 185-192.

90
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



sottende, la forma [ Gestalt] del Lavoratore.’ Si tratta di «una nuova scienza: la teoria della
libertd umana di fronte alle nuove forme che ha assunto la violenza [ Gewalt: “violenza”,
ma anche “governo” o “controllo”]». Attraverso il dispositivo fondamentale della paura,
che puo giungere sino al «terrore» e al «panico apocalittico», gli organi del potere man-
tengono [’uomo in una condizione di illiberta o di liberta vigilata, limitata e condizionata,
dunque, una finta liberta.

Jiinger propone dunque come «luogo della liberta» per I’'uomo del nostro tempo storico
cio che egli riesce a cristallizzare nell’immagine simbolica del bosco [Wald], e riconosce
nell’uomo che sta in rapporto a questo luogo in maniera essenziale e attua una decisione
in direzione della liberta, la figura [Gestalt] del Waldgdinger: «chiamiamo questa svolta
passaggio al bosco [Waldgang] € I’'uvomo che la compie imboscato [Waldginger]»’. Nel
proporre questa figura Jiinger si rifa alla storia nordica medievale, dove il Waldgdinger
era colui che, avendo commesso reati gravi quali ’omicidio subiva la messa al bando e
quindi si dava alla macchia, si esiliava dalla comunita politica per vivere una vita selvatica.
La messa al bando [Achtung, Acht] comportava ’esclusione dalla comunita politica in
quanto spazio del diritto e di protezione: va dunque tenuto in conto che in questo caso nel
testo jlingeriano non si tratta propriamente di esilio nel senso da noi accennato inizial-
mente, bensi di uno stato di eccezione in cui I’individuo si viene a trovare.?

Jiinger non si limita a riproporre il fenomeno del passaggio al bosco nel suo significato
originario, ma — e questo ¢ un passaggio decisivo per il nostro discorso sull’esilio — af-
ferma che nel nostro tempo ad essere minacciato di una tale esclusione dalla comunita
politica non ¢ piu colui che ha violato una norma, bensi chiunque. Nessuno ¢ immune da

questa minaccia:

5 Cfr. E. Jinger, 1l trattato del ribelle, cit., p. 29: «Viviamo nell’epoca del Lavoratore; sono convinto che
col passare del tempo questa tesi ¢ diventata piu chiara». Cf. anche ivi, p. 35. Per I’edizione italiana di Der
Arbeiter, cfr. E. Jinger, L'Operaio. Dominio e forma, a cura di Q. Principe, Milano, Guanda, 1991.

® E. Jiinger, /I trattato del ribelle, cit., p. 24.

7 Cfi. ivi, p. 58, trad. modificata. Eviteremo di tradurre il termine Waldgdinger con “Ribelle”, come vorrebbe
I’edizione italiana (cfr. ivi, p. 26, nota del traduttore), preferendo “imboscato” o “colui che va al bosco”.
Pur risultando anche questa scelta non del tutto soddisfacente, crediamo che sia quella piu adatta, in quanto
in essa permane il riferimento all’immagine del bosco.

8 Cfir. E. Seebold (hrsg. v.), Kluge. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. 25., durchgesehene
und erweiterte Ausgabe, Berlin-Boston (MA), De Gruyter, 2011, p. 13: la “Acht”, che rimanda alla “Fried-
losigkeit”, comportava la possibilita di essere danneggiati o perfino uccisi impunemente da parte dei mem-
bri della comunita.

91
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Nella maggior parte dei casi la messa al bando era a quel tempo la conseguenza di un omici-
dio; oggi, invece, colpisce I’'uomo automaticamente, come un giro di roulette. Nessuno di noi
puo sapere oggi se per caso domani mattina non si trovera a far parte di un gruppo dichiarato
illegale. Ogni parvenza di civilta sembra in tal caso abbandonare la nostra esistenza [...]. Chi
vive all’ombra di simili minacce non dovrebbe quindi ritenere inutile che si descriva la con-

dizione in cui lui stesso si trova senza rendersene conto.’

La condizione di messa al bando ¢ cosi estesa indiscriminatamente sugli uomini, ¢ una
condizione determinante dell’esistere politico dell’'uomo contemporaneo. Si tratta per
Jiinger di rilevare nella minaccia pendente sull’'uomo la normalizzazione dello stato d’ec-
cezione, cio¢ 1’aspetto giuridico di quel processo destinale che Jiinger aveva diversi anni
prima denominato «Mobilitazione Totale», nel suo omonimo e importantissimo saggio.'?
Alla base di tale rilevazione possiamo infatti vedere implicitamente la constatazione da
parte di Jiinger di una mutazione del rapporto fra potere, inteso quale violenza immediata,
e legge (fra Pia e vopog): ora il potere ha assunto possibilita di dispiegamento inaudite,
svincolandosi dalla dimensione giuridica quale dimensione rigida e limitante 1’esercizio
del potere. Con il dispiegarsi della Mobilitazione Totale la legge tende piuttosto a divenire
uno strumento del potere, una sua espressione.!! La realizzazione della dialettica di norma
ed eccezione consiste in un processo di mobilitazione della legge che scatena il potere,
ampliando le possibilita di violenza e conducendo cosi ad un accresciuto dominio. Si
tratta di un processo in accelerazione che alla fine giunge per Jiinger all’istantaneita
dell’esercizio del potere: «si € ormai giunti a una nuova concezione del potere, a brutali
condensazioni dagli effetti immediati»'2.

La condizione di minaccia, che ¢ una potenzialita, rivela pero la realta in cui 'uomo
sostanzialmente si trova: egli ¢ mero oggetto del potere, del potere di qualcun’altro ma in

fondo del potere in quanto tale. «La persecuzione ¢ ovunque, fitta e ubiqua come un

° E. Jinger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 58-59.
10 F Jiinger, “La Mobilitazione Totale”, in id., Foglie e pietre, trad. it. di F. Cuniberto, Milano, Adelphi,
1997, pp. 113-135. Di questo processo Giorgio Agamben ha parlato come del paradigma biopolitico mo-
derno, in cui «lo stato di eccezione comincia a diventare la regola» (G. Agamben, Homo sacer. Il potere
sovrano e la nuda vita, Torino, Einaudi, 2005, p. 188). Lutz Niethammer, che si ¢ dedicato ad una analisi
del passo di Der Walgang da noi appena riportato, sembra non averne colto il significato essenziale, ed ¢
giunto per questo a valorizzarne I’aspetto di mancanza di lucidita nella percezione della situazione storica:
cfr. L. Niethammer, Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende?, Hamburg, Rowohlt, 1989, pp. 85-87.
'L E, Jiinger, /I trattato del ribelle, cit., p. 37: «Non vi & destino piu disperato che essere catturati in questa
spirale, dove il diritto ¢ usato come armay.
12 i, p. 39.

92
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



elemento», e questo vale anche quando il potere si maschera da civilta e la contingenza
permette una condizione di benessere, di comfort e di pace al cui orizzonte sta pero la
prossima catastrofe. Per Jiinger ¢ importante cogliere il volto ambivalente della civilta
anche laddove ne appare solo il lato costruttivo, progressivo e liberale, mentre quello
distruttivo, regressivo e costrittivo viene strutturalmente occultato.!® In Der Waldgang
emerge prepotentemente il tema della paura che vince 1’uomo che si trova a bordo della
grande macchina della civilta, questo Zifanic che, mentre ¢ diretto verso un’incidente ca-
tastrofico ¢ in grado di offrire comfort e sicurezza ai passeggeri, ma un giorno rivelera
I’altro suo volto attraverso distruzione o oppressione degli stessi passeggieri. «La condi-
zione dell’animale domestico si porta dietro quella della bestia da macello» 4.

L’uomo singolo, sempre piu isolato dagli altri, avvinto dal terrore della catastrofe, dalla
sofferenza di una liberta condizionata, dalla noia del lavoro — in cui rientra ogni attivita,
anche ci0 che prima non era lavoro —, potremmo dire che non abita la sua esistenza; egli
si ritrova come puro esecutore di funzioni pre-definite, esiliato da sé stesso, dalla possi-
bilita di essere nella propria esistenza in quanto la sua vita non gli appartiene piu, gli ¢
stata espropriata per divenire funzione in un mondo di funzioni. Per poter recuperare un
tale abitare in senso esistenziale Jiinger addita al rivolgimento che I’'uomo solo da sé, in
quanto “singolo”, ha da compiere, cio¢ nel suo “passaggio al bosco”. Questo passaggio
consiste nel rivolgimento, meditativo ma anche trasformativo, che il singolo compie verso
sé stesso: un incontro con sé stesso, con la propria sovranita e la propria liberta inaliena-
bile, attraverso la vittoria sulla paura della morte. Il bosco rappresenta simbolicamente
per il singolo I’assoluta sicurezza, di contro alla condizione di insicurezza in cui ¢ im-

merso storicamente:

Il mondo storico in cui ci troviamo ricorda una nave che si muove velocemente mostrando
ora il lato del comfort, ora quello del terrore. Di volta in volta essa ¢ Titanic o Leviatano. E
poiché il movimento tiene avvinto a sé¢ lo sguardo, la maggior parte dei passeggeri ignora di

trovarsi al tempo stesso in un regno in cui domina la quiete perfetta. [...] Il secondo regno ¢

B Cfi. ivi, p. 38.

Y Ivi, p. 40. Cfr. anche ivi, p. 45: «Fintanto che il tempo si mantiene sereno e il panorama ¢ piacevole, il
passeggero quasi non si accorge di trovarsi in una situazione di minore liberta: manifesta anzi una sorta di
ottimismo [...] Ma non appena si profilano all’orizzonte iceberg e isole dalle bocche di fuoco, le cose
cambiano radicalmente. Da quel momento non soltanto la tecnica abbandona il campo del comfort a favore
di altri settori, ma la stessa mancanza di liberta si fa evidentey.

93
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



il porto, il paese natio [Heimat], la pace e la sicurezza che ciascuno porta dentro di sé. Noi lo

chiamiamo bosco."?

Il passaggio al bosco ¢ dunque il simbolo di un rivolgimento verso un luogo spirituale
che ¢ “patria” — o meglio “abitazione” e “casa” — che ha in s¢ la potenzialita di un esilio
dal mondo a cui il singolo puo ricorrere, incondizionatamente e ovunque.'® La condizione
di pericolo e di insicurezza puo innescare il passaggio al bosco, ma in fondo si tratta per
Jiinger di un’azione senza causa ¢ non di una reazione alla paura. Come atto di liberta
autentica, il passaggio al bosco non ha infatti altro fondamento che la liberta stessa, la
quale invoca il singolo a sé; la paura, del resto, non provoca il desiderio di liberta, ma
I’allontanamento da essa.!” Il tentativo di Jiinger ¢ allora quello di concepire la chiamata,
la vocazione alla liberta come la sostanza della stessa liberta, come luogo, meta e origine
al contempo; in altri termini di concepire sinteticamente la liberta come moto di desiderio
e come luogo originario in cui tale moto ha fondamento e destinazione.!8

E importante cogliere il rapporto che il passaggio al bosco intrattiene con la metafisica.
Infatti il passaggio al bosco, questa immagine poliedrica che Jiinger intende esplorare, in
fondo non sembra essenzialmente altro che quella che vorrei denominare come “potenza
metafisica dell’'uomo”. Nell’esplorazione del simbolo del bosco Jiinger perviene infatti al
fondamento della sua potenza liberatrice per I’uomo rinvenendo in esso il rapporto che
quest’ultimo detiene, in modo inalienabile, con 1’*“essere”. Questo rapporto raggiunge
I’uomo per via di un traboccare dell’essere stesso, infinita ricchezza che riluce come «ec-
cedenza del mondox» [Uberflufs der Welt]. Quello della ricchezza & un leitmotiv di tutto lo
scritto Der Waldgdng, e piu in generale della produzione jlingeriana; il bosco costituisce
I’infinita e inalienabile ricchezza — I’autentica «proprieta» dell’'uomo — in quanto eternita,

essere sovratemporale, «regno della quiete perfettay:

15 Ivi, pp. 53-54.

16 Cfi-. ivi, pp. 105-106: «Il passaggio al bosco si pratica in ogni momento e in ogni luogo [...] il bosco &
dappertutto: in zone disabitate e nelle cittan. Cfr. anche ivi, p. 82: «il bosco ¢ ovunque, anche nei sobborghi
di una metropoli». Jiinger intende evitare il fraintendimento che vede nel bosco la semplice negazione della
tecnica e della civilta; in questo senso il bosco non ha alcun legame decisivo con I’opposizione fra “natura”
e “tecnica”.

17 Cfi-. ivi, p. 120: «bisogna essere liberi per volerlo diventare, poiché la liberta ¢ esistenza [...] ¢ la voglia
— sentita come destino — di realizzarlay.

18 Cfi. M. Guerri, Ernst Jiinger. Terrore e libertd, Milano, Agenzia X, 2007, p. 219: «La liberta in quanto
conquista del proprio modo ¢ avvicinamento del singolo a sé stesso, in cui non si da differenza alcuna tra
il cammino e la sua finey.

94
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



La nave rappresenta 1’essere [Sein] temporale, il bosco ’essere sovratemporale. Nell’epoca
del nichilismo, la nostra epoca, si ¢ diffusa I’illusione ottica per cui il movimento sembra
acquistare importanza a spese dell’immobilita. In realta tutto il potere tecnico dispiegato oggi
altro non ¢ che un effimero bagliore dei tesori dell’essere. L’'uomo che riesce a penetrare nelle

segrete dell’essere, anche solo per un fuggevole istante, acquistera sicurezza.'

Di fronte al divenire e alla temporalita, il bosco ¢ simbolo delle «fonti dell’abbondanza,
del potere cosmico».2’ Non ¢ un caso che un esito a cui Jiinger perviene € quello dell’im-
mortalitd dell’anima: «I’essere nell’'uomoy si trova nella nostra epoca esposto all’estremo
pericolo di essere negato, mentre il suo riconoscimento comporta I’affermazione dell’im-
mortalita del singolo — «ogni uomo ¢ immortale» —, proprio perché «in lui alberga una
vita eterna, terra inesplorata e tuttavia abitata che anche se lui stesso ne nega 1’esistenza
nessun potere temporale potra mai strappargli».?! L’accesso metafisico proprio dell’'uomo
non puo che tradursi nell’apriori della dottrina dell’immortalita dell’anima.

Tutto cio intrattiene una stretta relazione con la riflessione compiuta da Jiinger sul
concetto di proprieta [ Eigentum], a cui ¢ dedicato il paragrafo 32 di Der Waldgang. Jiinger,
avendo rintracciato nell’opposizione di natura etica alla proprieta una tendenza decisiva
dello spirito del nostro tempo, intende recuperare la capacita del singolo di rivolgersi alla
proprieta; ¢ il bosco, infatti, I’autentica [wirklich] proprieta, cio che solamente si puo dire
“proprio” del singolo uomo.?? E esattamente il carattere di proprieta dell’accesso metafi-
sico dell’'uomo che fonda per Jiinger I’immortalita dell’anima: ¢ poiché «nessun potere
temporale [zeitliche Macht] potra mai strappargli» il bosco che si puo affermare 1’impos-
sibilita del venir meno dell’essenza propria del singolo.

Il significato metafisico del bosco si manifesta inoltre relativamente alla tematizza-
zione, fugace, da parte di Jiinger, del rapporto che I’'imboscato intrattiene con la potenza,
la Macht. 11 passaggio al bosco, infatti, ha il valore di una sospensione, compiuta dal
singolo, rispetto alla sua potenza, o, in altri termini, rappresenta il luogo dell’immunita
rispetto alla potenza. Afferma infatti Jiinger che «si puo anche dire che nel bosco I’uomo

dorme. Non appena aprendo gli occhi riconosce la propria potenza, l’ordine ¢

Y9 E. Jiinger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 57-58.
20 Cfy. ivi, p. 70.
2L Cfy. ivi, pp. 128-129.
2 Cfr. ivi, pp. 120, 123.
95
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



ristabilito»?3. 11 singolo, nel bosco, perviene al contempo alla sospensione della sua im-
potenza, allorché egli ritrova la sua sicurezza nella assoluta insicurezza del pericolo di
annientamento: «chi ha compreso questo, sa innalzarsi al di sopra della violenza tempo-
rale [zeitliche Gewalt]. L’uomo impara che questa violenza non ha alcuna potenza [ Macht]
su di luin?.

Rivolto nella sua intangibile interiorita, il singolo ha neutralizzato la potenza del
mondo nei suoi confronti. Ma proprio in questa dialettica risiede il punto fondamentale:
la “violenza” non riesce ad infierire sul singolo che ¢ passato al bosco, sulla sua potenza,
poiché non puod pit comunicare con essa. Infatti Jiinger, parallelamente, esprime 1’idea
che col passaggio al bosco il singolo perviene ad un riconoscimento della sua potenza,
ma questa non ¢ piu la potenza mondana — che invece pone il singolo su un piano di
sostanziale impotenza —, bensi la potenza metafisica, una potenza che si fa potenza di
sottrazione alla violenza del mondo: «[...] proprio qui, messo al bando, condannato, in
fuga, egli incontra di nuovo se stesso nella sua sostanza indivisibile e indistruttibile. In-
frange il gioco degli specchi e si riconosce in tutta la sua potenza»?>.

Il riconoscimento di questa potenza, pero, non termina per Jiinger in una soggettivita
definita e confinata — di stampo cartesiano —, bensi in una dimensione di trascendenza del
soggetto rispetto a sé stesso. La potenza donata per natura al singolo non si limita alla
possibilita inalienabile di rivolgersi a sé in quanto individualita, bensi nello sfondamento
di questa individualita verso la pura potenza della metafisica: «In realtd ogni uomo lo
alberga in sé [il bosco], a ciascuno ¢ trasmesso in forma cifrata per permettergli di com-
prendere se stesso nella sua potenza piu profonda, sovraindividuale»?®.

Dunque, il discorso jiingeriano consiste in fondo in una sorta di esilio metafisico, per
il quale il soggetto si ritrae dal mondo, rendendosene indifferente, senza possibilita di
ritorno? Non ¢ cosi. E innegabile che il passaggio al bosco consista in un atto del singolo
che si rivolge nella sua interiorita, come abbiamo visto per attingere al suo proprio regno
metafisico, ma cio non significa per Jiinger una forma di esilio rispetto al mondo. Piutto-
sto, egli delinea a ben vedere il passaggio al bosco come un atto meditativo e trasforma-

tivo del singolo in direzione di una rinnovata abitazione del mondo, in direzione della

2 vi, p. 51, trad. modificata.
2 i, p. 73.

% Ivi, pp. 72-73.

26 Ivi, p. 71, trad. modificata.

96
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



riappropriazione dell’esistenza singolare quale dimensione da potere e dovere abitare in
quanto propria; questa abitazione ¢ segnata essenzialmente da un rinnovato rapporto tra
metafisica e politica.

Centrale in Der Waldgang ¢ infatti il tema della resistenza che I’imboscato esercita nei
confronti del potere che lo espone alla minaccia del dolore e da ultimo dell’annientamento.
L’imboscato non ¢ per Jiinger un uomo inerte e inattivo; al contrario la sua determinazione
assoluta verso la propria liberta lo rende «deciso a opporre resistenza [ Widerstand], il suo
intento ¢ dare battaglia, sia pure disperata». E la situazione storica declina questa resi-
stenza come resistenza all’automatismo [Automatismus] e al suo portato ideale, il fatali-
smo [Fatalismus].?” L’ imboscato € «uomo d’azione, azione libera e indipendente», deciso
ad una lotta per la liberta che si combatte sul piano del puro potere, senza alcuna media-
zione giuridica né razionale.?® Jiinger rigetta I’intendere il passaggio al bosco come rifu-
gio in una dimensione interiore compiuto attraverso I’immaginazione: I’imboscato deve
agire, non puo limitarsi ad immaginarsi libero e sovrano: «Resta da segnalare un altro
possibile errore, quello di affidarsi alla pura immaginazione. [...] Non possiamo limitarci
a riconoscere il vero e il buono ai piani alti, mentre in cantina stanno scorticando i nostri
confratelli. [...] Non ci ¢ dunque concesso alcun indugio nell’immaginario, sebbene esso
costituisca il motore di ogni nostra azione»?’. Tuttavia, senza I’atto meditativo del pas-
saggio al bosco in quanto riconoscimento della potenza metafisica dell’'uomo ogni azione

politica concreta non pud condurre a risultati risolutivi di effettiva liberazione dell’uomo.

L’imboscato inoltre ¢ molto determinato a difendersi non soltanto usando tecniche e idee del
suo tempo, ma anche mantenendo vivo il contatto con quelle potenze che, superiori alle po-
tenze temporali, non si esauriscono mai in puro movimento [...] Ci si chiedera ora a che cosa
miri un simile sforzo. Abbiamo gia accennato che esso non puo limitarsi alla conquista di
regni puramente interiori. Sarebbe un grave, tipico errore generato dalla disfatta. Altrettanto
insoddisfacente sarebbe limitarsi a un fine concreto, per esempio assumere il comando nella

lotta di liberazione nazionale.*°

27 Cfy. ivi, p. 42.
B Cfy. ivi, pp. 93-94.
2 Ivi, pp. 52-53.
30 Ivi, pp. 55-56, trad. modificata.
97
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Puntare ad un obiettivo concreto non condurrebbe il singolo e le formazioni politiche a
compiere la trasformazione necessaria per oltrepassare la realta politica dell’epoca pre-
sente, quella nichilistica, rimanendo interessata alla pura conquista del potere attraverso
il potere, riproponendo dunque il modello di governo attuale. Cio che a Jiinger preme
dunque affermare in Der Waldgang ¢ la necessita rinnovare il contatto dell’'uomo con la
metafisica, essenza dell’abitare, come unica via per recuperare la possibilita di un agire
politico che prospetti qualcosa di alternativo al dominio segnato dal binomio comfort-
terrore, e che possa effettivamente indurre I’uomo a impegnare per questo la sua esistenza.
Per questo motivo Jiinger prende le distanze dal mero rifugiarsi nell’immaginario della
soggettivita astratta, cosi come da ogni metafisica che, di fronte al problema del nichili-
smo, non intraprende la via dell’azione come compito. Proprio nel liberarsi all’azione
risiede per Jiinger il piu certo fra i segni del passaggio al bosco.’! Inoltre, egli ravvisa
questo nesso in alcune personalita storiche, quegli uomini metafisico-politici che soli pos-
sono fornire una sorta di esempio per I’imboscato, uomini che hanno realizzato la liberta
metafisica attraverso forme di resistenza: Gesu, Socrate, Petter Moen...*?

La molteplicita di immaginazioni politiche che Jiinger annette al bosco rende evidente
cio che ¢ essenziale nel passaggio al bosco, e cio¢ la trasformazione dell’esistenza umana
in una nuova abitazione del mondo da parte dell’'uomo. Passare al bosco non significa
trovare il proprio esilio nella metafisica, bensi ritrovare il mondo come propria abitazione
mediante la metafisica. L’abitare ha — come abbiamo visto —, il senso di una liberta
d’azione data dalla riappropriazione dell’esistenza garantita dalla metafisica. L’'uomo ri-
trova la sua sicurezza, che a questo punto non va intesa tanto quanto sicurezza di quell’ol-
tremondanita della metafisica, bensi come sicurezza di un abitare che ¢ radicamento del
rapporto dell’'uomo con ’essere. Questa sicurezza diventa possibilita d’azione, e ci0 si
puo realizzare nella piu strenua e disperata resistenza del singolo alle minacce del potere,

ma anche in un’esistenza politica dell’uomo rinnovata, che si avvia verso nuovi assetti.

3! Jiinger menziona infatti come forma di nichilismo astratto «quel tipo di nichilismo cristiano che si rende
il compito un po’ troppo facile» (ivi, p. 52). Ad esso ¢ alla metafisica tradizionale sembra riferirsi in un altro
passo: «la ricchezza rimane a portata dell’'uomo: continua a vivere nell’'uomo come talento, come eredita
sovratemporale. Sta a lui soltanto scegliere se usare il bastone unicamente per sostenersi durante il viaggio
terreno, oppure come scettro» (ivi, pp. 72-73). In altri termini, il contatto con I’essere che ¢ il passaggio al
bosco deve per Jiinger condurre 1’uomo non ad un ritiro dal mondo, bensi ad un ritorno all’abitare 1’esi-
stenza mondana.
32 Cfy. ivi, pp. 76-79, 85.

98
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Infatti, si possono rintracciare, in Der Waldgang, due direttrici dell’immaginazione
politica di Jiinger rispetto all’imboscato. Da un lato campeggia I’imperativo di «resistenza
assoluta» nel suo tradursi in una tattica di guerriglia fatta di sabotaggi, attentati, di terro-
rismo, in un’azione politica particolarmente subdola, poiché condotta in segretezza, ma-
scherandosi dietro ad una legittima quotidianita — «il ribelle vive nascosto oppure si ma-
schera dietro il paravento di una professione»*?. L’azione politica di questo stampo sem-
bra rappresentare una resistenza del singolo sul piano di quel sistema di lavoro che per
Jiinger rappresenta la necessita storica in cui ci troviamo immersi: per questo ’attivita
dell’imboscato ¢ in questo caso descritta come sabotaggio degli elementi della rete infra-
strutturale che sostiene lo «stile globale» del lavoro. La prospettiva di Jiinger ¢ quella di
un’élite che, passata al bosco, attraverso una lotta su tale piano e il sacrificio del singolo,
possa cogliere 1’attimo in cui scardinare la struttura del potere dispotico che governa at-
traverso la paura. Chiaramente, la resistenza in questione puo anche avere esito fatale per
il singolo e per le coalizioni rivoltose, ma questo non confuta il passaggio al bosco.*
Dall’altro lato Jiinger presenta una prospettiva politica riferibile non tanto alla resistenza
— che si compie costitutivamente in inferiorita e finanche in condizioni disperate — bensi
alla positivita di una politica trasformata nelle sue fondamenta. Se nella resistenza pos-
siamo vedere la pars destruens, qui possiamo invece vedere la pars construens del di-
scorso politico jlingeriano. Questa prospettiva si manifesta in molteplici aspetti, che vor-
rei qui richiamare.

Rispetto alla questione della “proprieta” dell’imboscato, da noi gia presa in considera-
zione, rileva Jiinger che nella vita dell’imboscato ¢ quest’ultimo a determinare, attraverso
il giudizio autonomo che gli appartiene, quali dovranno essere i beni per lui inalienabili.
Questa proprieta ¢ per Jiinger I’espressione estensiva della proprieta puntuale, inestesa —
e intangibile — del bosco.? L’imboscato, inoltre, non € del tutto avulso dal rapportarsi alla
dimensione del diritto, il quale puo realizzare per Jiinger un nuovo status politico. Egli

infatti accenna piu volte al recupero di un diritto che puo avvenire solo coerentemente al

3 Cfy. ivi, p. 106.
34 Cfy. ivi, pp. 31-31, 93-94.
35 Cfr. ivi, p. 126: «Sta a lui [all’imboscato, nda] decidere quale significato dare alla proprieta e come di-
fenderla [...] Ciascuno, nel proprio inventario, dovra stabilire quali sono le cose che non meritano alcun
sacrificio e per quali altre vale la pena di lottare. Sono questi i beni inalienabili, la proprieta vera [...] Tra
questi ¢’¢ anche la patria che portiamo in cuore, e da qui, dall’inesteso, le restituiamo I’integrita quando la
sua estensione, le sue frontiere, vengono violatey.

99
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



passaggio al bosco, cio¢ singolarmente, attraverso I’autonomia di giudizio: I’imboscato
«puo trovare il diritto solamente in se stesso». La resistenza stessa, in fondo, non ¢ altro
che il diritto fondamentale del singolo, che puo trovare un riflesso — un mero riflesso, non
la sostanza di una garanzia — nelle carte costituzionali.’® Ma il fatto che 1’imboscato rin-
venga il diritto soltanto rivolgendosi in sé non significa che non si possa trovare un’ar-
monia sul piano sociale. Il passaggio al bosco implica infatti, afferma Jiinger, una trasfor-
mazione nella moralita del singolo, la quale ritorna ad una dimensione originaria, pre-
istituzionale: il singolo ora perviene al fondamento della comunanza umana, in quanto
nell’altro rivede sé stesso, e ha perso ogni volonta di prevaricazione sull’altro. Il ricono-

scimento di sé si traduce in un riconoscimento totale degli altri singoli.

L’imboscato attinge alle fonti della moralita non ancora disperse nei canali delle istituzioni
[...] Abbiamo visto che la grande esperienza del bosco ¢ 1’incontro con il proprio io, con il
nucleo inviolabile [...] Porta verso quello strato sul quale poggia I’intera vita sociale e che
sin dalle origini ¢ sotteso ad ogni comunita. E verso quell’essere umano che costituisce il
fondamento di ogni elemento individuale e da cui s’irradiano le individuazioni. In questa

zona non ritroviamo soltanto la comunanza: qui ¢’¢ 1’identita [...] L’io si riconosce nell’al-

tro.’’

Lavia verso il sé ¢ la via verso ’altro. Cio che Jiinger immagina per I’imboscato ¢ dunque,
anche, un ordinamento in cui il diritto trovi un nuovo fondamento nell’immediatezza della
moralita originaria. In altri termini, si tratta di una condizione politica — immagina e
auspica Jiinger — in cui il singolo non si esonera mai attraverso le istituzioni. Tutto cid ha
per Jiinger un portato anche sul piano macropolitico, in quanto tale moralita puo tradursi
in una «pace generale» e globale, in cui gli Stati abbiano perduto ogni volonta di preva-
ricazione e che si astengano percio da ogni forma di appropriazione della vita degli altri

popoli, del governo spregiudicato dei loro territori e della popolazione.®

36 Cfy. ivi, pp. 118-119: «la legalita ¢ invece rappresentata dalla resistenza, in quanto essa rivendica i diritti
fondamentali del cittadinoy». Sull’autonomia di giudizio dell’imboscato ¢ sulla ripresa in mano di ogni de-
cisione, cfr. ivi, p. 113.

37 Ivi, pp. 114-115. La posizione dello Jiinger di Der Waldgang sembra dunque una posizione tra metafisica
e umanesimo. Numerosi sono infatti i riferimenti di Jiinger all’'umanita come protagonista da recuperare:
cfr. ad es. ivi, p. 76.

38 Cfy. ivi, pp. 67-68. Cfr. P. Amato, “Esistenza ¢ politica: Der Waldgiinger”, in P. Amato, S. Gorgone (a
cura di), Tecnica Lavoro Resistenza. Studi su Ernst Jiinger, Milano, Mimesis, 2008, pp. 57-76: 61: «[Der
Waldgang] tratteggia una singolarita pre-individuale in cui dimorerebbe una forza originaria disponibile a
declinarsi con-altri e in grado di resistere e reagire allo stato di cose presenti».

100
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Ma I’aspetto forse piu importante per rilevare il passaggio al bosco come passaggio ad
una nuova abitazione del mondo da parte dell’'uomo ¢ I’approfondimento condotto da
Jiinger sulla concezione della liberta. La questione ¢ decisiva: quale ¢ il senso di una
liberta possibile per la nostra epoca? Se la liberta non deve scadere ad illusione del singolo,
essa deve significare non un’astrazione dalle determinazioni storiche della necessita,

bensi coniugarsi con esse.

Per non smarrirsi dunque nel mondo delle illusioni ¢ necessario non perdere mai di vista il
necessario. La liberta ¢ comunque data con la necessita, e ogni nuovo status [ Verfassung] ha
luogo soltanto quando si stabilisce un contatto tra liberta e necessita [...] la liberta ¢ imperi-
tura, pur essendo costretta di volta in volta a rivestire i panni del tempo [...] Dobbiamo fare
in modo che la liberta da noi ereditata si incarni nelle forme coniate dall’incontro con la

necessita storica.?’

L’imboscato ¢ colui che riesce a compiere questa congiunzione. E poiché la necessita
storica ¢ rappresentata in fondo dalla forma del Lavoratore, e cio¢ dall’imposizione del
principio del lavoro,* la figura dell’imboscato non potra rappresentare un’opposizione al
lavoratore. Percio, afferma Jiinger che «non si tratta dunque di modificare lo schema del
mondo del lavoro [...] potrebbero perod sorgervi edifici ben diversi da quei termitai che
’utopia in parte esige e in parte paventa».*! L’idea implicita di Jiinger ¢ dunque che se
pure il lavoro s’impone come necessita storica, cid non significa che all’'uomo non sia
data la possibilita di declinare il lavoro in forme che esprimano una sua decisione. Jiinger
sembra pensare alla possibilita di un governo dell’uomo sulla tecnica, sulle forme della

sua realizzazione — ma non sulla sostanza di “lavoro” di essa e dell’agire umano.** Questa

39 E. Jiinger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 64-65.

40 Cfir. E. Jiinger, La Mobilitazione Totale, cit., p. 121: «¢& sufficiente osservare lo spettacolo della nostra
vita nel suo esuberante dispiegarsi e nella sua disciplina implacabile [...] per intuire con un senso di sgo-
mento e di ebbrezza che qui non c¢’¢ un solo atomo che non sia al lavoro, e che questo processo delirante ¢,
in profondita, il nostro destino. La Mobilitazione Totale non ¢ una misura da eseguire, ma qualcosa che si
compie da sé.

4L E, Jiinger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 65-66.

42 Diversamente si puo sostenere 1’opposizione fra le forme dell’imboscato e del lavoratore. Cosi afferma
ad esempio Pierandrea Amato, la cui lettura di Der Waldgang perviene all’imboscato come «l’acerrimo
nemico del lavoratore» (cfr. P. Amato, Lo sguardo sul nulla. Ernst Jiinger e la questione del nichilismo,
Milano, Mimesis, 2001, p. 143, n. 36). A proposito della questione, puo essere utile il rimando ad un passo
dello scritto La pace, di pochi anni anteriore a Der Waldgang, in cui Jinger profetizza la transizione ad
un’era della forma del lavoratore piti conciliabile con la liberta umana: «La pace potra dirsi riuscita quando
le forze consacrate alla Mobilitazione totale libereranno il loro potenziale creativo. Con cio sara compiuta
I’era eroica del lavoratore, che fu anche ’era rivoluzionaria. [...] Allo stesso tempo la forma del lavoratore,

101
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



distinzione fra cid che ¢ necessario della Mobilitazione Totale e cio¢ della tecnica e cio
che ¢ orrida contingenza storica pare una distinzione necessaria per poter ammettere an-
cora uno spiraglio di realizzazione della liberta umana. La libertd metafisica dell’'uomo si
traduce in una libertd mondana che non ¢ in opposizione ma in accordo col destino.
Dunque, se la tensione preponderante di Der Waldgang risulta senza dubbio essere
quella della «resistenza assoluta», ¢ da constatare che essa non costituisce il centro del
discorso di Jiinger. Semmai, essa ¢ la concretizzazione storica che possiamo aspettarci
dall’uomo desideroso di liberta anche in situazioni che non permettono altro che una te-
nace ma inefficace resistenza: «1I’imboscato ¢ il singolo, I’'uomo concreto che agisce nel
caso concreton**, Del superamento della condizione nichilistica del nostro tempo e della
sua politica non ci ¢ dato sapere, ma solo avere una figurazione mitica — che non ¢ fantasia
ma «realta che si ripete nella storia»: «soltanto un miracolo puo salvarci da questo gorgo.

Un miracolo che si ¢ gia ripetuto innumerevoli volte»**.

abbandonando il titanismo, manifestera nuovi aspetti: risultera palese il suo rapporto con la tradizione, la
creazione, la felicita, la religione» (E. Jlinger, La pace, cit., pp. 47-48).
43 E. Jiinger, I/ trattato del ribelle, cit., p. 142. Cfi. anche E. Jiinger, La pace, cit., p. 64: «Il singolo ¢ simile
alla luce che, divampando, costringe le tenebre ad arretrare. [...] Cid vale anche per chi ¢ destinato a cadere.
Incede verso I’eternita con portamento fiero».
44 E. Jiinger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 54, 115.

102
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Bibliografia

Agamben Giorgio, Homo sacer. 1l potere sovrano e la nuda vita, Torino, Einaudi, 2005.
Amato Pierandrea, Gorgone Sandro, Tecnica Lavoro Resistenza. Studi su Ernst Jiinger,
Milano, Mimesis, 2008.

Amato Pierandrea, Lo sguardo sul nulla. Ernst Jiinger e la questione del nichilismo, Mi-
lano, Mimesis, 2001.

De Montherlant Henri, Servizio inutile, trad. it. di M. Settimini, Milano, Settecolori, 2022.
Guerri Maurizio, Ernst Jiinger. Terrore e liberta, Milano, Agenzia X, 2007.

Jinger Ernst, “Der Waldgang”, in id., Sdmtliche Werke, vol. 9 (Essays I: Betrachungen
zur Zeit), Stuttgart, Klett-Cotta, 2015.

Jinger Ernst, “La Mobilitazione Totale”, in id., Foglie e pietre, trad. it. di F. Cuniberto,
Milano, Adelphi, 1997, pp. 113-135.

Jinger Ernst, Heidegger Martin, Oltre la linea, trad. it. di A. La Rocca, F. Volpi, Milano,
Adelphi, 1989.

Jinger Ernst, I/ trattato del ribelle, trad. it. di F. Bovoli, Milano, Adelphi, 1990.

Jinger Ernst, La pace. Una parola ai giovani d’Europa e ai giovani del mondo, a cura di
M. Guerri, trad. it. di A. Apa, Milano-Udine, Mimesis, 2022.

Jinger, Ernst, L’Operaio. Dominio e forma, a cura di Q. Principe, Milano, Guanda, 1991.
Niethammer Lutz, Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende?, Hamburg, Rowohlt, 1989.
Said Edward W., “Reflections on Exile”, in id., Reflections on Exile and Other Essays,
Cambridge (MA), Harvard University Press, 2000, pp. 173-186.

Schoning Matthias (hrsg. v.), Ernst Jiinger Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart-
Weimar, Springer, 2014.

Seebold Elmar (hrsg. v.), Kluge. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. 25.,

durchgesehene und erweiterte Ausgabe, Berlin-Boston (MA), De Gruyter, 2011.

103
Balthazar, 8/1, 2025
DOI: 10.54103/balthazar/28727
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



