
 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

88 

FROM EXILE TO DWELLING 

ON DER WALDGANG BY ERNST JÜNGER 
 

 

Niccolò Bacci1 

Independent Researcher 

 

 

This essay aims to interpret Ernst Jünger’s book Der Waldgang through the conceptual 
contraposition between exile and dwelling. It analyses the idea of Waldgang as an act of 
exile carried out by an individual in relation to the menaces produced by the power in the 
contemporary era, which exile individuals from their existence. The exile of the Waldgang 
is considered in its essential link to the «metaphysical power of humankind». The impli-
cations of the Waldgang for the human action and politics are taken into consideration to 
show how Jünger recognizes in it a way for the mankind to dwell anew in the world. 
 
Keywords: Exile, Metaphysics, Ernst Jünger, Contemporary Freedom 
  

 
1 https://orcid.org/0009-0008-2507-1207 

https://orcid.org/0009-0008-2507-1207


 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

89 

DALL’ESILIO ALL’ABITARE 

SU DER WALDGANG DI ERNST JÜNGER 
 

 

Niccolò Bacci 

Ricercatore indipendente 

 

 
Un popolo che vive sotto la minaccia del suo vicino, 

dei governanti che tradiscono, la guerra civile, sono 

cose già viste. […] Per giunta, nulla di tutto ciò va a 

toccare una certa parte di noi stessi, che è la nostra 

parte essenziale, né può perturbare una certa pace di 

noi stessi, la pace che è al di là d’ogni intelligenza e 

d’ogni amore. 
 

Quando si risale da laggiù, si è blindati contro molte 

cose. Non c’è molta presa su un uomo il cui ideale è 

la morte nella vita, – perlomeno la morte al mondo, 

perché questa morte è in realtà la vera vita.2 
 

Per riflettere sul tema dell’esilio possiamo partire dal riconsiderare l’etimologia del ter-

mine. “Esilio” deriva dal latino “exsilium”, che a sua volta rimanda ad “exsul”: “ex”- 

“solum”, “via dal suolo”, “via dalla terra”. Se volessimo cogliere intuitivamente la pecu-

liarità della condizione di esilio, potremmo tentare dicendo che l’esilio rappresenta tipi-

camente la condizione in cui l’individuo viene estromesso da una comunità politica attra-

verso un suo allontanamento, innanzitutto fisico – un allontanamento dunque da uno spa-

zio politico. Dovremmo aggiungere che l’esule è tale in quanto è ridotto all’insignificanza 

e all’ininfluenza su quella comunità politica, e al contempo cessa di essere oggetto del 

potere vigente all’interno della comunità. Chi detiene il potere lo ha estromesso al fine di 

impedirne qualsiasi forma di azione e di influenza verso la comunità, e al contempo de-

cide di cessare il suo interesse verso di lui: egli è nel senso più concreto escluso da tale 

 
2 H. de Montherlant, Servizio inutile, trad. it. di M. Settimini, Milano, Settecolori, 2022, pp. 31, 19. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

90 

comunità, e ciò significa anche che non viene più perseguitato o minacciato da colui che 

lo ha esiliato. Nell’epoca contemporanea sembra che l’atto d’esilio abbia perso buona 

parte della portata che ha avuto per secoli di storia umana, e presumibilmente ciò è dovuto 

in prima battuta alla difficoltà di arginare l’esiliato in una zona di ininfluenza: basti pen-

sare alle accresciute possibilità di influenza a distanza rese possibili dalle moderne tele-

comunicazioni, che hanno determinato la globalizzazione politica anche rispetto alle pos-

sibilità di interferenza da parte dei singoli su scenari lontani. Ciò che più mi preme avan-

zare come motivo di riflessione, però, è che l’esilio nell’epoca contemporanea perde 

buona parte del suo senso per via della tendenza ad un mutamento della politica nel senso 

di un suo divenire “politica totale”: in questa nuova condizione tutto diventa rilevante, 

nulla può essere indifferente a chi esercita il governo, e ciò rende il dispositivo dell’esilio 

generalmente inattuale, inadeguato alle modalità politiche caratteristiche del nostro tempo.  

Prendendo spunto da questa considerazione e accogliendo il concetto di “esilio” in 

un’accezione ampia, possiamo considerare fra gli autori che nel Novecento si sono 

espressi sul tema anche lo scrittore e filosofo tedesco Ernst Jünger. Vorrei rivolgermi in 

particolare a quel suo testo – fra i più importanti dell’autore – che è Der Waldgang, Il 

passaggio al bosco, per tentarne una rilettura attraverso il binomio esilio/abitare o anche 

esilio/patria. 3  Pubblicato nel 1951, appartiene a quella delicata e significativa fase 

dell’opera dell’autore in cui questi è volto al superamento del discorso elaborato fino ai 

primi anni ‘30 del secolo e all’approfondimento del tema del nichilismo.4 In questo saggio 

Jünger mette al centro la questione della libertà possibile per l’uomo nella condizione 

storica presente – il nichilismo – caratterizzata da crescenti automatismi, da possibilità di 

governo e di controllo accresciute e fattesi sottili, nascoste e mascherate da espressioni di 

libertà e di progresso. Tutto ciò accade in nome di un destino che – Jünger riprende le sue 

riflessioni di Der Arbeiter – è votato al dispiegamento della tecnica e della forma che la 

 
3 Edizione italiana di riferimento: E. Jünger, Il trattato del ribelle, trad. it di F. Bovoli, Milano, Adelphi, 
1990. Edizione tedesca di riferimento: E. Jünger, “Der Waldgang”, in id., Sämtliche Werke, vol. 9 (Essays 
I: Betrachtungen zur Zeit), Stuttgart, Klett-Cotta, 2015. Per una riflessione contemporanea sul tema dell’esi-
lio in rapporto alla questione dell’abitare e del radicamento, cfr. E. W. Said, “Reflections on Exile”, in id., 
Reflections on Exile and Other Essays, Cambridge (MA), Harvard University Press, 2000, pp. 173-186. 
4 Si vedano soprattutto gli scritti La pace del 1945 e Oltre la linea del 1949, il famoso saggio da cui scaturì 
l’esplicitazione della riflessione di Martin Heidegger su Jünger (cfr. E. Jünger, M. Heidegger, Oltre la linea, 
trad. it. di A. La Rocca, F. Volpi, Milano, Adelphi, 1989). Per una lettura di Der Waldgang che ne mette in 
evidenza alcune tensioni fondamentali, cfr. F. Balke, “Der Waldgang (1951)”, in M. Schöning (hrsg. v.), 
Ernst Jünger Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart-Weimar, Springer, 2014, pp. 185-192. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

91 

sottende, la forma [Gestalt] del Lavoratore.5 Si tratta di «una nuova scienza: la teoria della 

libertà umana di fronte alle nuove forme che ha assunto la violenza [Gewalt: “violenza”, 

ma anche “governo” o “controllo”]»6. Attraverso il dispositivo fondamentale della paura, 

che può giungere sino al «terrore» e al «panico apocalittico», gli organi del potere man-

tengono l’uomo in una condizione di illibertà o di libertà vigilata, limitata e condizionata, 

dunque, una finta libertà. 

Jünger propone dunque come «luogo della libertà» per l’uomo del nostro tempo storico 

ciò che egli riesce a cristallizzare nell’immagine simbolica del bosco [Wald], e riconosce 

nell’uomo che sta in rapporto a questo luogo in maniera essenziale e attua una decisione 

in direzione della libertà, la figura [Gestalt] del Waldgänger: «chiamiamo questa svolta 

passaggio al bosco [Waldgang] e l’uomo che la compie imboscato [Waldgänger]»7. Nel 

proporre questa figura Jünger si rifà alla storia nordica medievale, dove il Waldgänger 

era colui che, avendo commesso reati gravi quali l’omicidio subiva la messa al bando e 

quindi si dava alla macchia, si esiliava dalla comunità politica per vivere una vita selvatica. 

La messa al bando [Ächtung, Acht] comportava l’esclusione dalla comunità politica in 

quanto spazio del diritto e di protezione: va dunque tenuto in conto che in questo caso nel 

testo jüngeriano non si tratta propriamente di esilio nel senso da noi accennato inizial-

mente, bensì di uno stato di eccezione in cui l’individuo si viene a trovare.8 

Jünger non si limita a riproporre il fenomeno del passaggio al bosco nel suo significato 

originario, ma – e questo è un passaggio decisivo per il nostro discorso sull’esilio – af-

ferma che nel nostro tempo ad essere minacciato di una tale esclusione dalla comunità 

politica non è più colui che ha violato una norma, bensì chiunque. Nessuno è immune da 

questa minaccia: 

 

 
5 Cfr. E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., p. 29: «Viviamo nell’epoca del Lavoratore; sono convinto che 
col passare del tempo questa tesi è diventata più chiara». Cfr. anche ivi, p. 35. Per l’edizione italiana di Der 
Arbeiter, cfr. E. Jünger, L’Operaio. Dominio e forma, a cura di Q. Principe, Milano, Guanda, 1991. 
6 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., p. 24. 
7 Cfr. ivi, p. 58, trad. modificata. Eviteremo di tradurre il termine Waldgänger con “Ribelle”, come vorrebbe 
l’edizione italiana (cfr. ivi, p. 26, nota del traduttore), preferendo “imboscato” o “colui che va al bosco”. 
Pur risultando anche questa scelta non del tutto soddisfacente, crediamo che sia quella più adatta, in quanto 
in essa permane il riferimento all’immagine del bosco. 
8 Cfr. E. Seebold (hrsg. v.), Kluge. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. 25., durchgesehene 
und erweiterte Ausgabe, Berlin-Boston (MA), De Gruyter, 2011, p. 13: la “Acht”, che rimanda alla “Fried-
losigkeit”, comportava la possibilità di essere danneggiati o perfino uccisi impunemente da parte dei mem-
bri della comunità. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

92 

Nella maggior parte dei casi la messa al bando era a quel tempo la conseguenza di un omici-

dio; oggi, invece, colpisce l’uomo automaticamente, come un giro di roulette. Nessuno di noi 

può sapere oggi se per caso domani mattina non si troverà a far parte di un gruppo dichiarato 

illegale. Ogni parvenza di civiltà sembra in tal caso abbandonare la nostra esistenza […]. Chi 

vive all’ombra di simili minacce non dovrebbe quindi ritenere inutile che si descriva la con-

dizione in cui lui stesso si trova senza rendersene conto.9 
 

La condizione di messa al bando è così estesa indiscriminatamente sugli uomini, è una 

condizione determinante dell’esistere politico dell’uomo contemporaneo. Si tratta per 

Jünger di rilevare nella minaccia pendente sull’uomo la normalizzazione dello stato d’ec-

cezione, cioè l’aspetto giuridico di quel processo destinale che Jünger aveva diversi anni 

prima denominato «Mobilitazione Totale», nel suo omonimo e importantissimo saggio.10 

Alla base di tale rilevazione possiamo infatti vedere implicitamente la constatazione da 

parte di Jünger di una mutazione del rapporto fra potere, inteso quale violenza immediata, 

e legge (fra βὶα e νὸμος): ora il potere ha assunto possibilità di dispiegamento inaudite, 

svincolandosi dalla dimensione giuridica quale dimensione rigida e limitante l’esercizio 

del potere. Con il dispiegarsi della Mobilitazione Totale la legge tende piuttosto a divenire 

uno strumento del potere, una sua espressione.11 La realizzazione della dialettica di norma 

ed eccezione consiste in un processo di mobilitazione della legge che scatena il potere, 

ampliando le possibilità di violenza e conducendo così ad un accresciuto dominio. Si 

tratta di un processo in accelerazione che alla fine giunge per Jünger all’istantaneità 

dell’esercizio del potere: «si è ormai giunti a una nuova concezione del potere, a brutali 

condensazioni dagli effetti immediati»12. 

La condizione di minaccia, che è una potenzialità, rivela però la realtà in cui l’uomo 

sostanzialmente si trova: egli è mero oggetto del potere, del potere di qualcun’altro ma in 

fondo del potere in quanto tale. «La persecuzione è ovunque, fitta e ubiqua come un 

 
9 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 58-59. 
10 E. Jünger, “La Mobilitazione Totale”, in id., Foglie e pietre, trad. it. di F. Cuniberto, Milano, Adelphi, 
1997, pp. 113-135. Di questo processo Giorgio Agamben ha parlato come del paradigma biopolitico mo-
derno, in cui «lo stato di eccezione comincia a diventare la regola» (G. Agamben, Homo sacer. Il potere 
sovrano e la nuda vita, Torino, Einaudi, 2005, p. 188). Lutz Niethammer, che si è dedicato ad una analisi 
del passo di Der Walgang da noi appena riportato, sembra non averne colto il significato essenziale, ed è 
giunto per questo a valorizzarne l’aspetto di mancanza di lucidità nella percezione della situazione storica: 
cfr. L. Niethammer, Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende?, Hamburg, Rowohlt, 1989, pp. 85-87. 
11 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., p. 37: «Non vi è destino più disperato che essere catturati in questa 
spirale, dove il diritto è usato come arma». 
12 Ivi, p. 39. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

93 

elemento», e questo vale anche quando il potere si maschera da civiltà e la contingenza 

permette una condizione di benessere, di comfort e di pace al cui orizzonte sta però la 

prossima catastrofe. Per Jünger è importante cogliere il volto ambivalente della civiltà 

anche laddove ne appare solo il lato costruttivo, progressivo e liberale, mentre quello 

distruttivo, regressivo e costrittivo viene strutturalmente occultato.13 In Der Waldgang 

emerge prepotentemente il tema della paura che vince l’uomo che si trova a bordo della 

grande macchina della civiltà, questo Titanic che, mentre è diretto verso un’incidente ca-

tastrofico è in grado di offrire comfort e sicurezza ai passeggeri, ma un giorno rivelerà 

l’altro suo volto attraverso distruzione o oppressione degli stessi passeggieri. «La condi-

zione dell’animale domestico si porta dietro quella della bestia da macello»14. 

L’uomo singolo, sempre più isolato dagli altri, avvinto dal terrore della catastrofe, dalla 

sofferenza di una libertà condizionata, dalla noia del lavoro – in cui rientra ogni attività, 

anche ciò che prima non era lavoro –, potremmo dire che non abita la sua esistenza; egli 

si ritrova come puro esecutore di funzioni pre-definite, esiliato da sé stesso, dalla possi-

bilità di essere nella propria esistenza in quanto la sua vita non gli appartiene più, gli è 

stata espropriata per divenire funzione in un mondo di funzioni. Per poter recuperare un 

tale abitare in senso esistenziale Jünger addita al rivolgimento che l’uomo solo da sé, in 

quanto “singolo”, ha da compiere, cioè nel suo  “passaggio al bosco”. Questo passaggio 

consiste nel rivolgimento, meditativo ma anche trasformativo, che il singolo compie verso 

sé stesso: un incontro con sé stesso, con la propria sovranità e la propria libertà inaliena-

bile, attraverso la vittoria sulla paura della morte. Il bosco rappresenta simbolicamente 

per il singolo l’assoluta sicurezza, di contro alla condizione di insicurezza in cui è im-

merso storicamente: 

 
Il mondo storico in cui ci troviamo ricorda una nave che si muove velocemente mostrando 

ora il lato del comfort, ora quello del terrore. Di volta in volta essa è Titanic o Leviatano. E 

poiché il movimento tiene avvinto a sé lo sguardo, la maggior parte dei passeggeri ignora di 

trovarsi al tempo stesso in un regno in cui domina la quiete perfetta. […] Il secondo regno è 

 
13 Cfr. ivi, p. 38. 
14 Ivi, p. 40. Cfr. anche ivi, p. 45: «Fintanto che il tempo si mantiene sereno e il panorama è piacevole, il 
passeggero quasi non si accorge di trovarsi in una situazione di minore libertà: manifesta anzi una sorta di 
ottimismo […] Ma non appena si profilano all’orizzonte iceberg e isole dalle bocche di fuoco, le cose 
cambiano radicalmente. Da quel momento non soltanto la tecnica abbandona il campo del comfort a favore 
di altri settori, ma la stessa mancanza di libertà si fa evidente». 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

94 

il porto, il paese natio [Heimat], la pace e la sicurezza che ciascuno porta dentro di sé. Noi lo 

chiamiamo bosco.15 
 

Il passaggio al bosco è dunque il simbolo di un rivolgimento verso un luogo spirituale 

che è “patria” – o meglio “abitazione” e “casa” – che ha in sé la potenzialità di un esilio 

dal mondo a cui il singolo può ricorrere, incondizionatamente e ovunque.16 La condizione 

di pericolo e di insicurezza può innescare il passaggio al bosco, ma in fondo si tratta per 

Jünger di un’azione senza causa e non di una reazione alla paura. Come atto di libertà 

autentica, il passaggio al bosco non ha infatti altro fondamento che la libertà stessa, la 

quale invoca il singolo a sé; la paura, del resto, non provoca il desiderio di libertà, ma 

l’allontanamento da essa.17 Il tentativo di Jünger è allora quello di concepire la chiamata, 

la vocazione alla libertà come la sostanza della stessa libertà, come luogo, meta e origine 

al contempo; in altri termini di concepire sinteticamente la libertà come moto di desiderio 

e come luogo originario in cui tale moto ha fondamento e destinazione.18 

È importante cogliere il rapporto che il passaggio al bosco intrattiene con la metafisica. 

Infatti il passaggio al bosco, questa immagine poliedrica che Jünger intende esplorare, in 

fondo non sembra essenzialmente altro che quella che vorrei denominare come “potenza 

metafisica dell’uomo”. Nell’esplorazione del simbolo del bosco Jünger perviene infatti al 

fondamento della sua potenza liberatrice per l’uomo rinvenendo in esso il rapporto che 

quest’ultimo detiene, in modo inalienabile, con l’“essere”. Questo rapporto raggiunge 

l’uomo per via di un traboccare dell’essere stesso, infinita ricchezza che riluce come «ec-

cedenza del mondo» [Überfluß der Welt]. Quello della ricchezza è un leitmotiv di tutto lo 

scritto Der Waldgäng, e più in generale della produzione jüngeriana; il bosco costituisce 

l’infinita e inalienabile ricchezza – l’autentica «proprietà» dell’uomo –  in quanto eternità, 

essere sovratemporale, «regno della quiete perfetta»: 

 

 
15 Ivi, pp. 53-54. 
16 Cfr. ivi, pp. 105-106: «Il passaggio al bosco si pratica in ogni momento e in ogni luogo […] il bosco è 
dappertutto: in zone disabitate e nelle città». Cfr. anche ivi, p. 82: «il bosco è ovunque, anche nei sobborghi 
di una metropoli». Jünger intende evitare il fraintendimento che vede nel bosco la semplice negazione della 
tecnica e della civiltà; in questo senso il bosco non ha alcun legame decisivo con l’opposizione fra “natura” 
e “tecnica”. 
17 Cfr. ivi, p. 120: «bisogna essere liberi per volerlo diventare, poiché la libertà è esistenza […] è la voglia 
– sentita come destino – di realizzarla». 
18 Cfr. M. Guerri, Ernst Jünger. Terrore e libertà, Milano, Agenzia X, 2007, p. 219: «La libertà in quanto 
conquista del proprio modo è avvicinamento del singolo a sé stesso, in cui non si dà differenza alcuna tra 
il cammino e la sua fine». 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

95 

La nave rappresenta l’essere [Sein] temporale, il bosco l’essere sovratemporale. Nell’epoca 

del nichilismo, la nostra epoca, si è diffusa l’illusione ottica per cui il movimento sembra 

acquistare importanza a spese dell’immobilità. In realtà tutto il potere tecnico dispiegato oggi 

altro non è che un effimero bagliore dei tesori dell’essere. L’uomo che riesce a penetrare nelle 

segrete dell’essere, anche solo per un fuggevole istante, acquisterà sicurezza.19 
 

Di fronte al divenire e alla temporalità, il bosco è simbolo delle «fonti dell’abbondanza, 

del potere cosmico».20 Non è un caso che un esito a cui Jünger perviene è quello dell’im-

mortalità dell’anima: «l’essere nell’uomo» si trova nella nostra epoca esposto all’estremo 

pericolo di essere negato, mentre il suo riconoscimento comporta l’affermazione dell’im-

mortalità del singolo – «ogni uomo è immortale» –, proprio perché «in lui alberga una 

vita eterna, terra inesplorata e tuttavia abitata che anche se lui stesso ne nega l’esistenza 

nessun potere temporale potrà mai strappargli».21 L’accesso metafisico proprio dell’uomo 

non può che tradursi nell’apriori della dottrina dell’immortalità dell’anima. 

Tutto ciò intrattiene una stretta relazione con la riflessione compiuta da Jünger sul 

concetto di proprietà [Eigentum], a cui è dedicato il paragrafo 32 di Der Waldgang. Jünger, 

avendo rintracciato nell’opposizione di natura etica alla proprietà una tendenza decisiva 

dello spirito del nostro tempo, intende recuperare la capacità del singolo di rivolgersi alla 

proprietà; è il bosco, infatti, l’autentica [wirklich] proprietà, ciò che solamente si può dire 

“proprio” del singolo uomo.22 È esattamente il carattere di proprietà dell’accesso metafi-

sico dell’uomo che fonda per Jünger l’immortalità dell’anima: è poiché «nessun potere 

temporale [zeitliche Macht] potrà mai strappargli» il bosco che si può affermare l’impos-

sibilità del venir meno dell’essenza propria del singolo. 

Il significato metafisico del bosco si manifesta inoltre relativamente alla tematizza-

zione, fugace, da parte di Jünger, del rapporto che l’imboscato intrattiene con la potenza, 

la Macht. Il passaggio al bosco, infatti, ha il valore di una sospensione, compiuta dal 

singolo, rispetto alla sua potenza, o, in altri termini, rappresenta il luogo dell’immunità 

rispetto alla potenza. Afferma infatti Jünger che «si può anche dire che nel bosco l’uomo 

dorme. Non appena aprendo gli occhi riconosce la propria potenza, l’ordine è 

 
19 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 57-58. 
20 Cfr. ivi, p. 70. 
21 Cfr. ivi, pp. 128-129. 
22 Cfr. ivi, pp. 120, 123. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

96 

ristabilito»23. Il singolo, nel bosco, perviene al contempo alla sospensione della sua im-

potenza, allorché egli ritrova la sua sicurezza nella assoluta insicurezza del pericolo di 

annientamento: «chi ha compreso questo, sa innalzarsi al di sopra della violenza tempo-

rale [zeitliche Gewalt]. L’uomo impara che questa violenza non ha alcuna potenza [Macht] 

su di lui»24. 

Rivolto nella sua intangibile interiorità, il singolo ha neutralizzato la potenza del 

mondo nei suoi confronti. Ma proprio in questa dialettica risiede il punto fondamentale: 

la “violenza” non riesce ad infierire sul singolo che è passato al bosco, sulla sua potenza, 

poiché non può più comunicare con essa. Infatti Jünger, parallelamente, esprime l’idea 

che col passaggio al bosco il singolo perviene ad un riconoscimento della sua potenza, 

ma questa non è più la potenza mondana – che invece pone il singolo su un piano di 

sostanziale impotenza –, bensì la potenza metafisica, una potenza che si fa potenza di 

sottrazione alla violenza del mondo: «[…] proprio qui, messo al bando, condannato, in 

fuga, egli incontra di nuovo se stesso nella sua sostanza indivisibile e indistruttibile. In-

frange il gioco degli specchi e si riconosce in tutta la sua potenza»25. 

Il riconoscimento di questa potenza, però, non termina per Jünger in una soggettività 

definita e confinata – di stampo cartesiano –, bensì in una dimensione di trascendenza del 

soggetto rispetto a sé stesso. La potenza donata per natura al singolo non si limita alla 

possibilità inalienabile di rivolgersi a sé in quanto individualità, bensì nello sfondamento 

di questa individualità verso la pura potenza della metafisica: «In realtà ogni uomo lo 

alberga in sé [il bosco], a ciascuno è trasmesso in forma cifrata per permettergli di com-

prendere se stesso nella sua potenza più profonda, sovraindividuale»26. 

Dunque, il discorso jüngeriano consiste in fondo in una sorta di esilio metafisico, per 

il quale il soggetto si ritrae dal mondo, rendendosene indifferente, senza possibilità di 

ritorno? Non è così. È innegabile che il passaggio al bosco consista in un atto del singolo 

che si rivolge nella sua interiorità, come abbiamo visto per attingere al suo proprio regno 

metafisico, ma ciò non significa per Jünger una forma di esilio rispetto al mondo. Piutto-

sto, egli delinea a ben vedere il passaggio al bosco come un atto meditativo e trasforma-

tivo del singolo in direzione di una rinnovata abitazione del mondo, in direzione della 

 
23 Ivi, p. 51, trad. modificata. 
24 Ivi, p. 73. 
25 Ivi, pp. 72-73. 
26 Ivi, p. 71, trad. modificata. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

97 

riappropriazione dell’esistenza singolare quale dimensione da potere e dovere abitare in 

quanto propria; questa abitazione è segnata essenzialmente da un rinnovato rapporto tra 

metafisica e politica. 

Centrale in Der Waldgang è infatti il tema della resistenza che l’imboscato esercita nei 

confronti del potere che lo espone alla minaccia del dolore e da ultimo dell’annientamento. 

L’imboscato non è per Jünger un uomo inerte e inattivo; al contrario la sua determinazione 

assoluta verso la propria libertà lo rende «deciso a opporre resistenza [Widerstand], il suo 

intento è dare battaglia, sia pure disperata». E la situazione storica declina questa resi-

stenza come resistenza all’automatismo [Automatismus] e al suo portato ideale, il fatali-

smo [Fatalismus].27 L’imboscato è «uomo d’azione, azione libera e indipendente», deciso 

ad una lotta per la libertà che si combatte sul piano del puro potere, senza alcuna media-

zione giuridica né razionale.28 Jünger rigetta l’intendere il passaggio al bosco come rifu-

gio in una dimensione interiore compiuto attraverso l’immaginazione: l’imboscato deve 

agire, non può limitarsi ad immaginarsi libero e sovrano: «Resta da segnalare un altro 

possibile errore, quello di affidarsi alla pura immaginazione. […] Non possiamo limitarci 

a riconoscere il vero e il buono ai piani alti, mentre in cantina stanno scorticando i nostri 

confratelli. […] Non ci è dunque concesso alcun indugio nell’immaginario, sebbene esso 

costituisca il motore di ogni nostra azione»29. Tuttavia, senza l’atto meditativo del pas-

saggio al bosco in quanto riconoscimento della potenza metafisica dell’uomo ogni azione 

politica concreta non può condurre a risultati risolutivi di effettiva liberazione dell’uomo. 

 
L’imboscato inoltre è molto determinato a difendersi non soltanto usando tecniche e idee del 

suo tempo, ma anche mantenendo vivo il contatto con quelle potenze che, superiori alle po-

tenze temporali, non si esauriscono mai in puro movimento […] Ci si chiederà ora a che cosa 

miri un simile sforzo. Abbiamo già accennato che esso non può limitarsi alla conquista di 

regni puramente interiori. Sarebbe un grave, tipico errore generato dalla disfatta. Altrettanto 

insoddisfacente sarebbe limitarsi a un fine concreto, per esempio assumere il comando nella 

lotta di liberazione nazionale.30 
 

 
27 Cfr. ivi, p. 42. 
28 Cfr. ivi, pp. 93-94. 
29 Ivi, pp. 52-53. 
30 Ivi, pp. 55-56, trad. modificata. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

98 

Puntare ad un obiettivo concreto non condurrebbe il singolo e le formazioni politiche a 

compiere la trasformazione necessaria per oltrepassare la realtà politica dell’epoca pre-

sente, quella nichilistica, rimanendo interessata alla pura conquista del potere attraverso 

il potere, riproponendo dunque il modello di governo attuale. Ciò che a Jünger preme 

dunque affermare in Der Waldgang è la necessità rinnovare il contatto dell’uomo con la 

metafisica, essenza dell’abitare, come unica via per recuperare la possibilità di un agire 

politico che prospetti qualcosa di alternativo al dominio segnato dal binomio comfort-

terrore, e che possa effettivamente indurre l’uomo a impegnare per questo la sua esistenza. 

Per questo motivo Jünger prende le distanze dal mero rifugiarsi nell’immaginario della 

soggettività astratta, così come da ogni metafisica che, di fronte al problema del nichili-

smo, non intraprende la via dell’azione come compito. Proprio nel liberarsi all’azione 

risiede per Jünger il più certo fra i segni del passaggio al bosco.31 Inoltre, egli ravvisa 

questo nesso in alcune personalità storiche, quegli uomini metafisico-politici che soli pos-

sono fornire una sorta di esempio per l’imboscato, uomini che hanno realizzato la libertà 

metafisica attraverso forme di resistenza: Gesù, Socrate, Petter Moen…32 

La molteplicità di immaginazioni politiche che Jünger annette al bosco rende evidente 

ciò che è essenziale nel passaggio al bosco, e cioè la trasformazione dell’esistenza umana 

in una nuova abitazione del mondo da parte dell’uomo. Passare al bosco non significa 

trovare il proprio esilio nella metafisica, bensì ritrovare il mondo come propria abitazione 

mediante la metafisica. L’abitare ha – come abbiamo visto –, il senso di una libertà 

d’azione data dalla riappropriazione dell’esistenza garantita dalla metafisica. L’uomo ri-

trova la sua sicurezza, che a questo punto non va intesa tanto quanto sicurezza di quell’ol-

tremondanità della metafisica, bensì come sicurezza di un abitare che è radicamento del 

rapporto dell’uomo con l’essere. Questa sicurezza diventa possibilità d’azione, e ciò si 

può realizzare nella più strenua e disperata resistenza del singolo alle minacce del potere, 

ma anche in un’esistenza politica dell’uomo rinnovata, che si avvia verso nuovi assetti. 

 
31 Jünger menziona infatti come forma di nichilismo astratto «quel tipo di nichilismo cristiano che si rende 
il compito un po’ troppo facile» (ivi, p. 52). Ad esso e alla metafisica tradizionale sembra riferirsi in un altro 
passo: «la ricchezza rimane a portata dell’uomo: continua a vivere nell’uomo come talento, come eredità 
sovratemporale. Sta a lui soltanto scegliere se usare il bastone unicamente per sostenersi durante il viaggio 
terreno, oppure come scettro» (ivi, pp. 72-73). In altri termini, il contatto con l’essere che è il passaggio al 
bosco deve per Jünger condurre l’uomo non ad un ritiro dal mondo, bensì ad un ritorno all’abitare l’esi-
stenza mondana. 
32 Cfr. ivi, pp. 76-79, 85. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

99 

Infatti, si possono rintracciare, in Der Waldgang, due direttrici dell’immaginazione 

politica di Jünger rispetto all’imboscato. Da un lato campeggia l’imperativo di «resistenza 

assoluta» nel suo tradursi in una tattica di guerriglia fatta di sabotaggi, attentati, di terro-

rismo, in un’azione politica particolarmente subdola, poiché condotta in segretezza, ma-

scherandosi dietro ad una legittima quotidianità – «il ribelle vive nascosto oppure si ma-

schera dietro il paravento di una professione»33. L’azione politica di questo stampo sem-

bra rappresentare una resistenza del singolo sul piano di quel sistema di lavoro che per 

Jünger rappresenta la necessità storica in cui ci troviamo immersi: per questo l’attività 

dell’imboscato è in questo caso descritta come sabotaggio degli elementi della rete infra-

strutturale che sostiene lo «stile globale» del lavoro. La prospettiva di Jünger è quella di 

un’élite che, passata al bosco, attraverso una lotta su tale piano e il sacrificio del singolo, 

possa cogliere l’attimo in cui scardinare la struttura del potere dispotico che governa at-

traverso la paura. Chiaramente, la resistenza in questione può anche avere esito fatale per 

il singolo e per le coalizioni rivoltose, ma questo non confuta il passaggio al bosco.34 

Dall’altro lato Jünger presenta una prospettiva politica riferibile non tanto alla resistenza 

– che si compie costitutivamente in inferiorità e finanche in condizioni disperate – bensì 

alla positività di una politica trasformata nelle sue fondamenta. Se nella resistenza pos-

siamo vedere la pars destruens, qui possiamo invece vedere la pars construens del di-

scorso politico jüngeriano. Questa prospettiva si manifesta in molteplici aspetti, che vor-

rei qui richiamare. 

Rispetto alla questione della “proprietà” dell’imboscato, da noi già presa in considera-

zione, rileva Jünger che nella vita dell’imboscato è quest’ultimo a determinare, attraverso 

il giudizio autonomo che gli appartiene, quali dovranno essere i beni per lui inalienabili. 

Questa proprietà è per Jünger l’espressione estensiva della proprietà puntuale, inestesa – 

e intangibile – del bosco.35 L’imboscato, inoltre, non è del tutto avulso dal rapportarsi alla 

dimensione del diritto, il quale può realizzare per Jünger un nuovo status politico. Egli 

infatti accenna più volte al recupero di un diritto che può avvenire solo coerentemente al 

 
33 Cfr. ivi, p. 106. 
34 Cfr. ivi, pp. 31-31, 93-94. 
35 Cfr. ivi, p. 126: «Sta a lui [all’imboscato, nda] decidere quale significato dare alla proprietà e come di-
fenderla […] Ciascuno, nel proprio inventario, dovrà stabilire quali sono le cose che non meritano alcun 
sacrificio e per quali altre vale la pena di lottare. Sono questi i beni inalienabili, la proprietà vera […] Tra 
questi c’è anche la patria che portiamo in cuore, e da qui, dall’inesteso, le restituiamo l’integrità quando la 
sua estensione, le sue frontiere, vengono violate». 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

100 

passaggio al bosco, cioè singolarmente, attraverso l’autonomia di giudizio: l’imboscato 

«può trovare il diritto solamente in se stesso». La resistenza stessa, in fondo, non è altro 

che il diritto fondamentale del singolo, che può trovare un riflesso – un mero riflesso, non 

la sostanza di una garanzia – nelle carte costituzionali.36 Ma il fatto che l’imboscato rin-

venga il diritto soltanto rivolgendosi in sé non significa che non si possa trovare un’ar-

monia sul piano sociale. Il passaggio al bosco implica infatti, afferma Jünger, una trasfor-

mazione nella moralità del singolo, la quale ritorna ad una dimensione originaria, pre-

istituzionale: il singolo ora perviene al fondamento della comunanza umana, in quanto 

nell’altro rivede sé stesso, e ha perso ogni volontà di prevaricazione sull’altro. Il ricono-

scimento di sé si traduce in un riconoscimento totale degli altri singoli. 

 
L’imboscato attinge alle fonti della moralità non ancora disperse nei canali delle istituzioni 

[…] Abbiamo visto che la grande esperienza del bosco è l’incontro con il proprio io, con il 

nucleo inviolabile […] Porta verso quello strato sul quale poggia l’intera vita sociale e che 

sin dalle origini è sotteso ad ogni comunità. E verso quell’essere umano che costituisce il 

fondamento di ogni elemento individuale e da cui s’irradiano le individuazioni. In questa 

zona non ritroviamo soltanto la comunanza: qui c’è l’identità […] L’io si riconosce nell’al-

tro.37 
 

La via verso il sé è la via verso l’altro. Ciò che Jünger immagina per l’imboscato è dunque, 

anche, un ordinamento in cui il diritto trovi un nuovo fondamento nell’immediatezza della 

moralità originaria. In altri termini, si tratta di una condizione politica  – immagina e 

auspica Jünger – in cui il singolo non si esonera mai attraverso le istituzioni. Tutto ciò ha 

per Jünger un portato anche sul piano macropolitico, in quanto tale moralità può tradursi 

in una «pace generale» e globale, in cui gli Stati abbiano perduto ogni volontà di preva-

ricazione e che si astengano perciò da ogni forma di appropriazione della vita degli altri 

popoli, del governo spregiudicato dei loro territori e della popolazione.38 

 
36 Cfr. ivi, pp. 118-119: «la legalità è invece rappresentata dalla resistenza, in quanto essa rivendica i diritti 
fondamentali del cittadino». Sull’autonomia di giudizio dell’imboscato e sulla ripresa in mano di ogni de-
cisione, cfr. ivi, p. 113. 
37 Ivi, pp. 114-115. La posizione dello Jünger di Der Waldgang sembra dunque una posizione tra metafisica 
e umanesimo. Numerosi sono infatti i riferimenti di Jünger all’umanità come protagonista da recuperare: 
cfr. ad es. ivi, p. 76. 
38 Cfr. ivi, pp. 67-68. Cfr. P. Amato, “Esistenza e politica: Der Waldgänger”, in P. Amato, S. Gorgone (a 
cura di), Tecnica Lavoro Resistenza. Studi su Ernst Jünger, Milano, Mimesis, 2008, pp. 57-76: 61: «[Der 
Waldgang] tratteggia una singolarità pre-individuale in cui dimorerebbe una forza originaria disponibile a 
declinarsi con-altri e in grado di resistere e reagire allo stato di cose presenti». 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

101 

Ma l’aspetto forse più importante per rilevare il passaggio al bosco come passaggio ad 

una nuova abitazione del mondo da parte dell’uomo è l’approfondimento condotto da 

Jünger sulla concezione della libertà. La questione è decisiva: quale è il senso di una 

libertà possibile per la nostra epoca? Se la libertà non deve scadere ad illusione del singolo, 

essa deve significare non un’astrazione dalle determinazioni storiche della necessità, 

bensì coniugarsi con esse. 

 
Per non smarrirsi dunque nel mondo delle illusioni è necessario non perdere mai di vista il 

necessario. La libertà è comunque data con la necessità, e ogni nuovo status [Verfassung] ha 

luogo soltanto quando si stabilisce un contatto tra libertà e necessità […] la libertà è imperi-

tura, pur essendo costretta di volta in volta a rivestire i panni del tempo […] Dobbiamo fare 

in modo che la libertà da noi ereditata si incarni nelle forme coniate dall’incontro con la 

necessità storica.39 
 

L’imboscato è colui che riesce a compiere questa congiunzione. E poiché la necessità 

storica è rappresentata in fondo dalla forma del Lavoratore, e cioè dall’imposizione del 

principio del lavoro,40 la figura dell’imboscato non potrà rappresentare un’opposizione al 

lavoratore. Perciò, afferma Jünger che «non si tratta dunque di modificare lo schema del 

mondo del lavoro […] potrebbero però sorgervi edifici ben diversi da quei termitai che 

l’utopia in parte esige e in parte paventa».41 L’idea implicita di Jünger è dunque che se 

pure il lavoro s’impone come necessità storica, ciò non significa che all’uomo non sia 

data la possibilità di declinare il lavoro in forme che esprimano una sua decisione. Jünger 

sembra pensare alla possibilità di un governo dell’uomo sulla tecnica, sulle forme della 

sua realizzazione – ma non sulla sostanza di “lavoro” di essa e dell’agire umano.42 Questa 

 
39 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 64-65. 
40 Cfr. E. Jünger, La Mobilitazione Totale, cit., p. 121: «è sufficiente osservare lo spettacolo della nostra 
vita nel suo esuberante dispiegarsi e nella sua disciplina implacabile […] per intuire con un senso di sgo-
mento e di ebbrezza che qui non c’è un solo atomo che non sia al lavoro, e che questo processo delirante è, 
in profondità, il nostro destino. La Mobilitazione Totale non è una misura da eseguire, ma qualcosa che si 
compie da sé». 
41 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 65-66. 
42 Diversamente si può sostenere l’opposizione fra le forme dell’imboscato e del lavoratore. Così afferma 
ad esempio Pierandrea Amato, la cui lettura di Der Waldgang perviene all’imboscato come «l’acerrimo 
nemico del lavoratore» (cfr. P. Amato, Lo sguardo sul nulla. Ernst Jünger e la questione del nichilismo, 
Milano, Mimesis, 2001, p. 143, n. 36). A proposito della questione, può essere utile il rimando ad un passo 
dello scritto La pace, di pochi anni anteriore a Der Waldgang, in cui Jünger profetizza la transizione ad 
un’era della forma del lavoratore più conciliabile con la libertà umana: «La pace potrà dirsi riuscita quando 
le forze consacrate alla Mobilitazione totale libereranno il loro potenziale creativo. Con ciò sarà compiuta 
l’era eroica del lavoratore, che fu anche l’era rivoluzionaria. […] Allo stesso tempo la forma del lavoratore, 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

102 

distinzione fra ciò che è necessario della Mobilitazione Totale e cioè della tecnica e ciò 

che è orrida contingenza storica pare una distinzione necessaria per poter ammettere an-

cora uno spiraglio di realizzazione della libertà umana. La libertà metafisica dell’uomo si 

traduce in una libertà mondana che non è in opposizione ma in accordo col destino. 

Dunque, se la tensione preponderante di Der Waldgang risulta senza dubbio essere 

quella della «resistenza assoluta», è da constatare che essa non costituisce il centro del 

discorso di Jünger. Semmai, essa è la concretizzazione storica che possiamo aspettarci 

dall’uomo desideroso di libertà anche in situazioni che non permettono altro che una te-

nace ma inefficace resistenza: «l’imboscato è il singolo, l’uomo concreto che agisce nel 

caso concreto»43. Del superamento della condizione nichilistica del nostro tempo e della 

sua politica non ci è dato sapere, ma solo avere una figurazione mitica – che non è fantasia 

ma «realtà che si ripete nella storia»: «soltanto un miracolo può salvarci da questo gorgo. 

Un miracolo che si è già ripetuto innumerevoli volte»44. 

  

 
abbandonando il titanismo, manifesterà nuovi aspetti: risulterà palese il suo rapporto con la tradizione, la 
creazione, la felicità, la religione» (E. Jünger, La pace, cit., pp. 47-48).  
43 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., p. 142. Cfr. anche E. Jünger, La pace, cit., p. 64: «Il singolo è simile 
alla luce che, divampando, costringe le tenebre ad arretrare. […] Ciò vale anche per chi è destinato a cadere. 
Incede verso l’eternità con portamento fiero». 
44 E. Jünger, Il trattato del ribelle, cit., pp. 54, 115. 



 
Balthazar, 8/1, 2025 
DOI: 10.54103/balthazar/28727 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

103 

Bibliografia 

Agamben Giorgio, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino, Einaudi, 2005. 

Amato Pierandrea, Gorgone Sandro, Tecnica Lavoro Resistenza. Studi su Ernst Jünger, 

Milano, Mimesis, 2008. 

Amato Pierandrea, Lo sguardo sul nulla. Ernst Jünger e la questione del nichilismo, Mi-

lano, Mimesis, 2001. 

De Montherlant Henri, Servizio inutile, trad. it. di M. Settimini, Milano, Settecolori, 2022. 

Guerri Maurizio, Ernst Jünger. Terrore e libertà, Milano, Agenzia X, 2007. 

Jünger Ernst, “Der Waldgang”, in id., Sämtliche Werke, vol. 9 (Essays I: Betrachungen 

zur Zeit), Stuttgart, Klett-Cotta, 2015.  

Jünger Ernst, “La Mobilitazione Totale”, in id., Foglie e pietre, trad. it. di F. Cuniberto, 

Milano, Adelphi, 1997, pp. 113-135.  

Jünger Ernst, Heidegger Martin, Oltre la linea, trad. it. di A. La Rocca, F. Volpi, Milano, 

Adelphi, 1989. 

Jünger Ernst, Il trattato del ribelle, trad. it. di F. Bovoli, Milano, Adelphi, 1990. 

Jünger Ernst, La pace. Una parola ai giovani d’Europa e ai giovani del mondo, a cura di 

M. Guerri, trad. it. di A. Apa, Milano-Udine, Mimesis, 2022. 

Jünger, Ernst, L’Operaio. Dominio e forma, a cura di Q. Principe, Milano, Guanda, 1991. 

Niethammer Lutz, Posthistoire. Ist die Geschichte zu Ende?, Hamburg, Rowohlt, 1989. 

Said Edward W., “Reflections on Exile”, in id., Reflections on Exile and Other Essays, 

Cambridge (MA), Harvard University Press, 2000, pp. 173-186. 

Schöning Matthias (hrsg. v.), Ernst Jünger Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart-

Weimar, Springer, 2014. 

Seebold Elmar (hrsg. v.), Kluge. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. 25., 

durchgesehene und erweiterte Ausgabe, Berlin-Boston (MA), De Gruyter, 2011. 


