
Carte Romanze 13/1 (2025) – ISSN 2282-7447
doi: 10.54103/2282-7447/21039

https://riviste.unimi.it/index.php/carteromanze

«OGNE GENERACION D’ANIMAL»: 
INCURSIONI ANIMALI NELL’ITINERARIO DI 

«HUON D’AUVERGNE»*

1.  Introduzione a «Huon d’Auvergne»

La pubblicazione dell’edizione digitale della chanson di Huon d’Auvergne 
(= HdA)1 ha garantito una maggiore accessibilità al testo della pecu-

liare canzone di gesta franco-veneta. La risorsa online, a cura del gruppo 
di lavoro statunitense guidato da Leslie Zarker Morgan, ha permesso non 
solo la lettura integrale delle redazioni dell’HdA (anche in traduzione 
inglese), ma altresí la consultazione digitale dei quattro manoscritti,2 con-
tribuendo cosí allo studio delle epopee composte in Italia.3 

1* Si ringraziano Sonia Maura Barillari, Cesare Mascitelli, Gianluca Olcese, Leslie 
Zarker Morgan, per i consigli, nonché i revisori per le puntuali osservazioni.

1 Cf. Huon d’Auvergne (Zarker Morgan et alii). 
2 I codici dell’HdA sono i seguenti: il manoscritto B = Staatliche Museen, Kup-fer-

stichkabinett, 78 D 8 (= Hamilton 337), consta di 85 carte e 12.225 versi. Si tratta del 
manoscritto segnato 21 nell’inventario del 1407 dei Gonzaga. Sull’inventario del 1407, 
si veda almeno Veneziale 2017. Il testimone, oltre a essere di pregevole fattura, è spesso 
considerato il bon manuscrit dell’HdA, per l’antichità relativa (è datato al 1341, precedente 
agli altri testimoni) e il minor grado di interferenza con le koiné italiane rispetto alla scrip-
ta degli altri codici. Il secondo manoscritto, imparentato con B per un antigrafo comune 
(fam. α), è T = Torino, Biblioteca nazionale Universitaria, N.III.19, datato 1441. Consta 
di 181 carte, che sono state danneggiate nell’incendio della Biblioteca del 1904; la lezio-
ne del codice, oltre che dalle carte superstiti, si legge anche nelle carte Rajna, conservate 
alla Marucelliana, dove lo studioso ha fornito una trascrizione integrale del codice tori-
nese. La famiglia β riunisce, invece, il codice P = Padova, Biblioteca del Seminario Ve-
scovile, 32, databile alla prima metà del XV secolo, la cui scripta presenta vistosi elementi 
linguistici di area veneta, e il frammento Br = Bologna, Biblioteca dell’Archiginnasio, 
B 3489 (detto “frammento Barbieri”, dal possessore Giovanni Maria Barbieri), databile 
alla seconda metà del XIV secolo. Sulla divisione in famiglie e, in senso lato, sulla tradi-
zione di HdA, si rimanda a Scattolini 2009-2010: 91 ss.; Scattolini 2015; Guariglia 2022a.

3 Sull’Huon d’Auvergne, dopo gli studi di Stengel (1908, 1910, 1911a, 1911b, 1912), 
sono fioriti numerosi lavori a partire dai primi anni Duemila, a cura di Zarker Mor-
gan (cf. almeno Zarker Morgan 2004, 2006, 2008) e Scattolini (2009-2010, 2012, 2013, 

https://www.doi.org/10.54103/2282-7447/21039 


118 Carte Romanze 13/1 (2025)

La chanson de geste, probabilmente di origine italiana,4 è articolata in tre 
episodi distinti, conservati integralmente solo dalla mise en prose a opera di 
Andrea da Barberino, comunemente detta Storia di Ugone d’Alvernia.5 La 
prima sezione, costruita sul motivo della moglie di Putifarre,6 racconta lo 
scontro tra Huon e il suo protettore, Sanguino, a causa della falsa accusa di 
stupro che la moglie del secondo aveva scagliato contro il primo. La secon-
da sezione è concentrata sulla queste di Huon, ovvero sul suo viaggio verso 
l’Inferno e la successiva catabasi dell’eroe d’Alvernia. Carlo Martello, inva-
ghitosi di Ynide, moglie di Huon, è convinto dal suo consigliere a inviare il 
paladino piú lontano possibile, verso un luogo dal quale non avrebbe piú 
fatto ritorno: l’Inferno. Huon compie dunque un viaggio infinito, tra ter-
re conosciute (Calabria, Sicilia, Roma, Atene, Palestina) e terre fantastiche 
(Monte dell’Arca di Noè; terra del Prete Gianni; castello della dama de-
moniaca), per trovare infine il pozzo infernale e recuperare un tributo per 
Carlo Martello dalle mani dello stesso Lucifero. L’ultimo episodio racconta 
lo scontro tra Germani, Franchi e Saraceni per il controllo di Roma. La 
sezione finale contempla anche la morte del paladino e della moglie Ynide. 

Nel corso del presente contributo ci si soffermerà sulla sezione 
odeporica dell’HdA (ep. II), che racconta, da una parte, la presa di 
consapevolezza dell’eroe sulla sua condizione e sul comportamento del 

2014), ai quali rimando anche per la bibliografia pregressa. Si legga ora anche la scheda 
antologica in McCormick 2023. Nella backend del sito dell’edizione digitale, appare an-
che una sezione di alignement, che permette l’esame contrastivo delle sezioni infernali. 
Mentre si consegnava l’articolo, è uscita l’edizione cartacea del manoscritto B dell’H-
dA. Ringrazio Leslie Zarker Morgan per la puntuale segnalazione (cf. Huon d’Auvergne 
[Zarker Morgan–Schwam–Baird 2025]) e mi scuso per eventuali modifiche rispetto 
all’edizione digitale, che qui diffusamente di cita. Sulla produzione franco-italiana, cf. 
almeno Segre 1995; Holtus 1998; Zinelli 2018, oltre al fondamentale corpus RIALFrI e 
alla recente Antologia di Beretta–Gambino 2023. Sulla definizione di franco-italiano e 
le numerose criticità di delimitazione, cf. Barbato 2015, con dettagliati riferimenti alla 
bibliografia precedente.

4 Cf. Scattolini 2009-2010: 18-25. 
5 Per il passaggio dalla chanson al romanzo in prosa di Andrea da Barberino, cf. 

Vitale Brovarone 1978; Scattolini 2010; Guariglia 2024; cf. anche l’edizione moderna 
dell’Ugone d’Alvernia (Del Rio Zamudio). La narrazione di Ugone è rielaborata anche 
in un testo tardo, sottoscritto da un Michelagnolo da Volterra, e da alcune stampe (cf. 
Bendinelli 1967; Allaire 2001: 186-7; Scattolini 2009-2010: 112-3).

6 Cf. Allaire 2001: 185; sul motivo nella letteratura oitanica, cf. Viscidi 2019. 



119F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

sovrano – in una sorta di itinerario di formazione – e, dall’altra, la gra-
duale corruzione della corte imperiale, culminata nella traslazione di 
Carlo all’Inferno. Diverse sono le prospettive per valutare questi due 
vettori diegetici; nel corso dell’articolo, si adotterà una prospettiva “zo-
ologica”, misurando, cioè, le incursioni animali nel percorso dell’eroe 
e il loro significato.7 La scelta di focalizzarsi sul secondo episodio è 
giustificato da una ragione quantitativa, ovvero qui si osserva il maggior 
numero di animali (in praesentia o in absentia), e una qualitativa, poiché 
solo in questa sezione è possibile apprezzare le modifiche nella rappre-
sentazione della bestialità.8 A ciò si aggiunga anche una motivazione 
di tipo ecdotico: solo la seconda parte dell’HdA è, infatti, conservata 
nei quattro manoscritti superstiti, mentre le sezioni I e III sono meno 
stabili nella tradizione. 

La presenza delle bestes non risponde solamente a un gusto per l’e-
sotismo e per la descriptio fine a sé stessa.9 Al contrario, le fiere sono par-
te integrante della narrazione, simboli della formazione dell’eroe e della 
deformazione della corte, come si cercherà di dimostrare nelle pagine 
seguenti.10

7 Sugli animal studies, si rimanda a Sciancalepore 2018 e la bibliografia ivi indicata. 
8 Anche per la definizione di bestie, il rimando è a Sciancalepore 2018: 47, con il 

riferimento a Isidoro di Siviglia. 
9 Come, in parte, sembra essere il caso dell’Ugone; cf. Allaire 2002. A differenza 

dell’HdA, Andrea da Barberino sembra eliminare, laddove possibile, ogni aspetto so-
prannaturale legato alla fauna (cf. ibi: 25). Nell’Ugone, a differenza del Guerrin meschino, 
le descrizioni animali sono piú contenute; secondo Allaire (ibi: 27-8) ciò è dovuto all’u-
tilizzo piú parco di fonti di tipo enciclopedico (Naturalis historia, Tresor, ad esempio); 
è possibile, però, che la limitatezza della descriptio animale in Andrea da Barberino sia 
dovuta anche alla presenza della fonte HdA, in cui la descrizione è quasi sempre limitata 
a una coppia aggettivale. 

10 Si è scelto di procedere esaminando il manoscritto di Berlino, non solo per una 
convenzione ormai passata in giudicato nello studio di HdA, quanto anche per una 
maggiore completezza del testo, nella sezione centrale dell’epopea. Inoltre, il corredo 
illustrativo di B permette l’immediato confronto tra testo e immagine, rendendo cosí 
piú sicura la lettura di alcuni passi. 



120 Carte Romanze 13/1 (2025)

2.  Composizione e fonti

Sarà d’uopo, in primis, premettere due considerazioni funzionali al discorso, 
che riguardano le caratteristiche dell’epopea di Huon. L’HdA appartiene, 
infatti, a quell’epica franco-italiana, che mostra caratteristiche proprie e 
sensibilmente differenti dall’epica oitanica.11

1.  �La prima caratteristica dell’HdA è l’utilizzo di fonti e motivi desunti dalla 
letteratura classica e medievale. Già segnalato nei primi studi sul franco-i-
taliano,12 il ricorso alle opere precedenti, alle volte in maniera artificiosa, 
è un elemento centrale nella costruzione della narrazione di Huon: dalla 
letteratura agiografica13 fino al Roman d’Alexandre,14 dalle chansons de geste 
coeve15 fino alla Commedia16 e alla Bibbia. Anche nella costruzione della 
fauna sarà quindi opportuno tenere a mente l’esistenza di modelli ben 
definiti, di cui si farà menzione nel corso della trattazione.17 

2.  �La narrazione dell’HdA procede attraverso numerosi parallelismi. 
Alcune scene, infatti, vengono riproposte secondo la tecnica della 
repetitio cum variatio. Tali variazioni, che alle volte possono sembrare 
minime, marcano, in realtà, dei passaggi fondamentali del testo. An-
che nella presentazione delle bestes, l’autore dell’HdA riprende scene 
già incontrate in precedenza, marcando però abilmente le differenze 
nei vari momenti del viaggio attraverso variazioni minime nello svol-
gimento della scena.

11 Sugli stilemi dell’epopea franco-italiana, cf. almeno Beretta 2010; Martina 2015. 
Per l’epopea franco-italiana può essere interessante richiamare la definizione di épopée 
savante, offerta da Paquette 1971: 10-2, per descrivere le riscritture epiche. Alcuni carat-
teri dell’epica franco-italiana convergono con gli esiti studiati da Martin 2018; Mascitelli 
2017; Roussel 2005a, 2005b; Suard 2011.

12 Cf., ad esempio, Viscardi 1941: 131.
13 Cf. Guariglia 2021. 
14 Cf. Meregazzi 1937; Zarker Morgan 2015. 
15 Cf., in particolare, l’ipotesi di Mascitelli 2022 sulla parentela tra il Gui de Nanteuil, 

redazione veneziana, e l’HdA nella versione berlinese. La proposta è stata poi sviluppata 
in Mascitelli 2023. 

16 Cf. Zarker Morgan 2008 e Zarker Morgan 2011. 
17 Alcuni episodi richiamano, ad esempio, la Commedia, come nel caso della lonza 

dalla «gaetta pelle» o delle vespe e i calabroni che tormentano gli ignavi (Inf. III), mentre 
altri ripropongono motivi romanzeschi desunti da Chrétien de Troyes. Su entrambi 
questi legami, cf. Zarker Morgan 2005 e Zarker Morgan 2008. 



121F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

3.  Incursioni animalesche nell’epopea di Huon

Il viaggio di Huon (II) è suddivisibile in almeno quattro parti. La prima 
(IIa), introduttiva, contiene la sezione del congedo dalla corte, quando 
Huon organizza un banchetto per salutare i suoi fedeli e sua moglie Yni-
de. La seconda (IIb) corrisponde alla prima parte del viaggio, quando 
Huon visita terre conosciute: Ungheria, Roma, Sicilia, Calabria, Betlem-
me, Gerusalemme. La terza parte (IIc) comincia con la lassa 86 e descrive 
il viaggio di Huon tra terre fantastiche, tra cui Nobie, la terra del Prete 
Gianni, l’Oriente, la montagna dell’Arca di Noé fino alle porte dell’Infer-
no. La catabasi di Huon rappresenterà la quarta parte (IId) del tragitto, 
conclusa con il ritorno a corte e il rapimento di Carlo Martello da parte 
dei messi infernali.18

Tra la sezione due e tre si verifica un avvenimento spartiacque, ovve-
ro il passaggio di Huon dal mondo conosciuto a quello sconosciuto. Per 
trovare l’Inferno, il paladino deve raggiungere uno stato di pre-morte19 
e attraversare terre che sono già ultramondane. In seguito, tutta la terza 
parte del viaggio è condotta da Huon in territori che non sembrano ap-
partenere alla civiltà, come indicano gli abitanti, la natura e la fauna che 
ivi si trovano. Il passaggio tra seconda e terza parte avviene, come spesso 
accade nel testo, con una tempesta.20

	 Mes en chief  del mois se mist un storbeler
	 Que tote la mer fesoit por force enfler,	�  2315
	 Que plus dura de .v. jors entier.	
	 A cel desroy non se seit nus ayder;	
	 Non a si sage et pros ni pensast del noier.

A seguito del naufragio, Huon arriva alla spiaggia dove giace come mor-
to: «Nuls senti soy tot celuy jors entier, / Come por mort demore a la 
nuiter» (HdA, vv. 2335-6). L’autore dell’HdA insiste sul lessico funebre 

18 Il viaggio, in B, è in realtà interrotto dall’esteso inciso dell’ambasceria in Alvernia 
(comunemente noto con il nome di “assedio d’Alvernia”). Anche in questo caso, però, 
la tradizione non è concorde e la posizione dell’episodio non è stabile; cf. Scattolini 
2009-2010: 117-24; Guariglia 2024: 22, 26, 32. 

19 Si prende in prestito la figurazione di Barbieri 2013: 129 per Lancelot. 
20 Si cita sempre dall’Huon d’Auvergne (Zarker Morgan et alii).



122 Carte Romanze 13/1 (2025)

per descrivere la situazione di Huon, come se si trattasse effettivamente 
della “morte” di Huon e dei suoi compagni: «Pois leva en estant; lor com-
pagnon sement / Que stoient tot perduç ausi cum mort fusent» (HdA, 
vv. 2344-5).21 La “morte” annunciata dall’autore appare funzionale al pas-
saggio a un «trop mal leu» (HdA, v. 2518), dove la gente non crede in 
Dio, un «leu sauvage» (HdA, v. 2954), «perillos» (HdA, v. 3458) e «de mal 
asiee» (HdA, v. 2808). Il contatto, già evocato, con le opere di Chrétien 
de Troyes22 richiama alla mente il passaggio di Lancelot a uno stato di 
pre-morte, durante la queste del Chevalier de la charrette,23 culminata con 
il disvelamento della tomba con il nome dell’eroe e con il passaggio sul 
Ponte della Spada. Huon arriva, attraverso l’esperienza mortifera della 
tempesta, e del conseguente naufragio, alle terre pre-infernali. Questo 
attraversamento ha un notevole impatto sulla fauna incontrata, poiché 
nella prima e nella seconda parte del viaggio Huon non si imbatte in al-
cun animale, salvo rare e circostanziate eccezioni.24

21 Lo stesso approccio si nota anche nell’episodio del naufragio della principessa di 
Tarsia e della sua serva. Lí le due dame, uniche sopravvissute dalla tempesta alla quale 
Huon ha assistito dalla terra ferma, «de mort feisent elles bien semblant» (HdA, 2725). 
Nell’episodio delle damigelle, l’apparenza funebre era dovuta non tanto al passaggio 
verso l’Inferno, quanto alla rinascita successiva. Huon compie, infatti, un rito battesima-
le e dona nuova vita – cristiana questa volta – alle due dame infedeli.

22 Si ricorda Zarker Morgan 2008. 
23 Per una lettura sciamanica dell’opera di Chrétien, con particolare riferimento al 

Lancelot, cf. Barillari 2007; Barbieri 2013; Mancini 2014: 221-5; Barbieri 2017. 
24 In realtà, alcuni animali compaiono anche prima del passaggio, ma il loro ruolo è 

sostanzialmente differente. La prima tipologia di citazione della fauna è quella della simi-
litudine, espediente attestato nelle chansons de geste; in particolar modo, per quelle di origine 
franco-italiana, si faccia riferimento ai magistrali studi di Limentani 1974, per l’Entrée. Si 
leggano, inoltre, per Nicolò da Verona, Opere (Di Ninni): 55-8; per il Gui de Nanteuil, Gua-
riglia 2019-2020: 92-3. Le similitudini dell’HdA riguardano in particolare il leone (HdA, vv. 
201-2, 1805) e gli uccelli, con particolare riferimento al falco (HdA, v. 375). Gli uccelli sono 
protagonisti anche della seconda modalità di citazione, ovvero l’indicazione dell’arrivo della 
bella stagione. Il manoscritto di Berlino si apre, infatti, con un Natureingang, già richiamato 
da Mascitelli per la questione autoriale (Mascitelli 2022: 157-9). Sul Natureingang, cf. anche 
Renzi 1976: 580; Combes 2006; Sanguineti–Scarpati 2013: 114-8, per la poesia trobadorica, 
e Paladini 2015-2016: 95-136. La rappresentazione dello sbocciare della bella stagione corri-
sponde con la rinascita dell’aventure e con il risveglio delle doti cavalleresche. Per completare 
il quadro primaverile, oltre al rinverdimento delle piante, gli autori richiamano proprio il 
canto degli uccelli: «Que en amors vient maintes mainer d’oisel / Por ce chantent et font li 



123F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Al contrario, la desolazione delle terre senza Dio sarà riempita da un 
numero crescente di incontri diabolici, ferini e bestiali, da «mal bestes» 
(HdA, v. 2593) che tenteranno di ostacolare il cammino dell’eroe. I regni 
lontani e disabitati dagli uomini sono quindi ben popolati da essere be-
stiali, animali aggressivi e mortali, che attaccheranno il cavaliere e i suoi 
compagni di viaggio.25 Pochi sono i momenti di tregua, ovvero quelle 
isolate “oasi” umane, dove Huon si fermerà per portare soccorso e/o 
per rifocillarsi: tra i piú importanti, sicuramente la terra del Prete Gianni, 
dove Huon viene accolto e dove vorrebbe fermarsi.26 Una volta deciso a 
ripartire, viene messo in guardia: 

Plus non troverais ja home de char vis� 6106
Ja non troverais jardin ni broil floris;	
Fors que liopart, lions e ors ardis,	
Serpant, vermine, grant oisel voleis	

La presenza degli animali costituisce un espediente narrativo-simbolico 
fondamentale per marcare la connotazione infernale del viaggio di Huon e 
per mostrare le differenze, attraverso i parallelismi, tra il mondo umano – 
quello della corte di Carlo – e quello infernale che Huon sta attraversando.

son mout bel» (HdA, 3-4). Infine, l’ultima modalità di comparsa degli animali nelle prime 
due sezioni è reale e si riferisce alla presenza del cavallo. Qui l’incontro è concreto, poiché 
Huon e gli altri paladini della corte di Francia cavalcano un animale in carne e ossa. Ciono-
nostante, il cavallo identifica un attributo del cavaliere, una sua estensione, una parte della 
sua identità (cf. Sciancalepore 2018: 61-9). Anche qui la memoria potrebbe facilmente an-
dare alle proteste di Galvano, che rifiuta di privarsi del suo destriero, ma anche a numerose 
canzoni di gesta dove il cavallo diventa un elemento fondamentale per l’eroe (cf. Frappier 
1959; Sciancalepore 2018: 278-83), un attributo da sottrarre al nemico o un elemento di 
cui piangere la perdita. Anche nell’HdA il cavallo ha tale funzione. Ma è proprio nella terza 
parte del viaggio che la rappresentazione del cavallo come attributo del cavaliere diventa 
ancor piú esplicita, poiché esso aiuta attivamente Huon nella traversata dei fiumi orientali 
e il cavaliere divide con lui le provviste e si preoccupa della sua salute. Il cavallo avrà, cioè, 
caratteristiche animali, ma condivise con quegli aspetti di sottomissione e domesticazione 
che lo renderanno un elemento positivo nel viaggio di Huon. 

25 Cf. Frugoni 2018: 169. 
26 Sulla terra del Prete Gianni, cf. almeno Meregazzi 1953 e Zarker Morgan 2017; la 

corte del Prete Gianni è costruita in maniera chiastica rispetto a quella di Carlo: modello 
perfetto di governo, dove i cittadini rifuggono il peccato e vivono in armonia, secondo 
la Legge cristiana. 



124 Carte Romanze 13/1 (2025)

4.  Le mal bestes delle terre infernali

Si procederà ora per elencazione, nel tentativo di separare le bestes dagli 
animali con figurazione positiva.27 In entrambi i casi, sopravvive la sottile 
tensione tra alterità e familiarità,28 che non si giocherà tanto sulla specie 
animale incontrata, quanto sul suo comportamento e sulla sua relazione 
con l’umano. Gli animali malvagi sono quelli che mantengono la distanza 
dall’uomo e non provano in alcun modo a interagire con esso secondo le 
regole della domesticazione. 

La malvagità animale, in particolar modo associata ai predatori, è ben 
attestata nella letteratura cristiana, dove le bestie feroci rappresentano 
una sorta di condizione infernale. Non è dunque un caso che esse com-
paiano solamente dopo la “morte” di Huon, quando cioè l’eroe si trova 
ad affrontare un’esperienza già di per sé ultramondana che lo porterà agli 
Inferi.29 Spesso, inoltre, gli incontri tra Huon e le fiere anticipano di qual-
che lassa episodi di scontri e inganni perpetrati da un diavolo in carne e 
ossa. Gli animali violenti – in particolar modo i draghi/serpenti – sono 
cosí correlativi del demonio e, allo stesso tempo, un preludio alla sua 
apparizione, secondo un meccanismo di anticipazione. 

L’orso. L’impatto con il mondo semi-infernale è d’effetto. Il primo 
incontro animalesco avviene, infatti, con due orsi e un leopardo:

Quant .ii. orson l’asaut et un liopart mout fier.	�  2522
Quant lor vit le quuens n’in a qi coroçer;	
Alor s’apareilla del defendre cum bier
[…]	
A l’uns des hors avance, qui l’hernois veut stracer;	
Tiel colee li dona qu’a terre il feit verser� 2530
Né l’autre ni se poit trop da luy alonger;	
Ainç le requiert le cont, en la teste li fier	

27 Laddove possibile: alcuni animali, infatti, come il leone, non mostrano una fi-
gurazione simbolica univoca: esistono, cioè, leoni buoni e leoni feroci. La stessa ambi-
valenza si ritrova anche in altri loci della letteratura oitanica, nonché negli stessi bestiari, 
dove le bestie dimostrano un simbolismo piuttosto complesso e stratificato, fino ad 
arrivare alla Bibbia; cf. Sciancalepore 2018: 14. 

28 Cf. ibi: 34. 
29 La violenza dell’animale è poi, per traslato, una vera e propria manifestazione del 

demonio; cf. Voisenet 1994: 564-6. 



125F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

I due orsi non possono resistere alla spada di Huon, che li elimina en-
trambi. L’orso30 è un animale ben presente nelle tradizioni medievali e 
non solo, in quelle scritte e in quelle orali, un «animale villoso, la masle beste 
del francese antico, e per estensione parente dell’uomo selvaggio […] 
il re degli animali».31 L’orso è pericolosamente simile all’uomo,32 nell’a-
spetto e nell’etologia (vera o presunta, come l’accoppiamento frontale);33 
è spesso letto come la rappresentazione del diavolo, come dice anche 
sant’Agostino34 e come già si evince nella Bibbia (ISamuele, 17: 34-7). La 
figurazione è quella di un coacervo di vizi (ira, lussuria, pigrizia e gola 
almeno) e peccati, un “vestito” per le scorrerie di Satana su questa terra.35 
Sembra indubbio, che l’HdA faccia ampio uso di tale connotazione nega-
tiva dell’animale,36 con particolare riferimento alla ferocia, con cui prova 
a strappare a Huon l’armatura. La sottomissione dei due orsi e la loro 
uccisione potrebbero rientrare altresí in quella serie di immagini in cui 
il santo sconfigge l’orso demoniaco;37 d’altra parte, Huon è un eremita, 
che prega per superare ogni ostacolo che gli si frappone sul cammino; si 
nutre solamente di radici ed erbe, lasciando la dieta animale ai malvagi.38 

30 Cf. Sciancalepore 2018: 47.
31 Pastoureau–Testi 2012: 65. Sulla vicinanza con l’uomo selvaggio, cf. anche Er-

macora 2009: 493-5 e Barillari 2015: 128-38. 
32 Cf. Pastoureau–Bertini 2008: 68-100. 
33 Cf., ad esempio, Kay 2017: 179. 
34 Cf. Pastoureau–Bertini 2008: 133; Pastoureau–Testi 2012: 65. Il riferimento è a 

Serm. XVII.37. Non si indugia ulteriormente – non è questo il luogo – sulla simbologia 
dell’orso; si rimanda sicuramente a Pastoureau–Bertini 2008, Pastoureau–Testi 2012: 
65-9, per approfondimenti. 

35 Sulla figurazione negativa dell’orso ha pesato il giudizio negativo della Chie-
sa cattolica, che tuttavia non è riuscita a eliminare totalmente le tradizioni ursine, che 
tutt’ora sopravvivono, e gli attributi regali dell’animale; cf. Pastoureau–Bertini 2008: 
34-67. Sulla detronizzazione dell’orso, oltre al preciso contributo di Pastoureau–Testi 
2012, si legga Montanari 1988. 

36 A conclusione, si prenda la fortunata chiosa di Plinio il Vecchio, Naturalis histo-
ria (Rackham–Eichholz–Jones): «Nec alteri animalium in maleficio stultitia sollertior» 
(VIII, 131).

37 Cf. Montanari 1988: 64-7; Pastoureau–Bertini 2008: 109-11; Frugoni 2018:  
301-4. 

38 Anche qui, la dieta di Huon non sembra essere casuale, poiché ricorda quella 
degli asceti; cf. Sciancalepore 2018: 12-3, 41-2; 154. 



126 Carte Romanze 13/1 (2025)

È anche vero, però, che il motivo dei due orsi che compaiono im-
provvisamente dalla foresta non può non riportare alla mente un passag-
gio biblico celeberrimo, ovvero la vendetta di Eliseo. Sbeffeggiato per la 
sua calvizie, Eliseo, discepolo di Elia, è vendicato dalla comparsa di due 
orsi famelici, che uccidono coloro che lo hanno insultato: 

[23] ascendit autem inde Bethel cumque ascenderet per viam pueri parvi 
egressi sunt de civitate et inludebant ei dicentes ascende calve ascende calve 
[24] qui cum se respexisset vidit eos et maledixit eis in nomine Domini egres-
sique sunt duo ursi de saltu et laceraverunt ex eis quadraginta duos pueros 
(2Re 2, 23-24). 

Nell’episodio biblico, si sottolinea nuovamente la pericolosità degli orsi, 
capaci, pur agendo in difesa di Eliseo, di uccidere quarantadue abitanti 
del villaggio. La rappresentazione ebbe una discreta fortuna nel corso del 
Medioevo, fino all’allusione dantesca di Inf. XXVI, 34-35: «E qual colui 
che si vengiò con li orsi / vide ’l carro d’Elia al dipartire». 

Leopardi. Lo stesso episodio dell’HdA vede l’ingresso in scena di un leopar-
do, appartenente al novero di bestie malvagie che Huon già aveva messo in 
conto di dover incontrare («Come estoit lion, liopart» HdA, v. 2437): 

L’escuç gite davant, si trait le brant d’acier,� 2525
Le leopart consuit; la brasche q’e aterrer	
Tot la li a detrencee, pues vait a recovrer.	
En le plain de la teste le va si asener	
Que mort l’en abati sainç noise ni crier	

Poco prima dell’incontro con le fanciulle demoniache, Huon è nuova-
mente fronteggiato da due leopardi, che ne ostacolano il cammino: 

Qui n’ala gaire que dos liopart s’en is	
Dou grant boschage, dont li quuens enfrais.	
Le bon destrer de la paor fremis	�  6325
S’il fust laiseç, ja mout tost s’en fuis.	
Ugon escrie, puis davant luy se mis.	

Cum grant furor si movrent le liopart;	 	
Por grant orgoil sailirent dou desart.	 	
Le destrer tramble quant vient en celle part;	�  6330
Meesme Ugon en fu en grant regart,	 	



127F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Mes non fist mie a guisse de coart:	 	
Mes tot davant se mist a son liart,	 	
Le brant nu en man, a guise d’estendart.	 	
Il no ovre mie a loy de fous musart;	� 6335
L’un d’eus feri tretot, le plus gaillart.	 	
Trestot lo pieç le trençe a une part,		
Pues le requiert, e da l’altre si part;	 	
Cil chei mort, mes da l’autre si gart.		
Quant li segont en vit l’autre cheir,	�  6340
Un brait gita, si se mist a fuir,	 	
Por tiel vertuç fait la terre bondir,	 	
Tot la contree en a feit tentinir	 	

Il leopardo è un incrocio tra due raffigurazioni diverse, quella del leone/
leonessa e quella della pantera, una genia bastarda.39 Il leopardo è, infatti, 
il figlio bastardo del pardo e della leonessa (leo-pardus), anch’essa simbolo 
negativo, legato della lussuria.40 In alcune fonti è addirittura imparentato 
con il drago, simbolo per eccellenza del demonio.41 L’animale è associato 
all’aggressività del nemico, e simboleggia una sorta di corrispettivo nega-
tivo del leone, soprattutto nell’epica.42 La figurazione del felino assomiglia 
pertanto al maschio della pantera, il pardo, dotato di una pelle maculata, 
simbolo dell’inganno,43 come la lonza “dalla gaetta pelle”, e privo dell’alito 
profumato della femmina. Anche in questo caso, la raffigurazione appog-
gia su una serie di fonti; sicuramente i bestiari,44 ma non è escluso che vi 
sia l’influenza della Commedia, dove compare la lonza, della quale si esalta la 
caratteristica della pelle maculata.45 

39 Entrambi gli animali sono, almeno in parte, figure cristologiche. Del leone si 
parlerà a breve e della pantera celeberrima è la caratteristica del suo alito profumato che 
attira gli animali come la voce di Cristo richiama i buoni cristiani (cf. almeno Frugoni 
2018: 147-55); la negatività è procurata dalla mescolanza. 

40 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 85.
41 Cf. Viel 1972: 31-91. 
42 Cf. Sciancalepore 2018: 190, 201.
43 Cf. Pastoureau–Bertini 2008: 145.
44 Non si fa qui riferimento, ma è probabile che abbia esercitato una certa influenza 

anche su questo passaggio, al Chevalier au lion. Per il brano di Chrétien, cf. Gambino 2013. 
45 In Inf. I, 32-33, Dante incontra «una lonza leggiera e presta molto, / che di pel 

macolato era coverta» ma anche nella reminiscenza di Inf. XVI, 108, Dante ricorda la 
pelle dell’animale: «prender la lonza a la pelle dipinta». L’edizione da cui si legge è Pe-
trocchi 1966-1967. 



128 Carte Romanze 13/1 (2025)

Notevole è il modo in cui i leopardi sono uccisi da Huon. Alla morte 
precede sempre il taglio di una zampa, la brasche e lo pieç, una punizione 
prevista per i ladri e gli ingannatori (Thompson Q451). Molti animali, 
finanche gli uccelli, sono uccisi da Huon, con il taglio della zampa. La 
zampa è l’arma dell’animale, il mezzo attraverso il quale esso può eser-
citare la sua violenza. Il taglio è quindi la subitanea perdita di forza della 
bestia, anticipazione della morte repentina. Ma la mutilazione va intesa 
anche in termini simbolici. Da un lato, le deformità delle appendici sono 
sempre connesse a uno stato liminale rispetto alla condizione umana.46 
Le mani/zampe sono collegate alla cattura dell’animale o degli esseri sel-
vatici (K.1111), dalle anguane all’orso stesso,47 spesso imprigionati in un 
tronco cavo. In questo senso, il loro taglio potrebbe essere connesso con 
pratiche di sottomissione rispetto al cavaliere. È altresí interessante os-
servare che nelle raffigurazioni medievali di uomini che parlano con gli 
animali, da Adamo a san Francesco, è spesso presente il motivo dell’ani-
male che porge, come segno di comprensione e sottomissione, la zampa 
al santo.48 Il taglio potrebbe anche rappresentare il rifiuto di qualsivoglia 
rapporto di domesticazione della fiera. Infine, la tradizione del taglio del-
la zampa nelle chansons de geste (ma anche nel roman) è un motivo attestato; 
nell’Aiol, ad esempio, l’eroe eponimo uccide un leone e gli taglia la zampa 
per tenerla come trofeo. Nell’HdA non abbiamo l’esposizione del trofeo, 
simbolo dell’eroismo del cavaliere, ma è assai probabile che il motivo sia 
il medesimo.49

Leoni e leonesse. Pochi punti sul leone, sul quale si tornerà in seguito. Il 
leone possiede un valore anfibologico: può essere rappresentazione di 
Cristo, ma anche predatore. D’altra parte, è proprio una leonessa, di cui 
celebre è la lussuria, a partorire il leopardo, dopo l’amplesso con il pardo. 
Nel viaggio di HdA, il leone è una minaccia, un animale di cui tutti hanno 
paura a causa della sua forza e superbia. Nel secondo scontro con i leo-
pardi, infatti, Huon è affrontato anche da una leonessa, intenta a cacciare 
per i suoi cuccioli. 

46 Cf. Crawford Cree 1906: 131; Ginzburg 1989: 213; Ueltschi 2019.
47 Cf. Attianese 2005: 86-93; Ermacora 2009: 464. 
48 Cf. Frugoni 2018: 95-7. 
49 Cf. Sciancalepore 2018: 139. 



129F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

E une lione, que mout faisoit cremir,		
Criant aloit por ses faons norir.		
Voit le chival, mout comance a golir;		
Le quuens la garde n’oit pas talant de rir.	�  6350
Davant le cival se mist por scrimir,		
E trait la spee, si la cort envair,		
Pues fiert la beste; dou brant la va colpir.		
Si cum la cuide le bon cival saisir,		
Le feri Uge, qui ert mestre dou scremir.	�  6355
Tiel coup li done en son entrevenir		
Que a çaschuns bien l’en deust abellir:		
La destre jambe l’en fist dau bu partir.		
Le brant avance, ne·l poit aretinir;		
Une partie li fait dou chief  tolir.	�  6360
Morte l’abat, puis prant a beneir		
Le nom Yhesu, qui le voust consantir	

Ancora una minaccia portata da un animale selvatico, ucciso attraverso il 
taglio della zampa. Il leone è, già nei bestiari, rex degli animali o delle bestie 
selvatiche,50 la fiera piú forte del creato. Su questo aspetto, anche l’autore 
dell’HdA sottolinea che «sor tot autre beste plus a force combait. / Le lions 
d’autre beste estoit sire et puisant» (HdA, vv. 2912-3). Anche nella figura-
zione religiosa, esiste un leone buono e uno cattivo, secondo l’ambiguità 
semantica propria di tutti gli animali fin qui affrontati. La Bibbia, infatti, 
non esita nel definirlo animale pericoloso e nemico, ma non mancano pas-
saggi in cui se ne sottolinea la vicinanza con Dio o la sua figurazione cri-
stologica.51 Il primo discrimine sarà di tipo sessuale: nella rappresentazione 
dell’HdA, si parla di una leonessa,52 che caccia per nutrire i faons. I leoni 

50 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 57, 60-5, anche per i passaggi seguenti. Sulla questio-
ne della regalità leonina, cf. Pastoureau–Bertini 2008: 161-7. 

51 Su tale ambiguità, applicata alla figura di Alessandro, cf. Barsotti 2021. Agosti-
no vi vede, invece, una raffigurazione infernale: le cui fauci sarebbero un’anticipazione 
delle bocche dell’Oltretomba. Per Pastoureau–Bertini 2008: 167, la polarità negativa del 
leone è stata acquisita dal leopardo, «usato come “valvola” per rappresentare quello che 
un tempo era il “leone malvagio”». Come si vede, però, tali caratteristiche bestiali del 
leone sono sopravvissute al processo di esaltazione e purificazione del leone operato 
dalla Chiesa.

52 Cf. Pastoureau–Bertini 2008: 199. Non mancano, anche in questo caso, figu-
razioni polari, in cui la leonessa adotta o risparmia un bambino, come segnalato da 
Sciancalepore 2018: 234-36. 



130 Carte Romanze 13/1 (2025)

maschili incontrati da Huon, pur spaventosi e «enragé» (HdA, v. 8300), 
dimostreranno la loro sottomissione all’eroe. Anche qui, come per il liopart, 
si ricorda il possibile collegamento con la selva di Inf. I: «m’apparve d’un 
leone. / Questi parea che contra me venisse / con la test’alta e con rabbiosa 
fame, / sí che parea che l’aere ne tremesse» (Inf. I, 45-8). 

Parassiti, vermi, vespe e calabroni. Si riuniscono qui le creature invertebrate che 
infestano i luoghi visitati da Huon, quelle che, generalmente, hanno come 
scopo la suzione del sangue per sopravvivere: i parassiti. All’interno di que-
sta sezione, in realtà, si raccolgono anche i vermines, lemma che indica tutta 
una serie di animali, dal corpo allungato, che vanno dai vermi ai serpenti. 
Entrambe le etichette di parassiti e vermines (o vermes) includono una serie 
piuttosto eterogenea di creature, dalle larve agli insetti, dai roditori fino al 
verme bianco, ovvero la lince.53 Nel caso dell’HdA possiamo ben escludere 
queste ultime due creature, mentre sembra essere ben presente l’equiva-
lenza verme = serpente.54 Solitamente, parassiti e vermines accompagnano 
altri animali, di dimensioni piú importanti, ma possono anche essere un 
generale pericolo che ostacola il cammino: «Cist leu ert mout sauvage et de 
mal asiee / De beste et de osiaus volant, de verminee» (HdA, 2808-2809). 
Huon, infatti, è spaventato da «De osiaus volant et de bestes malfer / E de 
vermine que l’en fist engombrer (HdA, 2679-2680). La malvagità è insita 
nello status parassita di tali creature, che privano Huon della sua forza vitale. 

L’equivalenza tra imenotteri e i parassiti non si basa su elementi 
biologici: nell’HdA, però, vespe e calabroni colpiscono ripetutamente i 
grifoni che accompagnano Huon nella parte finale del cammino e si nu-
trono del loro sangue. Dopo un assalto portato da vari stormi di uccelli, 
l’aria si riempie di «vespe et galavron»55 (HdA, v. 8604), che sorgono da 
sottoterra, il che «mostre lor semblance» (HdA, v. 8605). Sono, quindi, 

53 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 49. 
54 Cf. ibi: 261-7. 
55 Si noti la forma galavron, registrata sul DEAFél come franco-italianismo. Forme 

con il passaggio b > v sono attestate in Pianura Padana; cf. TLIO s. v. calabrone (calavrone, 
Antonio da Ferrara), mentre galavron è presente nella Bibbia istoriata (Folena–Mellini) di 
origine padovana. Il lemma compare, poi, all’ottava 111 dei Cinque Canti del Furioso, sin-
tomo di una diffusione padana del lemma («Come chi vespe o galavroni o pecchie / per 
follia va a turbar ne le lor cave»), che compare anche nelle Satire (cf. Giovine 2024: 46).



131F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

esseri infernali, che abitano le cavità ctonie.56 Huon combatte, ma i grifo-
ni non lo possono piú aiutare contro «le vespes qui point qi passe la cha-
misse» (HdA, v. 8615), poiché sono già troppo deboli. Infine, «le griffons 
ambdos iluech furent ocisse» (HdA, v. 8618). 

La passione per il sangue non è però, nelle vespe come nei calabroni, 
solamente sintomo di parassitismo. Nei bestiari, infatti, le api e, in ge-
nerale, gli insetti pronubi si riproducono attraverso le carcasse animali, 
nelle quali depositano le uova, ma la tradizione è assai piú antica. Dal 
sangue fermentato si sviluppano poi i vermi, le larve che diventeranno 
poi insetti; per il calabrone è necessaria la carcassa di un cavallo (forse 
da qui l’interesse per il cavallo di Huon e per i grifoni).57 Di là dall’etolo-
gia fantasiosa,58 i bestiari potrebbero non essere l’unica fonte dell’autore 
dell’HdA. Le vespe sono, infatti, gli animali che pungono e si nutrono 
del sangue degli ignavi, nell’Antinferno dantesco. Mancano i calabroni, so-
stituiti dai mosconi che Dante (Inf. III, vv. 64-9) immagina intenti, come 
i primi, a pungere i dannati, il cui sangue era raccolto dai vermi ai loro 
piedi, in una sorta di atroce simbiosi: 

Questi sciaurati, che mai non fur vivi,		
erano ignudi e stimolati molto		
da mosconi e da vespe ch’eran ivi	
� 66
Elle rigavan lor di sangue il volto,		
che, mischiato di lagrime, a’ lor piedi		
da fastidiosi vermi era ricolto	�  69

Anche nella Commedia, dunque, vespe e vermi appartengono allo stes-
so tormento e dimostrano la medesima attrazione per il sangue degli 

56 Come i vermi, anche le vespe e i calabroni nascono, forse, dalla decomposizione 
(cf. Pastoureau–Testi 2012: 267).

57 Mentre le vespe necessitano di una carcassa di asino; cf. ibi: 277. 
58 Ma lo scopo del bestiario medievale «non è né lo studio scientifico della natura, 

né il piacere del meraviglioso e del fantastico, ma unicamente la raccolta di informa-
zioni naturalistiche atte a illustrare allusioni o similitudini o metafore oscure della sacra 
Scrittura» (Zambon 2021: 123), a cui si unisce, in un secondo momento, anche il gusto 
della narrazione (vd. Olson 1982: 32), come si legge, anche, in Brunetto Latini, Tresor 
(Beltrami et alii), il quale, oltre che essere un trattato di scienza, «il iert ausi come une 
bresche de mel coillie de diverses flors». 



132 Carte Romanze 13/1 (2025)

sventurati. Non sappiamo se l’immagine dantesca abbia contribuito a pla-
smare il passaggio dell’HdA; di certo la figurazione è la medesima. 

Ultimo accostamento è quello con la formica, che appare una sola 
volta. L’animale non è in realtà solo, ma si trova all’interno di una gran-
de famiglia, essendo un insetto eusociale. Le formiche sono intente a 
scavare una montagna, «plantee d’or en chavent et pois la vont masser» 
(HdA, v. 8659). L’occupazione delle formiche è anch’essa desunta dalle 
fonti precedenti, poiché la loro storia come cercatrici d’oro è narrata già a 
partire da Erodoto, fino ad arrivare a Isidoro di Siviglia e ai bestiari. L’oc-
cupazione mineraria, nonché l’eusocialità degli artropodi, sono aspetti 
che appassionano gli autori medievali, pur facendo sorgere una visione 
negativa su questi animali che si dedicano all’accumulo, senza dividere 
nulla con nessuno.59 Forse proprio quest’oscillazione tra ammirazione e 
riprovazione costringe Huon ad accelerare il passo e abbandonare le for-
miche intente nel loro lavoro.

Avifauna.60 L’attestazione all’interno del Natureingang non esaurisce il ric-
co ricorso all’avifauna nella canzone di gesta. La presenza ornitologica 
è di (a) tipo simbolico,61 quando è inserita nella similitudine, ma anche 
(b) un realia, poiché Huon incontra diversi stormi di uccelli, quasi tutti 
presagio di sventura («osiaus volant», HdA vv. 2679, 2809). L’utilizzo de-
gli uccelli nella similitudine (a) non si discosta dalla tradizione epica, in 
cui si descrive la rapidità di un’azione d’attacco (es. «En l’estor fiert cum 
sparaver sor quaille, / Que il le chace ferant et fort le maille; HdA, vv. 
11784-5). Vi sono però anche delle comparazioni sui generis, come quella 
utilizzata per richiamare la descrizione fisica e morale di Ynide: «Oil vair 
e gros riant de tiel convine / Com de faucons, quant prant la sauvesine» 
(HdA, vv. 374-5). Il falcone è utilizzato per descrivere l’inseguimento dei 
diavoli: «Qui diable ençauçe a flote et a milere, / En laig se giete cum 
faucon a rivere» (HdA, vv. 10393-4); e la fuga dei peccatori: «Ceus le per-

59 Il loro ammassare tesori sarà destinato alla rovina, poiché il diavolo troverà il 
loro nascondiglio (cf. Pastoureau–Testi 2012: 275). 

60 Degli uccelli nella prima parte dell’HdA abbiamo parlato in precedenza. Cf. 
sull’avifaune épique Dalens-Marekovic 2012, per un discorso teorico sugli uccelli delle 
chansons, che si applica liminalmente anche all’HdA. 

61 Cf. le conclusioni ibi: 207-8. 



133F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

chuit; jamés non fu astor / Si tost ferist par desus son clamor / Com en 
la nef  firent li pechaor» (HdA, vv. 9637-41).

Tra gli incontri reali con l’avifauna delle terre pre-infernali, da segna-
lare lo scontro con l’uccello di dimensioni imponenti, che Huon incontra 
prima di giungere al castello della dama demoniaca.62 All’improvviso, il 
cammino è interrotto dall’apparizione di una bestia gigante: 

Un grant osiaus vient, que al cival s’estent;	
Cuide le prandre, mes Huon li defent.	
De soe spee une tiel coup li rent,	
Que l’aille i trance, e la brasche ensement.� 6380
Cil cheit a terre, pois cil non vaut nient	

Huon lo sconfigge attraverso il taglio della zampa, come nel caso delle 
bestie viste in precedenza.63 Il castello della dama-diavolo è abitato dalle 
damigelle che cantano piú soavemente degli «oisselet que stoient al bo-
schage / Sor les aubor quant la saixon sorvage» (HdA, vv. 6634-5); il loro 
canto vince la prudenza del paladino che giunge al castello. Il richiamo 
qui è abbastanza diretto al Natureingang, con gli uccelli che annunciano la 
bella stagione. L’uguaglianza tra la scena del castello e quella iniziale è, 
però, solo apparente: se la prima situazione introduce il risveglio prima-
verile, la seconda introduce l’inganno diabolico della dama, in realtà un 
diavolo con sembianze femminili che tenterà di distogliere Huon dal suo 
cammino. 

Lasciato il castello, ecco comparire altri uccelli, questa volta reali e 
minacciosi: «De osiaus malvés trova il grant planté. / Plus furent noir 
d’agrimant destempré, / Le bech ont gros come martel quaré» (HdA, vv. 
7026-8). La scena è piuttosto articolata, poiché Huon subisce l’attacco 
di almeno tre stormi di animali volanti. Il primo stormo è formato da 
esseri giganti; uno di essi si abbatte sul conte, il quale lo uccide con fatica. 
Il paladino è poi attaccato dalla seconda parte del primo stormo, da cui 

62 Sull’episodio, cf. Barillari 2009a, Barillari 2009b e Rinoldi 2018. 
63 Forse qui potrebbe esserci anche una suggestione offerta dalla dama infernale, 

che Huon incontrerà di lí a breve. La dama è infatti paragonata a un’anguana, una fata 
dei boschi parente alpina delle ondine tedesche, la quale ha, in alcune narrazioni, come 
tratto distintivo una deformazione agli arti inferiori (il piede torto, il piede caprino).



134 Carte Romanze 13/1 (2025)

è costretto a ripararsi, montando a cavallo.64 Segue, poi, l’attacco di una 
cinquantina di uccelli, usciti improvvisamente dal fiume Tigri, che Huon 
riesce a respingere verso il corso d’acqua. Infine, un terzo e piú temibile 
gruppo di uccelli, «non gaire gros / De façon de perdiç» (HdA, vv. 7088-
9), colpisce il conte, che si deve difendere con la spada. Huon conosce le 
loro proprietà mortifere e velenifere – sono infatti uccelli che possono 
infettare con la loro beccata o il loro tocco – poiché ne ha sentito parlare 
dal Prete Gianni. Il paladino è costretto a fuggire e a ripararsi, in mezzo 
alla radura, sotto il proprio scudo, sopportando il loro volare incessante e 
il vento fetido da loro trasportato. Alla fine, gli uccelli scompaiono. 

Uno stormo di uccelli ritorna e attacca Huon e il suo cavallo: 

Mais une flote de osiaus çausi:� 8575
Tant furent il ensemble que home tant non vi;
Gregnor sont de cornille et de lor plume ausi.
Le bech ont long et dur plus d’un pieç et dimi –	
Deu garde le quuens qui anchué non seit peri!
Par darer et davant l’aer en est pleni� 8580

Gli uccelli scompaiono al sorgere del sole, secondo una comparazione 
ben esplicita tra la luce solare e la Grazia. Ma il loro attacco ha reso deboli 
i grifoni che saranno uccisi poi dalle vespe e dai calabroni. 

Infine, si riporta un’ultima attestazione degli uccellini, anche qui im-
magini di una minaccia latente. Gli uccelli fanno, infatti, parte del tributo 
che Lucifero concede a Carlo Martello, forse emblema della ricchezza del 
dono per il re.65 Huon mostra a Ynide ciò che ha ottenuto dal diavolo e le 
ordina di non toccarlo, poiché quegli uccelli sono pericolosi, nonostante 
cantino soavemente (HdA, vv. 10809-20). Huon consegna il tributo a 
Carlo Martello, mentre la corte si diverte ad ascoltare gli uccellini cantare 
(HdA, vv. 10947-8). L’imperatore decide, infine, di accettare il tributo: 

64 La sintassi del passaggio sembra qui zoppicante, poiché «Le grant osiaus queli 
quuens oit oncis / Puis por les autres fu forment entrepris» (HdA, 7054-7055). Qui, in 
realtà, appare forse piú plausibile che gli uccelli abbiano attaccato Huon e non l’uccello 
oramai morto. Non è di questo avviso la traduttrice Schwam-Baird (Huon d’Auvergne 
§Translation), che chiosa «The huge bird that the count had killed / Was then vigorously 
assaulted by the others», forse a voler rispettare la sintassi del testo. 

65 Cf. Dalens-Marekovic 2012: 201. 



135F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Tost qu’el oit l’anel, la letiere s’an voy		
En l’air estoit portee que tretot le voy		
Le menistre d’enfer qe le fa grant desroy,	� 10970
Que en un moment bruslerent ses hernoy	

Carlo è cosí portato all’Inferno dallo stormo di uccellini.66 
Un primo elemento che osserviamo negli uccelli dell’HdA è il colore, 

nero; sono per questo accostabili ai corvi o alle cornaille, a cui lo stesso 
testo fa riferimento, uccelli della morte per antonomasia.67 Entrambi gli 
uccelli sono simboli dei peccatori, resi neri dalle colpe, e incarnazione del 
diavolo.68 L’interpretazione è confermata da un incontro singolare, che 
Huon ha quasi a ridosso delle porte infernali e che riprende un simile 
episodio della Navigatio sancti Brendani.69 Il paladino ascolta degli uccelli 
parlare, che si scoprirà essere dei peccatori, forse gli ignavi che Dio ha 
costretto in corpi di uccelli neri. I peccatori dichiarano di essere giunti lí 
dal nero Inferno. La loro uscita dalle bocche dell’Ade è garantita da Dio, 
ma testimonia, ancora una volta, che il luogo frequentato da Huon altro 
non è se non un vasto inferno sulla terra. Interrogati sulla loro identità, 
gli uccelli rispondono: 

Vasal, – dit li diable en forme d’oiselons – :		
Nos qe ci somes, né bien ni mal feisons,		
Mes pur il ere la nostre entencions	�  8360
De tenir sempre cum cil qi vencerons.		
Por ce qe Deu per conoit nos pensasons		
En guisse de oisel trasfigura cum sons		
D’ alor avant, venimes a cis mons		
Maint torment avomes, mais de pejor li sons.	�  8365
Une vos en diray, les autres taiserons,		
Que a vos riens ne fesist, se e’ lle conterons.

66 Nonostante l’etimologia Avernus indichi proprio l’assenza di avifauna (cf. Allaire 
2001: 187).

67 La distinzione tra corvi e cornacchie è, in realtà, recente; nel Medioevo la secon-
da era spesso intesa come la femmina del corvo e quindi accostabile ad esso in quanto 
a simbologia (cf. Pastoureau–Testi 2012: 183). 

68 Cf. ibi: 180-1. Cf. anche Pastoureau–Bertini 2008: 222. Il corvo è anche ben atte-
stato nel bestiario delle streghe nel corso del Quattrocento, come si legge in Pastoureau–
Bertini 2008: 261. 

69 Cf. Vallecalle 2018: 396-7.



136 Carte Romanze 13/1 (2025)

En air et en mer façon nos peschesons:		
Si cum onde nos maine, tot ensi nos alons,		
Pescher savomes, et nulle rien prendrons;	� 8370
Ensi estoit nostre destrucions.		
Un jor de la semaine une remedie avons;		
Ce estoit la domenege, qe enci nos demorons		

Gli uccelli neri sono, in sostanza, simbolo di malizia, correlativi del pec-
cato, strumento di tentazione.70

La seconda indicazione è quella della somiglianza, almeno per quan-
to riguarda le dimensioni, con la pernice (HdA, v. 7089). Come nel caso 
del corvo, anche la pernice nei bestiari ha connotazione negativa, poiché 
spesso associata alla lussuria e all’adulterio.71 La figurazione dell’avifauna 
nell’HdA è, in sostanza, ben in linea con quanto specificato nella lette-
ratura coeva, che vede in alcuni particolari specie di uccelli simboli del 
diavolo e del peccato. 

Drago-serpente. In questo climax di apparizione di bestes sempre piú feroci, 
lo zenit è occupato dal drago, a cui spesso ci si riferisce anche con il si-
nonimo di serpent, incarnazione delle forze del male.72 I draghi incontrati 
da Huon sono numerosi e ognuno di questi ha una forte connotazione 
diabolica. 

Il primo incontro si situa subito dopo il passaggio di Huon al mondo 
ultramondano e lo scontro con il leopardo e gli orsi. Il drago (serp/serpant) 
è l’unico animale che l’autore descrive con dovizia di particolari, forse per le 

70 Per Richard de Fournival, il corvo è anche rappresentazione dell’amore che col-
pisce in maniera subdola e penetra dagli occhi, gli stessi che il corvo vorrebbe mangiare 
per prima cosa quando si avventa su un cadavere (Richard de Fournival, Bestiaire d’A-
mour [Zambon]: 381). 

71 Il riferimento è a Geremia 17: 11: «perdix fovit quae non peperit fecit divitias 
et non in iudicio in dimidio dierum suorum derelinquet eas et in novissimo suo erit 
insipiens». Si legga anche quello che dice il Fisiologo (Zambon): 57 circa la pernice «che 
cova le uova altrui e le fa schiudere: ma quando i piccoli sono diventati adulti, volano 
via […] Cosí anche il demonio rapisce la specie di coloro che sono piccoli nel senno; 
quando però sono pervenuti alla giusta misura dell’età, essi cominciano a riconoscere i 
loro genitori celesti, cioè Cristo e la Chiesa e i santi profeti e gli apostoli, e lo lasciano 
solo e confuso»; cf., inoltre, Pastoureau–Testi 2012: 205-6.

72 Cf. Pastoureau–Bertini 2008: 55, 133, 146. 



137F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

differenti possibilità offerte dalla tradizione riguardo questo animale, forse, 
per sottolinearne l’attributo della mostruosità.73 Il primo drago: 

la gole tiant overte et fa un grant sofler;	�  2540
A pou d’ore dou sofle vait hom tot enfler,		
E feu e flame il bute por naire et coe darer		

È quindi un drago sputafuoco. Le sue dimensioni sono abnormi (è, in-
fatti, «ydos et grant», v. 2543) e si difende con la coda, il fuoco e i denti 
aguzzi. Questo primo episodio anticipa il secondo incontro con un dra-
go, intento a scontrarsi contro un leone:74 entrambi gli animali sono ini-
zialmente descritti come creature ferine non meglio identificate. Solo dal 
v. 2911, l’autore ci presenta i due sfidanti: uno è il leone, l’altro è un «serp; 
mout par fu ydos et grant, / qui gite feu et flambe por naire et choe en-
semant» (HdA, vv. 2913-4). Si insiste ancora sulle dimensioni spaventose 
e sul timore che esso suscita, nonché sulle capacità di espellere del fuoco 
dalle narici e dalla coda. I due attributi del drago si manifestano anche 
nel terzo incontro, quando Huon scala un’altura e si trova di fronte all’in-
gresso di una caverna, nella quale scoprirà abitare Alquilidés, il diavolo.75 
Poco prima di incontrarlo deve, però, scontrarsi con il drago, che, come 
per altre bestie precedentemente incontrate, anticipa la prova diabolica. È 
un drago «grant et ydos come mes il trova» (HdA, v. 3221): piú si prose-
gue, piú i pericoli crescono. Nuovamente, Huon uccide il drago. 

Ancora un drago, questa volta «a la gole baé» (HdA, v. 7212) blocca 
il cammino di Huon, poco prima dell’incontro con gli Ittiofagi. Huon lo 
liquida velocemente. Ma un drago ritorna a breve distanza, quando ormai 
Huon è vicino alle bocche dell’Inferno. Questa volta, in un parallelismo 
narrativo evidente con la scena del leone, il drago è intento a combattere 
contro due grifoni. Huon non esita e uccide il drago, salvando i meravi-
gliosi uccelli. Nulla può, invece, poco piú avanti quando un drago uccide 

73 A differenza degli altri animali incontrati fin qui, il drago non è un’esperienza re-
ale; pertanto, si potrebbe pensare anche a una maggior dovizia di particolari proprio per 
descrivere un essere di cui è impossibile fare esperienza. D’altra parte, il drago sembra 
essere percepito, nel Medioevo, come un animale reale a tutti gli effetti, cf. Pastoureau–
Testi 2012: 255. 

74 Cf. Zarker Morgan 2005: 653-8; Martina 2014. 
75 Mi scuso per il rimando a Guariglia 2022b, a proposito del diavolo nella caverna. 



138 Carte Romanze 13/1 (2025)

il suo cavallo, già indebolito dagli attacchi dei neri uccelli e da quello delle 
vespe e dei calabroni. Dopo la morte del cavallo, Huon colpisce ripe-
tutamente la creatura demoniaca, ma non riesce ad abbatterla, fintanto 
che gli conficca – come già nello scontro precedente – la spada in gola, 
uccidendolo: «La spee en la gorge l’en ala a ficher; / Le quuer le part, si 
le fist aterrer» (HdA, vv. 8690-1). 

Alcuni serpenti, questa volta propriamente rettili striscianti di diver-
so tipo, si trovano in un «laig» (HdA, v. 10224) all’Inferno, a ribadire il 
carattere infernale di queste creature.76 

Nella – comunque insolita per l’HdA – attenzione alla descriptio della 
bestia, mancano particolari utili alla sua rappresentazione. Ecco, allora, 
che ci vengono in aiuto le miniature di B, che mostrano da vicino i draghi 
incontrati da Huon. I primi tre draghi sono simili: di colore verde chiaro, 
posseggono una o due creste sul dorso di colore rosso molto chiaro/
rosa. Sono dotati di una lunga coda e di due zampe leonine di colore ros-
so, con artigli acuminati;77 la loro pelle (come quella dei draghi seguenti) 
è coriacea.78 La rappresentazione offerta è quella di una viverna, piú che 
di un drago, ovvero un essere con due ali crestate (non è chiaro nella 
miniatura se ce ne siano due o una sola) e due zampe, quando i draghi ne 
hanno convenzionalmente quattro. 

I draghi che Huon incontra prima degli Ittiofagi e quello intento allo 
scontro con i grifoni sono differenti. Si tratta sempre di viverne, ma il loro 
colore è verde scuro e presentano numerosi nodi sul collo e sulla coda, 
nonché due ali ben visibili, sempre di colore scuro. Le zampe sono anch’es-
se verdi scuro e non sembrano presentare – il condizionale si deve allo sta-
to non ottimale di conservazione degli inchiostri – attributi leonini. Infine, 
l’ultimo drago, responsabile della morte del cavallo di Huon, è di colore 
marrone chiaro – quasi nocciola – con una cresta (o due) e una lunga coda 
biforcuta. Anche qui la zona delle zampe presenta uno stato di conserva-
zione degli inchiostri non ottimale per una valutazione precipua. Questo 
cambio cromatico non trova riscontro nel testo; è possibile solamente 
avanzare un’ipotesi per la rappresentazione dell’ultimo rettile. I draghi an-

76 Sulle razze di serpenti, cf. Frugoni 2018: 211, 235, con riferimento al Bellum civile 
di Lucano, e Pastoureau–Testi 2012: 250-4. 

77 Cf. ibi: 255. 
78 Cf. Pastré 1994: 68. 



139F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

ticipano gli incontri demoniaci. Dopo pochi versi dalla morte dell’ultimo 
drago, ecco comparire di fronte a Huon un pellegrino, solitario, che pre-
senta un aspetto sinistro, un dettaglio che ne dimostra la non appartenenza 
al mondo umano: la dentatura aguzza. È, infatti, un diavolo travestito. Le 
vesti del pellegrino sono molto simili alla livrea del drago incontrato pochi 
versi prima. È forse possibile, dunque, che questo cambio cromatico sia 
atto proprio a sottolineare la connessione tra l’essere mostruoso e il dia-
volo in arrivo.79 L’alternanza nelle raffigurazioni delle miniature è un dato 
piuttosto comune nei codici, che indugiano su differenti descrizioni del 
drago,80 tutte con lo scopo di metterne in luce la pericolosità e la possanza, 
come già i due aggettivi che accompagnano i draghi di Huon: ydeus e grant. 
Anche l’etologia dei draghi di Huon è abbastanza comune: sputano fuoco, 
non solo dalla bocca, ma anche dalle narici e dalla coda.81 La loro presenza 
rappresenta un ostacolo insormontabile per qualsiasi uomo che non sia 
dotato di doti guerriere e di Fede,82 caratteristiche che albergano copiosa-
mente in Huon d’Auvergne e che, ancora una volta, lo accomunano, nel 
suo percorso oltremondano, a un santo. 

Altre belve sul cammino. Ci sono, infine, due specie di bestes che compaiono 
una volta soltanto lungo il percorso. Il primo animale è l’elefante, che vive 
in branco, e che Huon incontra sulle sponde del Tigri, poco prima della 
vista degli ignavi trasformati in uccellini. Nel testo si legge che Huon 

un autre val il ot trové	� 8316
Qui estoit tote plain d’olifant adesé.		
Plus de trois jors il dure avant qu’i l’oit passé,		
Né nulle engombremant da celor ait trové		

79 Per gli altri due draghi verde scuro, in realtà, la scelta è meno interessante, poi-
ché la loro raffigurazione si trova quasi trenta carte dopo quella dell’ultimo drago, con 
tutto il tempo di poter reimmaginare le loro fattezze, senza suscitare alcun problema 
di coerenza. Al contrario, dal drago verde scuro a quello marrone chiaro passano solo 
sette carte.

80 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 255.
81 Cf. ibi: 258-60.
82 Cf. Voisenet 1994: 564-6; Pastoureau–Testi 2012: 261; Sciancalepore 2018: 53-4; 

242-4. 



140 Carte Romanze 13/1 (2025)

Nel Medioevo, l’elefante è un correlativo di ottime qualità e caratteristi-
che positive, dalla pudicizia all’intelligenza, dalla misericordia alla giusti-
zia.83 Ciononostante, qui Huon ne è spaventato per l’enorme dimensione, 
nonché per la presenza in branco. 

Ben piú spaventosi sono i mostri marini, che alle volte fanno capoli-
no nel testo, soprattutto in prossimità delle bocche dell’Inferno. Dopo gli 
sciami di calabroni e vespe, Huon scorge «Aseç […] monstre que si part 
de la mer, / Que le uns et l’autre si prant ad enchalcer» (HdA, vv. 8640-1). 
I «dragon mari[n]s» (HdA, v. 9190) costituiscono, soprattutto, la fauna che 
Huon incontra all’Inferno. Non solo i mostri, ma in generale le creature 
acquatiche hanno una connotazione negativa:84 poco conosciute, abitanti 
di un ambiente ostile, buio come l’Inferno, dove vivono senza respirare e 
dove gli uomini muoiono senza sepoltura.85 Il mare e, seppur in misura mi-
nore, l’acqua rappresentano elementi mortiferi, come già Huon dimostra 
nel corso delle proprie traversate, durante le quali è spesso sorpreso da forti 
tempeste. Non sarà dunque un caso che questi mostri marini, di cui non 
abbiamo ulteriore specificazione nel testo, né nelle miniature, si incontrino 
proprio a ridosso dell’Inferno e all’interno dell’Oltretomba, un ultimo sta-
dio di asprezza e crudeltà prima dell’imo terrestre. 

5.  Tra le bestes

Le incursioni delle bestes nel testo sono sintetizzabili secondo lo schema 
seguente. 

1.  �Assenza. La corte di Carlo Martello, la dimora di Huon, i luoghi co-
nosciuti sulla terra non ospitano bestes. Le uniche incursioni anima-
lesche sono date dalle similitudini e dalla presenza del cavallo da 
guerra. Il mondo umano è quello senza animali. 

2.  �Mal bestes. Dopo la tempesta, che provoca il “passaggio” di Huon 
all’Oltretomba, il mondo è abitato dalle bestie feroci. La loro aggres-
sività si fa via via piú marcata, fino a che le vespe, i calabroni e un 

83 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 92-7. 
84 Sui mostri marini, cf. almeno Pastoureau–Testi 2012: 220-1. 
85 Cf. Delumeau 1978: 35.



141F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

drago non riescono a privare Huon del suo cavallo e dei due grifoni, 
per traslato dei suoi attributi guerrieri e di Fede. 

3.  �Ibridi. Con l’approssimarsi alle bocche dell’Inferno, le raffigurazioni 
bestiali non sono piú sufficienti. Huon incontra qui degli esseri ibri-
di, che uniscono, nello stesso corpo e nella stessa anima, degli aspetti 
animaleschi e umani. Il grado di bestialità è qui ancora piú elevato, 
dato che viene meno il confine tra uomo e animale. Due sono i casi 
principali.86 Alla lassa CCLXXXVII, Huon incontra delle strane cre-
ature, il cui bacino si sviluppa in un’appendice tipica dei pesci.

Trove une generacion de hom, faite ensemant,
Que da l’ombril en sus stature de hom tenant.		
E da le anche en jus, de peison n’oit ’magiant87	 	
Riens non savent parller, et nuç vont tote quant;		
Les oil qu’il ont, al front par des tiçont braisant,� 7310
De contraire semblance sont il stanpiç a tant;		
Locifal l’apellent, cum dirent mainte jant		

Si tratta degli Ocifal, degli esseri dalle sembianze di tritoni, che troviamo 
anche nell’Alexandre, vv. 3, 164 e 181. Il termine sarà, forse, da leggere, 
Lo[t]ifal (come suggerisce anche Harf-Lancner),88 che richiamerebbe da 
vicino i Liotifal (< Ichtophagos) dell’Alexandre. Questi ultimi sarebbero 
i rappresentati della tradizione classica degli Ichtyophagoi, i ‘mangiatori di 
pesce’ del Baluchistan descritti dai greci – Nearco e Agatarchide di Cni-
do su tutti – la cui dieta si basava solamente sui prodotti del mare.89 Piú 
singolare è invece il loro aspetto, poiché ‘hanno aspetto di pesce dalle 
anche in giú’, come si evince anche dalla miniatura visibile alla c. 51r, che 
li ritrae sottoforma di tritoni. La scelta del compilatore è interessante, 
poiché la figurazione degli Ittiofagi è solitamente quella di figure ibride 
uomini-uccelli, come si può osservare nelle metope del duomo di Mode-
na; sono quindi piú arpie che tritoni. Nel testo, l’ibridazione, già di per sé 
peccaminosa, è con un pesce, una figura infima e misteriosa. Seppur la 

86 Si escludono qui tutte le figure, come la dama del castello, che nascondo dietro 
l’aspetto umano, la loro realtà diabolica

87 Per la correzione, cf. Guariglia 2021: 9.
88 Cf. Alexandre (Harf-Lancner): 450. 
89 Cf. Longo 1987: 14. 



142 Carte Romanze 13/1 (2025)

fonte sembra essere l’Alexandre, nemmeno nel romanzo delle avventure 
di Alessandro Magno gli Ichtyophages hanno tali sembianze: 

Douze piés ont de haut, grant son ter parcreü		
Ja n’avront fil de drap affublé ne vestu	�  2455
Quelque tans que il face, tous jours vont ainsi nu		
Et sont par tout le cors comme bestes pelu		
[…] vivent de poisson cru		

La seconda figura ibrida è quella del centauro («le sagitaire», HdA v. 9675), 
che Huon incontra durante lo scontro verbale con Caronte. Il centauro 
ha teso l’arco verso Huon, san Guglielmo ed Enea e ha scagliato una 
freccia infuocata che ha centrato la barca su cui si trovavano alcuni pecca-
tori, mettendoli in fuga. Il centauro, a differenza degli Ittiofagi, non è una 
creatura muta. Il sagitaire parla e ragiona con i suoi interlocutori («E vos, 
qui estes, qui tiel clarté rendés? / Meilor pein, croy, qe de formant querés» 
HdA, vv. 9686-7, rivolto a san Guglielmo). Ma questa capacità umana 
non deve ingannare: il centauro è «laide et idos» (HdA, v. 9708), come le 
altre creature diaboliche, un «maldit da Diex», un «fous bastart pulentés» 
(HdA v. 9694-9695). San Guglielmo lo caccia con un calcio e prosegue il 
percorso, mentre il centauro se ne va bestemmiando e gettando fiamme 
dalla bocca e dal naso e urlando. Morto a Troia, dice Enea, non ha altro 
compito che correre e tirare frecce per l’eternità. 

La condanna delle due figure è completa. Esse rappresentano, sep-
pur nelle loro differenze, la violazione del confine tra animale e umano,90 
l’alternanza tra forma antropomorfa e zoomorfa nello stesso corpo:91 
non possono che essere un’opera demoniaca,92 atta a sconvolgere non 
solo la fisicità umana, ma il cosmo intero.93 L’ibridazione è possibile solo 
nei pressi dell’Inferno, nei luoghi piú lontani dalla civiltà, dove le regole 
umane non sono rispettate e dove il potere di Dio è piú debole. 

90 Cf  Sciancalepore 2018: 44. 
91 Cf. Harf-Lancner 1985: 208. 
92 Cf. Sciancalepore 2018: 80. Sugli esseri fantastici con tratti animali, cf., ad esem-

pio, Perco 1997, in cui si esamina specificatamente il caso delle anguane, già richiamate 
per l’HdA.

93 Cf. Sciancalepore 2018: 148. 



143F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

4) Etologia animale. Lo stadio piú basso di questo percorso bestiale è quel-
lo a cui Huon assiste all’Inferno. Gli uomini perdono la propria umanità, 
rompono il confine animalesco e si comportano come bestie selvatiche. 
Il paladino, nella descrizione dei peccatori, si sofferma proprio sulla loro 
incapacità di vivere secondo la loro natura umana, fondata sulla ragione 
e sulla Fede. Per Huon «Ce ert la gient qui non fi bien ni mal / La vie soy 
fu ovre bestial» (HdA, vv. 9347-8): il transfert da uomo ad animale è ora-
mai completo e l’animalità è qui esplicitamente assimilata alla mancanza 
di Fede. 

6.  Animalità positive

Nell’universo di Huon, gli animali non sono solamente minacciosi, nono-
stante un’iniziale diffidenza da parte dell’eroe. Huon incontra due specie 
animali che si dimostrano, invece, collaborative con l’uomo e lo seguono 
per parte del suo viaggio. 

Bucefalo. Si fa qui un rapido riferimento al cavallo, per mostrare una decisa 
evoluzione nella raffigurazione del cavallo del paladino. Huon sta com-
battendo contro i Saraceni in Cappadocia. Lí trova un cavallo straordi-
nario simile a Bucefalo. Di lui si descrivono i colori del manto: «Blans e 
noir oit le piç et li cropon» (HdA, v. 4070).94 Se ne sottolinea la bellezza: 
«Plus belle beste ja veoir ni puet hon» (HdA, v. 4072). E si aggiunge un 
particolare: «Un cors avoit por davant a le fron» (HdA, v. 4071), ‘aveva 
un corno sulla fronte’, come in alcune rappresentazioni di Bucefalo. La 
traduzione di cors è confermata dal corredo miniato di B.95 Alla c. 30r, in-
fatti, Huon e il cavallo stanno montando sulla nave e si voltano a parlare 

94 Cf. Alexandre (Harf-Lancner), 429-30: «Onques hom ne vit beste de la sieue 
façon: / Les costés a bauçans et fauve le crepon». Sull’unicorno in Andrea da Barberino, 
cf. Allaire 2002: 29-30. 

95 Shwam-Baird traduce ‘a heart on his forehead’. La traduzione ‘cuore’ darebbe 
certamente alcuni problemi interpretativi. Ringrazio Leslie Zarker Morgan per aver-
mi segnalato che nell’edizione Zarker Morgan–Shwam-Baird 2025 è stata preferita la 
forma corn, ed è stata inserita una nota a testo per giustificare la traduzione, proprio 
basandosi sul corredo illustrativo di B.



144 Carte Romanze 13/1 (2025)

con i mercanti della terra del Prete Gianni. Il “movimento” della testa del 
cavallo mostra, senza ombra di dubbio, la presenza di un corno dorato 
sul capo dell’animale. Bucefalo, nell’Alexandre, è sempre descritto come 
un cavallo straordinario, una fiera «felenesse et hideuse» (Alexandre, v. 
424, Harf-Lancner), un «chivals que manjue la gent» (Alexandre, v. 97, 
ed. La Du). Ancora piú evidente è il corno nelle miniature successive (es. 
c. 43r), quando Huon si sta oramai allontanando dalla Terra del Prete 
Gianni. Succede anche che il miniatore si dimentichi di raffigurarlo, dato 
che esso, nel giro di poche carte (46v-50r) appare e scompare piú volte, 
per poi venire del tutto abbandonato dopo la c. 51r. La sottomissione 
del Bucefalo al cavaliere è frutto del riconoscimento del valore guerriero: Huon 
lo conquista in punta di spada in Cappadocia, cosí come Alessandro Ma-
gno è l’unico a voler liberare Bucefalo dalla cella dov’era rinchiuso e ad 
affrontarlo. 

Leone ringrazievole. Non ci si soffermerà lungamente sull’episodio del le-
one, poiché esso è stato studiato da contributi appositi e dettagliati.96 Si 
fa qui riferimento all’incontro con il leone che combatte un serpente. 
Huon interviene, dopo un attimo di esitazione, e uccide il rettile. Il leone, 
riconoscente, si mostra umile e segue Huon, e le due dame che lo accom-
pagnano, per alcune avventure.97 Si tratta, della riproposizione del cele-
berrimo episodio dell’Yvain di Chrétien de Troyes, a sua volta riscrittura 
di un motivo, invero, piuttosto diffuso anche nella Penisola.98 

Il primo aspetto da sottolineare riguarda la domesticazione dell’ani-
male. Il leone è una figura spaventosa: anche nel caso del leone ringra-
zievole di Huon, né l’eroe («Beste salvage i·l veon», HdA, v. 3040), né 

96 Cf. Zarker Morgan 2005; Martina 2014, in particolare. 
97 Cf. Zarker Morgan 2005: 654 per il riassunto delle avventure di Huon e il leone; 

cf. anche Martina 2014: 118. 
98 Cf. Chatillon 1980; Stanesco 1988; Stanesco 1989; Heijkant 1994; Le Rider 1998 

per la diffusione del motivo nella letteratura peninsulare, nel Medioevo e Rinascimento. 
Per un motivo leonino differente, quello del leone “evaso”, cf. Lagomarsini 2016. Sulla 
diffusione del motivo leonino nell’epica, cf. Martina 2014: 119-24 e Sciancalepore 2018: 
271-8, per il motivo leonino nella letteratura oitanica e nelle fonti mediolatine. Come ben 
ha dimostrato Martina 2014: 119, non solo, tra HdA e la fonte yvaniana, è simile l’incontro 
tra eroe e leone, ma anche lo schema degli «exploits que les chevaliers accomplissent avec 
leurs lions»



145F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

le damigelle si fidano inizialmente della belva («Ni furent sainç dotance, 
le cors lor retrembla», HdA, v. 2980). Alla prima città, tutti gli abitanti 
fuggono non appena avvistano la bestia all’orizzonte («Le lions va avant, 
tote la giant fuoy», HdA, v. 3534). Ciò che distingue il leone ringrazievole 
di Huon dal leone che compare assieme ai leopardi è il comportamento 
dell’animale:99 «Nul mal semblant li mostre, ainç si prist humelire!» (HdA, 
v. 3018). La fiera si getta a terra e inizia a piagnucolare e scuote la coda: 
«A la terre si couçe et prist a gagnolire, / Grafe la terre a brance, prist la 
coe a scrolire» (HdA, vv. 3019-20). La miniatura della c. 21v mostra poi 
il leone venire verso di Huon accucciato, «en signe de humbleteç» (HdA, 
v. 3022). Il leone, quindi, palesa i segni di umiltà e domesticazione100 e si 
trasforma quasi in un essere umano. Sembra quasi dotato di parola: 

Ausi cum hom carnal qe deust or parlire:	� 3025
“Ja toy quere merci; or ni moy delinquire		
Par toy suy ge vif  da cestor aversire”		

Il leone scuote ancora la coda, «gagnolant cum chagnon» (HdA, v. 3033), 
inclina ancora il capo, in segno di umiltà.101 Alla fine, l’autore insiste sulla 
similitudine tra leone e il cane da caccia, simbolo per eccellenza di fedeltà: 
«Quant il fu pres de luy si mist en genoillon, / Le son hernois lençant, 
gaçolant cum brachon» (HdA, vv. 3051-2). Il conte, ormai rassicurato sul-
la volontà dell’animale, «s’enclina, si·l grate sor cropon» (HdA, v. 3053) e 
lo cura con un onguimant che teneva nella borsa, insieme a un triague per 
il veleno del serpente. L’addomesticamento è compiuto quando il leone 
si accovaccia vicino al conte e «s’est dormis de devant lo baron» (HdA, 
v. 3063), mentre egli lo «grate d’entor et d’environ» (HdA, v. 3064) con 
l’unguento. 

Il leone per Huon è un segno concreto della benevolenza divina,102 
in un percorso lungo e irto di ostacoli. Anche per questo non andrà sot-
tostimata l’esitazione di Huon nell’aiutare il leone, figlia del timore per 
le due bestie selvatiche che combattono: «“Hay, Diex, – ce dit Huon,  – 

99 Cf. Drevet 1994: 17. 
100 Cf. Martina 2014: 112-3. 
101 Il lemma è usato con insistenza nel corso delle lasse legate all’incontro tra il 

leone e Huon. 
102 Cf. Zarker Morgan 2005: 655. 



146 Carte Romanze 13/1 (2025)

dei ge laiser morir / La plus franche beste que dos autre ert sir?» (HdA, 
vv. 2924-5). L’esitazione103 è, forse, da leggere all’interno del percorso di 
Huon, che non è solo un itinerario orizzontale (e poi verticale), ma anche 
un viaggio di purificazione e di formazione. Essa scomparirà piú avanti, 
quando Huon si troverà di fronte, secondo la tecnica del parallelismo, 
allo scontro tra grifoni e serpente. In quel caso, Huon si getterà sul ser-
pente senza alcun tentennamento. 

La coppia leone-paladino è anche un chiaro esempio di compagnonna-
ge. Non si tratta solamente di un accompagnarsi a un leone: la presenza 
dell’animale agisce, infatti, profondamente sull’identità del cavaliere,104 
come possiamo apprezzare già dalle miniature di B. In alcune di esse, 
infatti, – anche prima di incontrare il leone – Huon indossa un cimiero 
con sembianze leonine.105 Anche lo stemma portato da Berart, parente di 
Huon, presenta fattezze leonine: «Soz un pennon ad un lion mout fier» 
(HdA, v. 174). L’assunzione dell’identità leonina106 non è solamente lega-
ta all’aspetto ferino dell’animale, ma anche al suo simbolismo positivo. 
Huon è il cavaliere del leone (e non con il leone) e, per traslato, il cavaliere 
che combatte con il favore di Dio, con una figurazione che fa sicuramen-
te riferimento all’Yvain. 

Infine, l’animale è simbolo di giustizia: accompagna Huon e lo af-
fianca nei processi ai legislatori della città di Nobie e Tarsia. La sua vista 
incute timore, ma la beste agisce sempre per ordine di Huon («Mes a son 
signor tot fois il ot gardé, / Com feit le serf  qui son signor amé», HdA, 
vv. 3875-6), ascoltando le parole dei criminali e delle vittime, assistendo 
Huon nei rituali di battesimo della popolazione appena salvata. Una volta 
conquistata la città in Cappadocia, Huon ne affida il governo a Sansone 
e chiede al leone di assisterlo per il mantenimento della Giustizia. Anche 
questo aspetto del leone affonda le radici nella concezione medievale 

103 Anche l’esitazione del cavaliere è un elemento che richiama alla mente il me-
desimo comportamento, frutto di riprovazione da parte di Ginevra, di Lancillotto nel 
Chevalier de la Charrette. 

104 Cf. Sciancalepore 2018: 83 e Sciancalepore 2014. 
105 Lo scudo di Huon è, invece, poco indicativo: nelle miniature è rappresentato 

con uno sfondo verde, diviso da partizioni sempre verdi. 
106 Cf. Barbieri 2013. 



147F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

dell’animale, che è anche campione di fedeltà e giustizia107 e i deboli non 
devono temerlo (espressione che si ritrova uguale nell’HdA: «As bons 
estoit il plain, as cruaus felonoit», HdA, v. 4137). 

Figura della benevolenza divina, protettore degli indifesi, giustiziere, 
animale senza timore, il leone è quindi raffigurazione del cavaliere Huon, 
che riunisce in sé aspetti legati all’abilità cavalleresca, ma anche ammini-
strativa, riunendo cosí le prime due categorie dumeziliane della regalità.108 
La visualizzazione del cimiero leonino, nelle miniature di B, non fa che 
rafforzare questa identificazione del cavaliere con la belva, richiamando 
da un lato la fonte dell’Yvain, dall’altro inserendosi nel percorso di purifi-
cazione e di formazione di Huon d’Auvergne. 

Grifoni. Speculare è l’incontro di Huon con i grifoni. Anch’essi sono im-
pegnati nel combattimento contro un serpente. Come Bucefalo, i due 
uccelli moriranno poco prima che Huon giunga all’Inferno, con grande 
dolore del paladino. Il loro arrivo appare come una risposta alle preghiere 
di Huon, che chiede a Dio un modo per attraversare il «malpais» (HdA, 
v. 7658) che lo aspetta. Alla richiesta di Huon, i due grifoni, pur stremati 
dalla lotta con il drago-serpente, si alzano in volo afferrando – ecco qui 
spiegato il numero dei grifoni109 – Huon e il suo cavallo. I grifoni rifiuta-
no il comportamento animale e «semblant font da mere» (HdA, v. 7677). 
Come il leone, anche i grifoni accompagnano il conte nel suo percorso e 
partecipano attivamente nella rimozione degli ostacoli sul suo cammino. 

Nei bestiari, il grifone è spesso associato al leone, un ibrido a metà 
tra aquila e il felino.110 Il rapporto con l’episodio del leone non è quindi 
solamente di tipo narrativo, ma nasconde una comunanza “biologica” e 
simbolica profonda. Anche le miniature di B sembrano mettere in luce 

107 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 62-3. Come dimenticare, d’altronde, il re Noble del 
Renart; sul re leonino, cf. Subrenat 1992; Bellon 2019.

108 Cf. Dumézil 1941-1948, Dumézil 1958 e Le Goff  1979. Sull’approccio 
trifunzionale alla regalità, cf. Fassò 1999: 97-105. Sull’importanza del tema del buon 
governo nell’HdA, si leggano le osservazioni di Zarker Morgan 2017. 

109 Ma c’è probabilmente il ricordo dell’Alexandre (La Du), vv. 7602 ss. Sul tema, cf. 
anche Frugoni 2018: 110-20. Per i grifoni in Andrea da Barberino, si rimanda ad Allaire 
2002: 29. 

110 Cf. Pastoureau–Testi 2012: 174-5. 



148 Carte Romanze 13/1 (2025)

tale natura composita: un corpo leonino e una lunga coda, un becco a 
uncino; il grifone dell’HdA ha le zampe posteriori feline, quelle anteriori 
simili all’aquila, dotate di artigli. 

7.  Domesticazione

Lo iato insito tra animali positivi e negativi risiede nel loro atteggiamen-
to verso l’uomo. Questi comportamenti trovano un’eziologia mitica che 
viene spiegata nel testo, poco prima della catabasi. Huon sale su una 
montagna, accompagnato dai grifoni e da Bucefalo. All’improvviso, si 
imbatte in una casupola di pietra, abitata da tre eremiti – si scoprirà poi 
essere parenti di Huon – e li rassicura circa le sue intenzioni. Gli eremi-
ti iniziano a descrivere «La montagne hom apelle L’Arche Noé atant» 
(HdA, v. 7901). Da lí fuoriuscirono gli animali salvati da Noè dal diluvio 
e si diffusero su tutta la terra: 

Ensi cum le diluvie, cum a Diex fu plaisant,	
De ogne generacion d’animal ici fu veremant.		
Puis le deluvie, en tote terre spant:		
Çaschune fist somence, rempli lo siegle grant,� 7095
Ensi cum vos veeç de jor en jor vormant.		
La somence primere puis sus cil mont remant,		
Une autre somence pues de lor isant,		
De celle en autre, pues ala molpliant		

Come gli uomini, anche gli animali salvati dal diluvio universale si riversa-
rono su tutta la terra, tranne un gruppo, detto gli “animali sacri”. Si chia-
mano cosí perché vivono ancora sulla montagna e ogni Venerdí Santo 
sono benedetti da Adamo111 e Noè. Tutti gli animali sono 

desfiguré de ceus que veu aveç.		
Nuls li en vit crueus ni envers luy oscureç;		
Chascuns li oit mostré signe d’umiliteç� 8110

111 Adamo è il denominatore degli animali, demiurgo; la sua raffigurazione in com-
pagnia della fauna è piuttosto frequente; cf. Dittmar 2012: 221; Sciancalepore 2018: 39; 
Zambon 2021: 126-7.



149F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Le bestie sacre mostrano segni di umiltà, come i leoni e i grifoni, e Huon 
li benedice. Sulla montagna dell’Arca si ricompone, di fatto, quella frattu-
ra avvenuta dopo il Diluvio universale, causa della superiorità dell’uomo 
sull’animale. Non solo; gli animali sono tutti figli di Dio:

Hé, Diex, sire Pere, por ton sanctisme non		
Que faisis ciel e terre et mer por divison,		
Beste et ousiaus volant, eve douz et peson� 2205

Ancora piú importante è che tutte le bestie, nell’HdA, sono dei correlativi 
evidenti degli uomini. Gli animali che si sono diffusi sulla terra hanno 
avuto libero arbitrio: una parte di essi osserva i dettami divini e si of-
fre all’uomo tramite domesticazione e umiltà. L’altra parte è formata da 
creature selvatiche e infernali, le quali hanno riflessi diabolici e, di conse-
guenza, non possono vivere nella società degli uomini, ma solo nelle terre 
infernali. Esistono, poi, ancora quegli animali che vivono, come eremiti, 
sulla montagna dell’Arca, i quali sono in contatto diretto con Dio, e dai 
quali Huon può trarre insegnamento. L’ideale del paladino d’Alvernia 
sembra essere, infatti, quello ascetico; l’itinerario di Huon, la sua dieta, 
il suo comportamento sono quelli di un eremita, la cui figura pare rap-
presentare il momento apicale del suo percorso di formazione. Non sarà 
allora un caso che il ritorno forzato in società – per salvare Roma dalle 
incursioni saracene e tedesche – corrisponda alla morte dell’eroe. 

8.  Conclusioni

È possibile trarre alcune conclusioni dal complesso percorso compiuto 
da Huon, nelle terre infernali. La netta bipartizione del viaggio, secata 
dal “passaggio” del paladino a un mondo sospeso e ultramondano, è as-
sociata al numero sempre crescente di incursioni animali nell’opera. Nel 
percorso verso il male, l’animalità coinvolge non solo le bestes, ma anche 
gli uomini, in un percorso di “de-formazione” che porta fino alle ibrida-
zioni fisiche e comportamentali.  

Il primo punto è legato proprio alla progressiva perdita e rifiuto dello 
stato di natura, inteso come volontà divina. Il percorso infernale è un iter 
peregrinationis che allontana Huon dalla civiltà e dalla società, umana e divina. 
L’Inferno è, per eccellenza, un capovolgimento del mondo, in questo caso 



150 Carte Romanze 13/1 (2025)

della corte d’Alvernia, dove regnano cortesia e cavalleria;112 qui il percorso 
è segnato dalla bestialità e dalle insidie. La presenza animale ha una precisa 
funzione simbolica: le bestie incontrate da Huon rappresentano degli osta-
coli nel suo pellegrinaggio e, per traslato, ostacoli alla sua Fede. La progres-
siva perdita dell’ordo naturalis (animali-ibridi-peccatori animaleschi) è chiara-
mente vista dall’autore come il necessario scenario per l’ingresso all’Inferno, 
il luogo del rovesciamento della volontà divina. Uomini ibridi, entità diabo-
liche, fiere fameliche sono entità che permeano all’improvviso il mondo di 
Huon e marcano una netta cesura con la società cortese da cui egli proviene. 

La corte di Carlo Martello non è il tempio della qualità cavalleresche. 
Il re è avido e ingannatore, consigliato da felloni e traditori. Un modello 
negativo di regalità, opposto non solo alle qualità del paladino Huon, ma 
anche alla teocrazia perfetta del Prete Gianni,113 sotto la quale i cittadini 
convivono pacificamente e «le un n’ait hayne a l’autre, ainç s’aime per 
amor; / Tote jor soy servent cum frere a seror» (HdA, vv. 4619-20). 

Il percorso di Carlo Martello è, per molti aspetti, inverso a quello 
di Huon e lo porta fino alla dannazione eterna. Tale involuzione è sim-
boleggiata dalla progressiva comparsa di elementi infernali tra i paladini 
carolingi, in concomitanza e posteriormente alla partenza di Huon. Al 
banchetto di addio dell’eroe d’Alvernia, si presenta un diavolo, vestito da 
pellegrino.114 Infine, con un espediente già dantesco, Huon incontra in 
Inferno i “consiglieri fraudolenti” di Carlo, simbolo esplicito della corru-
zione della corte e preludio all’arrivo del sovrano nell’Ade.

Alle presenze diaboliche si accompagnano quelle ferine, che trovano 
il loro apice nello stormo di uccelli che trasportano il tributo luciferino in 
cambio dell’anima di Carlo. Si segnala qui un episodio in particolare, in cui le 

112 Per Allaire 2001: 187, invece, l’etimo Alvernia sarebbe da associare al latino 
Avernus, in un gioco di parallelismi e legami linguistici caro agli autori medievali e che 
potrebbe accostare la corte alverniate all’Inferno. 

113 Cf. Zarker Morgan 2017.
114 Una sorta di rifiuto naturale si vede anche nel comportamento di Carlo stesso 

che, per insidiare Ynide, è convinto da Saudino a cambiare vestiti e recarsi alla proces-
sione femminile organizzata dalla Regina. Sull’importanza dei vestiti come rappresen-
tazione del proprio status naturale si è scritto molto, a partire da casi celeberrimi come 
il processo a Giovanna d’Arco, fino ai vestiti strappati da Orlando (o Yvain), sintomo 
della follia. Sul travestimento nelle chansons de geste, con particolare riferimento al Tristan 
de Nanteuil, cf. Campbell 2007; Gutt 2018.



151F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

incursioni animalesche si pongono come immediata rappresentazione della 
malvagità dei personaggi coinvolti: l’ambasciata/assedio in Alvernia. Dopo 
la partenza di Huon, i servitori di Carlo Martello si recano in Alvernia, per 
costringere Ynide a cedere alle lusinghe del sovrano. Il percorso che essi 
compiono è un itinerario battuto, che l’eroe ha percorso piú volte per recarsi 
alla corte del re. Nessuna spia animale era stata registrata prima. Quando a 
compiere il viaggio da Parigi all’Alvernia, e viceversa, sono invece i servitori 
traditori di Carlo, ecco che il percorso si popola di bestie e uccelli:

ne trovoit vasaus� 6306
Home ni fame, veilart ni jovençaus		
Né crieture fors qe bestes (e) osiaus		

L’improvviso ingresso degli animali nel mondo delle corti è dovuto al 
carattere dell’ambasceria fraudolenta inviata da Carlo. Spettri di bestialità 
aleggiano quindi anche nella corte del re, per testimoniarne il graduale 
allontanamento dalla società degli uomini e di Dio.

Gli animali di HdA possono presentarsi in diversa maniera: come 
elementi comparativi, ma anche – in linea con l’epica tarda – come rea-
lia, i quali hanno sempre un valore simbolico, desunto dai bestiari o dalla 
letteratura coeva. La costruzione degli animali si basa, infatti, anche sulle 
numerose fonti dell’HdA, il cui autore – specularmente ad Andrea da Bar-
berino –115 rielabora e riutilizza liberamente. Si segnalano, in particolare, 
i casi evidenti dell’Yvain e dell’Alexandre, ma non mancano i riferimenti 
ai testi sacri. L’originalità non è certo un metro di giudizio per valutare la 
qualità delle chansons de geste; al contrario, la capacità di rielaborazione delle 
fonti e la vastità delle stesse rendono l’HdA una chanson de geste sui generis che 
merita di essere ulteriormente investigata, soprattutto per gettare luce sulla 
diffusione dell’epica in francese d’Italia e sul percorso di avvicinamento alla 
primavera della letteratura cavalleresca.  

Federico Guariglia
ORCID: 0000-0002-2377-3386

(Università degli Studi di Genova, 0107c5v14) 

115 Cf. Allaire 2002. 

https://orcid.org/0000-0002-2377-3386
https://ror.org/0107c5v14


152 Carte Romanze 13/1 (2025)

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

LETTERATURA PRIMARIA

Alexandre (Harf-Lancner) = Laurence Harf-Lancner (éd. par), Le  roman  d’A-
lexandre, Paris, Lettres Gothiques, 1994. 

Alexandre (La Du) = Milan S. La Du (ed. by), The Medieval French «Roman d’A-
lexandre». Volume I: Text of  the Arsenal and Venice Versions, Princeton · Paris, 
Princeton University Press · Presses universitaires de France, 1937.

Bibbia istoriata (Folena–Mellini) = Gianfranco Folena, Gian Lorenzo Mellini  
(a c. di), Bibbia istoriata padovana della fine del Trecento. Pentateuco – Giosuè – 
Ruth, Venezia, Neri Pozza, 1962.

Brunetto Latini, Tresor (Beltrami et alii) = Pietro G. Beltrami, Paolo Squillacioti,  
Plinio Torri, Sergio Vatteroni (a c. di), Brunetto Latini, Tresor, Torino,  
Einaudi, 2007.

Chrétien de Troyes (Gambino) = Francesca Gambino (a c. di), Chrétien de 
Troyes, Il cavaliere del leone, con un’introduzione di Lucilla Spetia, Alessan-
dria, Edizioni dell’Orso, 2011.

Cinque Canti (Zatti) = Sergio Zatti (a c. di), Ludovico Ariosto, Cinque canti, in 
Remo Ceserani, Sergio Zatti (a c. di), Orlando furioso e Cinque canti di Ludovico 
Ariosto, Torino, UTET, 1997, 2 voll., II: 1653-818.

Commedia (Petrocchi) = Giorgio Petrocchi (a c. di), Dante Alighieri, La Commedia 
secondo l’antica vulgata, Milano, Mondadori, 1966-1967.

Fisiologo (Zambon) = Francesco Zambon (a c. di), Il Fisiologo, Milano, Piccola 
Biblioteca Adelphi, 1975.

Gui de Nanteuil (Guariglia) = Federico Guariglia (a c. di), Il Gui de Nanteuil fran-
co-italiano: edizione, traduzione e commento del manoscritto Venezia, BM, fr. Z X 
(=253), tesi di dottorato, Università degli Studi di Verona – École Pratique 
des Hautes Études – PSL, 2019-2020. 

Huon d’Auvergne (Zarker Morgan et alii) = Leslie Zarker Morgan, Stephen  
P. McCormick (ed. by), The Huon d’Auvergne Digital Archive, trans. by Shira 
Schwam Baird. Washington & Lee U, 31 Aug. 2017, www.huondauvergne.
org. Ultimo accesso: 31 Luglio 2023.

Huon d’Auvergne (Zarker Morgan–Schwam-Baird) = Leslie Zarker Morgan, Shira  
Schwam-Baird (ed. by), «Huon d’Auvergne». An edition and translation of  the 
fourteenth-century chanson de geste in Berlin, Kupferstichkabinett MS 78 D 8, 
Cambridge, D.S. Brewer, 2025.

Niccolò da Verona, Opere (Di Ninni) = Franca Di Ninni (a c. di), Niccolò da 
Verona, Opere. Pharsale, Continuazione dell’Entrée d’Espagne, Passion, Venezia, 
Marsilio, 1992.

http://www.huondauvergne.org
http://www.huondauvergne.org


153F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Plinio il Vecchio, Naturalis historia (Rackham–Eichholz–Jones) = Harris 
Rackham, David E. Eichholz, William H. S. Jones (ed. by), Pliny the Elder, 
Naturalis historia, Cambridge (MS), Harvard University Press, 1938-1962.

Richart de Fournival, Bestiaire d’Amour (Zambon) = Francesco Zambon (a c. di),  
Richart de Fournival, Il Bestiario d’amore e La risposta al Bestiario, Roma,  
Carocci, 2020.

Ugone d’Alvernia (Del Río Zamudio) = Sagrado Del Río Zamudio (ed. por), 
«Storia di Ugho da Vernia» de Andrea da Barberino: Edición crítica, Tesis doctoral 
inédita, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 2017.

LETTERATURA SECONDARIA 

Allaire 2001 = Gloria Allaire, Considerations on Huon d’Auvergne / Ugo d’Alver-
nia, «Viator» 32 (2001): 185-203.

Allaire 2002 = Gloria Allaire, Animal Descriptions in Andrea da Barberino’s Guerri-
no Meschino, «Romance Philology» 56/1 (2002): 23-39. 

Attianese 2005 = Pasquale Attianese, Kroton. Le monete di bronzo, Soveria Manneli 
(CZ), Rubbettino, 2005. 

Barbato 2015 = Marcello Barbato, Il franco-italiano: storia e teoria, «Medioevo ro-
manzo» 39/1 (2015): 22-51.

Barbieri 2013 = Alvaro Barbieri, Yvain cavaliere-sciamano: elementi estatici e riti d’i-
niziazione nel «Chevalier au Lion», «L’immagine riflessa» 22 (2013): 109-48.

Barbieri 2017 = Alvaro Barbieri, Verso le case di Ade: modelli sciamanici nel Cava-
liere della Carretta, in Id. (a c. di), Eroi dell’estasi. Lo sciamanismo come artefatto 
culturale e sinopia letteraria, Verona, Fiorini, 2017: 157-214. 

Barillari 2007 = Sonia M. Barillari, Yvain, Owein e il leone. Relitti sciamanici in un romanzo 
cortese, in Carla Corradi Musi (a c. di), Simboli e miti della tradizione sciamanica. Atti 
del Convegno Internazionale (Bologna, 4-5 maggio 2006) in onore di Amedeo Di Fran-
cesco, offerti in occasione del Suo 60° compleanno, Bologna, Carattere, 2007: 111-22.

Barillari 2009a = Sonia Maura Barillari, Le anguane: un’ipostasi trecentesca, «Quader-
ni di Semantica» 30/2 (2009): 291-304.

Barillari 2009b = Sonia Maura Barillari, La città delle dame. La sovranità ctonia 
declinata al femminile fra l’Irlanda e i Monti Sibillini, «L’Immagine riflessa»  
18 (2009): 87-121.

Barillari 2015 = Sonia M. Barillari, Lo strano caso dell’‘orso mannaro’: fantasmi,  
maschere, metamorfosi, «L’immagine riflessa» 24/2 (2015): 123-47.

Barsotti 2021 = Susanna Barsotti, Alessandro, “re-Leone”: la morfologia ferina del 
sovrano-guerriero nella leggenda medievale di Alessandro Magno, «L’immagine  
riflessa» 30/1 (2021): 107-37.



154 Carte Romanze 13/1 (2025)

Bellon 2019 = Roger Bellon, Plus sinples que uns colons: un portrait inédit du roi Noble 
dans la branche intitulée “Renart le noir”, in Sébastien Douchet, Marie-Pascale 
Halary, Sylvie Lefèvre, Patrick Moran, Jean-René Valette (éd. par), De la pen-
sée de l’histoire au jeu littéraire. Études médiévales en l’honneur de Dominique Boutet, 
Paris, Champion, 2019: 124-36.

Bendinelli 1967 = Maria Livia Bendinelli, Preistoria dell’«Aiolfo» di Andrea da Bar-
berino, «Studi di filologia italiana» 25 (1967): 7-108.

Beretta–Gambino 2023 = Antologia del Francese d’Italia, a c. di Andrea Beretta, 
Francesca Gambino, Bologna, Patron, 2023. 

Beretta 2010 = Carlo Beretta, Osservazioni sul metro del codice V7 (Marciano fr. VII) 
della «Chanson de Roland», in Claudio Gigante, Giovanni Palumbo (a c. di), 
La tradizione epica e cavalleresca in Italia (XII-XVI sec.), Bruxelles, Peter Lang, 
2010: 39-71.

Campbell 2007 = Kimberley Campbell, Acting like a man: performing gender in «Tri-
stan de Nanteuil», in Eglal Doss-Quinby, Roberta L. Krueger, E. Jane Burns 
(ed. by), Cultural Performances in Medieval France: Essays in Honor of  Nancy 
Freeman Regalado, Cambridge, Brewer, 2007: 79-89.

Chatillon 1980 = François Chatillon, La reconnaissance du lion. Contribution à l’étude 
d’un thème littéraire acclimaté dans l’occident latin, «Revue du Moyen Âge latin» 
36 (1980): 5-13.

Combes 2006 = Annie Combes, La reverdie: des troubadours aux romanciers ar-
thuriens, les métamorphoses d’un motif, in Dominique Billy, François Clément, 
Annie Combes (éd. par), L’espace lyrique méditerranéen au Moyen Âge. Nouvelles 
approches, Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 2006: 121-56.

Crawford Cree 1906 = Arthur Thomas Crawford Cree, Back-footed beings, 
«Folklore» 17/2 (1906): 131-40. 

Dalens-Marekovic 2012 = Delphine Dalens-Marekovic, Quelques remarques sur 
l’avifaune epique, in Carlos Alvar, Constance Cecile Carta (éd. par), In limine 
Romaniae: chanson de geste et épopée européenne. Actes du XVIIIe Congrès interna-
tional de la Société Rencesvals pour l’étude des épopées romanes (20-24 juillet 2009), 
Bern, Lang, 2012: 195-208.

Deafel = Dictionnaire étymologique de l’ancien français, ancien directeur Fran-
kwalt Möhren, http://www.deaf-page.de/fr/index.php. Ultimo accesso: 
10/03/2025.

Delumeau 1978 = Jean Delumeau, La peur en Occident (XIVe-XVIIIe siècles), Paris, 
Fayard, 1978.

Dittmar 2012 = Pierre Olivier Dittmar, Le seigneur des animaux entre ‘pecus’ et 
‘bestia’. Les animalités paradisiaques des années 1300, in Agostino Paravicini Ba-
gliani (éd. par), Adam, le premier homme, Tavernuzze · Firenze, SISMEL, 
2012: 25-42. 



155F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Drevet 1994 = Claude Drevet, Nature humaine et nature animale, in Alain Niderst 
(éd. par), L’animalité. Hommes et animaux dans la littérature française, Tübingen, 
Verlag, 1994: 9-24.

Dumézil 1941-1948 = Georges Dumézil, Les Mythes romains,  3 voll., Paris,  
Gallimard, 1941-1948.

Dumézil 1958 = Georges Dumézil, L’Idéologie tripartite des Indo-européens, Bruxel-
les, Latomus, 1958.

Ermacora 2009 = Davide Ermacora, Intorno a Salvàns e Pagàns in Friuli: buone vecchie 
cose o nuove cose buone, in Paolo Goi, Giosué Chiaradia (a c. di), Atti dell’Accade-
mia San Marco, Pordenone, Accademia di San Marco, 2009: 477-502.

Fassò 1999 = Andrea Fassò, L’ideologia tripartita, in Piero Boitani, Mario Man-
cini, Alberto Varvaro (a c. di), Lo spazio letterario del Medioevo. 2: Il Medioevo 
volgare, Vol. I: La produzione del testo, Roma, Salerno Editrice, 1999: 83-104.

Frappier 1959 = Jean Frappier, Les destriers et leurs épithètes, in La technique littéraire 
des chansons de geste. Actes du colloque de Liège (sept. 1957), Paris, Belles Lettres, 
1959: 85-104.

Frugoni 2018 = Chiara Frugoni, Uomini e animali nel Medioevo. Storie fantastiche e 
feroci, Bologna, Il Mulino, 2018.

Gambino 2013 = Francesca Gambino, Signore degli animali o guardiano di tori? Il 
vilain del “Chevalier au lion” di Chrétien de Troyes, «Zeitschrift für romanische 
Philologie» 129/3 (2013): 589-607.

Ginzburg 1989 = Carlo Ginzburg, Storia notturna. Una decifrazione del Sabba,  
Torino, Einaudi, 1989.

Giovine 2024 = Sara Giovine, Spigolature lessicali dalle lettere dalla Garfagnana di 
Ludovico Ariosto, «Giornale di storia della lingua italiana» 3/1 (2024): 27-56.

Guariglia 2021 = Federico Guariglia, “Le bon quuens est dedanç la galie entreç”: l’odis-
sea marina del conte Huon d’Auvergne, «AOQU» 2/1 (2021): 213-45.

Guariglia 2022a = Federico Guariglia, L’Inferno di Huon: esercizi di tradizione 
nell’Aldilà dell’«Huon d’Auvergne», in Sonia Maura Barillari, Martina Di Febo 
(a c. di), Altri Mondi. Fra percezione e rappresentazione, Arenzano, Virtuosa-
mente, 2022: 144-60.

Guariglia 2022b = Federico Guariglia, Il diavolo e il negromante, «Medioevo e  
Rinascimento» 36 (2022): 1-15.

Guariglia 2024 = Federico Guariglia, Nel laboratorio dell’«Ugone d’Alvernia»,  
«Letteratura cavalleresca italiana» 6 (2024): 15-36. 

Gutt 2018 = Blake Gutt, Transgender genealogy in «Tristan de Nanteuil», «Exempla-
ria» 30/2 (2018): 129-46.

Harf-Lancner 1985 = Laurence Harf-Lancner, La métamorphose illusoire: des théor-
ies chrétiennes de la métamorphose aux images médiévales du loup-garou, «Annales 
E.S.C.» 40/1 (1985): 208-26.



156 Carte Romanze 13/1 (2025)

Heijkant 1994 = Marie-José Heijkant, Der Ritter mit dem Löwen in der Tradition der 
ritterlichen Dichtung Italiens’, in Xenja von Ertzdorf, Rudolf  Schulz (hrsg.), 
Die Romane von dem Ritter mit dem Löwen, Amsterdam, Rodopi, 1994: 401–17.

Holtus 1998 = Günter Holtus, Plan- und Kunstsprachen auf  romanischer Basis IV. 
Franko-Italienisch/Le franco-italien, in Günter Holtus, Michael Metzeltin, 
Christian Schmitt (hrsg.), Lexikon der Romanistischen Linguistik (LRL), Tüb-
ingen, Niemeyer, vol. VII, 1998: 705-56.

Kay 2017 = Sarah Kay, Animal Skins and the Reading Self  in Medieval Latin and 
French Bestiaries, Chicago, The University Chicago Press, 2017.

Lagomarsini 2016 = Claudio Lagomarsini, «Le lyon de l’empereor est eschapez». L’i-
nizio del «Roman de Meliadus» e il motivo del leone evaso, in Antonio Pioletti, 
Stefano Rapisarda (a c. di), Forme letterarie del Medioevo romanzo: testo, interpre-
tazione e storia. Atti dell’XI Congresso della Società Italiana di Filologia Romanza 
(Catania, 22-26 settembre 2015), Soveria Manneli, Rubbettino, 2016: 271-86. 

Le Goff  1979 = Jacques Le Goff, Les trois fonctions indo-européennes, l’histoire et 
l’Europe féodale, «Annales E.S.C.» 34 (1979): 1187-215. 

Le Rider 1998 = Paule Le Rider, Lions et dragons dans la littérature, de Pierre Damien 
à Chrétien de Troyes, «Le Moyen Âge» 104 (1998): 9-52.

Limentani 1974 = Alberto Limentani, L’art de la comparaison dans l’«Entrée d’Espa-
gne», in Actes de la société Rencesvals pour l’étude des épopées romanes, VIe Congrès 
international, Aix-en-Provence, Université de Provence, 1974: 351-71.

Longo 1987 = Oddone Longo, I mangiatori di pesci: regime alimentare e quadro cul-
turale, «Materiali e discussioni per l’analisi dei testi classici» 18 (1987): 9-55.

Mancini 2014 = Mario Mancini, Chrétien de Troyes e il romanzo, in Id. (a c. di), La 
letteratura francese medievale, Roma, Carocci, 2014: 177-236. 

Martin 2018 = Jean-Pierre Martin, A propos des motifs rhétoriques dans quelques 
chansons tardives, «Cahiers de recherches médiévales et humanistes» 35/1 
(2018): 75-100.

Martina 2014 = Piero Andrea Martina, Les aventures avec le lion. Huon d’Auvergne, 
Yvain (et les autres…), «Reinardus» 26 (2014): 107-24.

Martina 2015 = Piero Andrea Martina, Aspetti metrici e prosodici dell’epica franco-ve-
neta, in Aspetti prosodici e testuali del raccontare: dalla letteratura orale al parlato dei 
media. Atti del X Convegno dell’Associazione italiana Scienze della Voce, Alessan-
dria, Edizioni Dell’Orso, 2015: 351-63.

Mascitelli 2017 = Cesare Mascitelli, Canone epico e forme del riuso nella «Geste Fran-
cor», «Francigena» 3 (2017): 45-78.

Mascitelli 2022 = Cesare Mascitelli, Zenat, autore dell’«Huon d’Auvergne»?, «Carte 
Romanze» 10/1 (2022): 147-73.

Mascitelli 2023 = Cesare Mascitelli, Questioni attributive e attualizzazione del testo 
nell’epica franco-italiana: appunti su «Huon d’Auvergne» e «Gui de Nanteuil», in 



157F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Dolores Corbella, Josefa Dorta, Rafael Padrón (ed. por), Perspectives de re-
cherche en linguistique et philologie romanes. Textes choisis par la Société de linguistique 
romane, Strasbourg 2023: 1145-54.

McCormick 2023 = Stephen P. McCormick, «Huon d’Auvergne»/«Ugo d’Alver-
nia», in Andrea Beretta, Francesca Gambino (a c. di), Antologia del Francese 
d’Italia, Bologna, Patron, 2023: 151-69.

Meregazzi 1937 = Luisa A. Meregazzi, L’«Ugo d’Alvernia»: poema franco-italiano, 
«Studi romanzi» 27 (1937): 5-87. 

Meregazzi 1953 = Luisa A. Meregazzi, L’episodio del Prete Gianni nell’Ugo d’Alver-
nia, «Studj romanzi» 26 (1953), pp. 5-69.

Montanari 1988 = Massimo Montanari, Uomini e orsi nelle fonti agiografiche dell’Alto 
Medioevo, in Bruno Andreolli, Mirella Montanari (a c. di), Il bosco nel Medioevo, 
Bologna, CLUEB, 1988: 57-72. 

Olson 1982 = Glending Olson,  Literature as Recreation in the Later Middle 
Ages, Ithaca and London, Cornell University Press, 1982.

Paladini 2015-2016 = Giulia Paladini, Primavere d’amore e di prodezza: indagine 
sull’immaginario della bella stagione nelle letterature galloromanze del Medioevo, tesi 
di laurea magistrale in filologia moderna, relatore Alvaro Barbieri, Padova, 
Università degli Studi di Padova, 2015-2016.

Paquette 2014 = Jean-Marcel Paquette, Épopée et roman: continuité ou discontinuité?, 
«Études littéraires» 4/1 (1971): 9-38.

Pastoureau–Bertini 2008 = Michel Pastoureau, L’orso. Storia di un re decaduto, tra-
duzione a c. di Chiara Bongiovanni Bertini, Torino, Einaudi, 2008. 

Pastoureau–Testi 2012 = Michel Pastoureau, Bestiari del Medioevo, traduzione a c. 
di Camilla Testi, Torino, Einaudi, 2012.

Pastré 1994 = Jean-Marc Pastré, Les survivances d’un mythe: quelques images du guer-
rier-fauve dans la littérature allemande médiévale, in Alain Niderst (éd. par), L’ani-
malité. Hommes et animaux dans la littérature française, Tübingen, Gunter Narr 
Verlag, 1994: 67-76. 

Perco 1997 = Daniela Perco, Le Anguane: mogli, madri e lavandaie, «La ricerca 
folklorica» 36 (1997): 71-81.

Renzi 1976 = Lorenzo Renzi, Il Francese come lingua letteraria e il Franco-Lombardo. 
L’epica carolingia nel Veneto, in Girolamo Arnaldi, Manlio Pastore Stocchi (a 
c. di), Storia della cultura veneta, vol. I, Dalle Origini al Trecento, Vicenza, Neri 
Pozza, 1976: 563-89.

RIALFrI = Repertorio Informatizzato Antica Letteratura Franco-Italiana (RIALFrI), 
diretto da Francesca Gambino, Università degli Studi di Padova, Diparti-
mento di Studi Linguistici e Letterari, versione 2.0, 2022, www.rialfri.eu. 
Ultimo accesso 23/07/2023.

http://www.rialfri.eu


158 Carte Romanze 13/1 (2025)

Rinoldi 2018 = Paolo Rinoldi, Le acquane nella letteratura francoitaliana: una nota 
aspremontiana, «L’Immagine Riflessa» 37 (2018): 175-83.

Roussel 2005a = Claude Roussel, L’automne de la chanson de geste, «Cahiers de re-
cherches médiévales» 12 (2005): 1-14.

Roussel 2005b = Claude Roussel, Le mélange des genres dans les chansons de geste 
tardives, in Carlos Alvar, Juan Paredes (éd. par), Les chansons de geste. Actes du 
XVIe Congrès international de la Société Rencesvals, pour l’étude des épopés romanes 
(Granada, 21-25 juillet 2003), Granada, Editorial Universidad de Granada, 
2005: 65-85.

Sanguineti–Scarpati 2013 = Francesca Sanguineti, Oriana Scarpati, Comensa-
men, comensarai. Per una tipologia degli incipit trobadorici, «Romance Philology»  
67 (2013): 113-38.

Scattolini 2009-2010 = Michela G. Scattolini, Ricerche sulla tradizione dell’«Huon 
d’Auvergne», Tesi di dottorato, Siena, Università degli studi di Siena,  
2009-2010.

Scattolini 2010 = Michela G. Scattolini, Appunti sulla tradizione della «Storia di 
Ugone d’Avernia» di Andrea da Barberino, «Rassegna europea di letteratura 
italiana» 36 (2010): 25-42.

Scattolini 2012 = Michela G. Scattolini, Note per un’edizione sinottica dell’«Huon 
d’Auvergne», in Pilar Lorenzo Gradín, Simone Marcenaro (ed. por), El texto 
medieval: de la edición a la interpretación, Santiago de Compostela, Universidade 
de Santiago, 2012: 97–112.

Scattolini 2013 = Michela G. Scattolini, Il pellegrinaggio di «Huon d’Auvergne» fra 
epica e agiografia, in Santiago López Martínez-Morás et al. (ed. por), Identitad 
europea e intercambios culturales en el camino de Santiago de Compostela, siglos XI-
XV, Santiago de Compostela, Universidade de Santiago, 2013: 385-404.

Scattolini 2014 = Michela G. Scattolini, Un esempio di ricezione della Commedia 
nell’epica franco-italiana: l’imitazione dantesca nell’«Huon d’Auvergne», in Ivano 
Paccagnella, Elisa Gregori (a c. di), Lingue, testi, culture. L’eredità di Folena 
vent’anni dopo. Atti del XL Convegno Interuniversitario (Bressanone, 12-15 luglio 
2012), Padova, Esedra, 2014: 331-48.

Scattolini 2015 = Michela G. Scattolini, Interpretazione delle varianti e dinamiche della 
tradizione: l’episodio della discesa all’inferno nell’«Huon d’Auvergne», in Paolo Di 
Luca, Doriana Piacentino (a c. di), Codici, testi, interpretazioni. Studi sull’epica 
romanza medievale, Napoli, Napoli University Press, 2015: 141-60. 

Sciancalepore 2014 = Antonella Sciancalepore, Il guerriero come confine, lineamenti 
antropologici del cavaliere belva, «L’immagine riflessa» 23 (2014): 95-120.

Sciancalepore 2018 = Antonella Sciancalepore, Il cavaliere e l’animale. Aspetti del te-
riomorfismo guerriero nella letteratura francese medievale (XII-XIII  secolo), Macerata, 
EUM, 2018.



159F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Segre 1995 = Cesare Segre, La letteratura franco-veneta, in Storia della letteratura ita-
liana, vol. 1, Dalle Origini a Dante, diretta da Enrico Malato, Roma, Salerno, 
I, 1995: 631-47.

Stanesco 1988 = Michel Stanesco, Le Lion du Chevalier: de la stratégie romanesque à 
l’emblème poétique, «Littératures» 19 (1988): 13-35. 

Stanesco 1989 = Michel Stanesco, Le Lion du Chevalier: de la stratégie romanesque à 
l’emblème poétique, «Littératures» 20 (1989): 7-13. 

Stengel 1908 = Edmund Stengel, Eine weitere Textstelle aus der franco-venezianischen 
Chanson de Geste von Huon d’Auvergne (nach der Berliner und der Turiner Hand-
schrift), in Festschrift zum 13. Allgemeinen Deutschen Neuphilologentage in Han-
nover, Pfingsten 1908 herausgegeben im Auftrage des Vereins für neuere 
Sprachen zu Hannover, ed. R. Philippsthal, Hannover-List et Berlin, Carl 
Meyer, 1908: 35-49.

Stengel 1910 = Edmund Stengel, Huons von Auvergne Keuschheitsprobe, Episode aus 
der franco-venezianischen Chanson de geste von Huon d’Auvergne nach den drei erhalte-
nen Fassungen, der Berliner, Turiner und Paduaner, in Aa. Vv., Mélanges de philologie 
romane et d’histoire littéraire offerts à M. Maurice Wilmotte, professeur à l’Université 
de Liège, à l’occasion de son 25e anniversaire d’enseignement, accompagné de fac-similés 
et d’un portrait, 2 voll., Paris, Champion, 1910, II: 685-713.

Stengel 1911a = Edmund Stengel, Laut- und Formenlehre in der Berliner franko-ve-
nezianischen Chanson de geste von Huon d’Auvergne (Erster Teil: Reimprüfung und 
Lautlehre), Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doctorwürde der Phi-
losophischen Facultät der Königlichen Universität Greifswald, vorgelegt 
von Friedrich Mainone aus Köln a. Rh., Berlin, Schade, 1911.

Stengel 1911b = Edmund Stengel, Karl Martels Entführung in die Hölle und Wilhem 
Capets Wahl zu seinem Nachfolger. Stelle aus der Chanson von Huon d’Auvergne 
nach der Berliner Hs., in Studi letterari e linguistici dedicati a Pio Rajna nel quarante-
simo anno del suo insegnamento, Milano, Hoepli, 1911: 873-91.

Stengel 1912 = Huons aus Auvergne Suche nach dem Holleneingang nach der Berli-
ner Hs. herausgegeben von Edmund Stengel, Festschrift der Universität 
Greifswald ausgeben zum Rektoratswechsel am 15. Mai 1912, Greifswald, 
Hartmann, 1912.

Suard 2011 = François Suard, Guide de la chanson de geste et de sa postérité littéraire 
(XIe-XVe siècle), Paris, Champion, 2011.

Subrenat 1992 = Jean Subrenat, Un point de vue sur la fonction royale sous Philip-
pe-Auguste: le roi Noble dans le «Roman de Renart», in Histoire et société. Mélanges 
offerts à Georges Duby, 3 voll., Aix-en-Provence, Publications de l’Université 
de Provence, 1992, III: 167-77.

Tlio = Tesoro della Lingua Italiana delle Origini, diretto da Pietro G. Beltrami, dall’ot-
tobre 2014 da Lino Leonardi, a cura dell’Istituto Opera del Vocabolario 



160 Carte Romanze 13/1 (2025)

Italiano e del Consiglio Nazionale delle Ricerche, (http://tlio.ovi.cnr.it/), 
ultimo accesso 11/03/2025. 

Ueltschi 2019 = Karin Ueltschi, Mythologie des boiteux et pied fabuleux. Œdipe, Jacob, 
Mélusine & Cie, Paris, Imago, 2019.

Veneziale 2017 = Marco Veneziale, Nuove acquisizioni al fondo francese della biblioteca 
dei Gonzaga, «Romania» 135/539-540 (2017): 412-31.

Viel 1972 = Robert Viel, Les Origines symbolique du blason, Paris, Berg, 1972.
Viscardi 1941 = Antonio Viscardi, Letteratura franco-italiana, Modena, Società 

tipografica modenese, 1941.
Viscidi 2019 = Benedetta Viscidi, Zuleika e Melusina: donne violate / donne violente 

nel Medioevo letterario latino e d’oïl, «Polythesis» 1 (2019): 77-95.
Vitale-Brovarone 1978 = Alessandro Vitale-Brovarone, De la Chanson de «Huon 

d’Auvergne» à la «Storia di Ugone d’Alvernia» d’Andrea da Barberino: techniques et 
méthodes de la traduction et de l’élaboration, in Madeleine Tyssens, Claude Thiry 
(éd. par), Charlemagne et l’épopée romane. Actes du VIIe Congrès international de la 
Société Rencesvals, Liège (28 août-4 septembre 1976), 2 voll., Paris, Les Belles 
Lettres, 1978, II: 393-403.

Voisenet 1994 = Jacques Voisenet, Violence des bêtes et violence des hommes, in La 
violence dans le monde médiéval, Aix-en-Provence, CUERMA, 1994 : 563-70. 

Zambon 2021 = Francesco Zambon, Allegoria. Una breve storia dall’antichità a 
Dante, Roma, Carocci, 2021. 

Zarker Morgan 2004 = Leslie Zarker Morgan, Nida and Carlo Martello: The Padua 
Manuscript of  «Huon d’Auvergne» (Ms. 32 of  the Biblioteca del Seminario Vescovile, 
45R-49V), «Olifant» 23 (2004): 65-114.

Zarker Morgan 2005 = Leslie Zarker Morgan, Chrétien de Troyes comme sous-texte 
de Huon d’Auvergne?, in Carlos Alvar, Juan Paredes (éd. par), Les Chansons 
de Geste: Actes du XVIe Congrès International de la Société Rencesvals pour l’Étude 
des Épopées Romanes. Granada, 21-25 julio 2003, Granada, Universidad de 
Granada, 2005: 649-63.

Zarker Morgan 2006 = Leslie Zarker Morgan, Una lettera inedita di Pio Rajna, 
seguita da una breve nota di Gaston Paris alla Biblioteca del Seminario Vescovile di 
Padova a proposito di «Huon d’Auvergne», «Zeitschrift für romanische Philolo-
gie» 122 (2006): 184-9.

Zarker Morgan 2008 = Leslie Zarker Morgan, (Mis)Quoting Dante: Early Epic 
Intertextuality in Huon d’Auvergne, «Neophilologus» 93 (2008): 577-99.

Zarker Morgan 2011 = Leslie Zarker Morgan, Literary Afterlives in Huon d’Au-
vergne: The Art of  [Dantean] Citation, in Fabian Alfie, Andrea Dini (ed. by), 
“Accessus ad auctores”: Studies in Honor of  Christopher Kleinhenz, Tempe (AZ), 
ACMRS, 2011: 61-74.



161F. Guariglia – Incursioni animali nell’«Huon d’Auvergne»

Zarker Morgan 2015 = Leslie Zarker Morgan, Le «Roman d’Alexandre» dans 
«Huon d’Auvergne»: tourisme et truismes dans une épopée du XIVe siècle, in Ma-
rianne J. Ailes, Philip E. Bennet, Anne Elizabeth Cobby (ed. by), Epic Con-
nections / Rencontres épiques: Proceedings of  the Nineteenth International Conference 
of  the Société Rencesvals, Oxford, 13-17 August 2012, Edinburgh, Société 
Rencesvals British Branch, 2015: 509-27. 

Zarker Morgan 2017 = Leslie Zarker Morgan, Les deux Romes de Huon d’Auvergne 
et le bon gouvermement, in Maria Careri, Caterina Menichetti, Maria Teresa 
Rachetta (a c. di), Par deviers Rome m’en revenrai errant: XXe Congrès international 
de la Societé Rencesvals pour l’étude des épopées romanes, con una presentazione di 
Stefano Asperti, Roma, Viella, 2017: 579-90.

Zinelli 2018 = Fabio Zinelli, Inside/Outside Grammar: The French of  Italy between 
Structuralism and Trends of  Exoticism, in Nicola Morato, Dirk Schoenaers (ed. 
by), Medieval Francophone Literary Culture Outside France. Studies in the Moving 
Word, Turnhout, Brepols, 2018: 31-72. 

Riassunto: Nella chanson de geste di Huon d’Auvergne, l’eroe eponimo è costretto 
da Carlo Martello a recarsi all’Inferno per richiedere un tributo a Lucifero. La 
peregrinazione di Huon è compiuta attraverso luoghi conosciuti e luoghi ignoti 
e fantastici, prima di giungere all’ingresso dell’Ade. Nel passaggio da una geo-
grafia conosciuta a quella fantastica, la chanson de geste si popola di una fauna ricca 
e diversificata. Molti animali, infatti, si troveranno sul cammino del paladino, 
prima che egli arrivi all’Inferno. Questi animali hanno un preciso ruolo nello 
sviluppo della narrazione, come indicazione di un progressivo avvicinamento 
alla condizione infernale. Nel corso del contributo si offrirà uno spoglio com-
pleto della fauna incontrata da Huon e si proverà ad analizzare il significato 
degli incontri, sia individualmente che nell’ottica della narrazione epica.

Parole chiave: Huon d’Auvergne, epica, letteratura franco-italiana, animalità.

Abstract: In the chanson de geste of  Huon d’Auvergne, the eponymous hero is for-
ced by Charles Martel to travel to Hell to demand tribute from Lucifer. Huon’s 
wandering is accomplished through known places and unknown, fantastic pla-
ces, before he reaches the entrance to Hades. In the transition from known to 
fantastic geography, the chanson de geste became populated with a rich and diverse 
fauna. Many animals, in fact, will be found on the paladin’s path before he rea-
ches Hell. These animals play a precise role in the development of  the narrative, 
as an indication of  a progressive approach to Hell. During the contribution, a 



Licensed under a Creative Commons NonCommercial  
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND)

© Federico Guariglia
Pubblicato online il 07/08/2025 
Edito da Milano University Press

162 Carte Romanze 13/1 (2025)

complete survey of  the fauna encountered by Huon will be offered and an at-
tempt will be made to analyse the meaning of  the encounters, both individually 
and from the perspective of  the epic narrative.

Keywords: Huon d’Auvergne, epics, Franco-italian literature, animality

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

