«E NON ES VERNISADA».
LA CRITICA AL MAQUIILILAGE
NELLA LIRICA TROBADORICA

La critica alla cosmesi femminile rappresenta una costante nella poe-
sia, in particolare nella produzione italiana, durante tutto il Medioe-
vo, glacché da un lato il maquillage viene condannato insieme a una fitta
serie di ornamenti femminili come sinonimo di decadenza e corruzione
dei costumi, dall’altro la disapprovazione dai tratti misogini riservata al
trucco diviene un motivo ricorrente all’interno del filone cosiddetto co-
mico-realistico. Della prima tendenza ci offre testimonianza Dante che,
nel canto XV del Paradiso, sfrutta I'elogio della Firenze antica per ricor-
dare i tempi in cui le donne erano semplici, prive di sfarzo nell’abbi-
gliamento e senza 7 viso dipinto («Non avea catenella, non corona, / non
gonne contigiate, non cintura / che fosse a veder piu che la personay, vv.
100-102; «Bellincion Berti vid’io andar cinto / di cuoio e d’osso, e venir
da lo specchio / la donna sua sanza ’l viso dipinto», vv. 112-114),' cosi
come ¢ esemplificativo del biasimo per il trucco femminile un sonetto
attribuito a Cecco Angiolieri, Quando mie donn’esce la man del letto, in cui
l’autore ritrae la sua donna intenta alla cura mattutina, che le consente di
acquisire fascino e consiste nell’applicazione di svariati cosmetici («biac-
ca, allume scagliuol e bambagello», v. 7), senza i quali apparirebbe invece
di una bruttezza infernale («par a veder un segno maladetto! / Ma rifassi
d’un liscio smisurato, / che non ¢ om che la veggia 'n chell’ora / ch’ella

' Cf. Alighieri, Commedia, Pd. XV, vv. 100 e ss., che nel desctivere la Firenze antica,
com’era al tempo del suo trisavolo Cacciaguida, racconta come le donne non indossas-
sero abiti appariscenti e, in relazione alla moglie di Bellincione Berti, illustre fiorentino,
precisa che non andasse in giro ricoprendosi il volto di trucco. Cf. anche Alighieri,
Convivio 1, X, 12-13: «non si pud bene manifestare la bellezza d’una donna, quando li
adornamenti dell’azzimare e delle vestimenta la fanno pit ammirare che essa medesima.
Onde chi vuole bene giudicare d’una donna, guardi quella quando solo sua naturale
bellezza si sta con lei, da tutto accidentale adornamento discompagnatay.

Carte Romanze 13/1 (2025) — ISSN 2282-7447
doi: 10.54103/2282-7447 /23552
https://tiviste.unimi.it/index.php/carteromanze


https://www.doi.org/10.54103/2282-7447/23552

190 Carte Romanze 13/1 (2025)

nol faccia di sé ’nnamorato, vv. 8-11»).> La contestazione come forma
prediletta della satira antimuliebre nei confronti delle donne imbellettate
che fanno largo uso di cosmetici ¢ destinata a proseguire nel corso del
secolo X1V, soprattutto a Firenze, con Franco Sacchetti e Antonio Cam-
melli, per continuate poi nel Quattrocento con Poliziano e Luigi Pulci.’

Le origini di questa critica rivolta contro gli ornamenti e gli abbelli-
menti femminili sono da rintracciare in Tertulliano e, nello specifico, nel
De cultu feminarnm, in cui si profila I'idea del trucco quale responsabile di
una bellezza artificiale che offenderebbe Dio, fino a configurarsi come
pratica demoniaca:

In illum enim delinquunt quae cutem medicaminibus urgent, genas rubo-
re maculant, oculos fuligine porrigunt. Displicet nimirum illis plastica Dei;
in ipsis redarguunt et reprehendunt artificem omnium. Reprehendunt enim
cum emendant, cum adiciunt, utique ab aduersario artifice sumentes addita-
menta ista, id est a diabolo. Nam quis corpus mutare monstraret nisi qui et
spiritum hominis malitia transfigurauite (De cultu feminarum, 11, 5, 2-3).

La polemica contro la cosmesi femminile assume, dunque, le fattezze di
una vera e propria denuncia da parte dei Padri della Chiesa, secondo i quali
la cosmesi costituirebbe una adulterazione e falsificazione della creazione
divina;* ma Paccenno a una critica sottile nei confronti del ricorso a rimedi
artificiali di bellezza era, del resto, gia presente in Properzio, I, 2, vv. 1-8:

Quid iuvat ornato procedere, vita, capillo
et tenues Coa veste movere sinus,
aut quid Orontea crines perfundere murra,

* 1l sonetto descrive la donna intenta alla preparazione mattutina che la rendera
desiderabile agli occhi degli altri, benché sia oggettivamente brutta senza lutilizzo del
Sattibello (v. 2), vocabolo che si ritrova anche nel Corbaccio di Boccaccio, in cui figurano
immagini molto simili: «La quale, essendo artificiata e simile alle mattutine rose parendo,
con teco molti altri naturale estimarono: la quale se a te e agli altri stolti, come a me,
possibile fosse stato d’avere, quando la mattina del letto usciva, veduta, prima che posto
s’avesse il fattibello, leggiermente il vostro errore avreste riconosciuto. Era costei, e
oggi piu che mai credo che sia, quando la mattina usciva dal letto, col viso verde, giallo,
maltinto d’un colore di fummo di pantano [...]».

? 8i rimanda per una disamina approfondita a Orvieto—Brestolini 2000: 55-61.

* Sulla preoccupazione per I'ornamento femminile da parte dei Padri della Chiesa
si veda anche Bloch 1991: 49-58.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 191

teque peregrinis vendere muneribus,
naturaeque decus mercato perdere cultu,

nec sinere in propriis membra nitere bonis?
Crede mihi, non ulla tuae est medicina figurae:
nudus Amor formam non amat artificem.

I ricercati ornamenti impiegati al fine di piacere agli altri sono sconsi-
gliati, cosi come la bellezza naturale e semplice ¢ da preferire a quella
studiata e artificiosa, dal momento che, ammonisce il poeta rivolgendo-
si a Cinzia, il tuo volto non ha bisogno di belletto’ (v. 7).” Se Properzio
invita ’amata a non alterare la sua naturalezza ricorrendo a belletti,
Ovidio invece si mostra ben cosciente degli orpelli impiegati dalle don-
ne proprio per cercare di apparire piu attraenti, grazie ai quali pero ‘ben

I79.6

poco resta della donna cosi com’e™:

Auferimur cultu; gemmis auroque teguntur
omnia; pars minima est ipsa puella sui.

Saepe ubi sit quod ames inter tam multa requiras:
decipit hac oculos aegide dives Amor.
Improvisus ades: deprendes tutus inermem;
infelix vitiis excidet illa suis.

> L’idea che una bellezza non artefatta sia da preferirsi arrivera ad essere teotizzata,
nel Trecento, da Francesco da Barbetino, che nel Reggimento e costumi di donna, dichiara:
«né fa I’ornato donna, ma donna fa parer lo suo ornato; si ch’io mi credo che pit piaccia
anco quella che non si sforza in aparire: con men bellezze, che laltra, com’ quelle / che
son dipinte, e non duran com’elle. / E peto credo che disse lo Schiavo: / Piacemi in
donna bellezza che dura, / e quella ¢ da natura».

¢ In effetti, ¢ poi a partire da Giovenale che viene intrapreso un discorso nel quale
la critica al trucco diviene un elemento funzionale della satira antimuliebre. Si veda in
particolare la satira VI, in cui Giovenale ritrae I'immoralita delle donne che si abban-
donano a vizi e capricci di ogni genere, mettendo anche I'accento sulla loro vanita, col
ritratto della toeletta femminile ai vv. 457-473: «nil non permittit mulier sibi, turpe putat
nil, / cum vitidis gemmas collo circumdedit et cum / auribus extentis magnos com-
misit elenchos. / [intolerabilius nihil est quam femina dives.] / interea foeda aspectu
ridendaque multo / pane tumet facies aut pinguia Poppaeana / spirat et hinc miseri
viscantur labra matiti. / ad moechum lota veniunt cute. quando videti / vult formonsa
domi? moechis foliata parantur, / his emitur quidquid graciles huc mittitis Indi. / tan-
dem aperit vultum et tectotia ptima reponit, / incipit agnosci, atque illo lacte fovetur /
proptet quod secum comites educit asellas / exul Hyperboreum si dimittatur ad axem.
/ sed quae mutatis inducitur atque fovetur / tot medicaminibus coctaeque siliginis offas
/ accipit et madidae, facies dicetur an ulcus?».



192 Carte Romanze 13/1 (2025)

Non tamen huic nimium praecepto credere tutum est:
fallit enim multos forma sine arte decens (Remedia amoris, vv. 343-350).

Da un lato ¢ pratica diffusa delle donne fin dall’antichita adornarsi il volto
con intrugli artificiali, dall’altro si riconosce che la vera bellezza ¢ quella
che discende da Natura, come ricorda, solo per citare un esempio, I’ano-
nimo autore dell’adattamento antico francese del Piramus et Tisbé, quando,
nel tratteggiare la straordinaria e autentica bellezza della celebre figura di
innamorata, la descrive come «Tisbé douce bele faiture: / oevre demei-
ne de Nature» (vv. 341-342). La donna, dunque, ¢ bella per fattura della
Natura, che a sua volta rappresenta una personificazione della volonta di
Dio, ma cosa ne pensavano i primi poeti in lingua volgare, vale a dire 1
trovatori, del ricorso femminile a cosmetici e trattamenti?

I’idea che la donna sia bella al naturale anziché vernisada trapela gia
nei versi di uno dei pit antichi trovatori, Cercamon, che nella canzone A5
lo temps qe-s fai refreschar (BdT 112.1b) elogia le qualita dell’amata, rimar-
cando proprio il fatto che ‘non ¢ truccata’

Agesta, don m’auzet chantar,

es plus bella q’ieu no sai dir,

fresc’ a color e bel esgar

et es blancha ses brunezir;

Oc! e non es vernisada,

ni om de leis non pot maldir,

tant es fina, esmerada» (vv. 15-21).

La critica nei confronti del maguillage, qui appena accennata, puo arrivare
poi ad assumere vere e proprie sfumature misogine, come accade nell’e-
stribot di Folquet de Marselha, Vermillon, clam vos fag d'un’avol pega pemcha
(Bd1'155.25), in cui il tono antimuliebre si evidenzia gia nell’attacco inci-
pitale alla donna impiastricciata, dal momento che il locutore, rivolgen-
dosi al giullare Vermillon, si lamenta della dama apostrofandola come
‘una miserabile scema dipinta’ («Vermillon, clam vos fa¢ d’un’avol pega

" Lo stesso Ovidio ¢ altres{ autore di un poemetto sull’arte del trucco, i Medicamina
Saciei femineae, di cui ci resta solo un frammento di cento versi. In questa breve opera
sull’'uso dei cosmetici 'autore, in contrasto con la morale comune che difendeva la bel-
lezza naturale, insiste sull’importanza di non trascurare la cura estetica del corpo e da
alle donne una serie di precetti sulla cosmesi.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 193

pemchax, v. 1), e arriva al punto di rifiutarsi di toccarla per evitare di
sporcarsi le mani: «il men, q’eu non plei ram qi tan leu fraing ni trencha,
/ ni voil branca tochar de ge leu ma man tencha» (vv. 5-6).* L’intonazio-
ne misogina connessa al tema dell'inutilita dei cosmetici traspare anche
in una mala canso di Raimbaut de Vaqueiras, D una dona-m tueill e'm lais
(B41'392.12), in cui il vituperio contro la donna precedentemente amata
si sviluppa attraverso I'impiego del #gpos della bellezza sfiorita di widons,
frequente nelle canzoni di disamore e di abbandono: «Ben es tornad’en
debais / la beutat qu’ill avia, / e no I’en te pro borrais / ni tefinhos que
sia» (vv. 31-34). Sottolineando come sia vano il ricorso a ciprie e belletti
(cf. i vv. 35-36 «et es ben razos hueimais, / que-l jovens te sa viaw), il vitu-
perium contro la donna e i suoi facili costumi, in particolare contro la sua
lascivia e incostanza (cf. i vv. 11-14 «Ges non pres un botacais / dona que
aitals sia / c’un prenda et autre'n lais: / non fai ges cortezia», ma anche
3-4 «pos vei que va de biais / ni que ten autra via»), si congiunge pertan-
to a quello contro la vecchia, secondo un’associazione vecchia = brutta
che caratterizza tutta la poesia misogina nonché quella comico-realistica
spesso incentrata, come si ¢ visto, sulla satira anticortese della donna im-
brattata di trucco e di tinture.’

Il riferimento a trattamenti di bellezza specifici, menzionati da Raim-
baut de Vaqueiras, come il #efinhos ‘fard’ (cf. PD, s. v. tefenbon) e il borrais
‘borace’ (cf. PD, s. ».), un minerale dal colore biancastro usato per creare
polveri cosmetiche, figura altres{ in un componimento lirico-narrativo

del Monge de Montaudon, Quan tuit aquist clam foron fait (BdT 305.11a)."

¥ La donna ¢ qui paragonata ad un ramo, come sottolinea Squillacioti (1999: 441):
«Il ramo che si spezza senza sforzo equivale in metafora alla donna che cede facilmente
all’amante, contravvenendo cosi alla norma cortese codificata nella lirica trobadotica».

* Sulla mala canso di Raimbaut de Vaqueiras si timanda anche alle osservazioni di
Oriana Scarpati in Sanguineti—Scarpati 2013: 96-103.

11 sefinhos, oltre che in Raimbaut e nel Monge lo ritroviamo anche in atri testi che
si esamineranno pid avanti, nello specifico Era, gunan livernz, nos laissa (BdT 173.1a), al v.
37 e Passada es la sasos (BdT 457.26a), al v. 5. Secondo gli editori di Uc de Saint Circ, anche
sulla base del confronto tra le varie occorrenze, il vocabolo anziché indicare il fard in
senso generico, come suggerisce Levy, potrebbe designare uno degli ingredienti di cui



194 Carte Romanze 13/1 (2025)

Si tratta di un testo tradito dai mss. DalK(d)"" di seguito a L autre iorn ni’en
pogei e/ cel (BAT 305.11) e che non risulta indicizzato nella BEJT, in cui,
nella scheda relativa a B41'305.11, si legge:

a continuazione DalK(d) fanno seguire (BdT: “Daran schliesst sich ziemlich
unvermettelt an”) una seconda parte di 18 strofette che comincia “Quan tuit
aquist clam foron fait”, su identico metro; Pillet designa la seconda parte
come: “Erzihlung von seinem Strait, den die Heiligengebilder (“vout”) und
die Frauen vor Gott fithren, und von seinem Ausgang”.

I1 legame tra questi due testi per cosi dire gemelli, che vengono tuttavia
considerati indipendenti e come tali stampati, ¢ stato ampiamente inda-
gato da Dario Mantovani, secondo il quale

le due poesie costituiscono un’unica, anche se apparentemente lacunosa,
aggregazione contenutistica nella quale la rigorosa scansione dialogica che
connota gli altri due componimenti in Paradiso (Autra vetz fui a parlamen, BAT
305.7, e L'autrier fui en paradis, BdT 305.12) ¢ abbandonata dal Monaco in
favore di un impianto pid narrativor.'?

Questo singolare componimento, legato da un punto di vista metrico e
di trasmissione a L'autre jorn m’en pogei e/ cel (BdT 305.11)," presenta in
realta affinita tematiche soprattutto con un altro testo satirico del Monge
de Montaudon su cui si tornera pia avanti, Autra vet3 fui a parlamen (BdI’
305.7), una tenzone fittizia alla quale risulta accomunato dalla polemi-
ca mossa dalle immagini sacre alle donne contro la vanita e 'eccesso di
belletti.'* Da un lato, dunque, le domnas, e dall’altro i vout ‘immagini sante
e/o statue sacre’, che in Quan tuit aquist clam foron fait parlano in con-
traddittorio e istituiscono un vero e proprio processo (cf. plaiz v. 5), al
quale assiste da spettatore il trovatore-personaggio. Le statue esprimono
rimostranze sul modo in cui le donne si truccano e dipingono 1 loro volti,
accusando di averle cosi private del belletto e definendo peccaminosa tale
pratica («et es pechaz / qat vos en peinetz aitant fort / ni-os bernichaz,

esso si compone, ad esempio una polvere o una essenza profumata (si veda Jeanroy—Sal-
verda de Grave 1913, nota ad /).

'] testimoni sono, in effetti, tre, dal momento che d ¢ descriptus di K.

12 Cf. Mantovani 2009: 172 (gia in Mantovani 2008: 101).

13 Sulla metrica si rimanda alle osservazioni di Mantovani 2009: 181-3.

' Sulle tenzoni fittizie si vedano Shapiro 1981; Zufferey 1999; Sanguineti 2016.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 195

vv. 8-10); le donne, d’altra parte, rispondono affermando che il trucco ¢
stato inventato cent’anni prima che fossero create le statue (cf. vv. 16-20)
proprio per rendere le donne pit avvenenti («C’anc trobatz no fo mas per
nos / q’om nos en peinsses bels e bosy, vv. 11-12), mentre le immagini
sacre col rossetto appaiono quasi ridicole («e vos semblaz / magestat de
pont, de faichos, / cant robegaz», vv. 13-15). La disputa prosegue con
una lunga elencazione di prodotti di bellezza, di sostanze utilizzate per la
creazione di cosmetici e di termini attinenti alle varie pratiche del maquil-
lage, per 1 quali si tratta molto spesso di attestazioni uniche, come accade
ad esempio gia per il verbo robegaz ‘vi mettete il rossetto’ al v. 15, riportato
da Levy nel STV come unico esempio (cf. SW, VIL:356 s. 2. robejar)."” Oltre
alla pratica di mettere il rossetto, attribuita pero alle statue, c’e¢ quella di
dipingersi una linea scura sotto 'occhio («s’eu peing la rua desoz I'uoilly,
v. 22), cosi come non manca il riferimento alla preparazione di intrugli
e pigmenti colorati, realizzati mescolando la colla con I'uovo sbattuto
(«que-ill, quecha, fai pisar son glut / am P'uef pastat», vv. 54-55) o di cre-
me anti-age, ricavate facendo cuocere le fave nel latte d’asina («En lait de
sauma an temprat / favas, ab que s’an adobat / lo vieill cortvesy, vv. 66-
068). La lunga lista di miscugli, unguenti ed essenze include poi il planguet
‘bianchetto’ e il vermeillon ‘vermiglione’, fondotinta di diverse colorazioni
che le donne mettono sul mento e sul viso («De planquet e de vermeillon
/ se meton tant sobre'l menton / et en la fatz», vv. 56-58),' lo zafferano,
il fard, la sarcocolla, il borace e I'argentato, una stoffa usata nella pre-
parazione di ciprie e polveri di bellezza, tutti prodotti che adoperano in
abbondanza («De cafera e de tifeignon, / d’angelot, de borrais an pro, /
e d’argentat», vv. 61-63).

5 Per quanto riguarda robejar, Levy nel SW indica i significati di «Roth firben»
(‘colore rosso’, ‘tintura rossa’) e «Roth firben sich roth schminken, Roth auflegen»
(‘truccarsi di rosso’), che sembrano rimandare all’applicazione del rosso sull’intero viso
anziché solo sulle labbra, mentre si ¢ preferito qui seguire la traduzione suggerita da
Mantovani 2008: 123, che traduce cant robegaz come «quando vi passare il rossetton.
Sempre attestazioni uniche sono i successivi cafera “zatferano’ (SW, 1:184), su cui si ri-
manda pero alla nota ad /. in Mantovani 2008: 121; angelot ‘colla di carne che veniva usata
per il trucco’ (SW, 1:64); argentar (SW, 1:83).

' Bianchetto e vermiglione si rittovano menzionati anche, come si vedra pid avant,

in Uc de Saint Circ, Passada es la sasos (BT 457.26a), al v. 4: «Lo blanges ni‘1 vermeillos».



196 Carte Romanze 13/1 (2025)

Nel corso del componimento Dio interviene per primo affinché
possa concludersi rapidamente la disputa (vv. 26-30), cercando invano di
fissare un limite temporale per I'utilizzo del trucco che sia di gradimento
ad entrambe le parti («que n'aian vint de peigneson», v. 29); chiama poi
in causa come giudici San Pietro e San Lorenzo (v. 36), 1 quali decretano
che alle donne sopra i venticinque anni ne siano concessi altri quindi-
ci per abbellirsi e pongono, con tale disposizione, fine alla controversia
(cf. vv. 44-45). Ciononostante, le donne vengono meno all’accordo preso
e di conseguenza le statue esprimono le loro rimostranze e lamentele,
criticando anche 1 santi che sarebbero scesi a patti con delle vecchie mo-
struose dai denti affilati («a veillas qu’an plus longas denz / d’un porc
cenglam, vv. 79-80).

Quan tuit aquist clam foron fait, con la sua ricca e dettagliata enume-
razione di ongnimenz (v. 71), rappresenta il testo trobadorico che offre
la pit estesa lista di prodotti di makenp, ma, come si ¢ accennato, non
¢ il solo componimento del Monge a concentrarsi sul tema del trucco
delle donne. Strettamente legata a Qwuan tuit aquist da un punto di vista
tematico ¢ infatti la tenzone fittizia Awutra vetz fui a parlamen (Bd1 305.7),
al punto che ¢ stata supposta una probabile sequenzialita dei due testi,
che sarebbero stati concepiti per essere eseguiti insieme, con in mezzo
L antre iorn m’en pogei e/ cel (BAT 305.11): «The three songs are compi-
led as a cycle of three consecutive texts in several manuscripts, which
implies that they are intended to be performed together, possibly se-
quentially» (I.églu 2000: 123). La precedenza di Autra vetz, sostenuta da
Léglu, ¢ stata pero recentemente messa di discussione da Mantovani,
secondo il quale una lettura approfondita dei testi lascerebbe emergere
al contrario

qualche indizio della precedenza di Quan tuit: non solo, infatti, la piece non reca
alcuna traccia testuale dell’avvenuto débat tra Dio e Monge sul trucco, ma ¢
proprio nella cobla incipitatia di Autra vetz che ¢’¢ una chiara allusione al fatto
che il monaco, in precedenza, abbia visto le statue lamentarsi delle donne,
responsabili del rincaro del trucco.”

7 Cf. Mantovani 2009: 177, che invita a confrontare i vv. 81-85 di Quan tuit aquist
clam foron fait con i vv. 1-8 di Autra verz, fui a parlamen.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 197

Cio che ¢ certo ¢ che un medesimo tema, quello del belletto, viene sviluppa-
to in modo diverso nei due componimenti: alla controversia tra le immagini
sacre e le donne truccate si sostituisce in Awra vetz 1l dialogo tra il Monge,
non pia semplice spettatore ma tenzonante in seconda battuta, e Dio.
Autra vetz fui a parlamen (BdT 305.7) appartiene, dunque, al genere
delle tenzoni immaginarie e, nello specifico, rientra nella sottocategoria
dei dialoghi con Dio." Si tratta di una vivace tenzone dal tono giocoso,
con una commistione di sacro e profano, che esibisce un esordio di tipo
narrativo, presentando una breve indicazione temporale (autra vetz v. 1)
e una spaziale (e*/ ce/ v. 2). La prima cbla riassume 'argomento della di-
scussione, che trae spunto da una disputa, simile proprio a quella ritratta
in Quan tuit aquist, tra le immagini sacre e le donne imbellettate. I.’abuso
di trucco e ornamenti di bellezza da parte delle donne determina un rin-
caro dei prezzi, di qui la protesta dalle icone che muovono denuncia di-
nanzi a Dio («e feiront li vout rancura / de las dompnas qe-is van peignen:
/ qlieu los en vi a Dieu clamar / d’ellas, qant faich lo teing catzit», vv.
3-6). Nel dibattito Dio sostiene la posizione delle statue, condannando il
tentativo delle donne di ingannare le leggi della natura ricorrendo al ma-
quillage (cf. i vv. 15-16: «e si non s’en volon giquir / ieu las anarai esfassa,
29-32: «doncs serion cellas miei par / quieu fatz totz iorns enveillezir / si
per peigner ni per forbir / podion plus iovens tornam, 41-42: «Monges,
ges non es covinen / dompna, s’agens’ab penchuray), mentre il Monge
prende la difesa delle dame, assolvendo I'uso dei cosmetici (cf. 1 vv. 17-20:
«Senher Dieus — fi'm ieu — chauzimen / devetz aver e mesura / de las
dompnas, que natura / es que lor cara tengant gen»; 53-56: «pois vos non
las voletz genssar / s’ellas se genson non vos tit; / abanz lor o devetz grazir
/ si's podon ses vos bellas fat») e adducendo giustificazioni alla pratica fem-
minile di abbellirsi col trucco (cf. 1 vv. 49-51: «Seigner Dieus, qui ben peing
ben ven, / per q’ellas s’en donon cura / e fant 'obra espessa e duray).”

'8 Sui dialoghi con Dio si veda Sanguineti 2016: 449-51. Si precisa che Zufferey
1999 include nel suo inventatio sulle tenzoni fittizie anche il pezzo lirico-narrativo del
Monge sopra esaminato, a mio avviso in maniera impropria: Quan tuit aquist clam foron
Sfait (BdT 305.11a); cf. a tal proposito anche le osservazioni di Mantovani 2009: 172-3.
Per le differenti modalita in cui Dio ¢ presentato nelle tenzoni fittizie cf. Gouiran 1993.

19 Si noti impiego del verbo vendre al v. 49 nell’espressione gui ben peing ben ven, che timan-
da a un lessico di tipo economico piu volte ricorrente nelle gia citate canzoni di disamore; per



198 Carte Romanze 13/1 (2025)

Le ultime coblas della tenzone, a partire dalla sesta, esibiscono un
lessico sempre piu triviale e grossolano, mentre l'intento parodico ¢ pa-
lesato dalla punizione prospettata da Dio per le dame: il trucco andra
facilmente via con I'acqua anzi, per la precisione, con il pissar e le don-
ne pagheranno il loro comportamento con l'incontinenza (cf. 1 vv. 47-
48: «aital beutat q’el cuer lor tir / que perdon per un sol pissar»; 65-68:
«Monge, tot las n’er a laissar / pus pissats pot lo tench delir; / quieu lur
farai tal mal venir / q’una non fara mais pissar»). Il progredire della dia-
triba lascia pertanto emergere un’immagine singolare di Dio, che appare
pronto a condannare le donne e i loro trucchi all'inferno: «Monge — dis
Dieus — veraiamen / ieu darai mal’aventura / a las donas [...]» (vv. 57-59);
«[...] qu’en infern anar / las farai ses retenir, / que iamais non porran
issim» (vv. 61-63). Come ha evidenziato Dario Mantovani, I'originalita del
componimento

¢ data dal fatto che un argomento tradizionale della satira contro le donne
sia svolto non dal poeta in prima persona ma da un soggetto la cui chia-
mata in causa determina i toni della parodia, in questo caso Dio stesso,
che condannera le donne alla dannazione per comportamenti contrari alla

morale.?

I1 tono delle parole pronunciate da Dio si fa poi, in chiusura, sempre pia
irriverente fino a sfociare nella palese oscenita, al punto che le ultime due
tornadas, che presentano allusioni alla sfera sessuale e sono tradite solo da
C, sembrerebbero apocrife: cf. in particolare i vv. 73-74 «Monge, penhers
ab afachar / lor fai manhs colps d’aval softit» e 78-80 «qu’ieu non lur
puesc lur traucs omplir; / ans, quan cug a tiba venir / adoncs me cove a
nadar».”!

Benché la tenzone Autra vetz fui a parlamen (Bdl 305.7) sia un testo
dalla forte impostazione caricaturale ed evidentemente giocato sulla pa-

il ricorso alla metafora economica nelle 7zalas cansos cf. Sanguineti—Scarpati 2013: 28-9.

% Cf. Mantovani 2005: 216 (le considerazioni introduttive sono poi riprese in Man-
tovani 2008: 125-6).

*! Sulla apoctifia delle due Zornadas di C si timanda a Mantovani 2005: 217 (poi in
Mantovani 2008: 130), secondo il quale da un lato le due fornadas sarebbero caratterizza-
te da un’oltranza verbale e da un lessico osceno che non trova corrispondenza nel resto
della piéce, dall’altro ¢ pit economico, dal punto di vista testuale, ipotizzare che si tratti
di un’innovazione del singolo copista di C rispetto alla restante tradizione.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 199

rodia, ¢ interessante notare come in alcuni punti la risposta di Dio, so-
prattutto nella parte iniziale (cf. 1 vv. 25-28: «Monge — dis Dieus — gran
faillimen / razonatz, e gran falsura: / que la mia creatura / se gense ses
mon mandameny), si muova lungo una linea non dissimile da quella, alla
quale si ¢ accennato sopra, tracciata a suo tempo gia da Tertulliano, sic-
ché la cosmesi viene presentata come una trasgressione alle disposizioni
divine e, pertanto, come qualcosa di diabolico, nella misura in cui con-
sentirebbe alla creatura di porsi sullo stesso piano del creatore. Si tratta
chiaramente di idee che dovevano avere un’ampia diffusione e circola-
zione nel Medioevo, ma cio che ¢ notevole ¢ il recupero che viene fatto
di un presupposto serio per effettuarne un capovolgimento parodico,
dietro cui si nasconde I'acquisizione e la conseguente contestazione di un
codice religioso.

Una forte carica polemica misogina, con riferimenti stavolta espliciti
alla sessualita, contraddistingue invece la sesta strofe di un sirventese mo-
rale-satirico di Gavaudan, lex no suy pars als antres trobadors (Bd1 174.5), in
cui ritroviamo sempre la critica al belletto. La cobla si apre con una virata
contro le donne, accusate di essere perfide tentatrici e identificate col loro
stesso organo copulatore (con ‘vulva, vagina’, PD, s. 2.), eletto a emblema
della loro volubilita: «Vils es e cars e muda trops senhors / lo cons tafurs,
deslials enganaire» (vv. 46-47); e si chiude con la condanna della moda
ingannatrice di dipingersi il volto coi cosmetici: «Amors, per que vos no
vezetz / engan qu’elhas nos fan vezer / quan s’an pencha lur carar»
(vv. 52-54). Come fa notare Guida (1979: 363),

non sorprende affatto che Gavaudan, strenuo difensore dei valori di ‘purez-
za’, di pudore, di riserbo, di onesta, trasmessi dal passato, abbia voluto far
sentire anch’egli la sua voce e abbia deciso di includere tra i segni del perver-
timento dei gusti e dei costumi la voga del truccarsi e dell’alteratre la propria
fisionomia con additivi e coloranti di vario genere.

In Gavaudan, pertanto, la polemica nei riguardi del trucco rientra nella
prospettiva pit ampia dell’attacco antimuliebre contro le donne perverse
e sleali, false e volubili, responsabili 7 primis del decadimento dei costumi
e dell’ordine sociale.

Un altro tema misogino, quello della bellezza che sfiorisce con gli anni
che passano, connesso al motivo dell'inutilita del ricorso alla cosmesi con
I'avanzare dell’eta, accennato gia in Raimbaut de Vaqueiras e sviluppato



200 Carte Romanze 13/1 (2025)

nei componimenti del Monge di Montaudon, appare altresi presente in un
sirventese di dubbia paternita e convenzionalmente attribuito a Gausbert
de Poicibot, ma che Fortunata Latella ha ricondotto a Guillem Augier:
Era, guan liverng nos laissa (Bd1 173.1a).* 11 trucco non si addice, dunque,
alle donne anziane, sicché ¢ necessario, a una certa eta, rinunciare agli
artifici di bellezza; partendo da questo assunto ci ritroviamo, come ha evi-
denziato Di Luca (2005: 355), «di fronte a una deformazione parodica di
donne non pid giovani, che tuttavia ambiscono ancora ad apparire fresche
e vitali, o meglio, bianche e rosse». I’autore di Era, guan l'ivernz prende di
mira proprio questa tipologia di donne mature, ma ancora desiderose di
sedurre, le quali ricorrono a fard, ciprie e trattamenti come la colla di uovo
sbattuto che dovrebbero occultarne I'aspetto attempato, ottenendo pero
un risultato finale contrario a quello atteso e persino ridicolo:

e tenc m’o a meraveilla

de la color ge's fan blanca e vermeilla
ab Penglut

d’un ou batut,

qe's met viron aureilla,

del blanquet,

que puois si met

et essug’e soleilla,

del tifingon,

del mentiron,

entro sobre laisseilla.

Puissas par,

apres pissar,

c’adescz veingna de vieilla (vv. 29-42).

L’inefficacia dello stratagemma del trucco, che finisce anzi col sortire
effetti grotteschi, per nascondere il decadimento senile ¢ ribadita anche
in una cobla di Uc de Saint Circ (B4 457.26a), in cui 'autore esordisce
annunciando alla dama come debba considerare superato il tempo della
lascivia e della volubilita, quando poggiava con facilita la sua guancia sul
collo di un altro amante, mentre a nulla varra 'impiego di prodotti per
abbellire e ringiovanire il viso ormai rugoso e screpolato:

> Si veda Latella 1988-9. Per la controversa attribuzione e per i problemi che essa
solleva si veda anche Gouiran 1990.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 201

Passada es la sasos

Que fatias col e cais,

Etja no-us gensera mais

Lo blanges ni‘l vermeillos

Ni-l gluz ni Pestefinos,

Qe la cara-us ru’ e fraing,

Qe no polt] penre color;

Ni no-n polt] traire douzor

Nuill hom ¢’ab vos s’acompaing,
Ni mais de vos non venra alegriers
A vostre drut, si no-ill davas deniets.

L’inesorabile degradazione dovuta all’eta si contrappone drasticamente
all'idealizzazione della freschezza giovanile e il maquillage non potra oc-
cultare 1 difetti di una donna non pit avvenente e non piu in grado di
appagare alcun amante, a meno che non sia disposta, in un rovesciamen-
to parodico della visione utilitaristica dell’amore femminile e della stessa
metafora economica, a pagarlo per giacere con lei.

Da questo breve exvursus sulla trattazione della tematica del trucco
nei trovatori emerge, dunque, una visione fortemente polemica del ri-
corso a pratiche cosmetiche, che alterano la naturale fisionomia e tra-
sgrediscono i codici estetici della donna che ¢ bella per virta della natura.
L’uso del belletto viene proprio per questo associato a prototipi di zalas
domnas incostanti e licenziose, frivole e dissolute, come accade in Folquet
de Marselha, Raimbaut de Vaqueiras, Gavaudan e Uc de Saint Circ, e si
intreccia spesso col tema della bellezza destinata ineluttabilmente a sfio-
rire, come nelle donne attempate ritratte da Raimbaut e Uc, ma anche da
Guillem Augier e dal Monge de Montaudon, fino a sfociare nella parodia
con effetti comici e paradossali, come avviene nella tenzone fittizia tra
il Monge e Dio, o nella satira pungente, come si riscontra nella disputa
tra le statue e le donne impiastricciate alla quale il Monge fa invece da
testimone-spettatore. L’impiego indiscriminato di prodotti di bellezza
da parte delle donne, che ricorrendo al makeup vorrebbero prevaricare
sull’operato divino o sfidare le leggi della natura, ¢ pertanto condannato
nella poesia cortese dei trovatori, dove la donna vernisada diviene emble-
ma dell’anticortesia e si oppone alla dama idealizzata ed eterea, bella e
giovane, modello di elevazione spirituale dell’'amante. Le critiche contro
gli ornamenti e gli orpelli femminili si inseriscono inoltre nel solco di
una tradizione velatamente misogina, in cui la donna che fa uso di arti-



202 Carte Romanze 13/1 (2025)

fici di bellezza ¢ pericolosa e la sua tendenza a esagerare trapela proprio
«nell’amore per 1 vestiti e il trucco, che implica eccessiva cura nell’aspetto
esterno e nasconde la putrefazione interna» (Lee 2004: 512).

Il rimprovero nei confronti dell’utilizzo di belletti femminili inteso
come sinonimo di vanita corre pertanto lungo un doppio binario: da
una parte c’e¢ un versante che potremmo definire omiletico e che va dai
Padti della Chiesa fino ad artivare ai predicatori del XII e XIII secolo;®
dall’altro lato c’¢ il versante della produzione poetica, in cui la donna che
fa uso di polveri e creme per mutare il colore del viso incarna il rovescio
della dama bella ab natural color. Si tratta di due filoni che finiscono, alle
volte, con l'intrecciarsi, giacché sul piano della produzione poetica la cri-
tica degli ornamenti cosmetici sembra, almeno in alcuni casi, celare anche
un fondamento morale e/o religioso. Ne ¢ un esempio, come si ¢ accen-
nato, la tenzone fittizia del Monge, Autra vetz fui a parlamen (BAT 305.7),
laddove dietro alcune parole pronunciate da Dio sembrano nascondersi
presupposti religiosi che dovevano avere un’ampia circolazione nel Me-
dioevo, a dimostrazione che la poesia misogina risente comunque degli
influssi della divulgazione cristiana.

Nei trovatori, in particolare, la donna che ricorre ai cosmetici diviene
il pit delle volte emblema della donna lussuriosa, come del resto accade
anche in ambito antico francese, dove ad esempio nel Livre des Manzéres
di Etienne de Fougeres, opera che pero ricade pienamente nel filone mo-
ralistico, si legge:

vers son dru paint sa face et mue

plus que esprevier qui eist de mue.
Por son avoitre conpaignon

dou moston quiert lez le reignon

le fiel et 'oint del blanc geinon

a confere son tifeinon (vv. 1015-1020).

L’eccesso indiscriminato del trucco ¢ dunque sinonimo di corruzione
e corruttibilita della donna, che impiega mezzi illeciti e artificiali pur di
applicare le arti della seduzione, ma diventa anche spunto e pretesto per
un rovesciamento parodico, come si ¢ visto nei due componimenti del
Monge di Montaudon e, in particolare, nel castigo prefigurato da Dio

? Sulle critiche al trucco da parte dei predicatori si veda Casagrande 1978.



F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 203

stesso per le donne agghindate con strati spessi di trucco, le quali non
dovrebbero accettare una bellezza priva di autenticita e destinata ad an-
dar via con I'urina. Con questa punizione esemplare e con 'immagine del
cataplasma che tira la pelle, ma che basta il pissar a sciogliere e far scom-
parire, siamo alle soglie di una comicita bassa che punta a sprigionare
'ironia e a proporre un’immagine grottesca della donna che ¢ proprio
agli antipodi dalla dompna cortese e sublimata, cantata e idolatrata dai
trovatori.

Francesca Sanguineti
ORCID: 0009-0001-8542-4288
(Universita di Napoli Federico 11, 05290cv24)

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

LETTERATURA PRIMARIA

Alighieri, Commedia (Petrocchi) = Dante Alighieri, I.a Commedia secondo ['antica
vulgata, a c. di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori, 1966-1967, 4 voll.

Alighiert, Convivio (Ageno) = Dante Alighieri, Convivio, a c. di Franca Brambilla
Ageno, Firenze, Le Lettere, 1995, 2 voll.

Angiolieri (Lanza) = Cecco Angiolieri, Le rime, a c. di Andrea Lanza, Roma,
Archivio Guido Izzi, 1990.

Boccaccio, Corbaccio (Ricci) = Giovanni Boccaccio, Opere in versi, Corbaccio, Trat-
tatello in lande di Dante, Prose latine, Epistole, a c. di Pier Giorgio Ricci, Milano
* Napoli, Ricciardi, 1965.

Cercamon (Rossi) = Cercamon, Oenvre poétique. Edition critique bilingue avec
introduction, notes et glossaire par Luciano Rossi, Paris, Champion, 2009.

Etienne de Fougeres (Lodge) = Etienne De Fougeres, Le Livre des Maniéres, éd.
par R. Anthony Lodge, Genéve, Droz, 1979.

Folquet de Marselha (Squillacioti) = Le poesie di Folchetto di Marsiglia, edizione
critica a c. di Paolo Squillacioti, Pisa, Pacini, 1999.

Francesco da Barberino (Sansone) = Francesco da Barberino, Reggimento ¢ co-
stumi di donna, ed. critica a c. di Giuseppe E. Sansone, Roma, Zauli, 1995.


https://orcid.org/0009-0001-8542-4288 
https://ror.org/05290cv24

204 Carte Romanze 13/1 (2025)

Gavaudan (Guida) = I/ #rovatore Gavandan, a c. di Saverio Guida, Modena,
Mucchi, 1979.

Giovenale (Barelli) = Giovenale, Satire, introduzione a c. di Luca Canali, tradu-
zione e note a c. di Ettore Barelli, Milano, Rizzoli, 1976.

Guillem Augier (Latella) = Fortunata Latella, Un indiscusso caso di intertestualita
trobadorica, «Pluteus» 6-7 (1988-9): 45-65.

Monge de Montaudon (Mantovani) = Dario Mantovani, «Ans am ieu lo chant e/
ris». Episodi di parodia e satira presso i trovatori, Milano, CUEM, 2008.

Ovidio, Remedia amoris Rimell) = Ovidio, Rimedi contro I'amore (Remedia anmoris),
a c. di Victoria Rimell, trad. di Guido Paduano, Milano, Mondadori, 2022.

Piramus et Tisbé (Noacco) = Piramo ¢ Tisbe, a c. di Cristina Noacco, Roma,
Carocci, 2005.

Properzio, Elegie (Fedeli) = Properzio, Elegie, vol. 1 (Libri I-11), a c. di Paolo
Fedeli, Milano, Mondadori, 2021.

Raimbaut de Vaqueiras (Linskill) = The Poems of the Troubadonr Raimbant de
Vagqueiras, ed. by Joseph Linskill, The Hague, Mouton, 1964.

Uc de Saint Circ (Jeanroy—Salverda de Grave) = Alfred Jeanroy, Jean-Jacques
Salverda de Grave, Poésies de Uc de Saint-Cire, Toulouse, Privat, 1913.

Tertulliano, De cultu feminarum (Turcan) = Tertullien, La foilette des femmes (De cultu
feminarum), introduction, texte critique, traduction et commentaire de Marie
Turcan, Paris, Les éditions du cerf, 1971.

LETTERATURA SECONDARIA

BdT = Alfred Pillet, Bibliographie der Troubadonrs, erginzt, weitergefiibrt und heransge-
geben von Henry Carstens, Halle, Niemeyer, 1933.

BEJT = Bibliografia Elettronica dei Trovators, a c. di Stefano Asperti (http://www.
bedt.it/BEdT_04_25/index.aspx).

Bloch 1991 = Howard M. Bloch, Medieval Misogyny and the Invention of Western
Romantic Love, Chicago - London, University of Chicago Press, 1991.
Casagrande 1978 = Carla Casagrande, Prediche alle donne del secolo XIII, Milano,

Bompiani, 1978.

Di Luca 2005 = Paolo Di Luca, I frovatori e i colori, «Medioevo romanzo» 29
(2005): 321-403.

Gouiran 1990 = Gérard Gouiran, Le cycle de la bataille des jeunes et des vieilles, in
Aa. Vv., Per Robert Lafont: estudis oferts a Robert Lafont per sos collégas e amics,
Montpelhier - Nimes, Centre d’estudis occitans, 1990: 109-33.

Gouiran 1993 = Gérard Gouiran, “Os meum replebo increpationibus” (Job, XXI1,4).
Comment parler a Dien sans prier, ou la contestation contre Dieu dans les lyrigues occi-
tane et galaico-portugaise, in Aa. Vv., O cantar dos trobadores. Actas do Congreso


http://www.bedt.it/BEdT_04_25/index.aspx
http://www.bedt.it/BEdT_04_25/index.aspx

F. Sanguineti — La critica al «maquillage» nei trovatori 205

celebrado en Santiago de Compostela entre os dias 26 e 29 de abril de 1993,
Santiago, Xunta de Galicia, 1993: 77-98.

Guida 1979 = Saverio Guida, I/ trovatore Gavandan, Modena, Mucchi, 1979.

Jeanroy—Salverda de Grave = Alfred Jeanroy, Jean-Jacques Salverda de Grave,
Poésies de Uc de Saint-Cire, Toulouse, Privat, 1913.

Latella 1988-9 = Fortunata Latella, Un indiscusso caso di intertestualita trobadorica,
«Pluteus» 6-7 (1988-9): 45-65.

Lee 2004 = Charmaine Lee, La tradizione misogina, in Pietro Boitani, Mario Manci-
ni, Alberto Varvaro (a c. di), Lo spazio letterario del Medioevo. 2. I] Medioevo volgare,
vol. IV L attualizzazione del testo, Roma, Salerno Editrice, 2004: 509-44.

Léglu 2000 = Catherine Léglu, Between Sequence and “Sirventes”. Aspects of Parody
in the Troubadour Lyric, Oxford, Legenda, 2000.

Mantovani 2005 = Dario Mantovani, «Autra vetz fui a parlamen» Bdl 305.7).
Analisi ed edizione critica di un componimento del Monge de Montandon, «La parola
del testo» 9/2 (2005): 215-45.

Mantovani 2008 = Dario Mantovani, «Ans am ieun lo chant e[ risy. Episodi di parodia
¢ satira presso i trovatori, Milano, CUEM, 2008.

Mantovani 2009 = Dario Mantovani, Varieta metriche ¢ scenari satirico-parodici:
un’ipotesi per due componimenti del Monge di Montando, «Ctitica del testor 12/1
(2009): 167-202.

Orvieto—Brestolini 2000 = Paolo Orvieto, Lucia Brestolini, La poesia comico-rea-
listica. Dalle origini al Cingnecento, Roma, Carocci, 2000.

PD = Emil Levy, Petit dictionnaire provengal-francais, Heidelberg, C. Winter, 1909.

Sanguineti—Scarpati 2013 = Francesca Sanguineti, Oriana Scarpati, Cangoni occi-
tane di disamore, Roma, Carocci, 2013.

Sanguineti 2016 = Francesca Sanguineti, A/ margine della tenzone: la “tenson fictive”
in lingna d'oc, <Romance Philology» 70 (2016): 435-58.

Shapiro 1981 = Marianne Shapiro, “Tenson” et “partimen’: la “tenson” fictive, in
Alberto Varvaro (a c. di), A#i del XIV Congresso internazionale di Linguistica
¢ Filologia Romanza, Napoli, 15-20 aprile 1974, Napoli - Amsterdam, Mac-
chiaroli - Benjamins, 1976-1981, 5 voll., V: 287-301.

Squillacioti 1999 = Paolo Squillacioti, Le poesie di Folchetto di Marsiglia, Pisa, Pa-
cini, 1999.

SW = Emil Levy, Provenzalisches Supplement-Wirterbuch, Leipzig, Reisland, 1894-
1924, 8 voll.

Zufferey 1999 = Francois Zufferey, Tensons réelles et tensons fictives an sein de la lit-
térature provengale, in Matteo Pedroni, Antonio Stduble (a c. di), I/ genere “ten-
zone” nelle letterature romanze delle Origini. Atti del convegno internazionale,
Losanna, 13-15 novembre 1997, Ravenna, Longo, 1999: 315-28.



206 Carte Romanze 13/1 (2025)

RiassunTo: [ articolo fornisce un breve esame delle diverse occorrenze del truc-
co nella poesia dei trovatori. Quello che emerge ¢ un atteggiamento critico dei
trovatori nei confronti della cosmesi e del ricorso femminile a ciprie e belletti.
Da un lato la donna truccata viene ritratta come mala dompna, incostante e frivo-
la, dall’altro ¢ oggetto di un rovesciamento parodico, secondo una tendenza che
andra avanti fino alla poesia comico-realistica italiana.

PAROLE CHIAVE: trucco, lirica medievale, trovatori, parodia

ABSTRACT: The article provides a brief examination of the various occurrences
of make-up in troubadour poetry. What emerges is a critical attitude of the
troubadours towards cosmetics and the female use of blush and make-up. On
the one hand the made-up woman is portrayed as mala dompna, inconstant and
frivolous, on the other hand she is the object of a parodic reversal, following a
trend that will would last until Italian satyrical poetry.

KEywoRrDs: makeup, medieval poetry, troubadours, parody

© Francesca Sanguineti
Pubblicato online il 07,/08/2025
Edito da Milano University Press

Licensed under a Creative Commons NonCommercial
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

