
Carte Romanze 13/1 (2025) – ISSN 2282-7447
doi: 10.54103/2282-7447/23552

https://riviste.unimi.it/index.php/carteromanze

«E NON ES VERNISADA».  
LA CRITICA AL MAQUILLAGE  
NELLA LIRICA TROBADORICA

La critica alla cosmesi femminile rappresenta una costante nella poe-
sia, in particolare nella produzione italiana, durante tutto il Medioe-

vo, giacché da un lato il maquillage viene condannato insieme a una fitta 
serie di ornamenti femminili come sinonimo di decadenza e corruzione 
dei costumi, dall’altro la disapprovazione dai tratti misogini riservata al 
trucco diviene un motivo ricorrente all’interno del filone cosiddetto co-
mico-realistico. Della prima tendenza ci offre testimonianza Dante che, 
nel canto XV del Paradiso, sfrutta l’elogio della Firenze antica per ricor-
dare i tempi in cui le donne erano semplici, prive di sfarzo nell’abbi-
gliamento e senza ’l viso dipinto («Non avea catenella, non corona, / non 
gonne contigiate, non cintura / che fosse a veder piú che la persona», vv. 
100-102; «Bellincion Berti vid’io andar cinto / di cuoio e d’osso, e venir 
da lo specchio / la donna sua sanza ’l viso dipinto», vv. 112-114),1 cosí 
come è esemplificativo del biasimo per il trucco femminile un sonetto 
attribuito a Cecco Angiolieri, Quando mie donn’esce la man del letto, in cui 
l’autore ritrae la sua donna intenta alla cura mattutina, che le consente di 
acquisire fascino e consiste nell’applicazione di svariati cosmetici («biac-
ca, allume scagliuol e bambagello», v. 7), senza i quali apparirebbe invece 
di una bruttezza infernale («par a veder un segno maladetto! / Ma rifassi 
d’un liscio smisurato, / che non è om che la veggia ’n chell’ora / ch’ella 

1 Cf. Alighieri, Commedia, Pd. XV, vv. 100 e ss., che nel descrivere la Firenze antica, 
com’era al tempo del suo trisavolo Cacciaguida, racconta come le donne non indossas-
sero abiti appariscenti e, in relazione alla moglie di Bellincione Berti, illustre fiorentino, 
precisa che non andasse in giro ricoprendosi il volto di trucco. Cf. anche Alighieri, 
Convivio I, X, 12-13: «non si può bene manifestare la bellezza d’una donna, quando li 
adornamenti dell’azzimare e delle vestimenta la fanno piú ammirare che essa medesima. 
Onde chi vuole bene giudicare d’una donna, guardi quella quando solo sua naturale 
bellezza si sta con lei, da tutto accidentale adornamento discompagnata».

https://www.doi.org/10.54103/2282-7447/23552


190 Carte Romanze 13/1 (2025)

nol faccia di sé ’nnamorato, vv. 8-11»).2 La contestazione come forma 
prediletta della satira antimuliebre nei confronti delle donne imbellettate 
che fanno largo uso di cosmetici è destinata a proseguire nel corso del 
secolo XIV, soprattutto a Firenze, con Franco Sacchetti e Antonio Cam-
melli, per continuare poi nel Quattrocento con Poliziano e Luigi Pulci.3

Le origini di questa critica rivolta contro gli ornamenti e gli abbelli-
menti femminili sono da rintracciare in Tertulliano e, nello specifico, nel 
De cultu feminarum, in cui si profila l’idea del trucco quale responsabile di 
una bellezza artificiale che offenderebbe Dio, fino a configurarsi come 
pratica demoniaca: 

In illum enim delinquunt quae cutem medicaminibus urgent, genas rubo-
re maculant, oculos fuligine porrigunt. Displicet nimirum illis plastica Dei; 
in ipsis redarguunt et reprehendunt artificem omnium. Reprehendunt enim 
cum emendant, cum adiciunt, utique ab aduersario artifice sumentes addita-
menta ista, id est a diabolo. Nam quis corpus mutare monstraret nisi qui et 
spiritum hominis malitia transfigurauit? (De cultu feminarum, II, 5, 2-3).

La polemica contro la cosmesi femminile assume, dunque, le fattezze di 
una vera e propria denuncia da parte dei Padri della Chiesa, secondo i quali 
la cosmesi costituirebbe una adulterazione e falsificazione della creazione 
divina;4 ma l’accenno a una critica sottile nei confronti del ricorso a rimedi 
artificiali di bellezza era, del resto, già presente in Properzio, I, 2, vv. 1-8:

Quid iuvat ornato procedere, vita, capillo 
et tenues Coa veste movere sinus,
aut quid Orontea crines perfundere murra, 

2 Il sonetto descrive la donna intenta alla preparazione mattutina che la renderà 
desiderabile agli occhi degli altri, benché sia oggettivamente brutta senza l’utilizzo del 
fattibello (v. 2), vocabolo che si ritrova anche nel Corbaccio di Boccaccio, in cui figurano 
immagini molto simili: «La quale, essendo artificiata e simile alle mattutine rose parendo, 
con teco molti altri naturale estimarono: la quale se a te e agli altri stolti, come a me, 
possibile fosse stato d’avere, quando la mattina del letto usciva, veduta, prima che posto 
s’avesse il fattibello, leggiermente il vostro errore avreste riconosciuto. Era costei, e 
oggi piú che mai credo che sia, quando la mattina usciva dal letto, col viso verde, giallo, 
maltinto d’un colore di fummo di pantano […]».

3 Si rimanda per una disamina approfondita a Orvieto–Brestolini 2000: 55-61.
4 Sulla preoccupazione per l’ornamento femminile da parte dei Padri della Chiesa 

si veda anche Bloch 1991: 49-58.



191F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

teque peregrinis vendere muneribus,
naturaeque decus mercato perdere cultu,
nec sinere in propriis membra nitere bonis?
Crede mihi, non ulla tuae est medicina figurae:
nudus Amor formam non amat artificem.

I ricercati ornamenti impiegati al fine di piacere agli altri sono sconsi-
gliati, cosí come la bellezza naturale e semplice è da preferire a quella 
studiata e artificiosa, dal momento che, ammonisce il poeta rivolgendo-
si a Cinzia, ‘il tuo volto non ha bisogno di belletto’ (v. 7).5 Se Properzio 
invita l’amata a non alterare la sua naturalezza ricorrendo a belletti, 
Ovidio invece si mostra ben cosciente degli orpelli impiegati dalle don-
ne proprio per cercare di apparire piú attraenti, grazie ai quali però ‘ben 
poco resta della donna cosí com’è’:6

Auferimur cultu; gemmis auroque teguntur 
omnia; pars minima est ipsa puella sui.
Saepe ubi sit quod ames inter tam multa requiras:
decipit hac oculos aegide dives Amor.
Improvisus ades: deprendes tutus inermem;
infelix vitiis excidet illa suis.

5 L’idea che una bellezza non artefatta sia da preferirsi arriverà ad essere teorizzata, 
nel Trecento, da Francesco da Barberino, che nel Reggimento e costumi di donna, dichiara: 
«né fa l’ornato donna, ma donna fa parer lo suo ornato; sí ch’io mi credo che piú piaccia 
anco quella che non si sforza in aparire: con men bellezze, che l’altra, com’ quelle / che 
son dipinte, e non duran com’elle. / E però credo che disse lo Schiavo: / Piacemi in 
donna bellezza che dura, / e quella è da natura».

6 In effetti, è poi a partire da Giovenale che viene intrapreso un discorso nel quale 
la critica al trucco diviene un elemento funzionale della satira antimuliebre. Si veda in 
particolare la satira VI, in cui Giovenale ritrae l’immoralità delle donne che si abban-
donano a vizi e capricci di ogni genere, mettendo anche l’accento sulla loro vanità, col 
ritratto della toeletta femminile ai vv. 457-473: «nil non permittit mulier sibi, turpe putat 
nil, / cum viridis gemmas collo circumdedit et cum / auribus extentis magnos com-
misit elenchos. / [intolerabilius nihil est quam femina dives.] / interea foeda aspectu 
ridendaque multo / pane tumet facies aut pinguia Poppaeana / spirat et hinc miseri 
viscantur labra mariti. / ad moechum lota veniunt cute. quando videri / vult formonsa 
domi? moechis foliata parantur, / his emitur quidquid graciles huc mittitis Indi. / tan-
dem aperit vultum et tectoria prima reponit, / incipit agnosci, atque illo lacte fovetur / 
propter quod secum comites educit asellas / exul Hyperboreum si dimittatur ad axem. 
/ sed quae mutatis inducitur atque fovetur / tot medicaminibus coctaeque siliginis offas 
/ accipit et madidae, facies dicetur an ulcus?».



192 Carte Romanze 13/1 (2025)

Non tamen huic nimium praecepto credere tutum est:
fallit enim multos forma sine arte decens (Remedia amoris, vv. 343-350).7 

Da un lato è pratica diffusa delle donne fin dall’antichità adornarsi il volto 
con intrugli artificiali, dall’altro si riconosce che la vera bellezza è quella 
che discende da Natura, come ricorda, solo per citare un esempio, l’ano-
nimo autore dell’adattamento antico francese del Piramus et Tisbé, quando, 
nel tratteggiare la straordinaria e autentica bellezza della celebre figura di 
innamorata, la descrive come «Tisbé douce bele faiture: / oevre demei-
ne de Nature» (vv. 341-342). La donna, dunque, è bella per fattura della 
Natura, che a sua volta rappresenta una personificazione della volontà di 
Dio, ma cosa ne pensavano i primi poeti in lingua volgare, vale a dire i 
trovatori, del ricorso femminile a cosmetici e trattamenti?

L’idea che la donna sia bella al naturale anziché vernisada trapela già 
nei versi di uno dei piú antichi trovatori, Cercamon, che nella canzone Ab 
lo temps qe·s fai refreschar (BdT 112.1b) elogia le qualità dell’amata, rimar-
cando proprio il fatto che ‘non è truccata’: 

Aqesta, don m’auzet chantar,
es plus bella q’ieu no sai dir,
fresc’ a color e bel esgar
et es blancha ses brunezir; 
Oc! e non es vernisada,
ni om de leis non pot maldir, 
tant es fina, esmerada» (vv. 15-21).

La critica nei confronti del maquillage, qui appena accennata, può arrivare 
poi ad assumere vere e proprie sfumature misogine, come accade nell’e-
stribot di Folquet de Marselha, Vermillon, clam vos faç d’un’avol pega pemcha 
(BdT 155.25), in cui il tono antimuliebre si evidenzia già nell’attacco inci-
pitale alla donna impiastricciata, dal momento che il locutore, rivolgen-
dosi al giullare Vermillon, si lamenta della dama apostrofandola come 
‘una miserabile scema dipinta’ («Vermillon, clam vos faç d’un’avol pega 

7 Lo stesso Ovidio è altresí autore di un poemetto sull’arte del trucco, i Medicamina 
faciei femineae, di cui ci resta solo un frammento di cento versi. In questa breve opera 
sull’uso dei cosmetici l’autore, in contrasto con la morale comune che difendeva la bel-
lezza naturale, insiste sull’importanza di non trascurare la cura estetica del corpo e dà 
alle donne una serie di precetti sulla cosmesi.



193F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

pemcha», v. 1), e arriva al punto di rifiutarsi di toccarla per evitare di 
sporcarsi le mani: «il men, q’eu non plei ram qi tan leu fraing ni trencha, 
/ ni voil branca tochar de qe leu ma man tencha» (vv. 5-6).8 L’intonazio-
ne misogina connessa al tema dell’inutilità dei cosmetici traspare anche 
in una mala canso di Raimbaut de Vaqueiras, D’una dona·m tueill e·m lais 
(BdT 392.12), in cui il vituperio contro la donna precedentemente amata 
si sviluppa attraverso l’impiego del topos della bellezza sfiorita di midons, 
frequente nelle canzoni di disamore e di abbandono: «Ben es tornad’en 
debais / la beutat qu’ill avia, / e no l’en te pro borrais / ni tefinhos que 
sia» (vv. 31-34). Sottolineando come sia vano il ricorso a ciprie e belletti 
(cf. i vv. 35-36 «et es ben razos hueimais, / que·l jovens te sa via»), il vitu-
perium contro la donna e i suoi facili costumi, in particolare contro la sua 
lascivia e incostanza (cf. i vv. 11-14 «Ges non pres un botacais / dona que 
aitals sia / c’un prenda et autre·n lais: / non fai ges cortezia», ma anche 
3-4 «pos vei que va de biais / ni que ten autra via»), si congiunge pertan-
to a quello contro la vecchia, secondo un’associazione vecchia = brutta 
che caratterizza tutta la poesia misogina nonché quella comico-realistica 
spesso incentrata, come si è visto, sulla satira anticortese della donna im-
brattata di trucco e di tinture.9 

Il riferimento a trattamenti di bellezza specifici, menzionati da Raim-
baut de Vaqueiras, come il tefinhos ‘fard’ (cf. PD, s. v. tefenhon) e il borrais 
‘borace’ (cf. PD, s. v.), un minerale dal colore biancastro usato per creare 
polveri cosmetiche, figura altresí in un componimento lirico-narrativo 
del Monge de Montaudon, Quan tuit aquist clam foron fait (BdT 305.11a).10 

8 La donna è qui paragonata ad un ramo, come sottolinea Squillacioti (1999: 441): 
«Il ramo che si spezza senza sforzo equivale in metafora alla donna che cede facilmente 
all’amante, contravvenendo cosí alla norma cortese codificata nella lirica trobadorica».

9 Sulla mala canso di Raimbaut de Vaqueiras si rimanda anche alle osservazioni di 
Oriana Scarpati in Sanguineti–Scarpati 2013: 96-103.

10 Il tefinhos, oltre che in Raimbaut e nel Monge lo ritroviamo anche in atri testi che 
si esamineranno piú avanti, nello specifico Era, quan l’ivernz nos laissa (BdT 173.1a), al v. 
37 e Passada es la sasos (BdT 457.26a), al v. 5. Secondo gli editori di Uc de Saint Circ, anche 
sulla base del confronto tra le varie occorrenze, il vocabolo anziché indicare il fard in 
senso generico, come suggerisce Levy, potrebbe designare uno degli ingredienti di cui 



194 Carte Romanze 13/1 (2025)

Si tratta di un testo tràdito dai mss. DaIK(d)11 di seguito a L’autre iorn m’en 
pogei e·l cel (BdT 305.11) e che non risulta indicizzato nella BEdT, in cui, 
nella scheda relativa a BdT 305.11, si legge: 

a continuazione DaIK(d) fanno seguire (BdT: “Daran schliesst sich ziemlich 
unvermettelt an”) una seconda parte di 18 strofette che comincia “Quan tuit 
aquist clam foron fait”, su identico metro; Pillet designa la seconda parte 
come: “Erzählung von seinem Strait, den die Heiligengebilder (“vout”) und 
die Frauen vor Gott führen, und von seinem Ausgang”.

Il legame tra questi due testi per cosí dire gemelli, che vengono tuttavia 
considerati indipendenti e come tali stampati, è stato ampiamente inda-
gato da Dario Mantovani, secondo il quale 

le due poesie costituiscono un’unica, anche se apparentemente lacunosa, 
aggregazione contenutistica nella quale la rigorosa scansione dialogica che 
connota gli altri due componimenti in Paradiso (Autra vetz fui a parlamen, BdT 
305.7, e L’autrier fui en paradis, BdT 305.12) è abbandonata dal Monaco in 
favore di un impianto piú narrativo».12

Questo singolare componimento, legato da un punto di vista metrico e 
di trasmissione a L’autre iorn m’en pogei e·l cel (BdT 305.11),13 presenta in 
realtà affinità tematiche soprattutto con un altro testo satirico del Monge 
de Montaudon su cui si tornerà piú avanti, Autra vetz fui a parlamen (BdT 
305.7), una tenzone fittizia alla quale risulta accomunato dalla polemi-
ca mossa dalle immagini sacre alle donne contro la vanità e l’eccesso di 
belletti.14 Da un lato, dunque, le domnas, e dall’altro i vout ‘immagini sante 
e/o statue sacre’, che in Quan tuit aquist clam foron fait parlano in con-
traddittorio e istituiscono un vero e proprio processo (cf. plaiz v. 5), al 
quale assiste da spettatore il trovatore-personaggio. Le statue esprimono 
rimostranze sul modo in cui le donne si truccano e dipingono i loro volti, 
accusando di averle cosí private del belletto e definendo peccaminosa tale 
pratica («et es pechaz / qar vos en peinetz aitant fort / ni·os bernichaz», 

esso si compone, ad esempio una polvere o una essenza profumata (si veda Jeanroy–Sal-
verda de Grave 1913, nota ad l.).

11 I testimoni sono, in effetti, tre, dal momento che d è descriptus di K.
12 Cf. Mantovani 2009: 172 (già in Mantovani 2008: 101). 
13 Sulla metrica si rimanda alle osservazioni di Mantovani 2009: 181-3.
14 Sulle tenzoni fittizie si vedano Shapiro 1981; Zufferey 1999; Sanguineti 2016.



195F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

vv. 8-10); le donne, d’altra parte, rispondono affermando che il trucco è 
stato inventato cent’anni prima che fossero create le statue (cf. vv. 16-20) 
proprio per rendere le donne piú avvenenti («C’anc trobatz no fo mas per 
nos / q’om nos en peinsses bels e bos», vv. 11-12), mentre le immagini 
sacre col rossetto appaiono quasi ridicole («e vos semblaz / magestat de 
pont, de faichos, / cant robegaz», vv. 13-15). La disputa prosegue con 
una lunga elencazione di prodotti di bellezza, di sostanze utilizzate per la 
creazione di cosmetici e di termini attinenti alle varie pratiche del maquil-
lage, per i quali si tratta molto spesso di attestazioni uniche, come accade 
ad esempio già per il verbo robegaz ‘vi mettete il rossetto’ al v. 15, riportato 
da Levy nel SW come unico esempio (cf. SW, VII:356 s. v. robejar).15 Oltre 
alla pratica di mettere il rossetto, attribuita però alle statue, c’è quella di 
dipingersi una linea scura sotto l’occhio («s’eu peing la rua desoz l’uoill», 
v. 22), cosí come non manca il riferimento alla preparazione di intrugli 
e pigmenti colorati, realizzati mescolando la colla con l’uovo sbattuto 
(«que·ill, quecha, fai pisar son glut / am l’uef  pastat», vv. 54-55) o di cre-
me anti-age, ricavate facendo cuocere le fave nel latte d’asina («En lait de 
sauma an temprat / favas, ab que s’an adobat / lo vieill cortves», vv. 66-
68). La lunga lista di miscugli, unguenti ed essenze include poi il planquet 
‘bianchetto’ e il vermeillon ‘vermiglione’, fondotinta di diverse colorazioni 
che le donne mettono sul mento e sul viso («De planquet e de vermeillon 
/ se meton tant sobre·l menton / et en la fatz», vv. 56-58),16 lo zafferano, 
il fard, la sarcocolla, il borace e l’argentato, una stoffa usata nella pre-
parazione di ciprie e polveri di bellezza, tutti prodotti che adoperano in 
abbondanza («De cafera e de tifeignon, / d’angelot, de borrais an pro, / 
e d’argentat», vv. 61-63). 

15 Per quanto riguarda robejar, Levy nel SW indica i significati di «Roth färben» 
(‘colore rosso’, ‘tintura rossa’) e «Roth färben sich roth schminken, Roth auflegen» 
(‘truccarsi di rosso’), che sembrano rimandare all’applicazione del rosso sull’intero viso 
anziché solo sulle labbra, mentre si è preferito qui seguire la traduzione suggerita da 
Mantovani 2008: 123, che traduce cant robegaz come «quando vi passare il rossetto». 
Sempre attestazioni uniche sono i successivi cafera ‘zafferano’ (SW, I:184), su cui si ri-
manda però alla nota ad l. in Mantovani 2008: 121; angelot ‘colla di carne che veniva usata 
per il trucco’ (SW, I:64); argentat (SW, I:83).

16 Bianchetto e vermiglione si ritrovano menzionati anche, come si vedrà piú avanti, 
in Uc de Saint Circ, Passada es la sasos (BdT 457.26a), al v. 4: «Lo blanqes ni·l vermeillos».



196 Carte Romanze 13/1 (2025)

Nel corso del componimento Dio interviene per primo affinché 
possa concludersi rapidamente la disputa (vv. 26-30), cercando invano di 
fissare un limite temporale per l’utilizzo del trucco che sia di gradimento 
ad entrambe le parti («que n’aian vint de peigneson», v. 29); chiama poi 
in causa come giudici San Pietro e San Lorenzo (v. 36), i quali decretano 
che alle donne sopra i venticinque anni ne siano concessi altri quindi-
ci per abbellirsi e pongono, con tale disposizione, fine alla controversia  
(cf. vv. 44-45). Ciononostante, le donne vengono meno all’accordo preso 
e di conseguenza le statue esprimono le loro rimostranze e lamentele, 
criticando anche i santi che sarebbero scesi a patti con delle vecchie mo-
struose dai denti affilati («a veillas qu’an plus longas denz / d’un porc 
cenglar», vv. 79-80). 

Quan tuit aquist clam foron fait, con la sua ricca e dettagliata enume-
razione di ongnimenz (v. 71), rappresenta il testo trobadorico che offre 
la piú estesa lista di prodotti di makeup, ma, come si è accennato, non 
è il solo componimento del Monge a concentrarsi sul tema del trucco 
delle donne. Strettamente legata a Quan tuit aquist da un punto di vista 
tematico è infatti la tenzone fittizia Autra vetz fui a parlamen (BdT 305.7), 
al punto che è stata supposta una probabile sequenzialità dei due testi, 
che sarebbero stati concepiti per essere eseguiti insieme, con in mezzo 
L’autre iorn m’en pogei e·l cel (BdT 305.11): «The three songs are compi-
led as a cycle of  three consecutive texts in several manuscripts, which 
implies that they are intended to be performed together, possibly se-
quentially» (Léglu 2000: 123). La precedenza di Autra vetz, sostenuta da 
Léglu, è stata però recentemente messa di discussione da Mantovani, 
secondo il quale una lettura approfondita dei testi lascerebbe emergere 
al contrario 

qualche indizio della precedenza di Quan tuit: non solo, infatti, la pièce non reca 
alcuna traccia testuale dell’avvenuto débat tra Dio e Monge sul trucco, ma è 
proprio nella cobla incipitaria di Autra vetz che c’è una chiara allusione al fatto 
che il monaco, in precedenza, abbia visto le statue lamentarsi delle donne, 
responsabili del rincaro del trucco.17 

17 Cf. Mantovani 2009: 177, che invita a confrontare i vv. 81-85 di Quan tuit aquist 
clam foron fait con i vv. 1-8 di Autra vetz fui a parlamen.



197F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

Ciò che è certo è che un medesimo tema, quello del belletto, viene sviluppa-
to in modo diverso nei due componimenti: alla controversia tra le immagini 
sacre e le donne truccate si sostituisce in Autra vetz il dialogo tra il Monge, 
non piú semplice spettatore ma tenzonante in seconda battuta, e Dio. 

Autra vetz fui a parlamen (BdT 305.7) appartiene, dunque, al genere 
delle tenzoni immaginarie e, nello specifico, rientra nella sottocategoria 
dei dialoghi con Dio.18 Si tratta di una vivace tenzone dal tono giocoso, 
con una commistione di sacro e profano, che esibisce un esordio di tipo 
narrativo, presentando una breve indicazione temporale (autra vetz v. 1) 
e una spaziale (e·l cel v. 2). La prima cobla riassume l’argomento della di-
scussione, che trae spunto da una disputa, simile proprio a quella ritratta 
in Quan tuit aquist, tra le immagini sacre e le donne imbellettate. L’abuso 
di trucco e ornamenti di bellezza da parte delle donne determina un rin-
caro dei prezzi, di qui la protesta dalle icone che muovono denuncia di-
nanzi a Dio («e feiront li vout rancura / de las dompnas qe·is van peignen: 
/ q’ieu los en vi a Dieu clamar / d’ellas, q’ant faich lo teing carzir», vv. 
3-6). Nel dibattito Dio sostiene la posizione delle statue, condannando il 
tentativo delle donne di ingannare le leggi della natura ricorrendo al ma-
quillage (cf. i vv. 15-16: «e si non s’en volon giquir / ieu las anarai esfassar», 
29-32: «doncs serion cellas miei par / qu’ieu fatz totz iorns enveillezir / si 
per peigner ni per forbir / podion plus iovens tornar», 41-42: «Monges, 
ges non es covinen / dompna, s’agens’ab penchura»), mentre il Monge 
prende la difesa delle dame, assolvendo l’uso dei cosmetici (cf. i vv. 17-20:  
«Senher Dieus – fi·m ieu – chauzimen / devetz aver e mesura / de las 
dompnas, que natura / es que lor cara tengant gen»; 53-56: «pois vos non 
las voletz genssar / s’ellas se genson non vos tir; / abanz lor o devetz grazir 
/ si·s podon ses vos bellas far») e adducendo giustificazioni alla pratica fem-
minile di abbellirsi col trucco (cf. i vv. 49-51: «Seigner Dieus, qui ben peing 
ben ven, / per q’ellas s’en donon cura / e fant l’obra espessa e dura»).19

18 Sui dialoghi con Dio si veda Sanguineti 2016: 449-51. Si precisa che Zufferey 
1999 include nel suo inventario sulle tenzoni fittizie anche il pezzo lirico-narrativo del 
Monge sopra esaminato, a mio avviso in maniera impropria: Quan tuit aquist clam foron 
fait (BdT 305.11a); cf. a tal proposito anche le osservazioni di Mantovani 2009: 172-3. 
Per le differenti modalità in cui Dio è presentato nelle tenzoni fittizie cf. Gouiran 1993. 

19 Si noti l’impiego del verbo vendre al v. 49 nell’espressione qui ben peing ben ven, che riman-
da a un lessico di tipo economico piú volte ricorrente nelle già citate canzoni di disamore; per 



198 Carte Romanze 13/1 (2025)

Le ultime coblas della tenzone, a partire dalla sesta, esibiscono un 
lessico sempre piú triviale e grossolano, mentre l’intento parodico è pa-
lesato dalla punizione prospettata da Dio per le dame: il trucco andrà 
facilmente via con l’acqua anzi, per la precisione, con il pissar e le don-
ne pagheranno il loro comportamento con l’incontinenza (cf. i vv. 47-
48: «aital beutat q’el cuer lor tir / que perdon per un sol pissar»; 65-68: 
«Monge, tot las n’er a laissar / pus pissars pot lo tench delir; / qu’ieu lur 
farai tal mal venir / q’una non fara mais pissar»). Il progredire della dia-
triba lascia pertanto emergere un’immagine singolare di Dio, che appare 
pronto a condannare le donne e i loro trucchi all’inferno: «Monge – dis 
Dieus – veraiamen / ieu darai mal’aventura / a las donas […]» (vv. 57-59); 
«[…] qu’en infern anar / las faraï ses retenir, / que iamais non porran 
issir» (vv. 61-63). Come ha evidenziato Dario Mantovani, l’originalità del 
componimento 

è data dal fatto che un argomento tradizionale della satira contro le donne 
sia svolto non dal poeta in prima persona ma da un soggetto la cui chia-
mata in causa determina i toni della parodia, in questo caso Dio stesso, 
che condannerà le donne alla dannazione per comportamenti contrari alla 
morale.20 

Il tono delle parole pronunciate da Dio si fa poi, in chiusura, sempre piú 
irriverente fino a sfociare nella palese oscenità, al punto che le ultime due 
tornadas, che presentano allusioni alla sfera sessuale e sono tràdite solo da 
C, sembrerebbero apocrife: cf. in particolare i vv. 73-74 «Monge, penhers 
ab afachar / lor fai manhs colps d’aval sofrir» e 78-80 «qu’ieu non lur 
puesc lur traucs omplir; / ans, quan cug a riba venir / adoncs me cove a 
nadar».21

Benché la tenzone Autra vetz fui a parlamen (BdT 305.7) sia un testo 
dalla forte impostazione caricaturale ed evidentemente giocato sulla pa-

il ricorso alla metafora economica nelle malas cansos cf. Sanguineti–Scarpati 2013: 28-9.
20 Cf. Mantovani 2005: 216 (le considerazioni introduttive sono poi riprese in Man-

tovani 2008: 125-6).
21 Sulla apocrifia delle due tornadas di C si rimanda a Mantovani 2005: 217 (poi in 

Mantovani 2008: 130), secondo il quale da un lato le due tornadas sarebbero caratterizza-
te da un’oltranza verbale e da un lessico osceno che non trova corrispondenza nel resto 
della pièce, dall’altro è piú economico, dal punto di vista testuale, ipotizzare che si tratti 
di un’innovazione del singolo copista di C rispetto alla restante tradizione.



199F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

rodia, è interessante notare come in alcuni punti la risposta di Dio, so-
prattutto nella parte iniziale (cf. i vv. 25-28: «Monge – dis Dieus – gran 
faillimen / razonatz, e gran falsura: / que la mia creatura / se gense ses 
mon mandamen»), si muova lungo una linea non dissimile da quella, alla 
quale si è accennato sopra, tracciata a suo tempo già da Tertulliano, sic-
ché la cosmesi viene presentata come una trasgressione alle disposizioni 
divine e, pertanto, come qualcosa di diabolico, nella misura in cui con-
sentirebbe alla creatura di porsi sullo stesso piano del creatore. Si tratta 
chiaramente di idee che dovevano avere un’ampia diffusione e circola-
zione nel Medioevo, ma ciò che è notevole è il recupero che viene fatto 
di un presupposto serio per effettuarne un capovolgimento parodico, 
dietro cui si nasconde l’acquisizione e la conseguente contestazione di un 
codice religioso. 

Una forte carica polemica misogina, con riferimenti stavolta espliciti 
alla sessualità, contraddistingue invece la sesta strofe di un sirventese mo-
rale-satirico di Gavaudan, Ieu no suy pars als autres trobadors (BdT 174.5), in 
cui ritroviamo sempre la critica al belletto. La cobla si apre con una virata 
contro le donne, accusate di essere perfide tentatrici e identificate col loro 
stesso organo copulatore (con ‘vulva, vagina’, PD, s. v.), eletto a emblema 
della loro volubilità: «Vils es e cars e muda trops senhors / lo cons tafurs, 
deslials enganaire» (vv. 46-47); e si chiude con la condanna della moda 
ingannatrice di dipingersi il volto coi cosmetici: «Amors, per que vos no 
vezetz / l’engan qu’elhas nos fan vezer / quan s’an pencha lur cara?»  
(vv. 52-54). Come fa notare Guida (1979: 363), 

non sorprende affatto che Gavaudan, strenuo difensore dei valori di ‘purez-
za’, di pudore, di riserbo, di onestà, trasmessi dal passato, abbia voluto far 
sentire anch’egli la sua voce e abbia deciso di includere tra i segni del perver-
timento dei gusti e dei costumi la voga del truccarsi e dell’alterare la propria 
fisionomia con additivi e coloranti di vario genere.

In Gavaudan, pertanto, la polemica nei riguardi del trucco rientra nella 
prospettiva piú ampia dell’attacco antimuliebre contro le donne perverse 
e sleali, false e volubili, responsabili in primis del decadimento dei costumi 
e dell’ordine sociale.

Un altro tema misogino, quello della bellezza che sfiorisce con gli anni 
che passano, connesso al motivo dell’inutilità del ricorso alla cosmesi con 
l’avanzare dell’età, accennato già in Raimbaut de Vaqueiras e sviluppato 



200 Carte Romanze 13/1 (2025)

nei componimenti del Monge di Montaudon, appare altresí presente in un 
sirventese di dubbia paternità e convenzionalmente attribuito a Gausbert 
de Poicibot, ma che Fortunata Latella ha ricondotto a Guillem Augier: 
Era, quan l’ivernz nos laissa (BdT 173.1a).22 Il trucco non si addice, dunque, 
alle donne anziane, sicché è necessario, a una certa età, rinunciare agli 
artifici di bellezza; partendo da questo assunto ci ritroviamo, come ha evi-
denziato Di Luca (2005: 355), «di fronte a una deformazione parodica di 
donne non piú giovani, che tuttavia ambiscono ancora ad apparire fresche 
e vitali, o meglio, bianche e rosse». L’autore di Era, quan l’ivernz prende di 
mira proprio questa tipologia di donne mature, ma ancora desiderose di 
sedurre, le quali ricorrono a fard, ciprie e trattamenti come la colla di uovo 
sbattuto che dovrebbero occultarne l’aspetto attempato, ottenendo però 
un risultato finale contrario a quello atteso e persino ridicolo: 

e tenc m’o a meraveilla
de la color qe·s fan blanca e vermeilla
ab l’englut 
d’un ou batut,
qe·s met viron l’aureilla,
del blanquet,
que puois si met 
et essug’e soleilla,
del tifingon,
del mentiron,
entro sobre l’aisseilla.
Puissas par, 
apres pissar, 
c’adescz veingna de vieilla (vv. 29-42). 

L’inefficacia dello stratagemma del trucco, che finisce anzi col sortire 
effetti grotteschi, per nascondere il decadimento senile è ribadita anche 
in una cobla di Uc de Saint Circ (BdT 457.26a), in cui l’autore esordisce 
annunciando alla dama come debba considerare superato il tempo della 
lascivia e della volubilità, quando poggiava con facilità la sua guancia sul 
collo di un altro amante, mentre a nulla varrà l’impiego di prodotti per 
abbellire e ringiovanire il viso ormai rugoso e screpolato: 

22 Si veda Latella 1988-9. Per la controversa attribuzione e per i problemi che essa 
solleva si veda anche Gouiran 1990.



201F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

Passada es la sasos 
Que fatias col e cais, 
Et ja no·us gensera mais
Lo blanqes ni·l vermeillos 
Ni·l gluz ni l’estefinos,
Qe la cara·us ru’ e fraing,
Qe no po[t] penre color; 
Ni no·n po[t] traire douzor
Nuill hom c’ab vos s’acompaing,
Ni mais de vos non venra alegriers
A vostre drut, si no·ill davas deniers.

L’inesorabile degradazione dovuta all’età si contrappone drasticamente 
all’idealizzazione della freschezza giovanile e il maquillage non potrà oc-
cultare i difetti di una donna non piú avvenente e non piú in grado di 
appagare alcun amante, a meno che non sia disposta, in un rovesciamen-
to parodico della visione utilitaristica dell’amore femminile e della stessa 
metafora economica, a pagarlo per giacere con lei.

Da questo breve excursus sulla trattazione della tematica del trucco 
nei trovatori emerge, dunque, una visione fortemente polemica del ri-
corso a pratiche cosmetiche, che alterano la naturale fisionomia e tra-
sgrediscono i codici estetici della donna che è bella per virtú della natura. 
L’uso del belletto viene proprio per questo associato a prototipi di malas 
domnas incostanti e licenziose, frivole e dissolute, come accade in Folquet 
de Marselha, Raimbaut de Vaqueiras, Gavaudan e Uc de Saint Circ, e si 
intreccia spesso col tema della bellezza destinata ineluttabilmente a sfio-
rire, come nelle donne attempate ritratte da Raimbaut e Uc, ma anche da 
Guillem Augier e dal Monge de Montaudon, fino a sfociare nella parodia 
con effetti comici e paradossali, come avviene nella tenzone fittizia tra 
il Monge e Dio, o nella satira pungente, come si riscontra nella disputa 
tra le statue e le donne impiastricciate alla quale il Monge fa invece da 
testimone-spettatore. L’impiego indiscriminato di prodotti di bellezza 
da parte delle donne, che ricorrendo al makeup vorrebbero prevaricare 
sull’operato divino o sfidare le leggi della natura, è pertanto condannato 
nella poesia cortese dei trovatori, dove la donna vernisada diviene emble-
ma dell’anticortesia e si oppone alla dama idealizzata ed eterea, bella e 
giovane, modello di elevazione spirituale dell’amante. Le critiche contro 
gli ornamenti e gli orpelli femminili si inseriscono inoltre nel solco di 
una tradizione velatamente misogina, in cui la donna che fa uso di arti-



202 Carte Romanze 13/1 (2025)

fici di bellezza è pericolosa e la sua tendenza a esagerare trapela proprio 
«nell’amore per i vestiti e il trucco, che implica eccessiva cura nell’aspetto 
esterno e nasconde la putrefazione interna» (Lee 2004: 512).

Il rimprovero nei confronti dell’utilizzo di belletti femminili inteso 
come sinonimo di vanità corre pertanto lungo un doppio binario: da 
una parte c’è un versante che potremmo definire omiletico e che va dai 
Padri della Chiesa fino ad arrivare ai predicatori del XII e XIII secolo;23 
dall’altro lato c’è il versante della produzione poetica, in cui la donna che 
fa uso di polveri e creme per mutare il colore del viso incarna il rovescio 
della dama bella ab natural color. Si tratta di due filoni che finiscono, alle 
volte, con l’intrecciarsi, giacché sul piano della produzione poetica la cri-
tica degli ornamenti cosmetici sembra, almeno in alcuni casi, celare anche 
un fondamento morale e/o religioso. Ne è un esempio, come si è accen-
nato, la tenzone fittizia del Monge, Autra vetz fui a parlamen (BdT 305.7), 
laddove dietro alcune parole pronunciate da Dio sembrano nascondersi 
presupposti religiosi che dovevano avere un’ampia circolazione nel Me-
dioevo, a dimostrazione che la poesia misogina risente comunque degli 
influssi della divulgazione cristiana.

Nei trovatori, in particolare, la donna che ricorre ai cosmetici diviene 
il piú delle volte emblema della donna lussuriosa, come del resto accade 
anche in ambito antico francese, dove ad esempio nel Livre des Manières 
di Etienne de Fougères, opera che però ricade pienamente nel filone mo-
ralistico, si legge: 

vers son dru paint sa face et mue 
plus que esprevier qui eist de mue.
Por son avoitre conpaignon 
dou moston quiert lez le reignon
le fiel et l’oint del blanc geinon 
a confere son tifeinon (vv. 1015-1020). 

L’eccesso indiscriminato del trucco è dunque sinonimo di corruzione 
e corruttibilità della donna, che impiega mezzi illeciti e artificiali pur di 
applicare le arti della seduzione, ma diventa anche spunto e pretesto per 
un rovesciamento parodico, come si è visto nei due componimenti del 
Monge di Montaudon e, in particolare, nel castigo prefigurato da Dio 

23 Sulle critiche al trucco da parte dei predicatori si veda Casagrande 1978.



203F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

stesso per le donne agghindate con strati spessi di trucco, le quali non 
dovrebbero accettare una bellezza priva di autenticità e destinata ad an-
dar via con l’urina. Con questa punizione esemplare e con l’immagine del 
cataplasma che tira la pelle, ma che basta il pissar a sciogliere e far scom-
parire, siamo alle soglie di una comicità bassa che punta a sprigionare 
l’ironia e a proporre un’immagine grottesca della donna che è proprio 
agli antipodi dalla dompna cortese e sublimata, cantata e idolatrata dai 
trovatori.

Francesca Sanguineti
ORCID: 0009-0001-8542-4288

(Università di Napoli Federico II, 05290cv24)

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

LETTERATURA PRIMARIA

Alighieri, Commedia (Petrocchi) = Dante Alighieri, La Commedia secondo l’antica 
vulgata, a c. di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori, 1966-1967, 4 voll.

Alighieri, Convivio (Ageno) = Dante Alighieri, Convivio, a c. di Franca Brambilla 
Ageno, Firenze, Le Lettere, 1995, 2 voll.

Angiolieri (Lanza) = Cecco Angiolieri, Le rime, a c. di Andrea Lanza, Roma, 
Archivio Guido Izzi, 1990.

Boccaccio, Corbaccio (Ricci) = Giovanni Boccaccio, Opere in versi, Corbaccio, Trat-
tatello in laude di Dante, Prose latine, Epistole, a c. di Pier Giorgio Ricci, Milano 
· Napoli, Ricciardi, 1965.

Cercamon (Rossi) = Cercamon, Oeuvre poétique. Edition critique bilingue avec 
introduction, notes et glossaire par Luciano Rossi, Paris, Champion, 2009.

Etienne de Fougères (Lodge) = Etienne De Fougères, Le Livre des Manières, éd. 
par R. Anthony Lodge, Genève, Droz, 1979.

Folquet de Marselha (Squillacioti) = Le poesie di Folchetto di Marsiglia, edizione 
critica a c. di Paolo Squillacioti, Pisa, Pacini, 1999.

Francesco da Barberino (Sansone) = Francesco da Barberino, Reggimento e co-
stumi di donna, ed. critica a c. di Giuseppe E. Sansone, Roma, Zauli, 1995.

https://orcid.org/0009-0001-8542-4288 
https://ror.org/05290cv24


204 Carte Romanze 13/1 (2025)

Gavaudan (Guida) = Il trovatore Gavaudan, a c. di Saverio Guida, Modena, 
Mucchi, 1979.

Giovenale (Barelli) = Giovenale, Satire, introduzione a c. di Luca Canali, tradu-
zione e note a c. di Ettore Barelli, Milano, Rizzoli, 1976.

Guillem Augier (Latella) = Fortunata Latella, Un indiscusso caso di intertestualità 
trobadorica, «Pluteus» 6-7 (1988-9): 45-65.

Monge de Montaudon (Mantovani) = Dario Mantovani, «Ans am ieu lo chant e·l 
ris». Episodî di parodia e satira presso i trovatori, Milano, CUEM, 2008.

Ovidio, Remedia amoris (Rimell) = Ovidio, Rimedi contro l’amore (Remedia amoris), 
a c. di Victoria Rimell, trad. di Guido Paduano, Milano, Mondadori, 2022.

Piramus et Tisbé (Noacco) = Piramo e Tisbe, a c. di Cristina Noacco, Roma,  
Carocci, 2005.

Properzio, Elegie (Fedeli) = Properzio, Elegie, vol. I (Libri I-II), a c. di Paolo  
Fedeli, Milano, Mondadori, 2021.

Raimbaut de Vaqueiras (Linskill) = The Poems of  the Troubadour Raimbaut de  
Vaqueiras, ed. by Joseph Linskill, The Hague, Mouton, 1964. 

Uc de Saint Circ (Jeanroy–Salverda de Grave) = Alfred Jeanroy, Jean-Jacques 
Salverda de Grave, Poésies de Uc de Saint-Circ, Toulouse, Privat, 1913.

Tertulliano, De cultu feminarum (Turcan) = Tertullien, La toilette des femmes (De cultu 
feminarum), introduction, texte critique, traduction et commentaire de Marie 
Turcan, Paris, Les éditions du cerf, 1971.

LETTERATURA SECONDARIA 

BdT = Alfred Pillet, Bibliographie der Troubadours, ergänzt, weitergeführt und herausge-
geben von Henry Carstens, Halle, Niemeyer, 1933.

BEdT = Bibliografia Elettronica dei Trovatori, a c. di Stefano Asperti (http://www.
bedt.it/BEdT_04_25/index.aspx).

Bloch 1991 = Howard M. Bloch, Medieval Misogyny and the Invention of  Western 
Romantic Love, Chicago · London, University of  Chicago Press, 1991.

Casagrande 1978 = Carla Casagrande, Prediche alle donne del secolo XIII, Milano, 
Bompiani, 1978.

Di Luca 2005 = Paolo Di Luca, I trovatori e i colori, «Medioevo romanzo» 29 
(2005): 321-403.

Gouiran 1990 = Gérard Gouiran, Le cycle de la bataille des jeunes et des vieilles, in 
Aa. Vv., Per Robert Lafont: estudis ofèrts a Robert Lafont per sos collègas e amics, 
Montpelhièr · Nîmes, Centre d’estudis occitans, 1990: 109-33.

Gouiran 1993 = Gérard Gouiran, “Os meum replebo increpationibus” (Job, XXIII,4). 
Comment parler à Dieu sans prier, ou la contestation contre Dieu dans les lyriques occi-
tane et galaïco-portugaise, in Aa. Vv., O cantar dos trobadores. Actas do Congreso 

http://www.bedt.it/BEdT_04_25/index.aspx
http://www.bedt.it/BEdT_04_25/index.aspx


205F. Sanguineti – La critica al «maquillage» nei trovatori

celebrado en Santiago de Compostela entre os dìas 26 e 29 de abril de 1993, 
Santiago, Xunta de Galicia, 1993: 77-98.

Guida 1979 = Saverio Guida, Il trovatore Gavaudan, Modena, Mucchi, 1979.
Jeanroy–Salverda de Grave = Alfred Jeanroy, Jean-Jacques Salverda de Grave, 

Poésies de Uc de Saint-Circ, Toulouse, Privat, 1913.
Latella 1988-9 = Fortunata Latella, Un indiscusso caso di intertestualità trobadorica, 

«Pluteus» 6-7 (1988-9): 45-65.
Lee 2004 = Charmaine Lee, La tradizione misogina, in Pietro Boitani, Mario Manci-

ni, Alberto Varvaro (a c. di), Lo spazio letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo volgare, 
vol. IV L’attualizzazione del testo, Roma, Salerno Editrice, 2004: 509-44.

Léglu 2000 = Catherine Léglu, Between Sequence and “Sirventes”. Aspects of  Parody 
in the Troubadour Lyric, Oxford, Legenda, 2000.

Mantovani 2005 = Dario Mantovani, «Autra vetz fui a parlamen» (BdT 305.7). 
Analisi ed edizione critica di un componimento del Monge de Montaudon, «La parola 
del testo» 9/2 (2005): 215-45.

Mantovani 2008 = Dario Mantovani, «Ans am ieu lo chant e·l ris». Episodî di parodia 
e satira presso i trovatori, Milano, CUEM, 2008.

Mantovani 2009 = Dario Mantovani, Varietà metriche e scenari satirico-parodici: 
un’ipotesi per due componimenti del Monge di Montaudo, «Critica del testo» 12/1 
(2009): 167-202.

Orvieto–Brestolini 2000 = Paolo Orvieto, Lucia Brestolini, La poesia comico-rea-
listica. Dalle origini al Cinquecento, Roma, Carocci, 2000.

PD = Emil Levy, Petit dictionnaire provençal-français, Heidelberg, C. Winter, 1909.
Sanguineti–Scarpati 2013 = Francesca Sanguineti, Oriana Scarpati, Canzoni occi-

tane di disamore, Roma, Carocci, 2013.
Sanguineti 2016 = Francesca Sanguineti, Al margine della tenzone: la “tenson fictive” 

in lingua d’oc, «Romance Philology» 70 (2016): 435-58.
Shapiro 1981 = Marianne Shapiro, “Tenson” et “partimen”: la “tenson” fictive, in 

Alberto Varvaro (a c. di), Atti del XIV Congresso internazionale di Linguistica 
e Filologia Romanza, Napoli, 15-20 aprile 1974, Napoli · Amsterdam, Mac-
chiaroli · Benjamins, 1976-1981, 5 voll., V: 287-301.

Squillacioti 1999 = Paolo Squillacioti, Le poesie di Folchetto di Marsiglia, Pisa, Pa-
cini, 1999.

SW = Emil Levy, Provenzalisches Supplement-Wörterbuch, Leipzig, Reisland, 1894-
1924, 8 voll.

Zufferey 1999 = François Zufferey, Tensons réelles et tensons fictives au sein de la lit-
térature provençale, in Matteo Pedroni, Antonio Stäuble (a c. di), Il genere “ten-
zone” nelle letterature romanze delle Origini. Atti del convegno internazionale, 
Losanna, 13-15 novembre 1997, Ravenna, Longo, 1999: 315-28.



Licensed under a Creative Commons NonCommercial  
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND)

© Francesca Sanguineti
Pubblicato online il 07/08/2025 
Edito da Milano University Press

206 Carte Romanze 13/1 (2025)

Riassunto: L’articolo fornisce un breve esame delle diverse occorrenze del truc-
co nella poesia dei trovatori. Quello che emerge è un atteggiamento critico dei 
trovatori nei confronti della cosmesi e del ricorso femminile a ciprie e belletti. 
Da un lato la donna truccata viene ritratta come mala dompna, incostante e frivo-
la, dall’altro è oggetto di un rovesciamento parodico, secondo una tendenza che 
andrà avanti fino alla poesia comico-realistica italiana.

Parole chiave: trucco, lirica medievale, trovatori, parodia

Abstract: The article provides a brief  examination of  the various occurrences 
of  make-up in troubadour poetry. What emerges is a critical attitude of  the 
troubadours towards cosmetics and the female use of  blush and make-up. On 
the one hand the made-up woman is portrayed as mala dompna, inconstant and 
frivolous, on the other hand she is the object of  a parodic reversal, following a 
trend that will would last until Italian satyrical poetry.

Keywords: makeup, medieval poetry, troubadours, parody

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

