
Carte Romanze 13/1 (2025) – ISSN 2282-7447
doi: 10.54103/2282-7447/26863

https://riviste.unimi.it/index.php/carteromanze

Anna Gabriella Chisena, Le “prime” stelle di Dante: astronomia e astrologia fra «Vita 
Nova» e «Convivio», Ravenna, Longo, 2024, 312 pp.

Prima di affrontare sub specie astronomiae la lettura della Vita nuova e del Convivio, 
come annuncia la seconda parte del titolo del libro, Anna Gabriella Chisena 
premette opportunamente due densi capitoli in cui delinea lo statuto epistemo-
logico della disciplina nel Medioevo e poi indaga i contesti storici, intellettuali 
e materiali in cui Dante si formò e con cui si confrontò. Il periodo di riferi-
mento fissato dall’autrice per la sua indagine comprende gli ultimi decenni del 
XIII secolo e i primi anni del XIV. La scientia astrorum dantesca non va, infatti, 
intesa come «un blocco monolitico», ma come «una realtà in divenire» (p. 9), 
ed è l’esito di un processo graduale di apprendimento e di ricerca che richiede 
molto tempo, perché – come lui stesso scrive in Conv., II xiii 29 – è necessario 
conoscere sia le dottrine matematiche necessarie allo studio del moto degli astri 
(quelle che per congettura dell’editore Franca Brambilla Ageno sono le «dimo-
strazioni»), sia indagare tali movimenti attraverso l’osservazione diretta del cielo, 
ossia l’«esperienza»:

E queste due propietadi sono nell’Astrologia: ché nel suo cerchio compiere, 
cioè nello aprendimento di quella, volge grandissimo spazio di tempo, sí per 
le sue ‹dimostrazioni›, che sono piú che d’alcuna delle sopra dette scienze, sí 
per la esperienza che a bene giudicare in essa si conviene.

Per intendere correttamente il termine «Astrologia», che qui compare, si deve 
tenere conto dello statuto epistemologico – molto diverso da quello attuale – 
che la scientia astrorum aveva nel Medioevo, come Chisena dimostra nel primo 
capitolo: La “scientia astrorum” tra Duecento e Trecento (pp. 15-36), in cui si offre al 
lettore un ricco e aggiornato panorama di autori, testi e teorie.

La disciplina ai tempi di Dante comprende svariati campi di conoscenza, 
che oggi sarebbero assegnati ad ambiti diversi, quali la filosofia naturale, la me-
teorologia, la geografia, la divinazione, l’embriologia. In particolare, la scienza 
degli astri si divideva in due settori complementari e interdipendenti: quella 
che indaga i movimenti e le posizioni dei corpi celesti usando modelli e calcoli 
matematici (la Scientia de motibus, che oggi chiamiamo solitamente ‘astronomia’ 
o ‘astrofisica’) e quella che studia e prevede gli effetti degli astri e dei loro moti 
sui corpi sublunari (la Scientia de effectibus, che oggi chiamiamo ‘astrologia’). Nelle 
opere di Dante la disciplina è sempre identificata con il termine «astrologia», 
mentre il vocabolo astronomia non è mai attestato.1 

1 La voce astrologia non è ancora stata redatta nel Vocabolario Dantesco: http://www.
vocabolariodantesco.it/ al momento della stesura di questa recensione (luglio 2024).

https://www.doi.org/10.54103/2282-7447/26863 


478 Carte Romanze 13/1 (2025)

Nel secondo capitolo – Le scienze celesti al tempo di Dante: Firenze e Bologna 
(pp. 37-113) – Chisena si sofferma sui contesti culturali in cui sono nati la Vita 
nuova e il Convivio: Firenze e Bologna. Al «compasso cronologico» (p. 10) scelto 
corrisponde, dunque, una limitazione geografica perché l’area della ricerca è 
circoscritta alla città natale dove Dante si formò e scrisse il libello, e poi alla città 
felsinea che a differenza di Firenze è anche sede universitaria, in cui, secondo 
le ipotesi di Mirko Tavoni e di Gianfranco Fioravanti che l’autrice accoglie (cf. 
p. 192), sarebbe avvenuta la composizione del Convivio o comunque del suo 
nucleo piú consistente. Mancano altri possibili contesti culturali che, alla luce 
delle frammentarie e spesso discordanti conoscenze di biografia dantesca, po-
trebbero essere opportunamente indagati, come per esempio Verona, Lucca o 
Treviso. La limitazione, chiarisce Chisena, è forzata a causa della «mancanza 
di dati dettagliati riguardo all’astronomia in tali sedi» (p. 10) rispetto al quadro 
meglio delineato e piú studiato di Bologna. L’augurio è che in futuro si possa, 
comunque, estendere la ricerca almeno a Verona dove si trova la storica Biblio-
teca Capitolare con i suoi antichi tesori librari.

In ogni caso emerge nel capitolo un ricco e aggiornato panorama dei «vo-
caboli d’autori» e «di libri», ma anche della circolazione orale di teorie, relativi 
alla dottrina astronomica nel periodo di riferimento (cf. p. 38). È un arco di 
tempo in cui a Firenze e a Bologna lo studio e la diffusione delle scienze celesti 
sono caratterizzati da profondi cambiamenti e innovazioni. In particolare, nella 
città toscana «il consolidamento di un ceto di intellettuali laici dagli spiccati 
interessi culturali dà impulso a una letteratura originale e alla produzione di vol-
garizzamenti scientifici, favorendo la diffusione del sapere astronomico anche 
in ambienti non accademici» (p. 38). E in questo contesto si inserisce perfet-
tamente la figura di Dante, che non è propriamente un poeta scienziato come 
è stato dipinto spesso nella bibliografia, ma è piuttosto un intellettuale che si 
interroga sui fenomeni della natura e in particolare su quelli del cielo anche alla 
luce dell’alta considerazione della scientia astrorum che è, infatti, «altissima di tutte 
le altre» (Conv., II xiii 30). A Bologna, poi, proprio in questi anni l’astronomia 
«acquista progressivamente uno statuto istituzionale all’interno dello Studio di 
Arti e Medicina» (p. 38), anche se nel periodo considerato «non è ancora possi-
bile distinguere una “Facoltà di Arti” come corpo istituzionale distinto» (ibid.).

Le pagine dedicate a Firenze sono preziose perché per la prima volta si pre-
sentano per i testi astronomici dati relativi alle collezioni librarie delle maggiori 
scuole conventuali attive al tempo di Dante, esito di recenti e meritori progetti 
di ricerca sui cataloghi librari degli Studia di Santa Croce e Santa Maria Novella, 
quest’ultimo catalogo «da integrare con le notizie ricostruibili a proposito dei 
frati e dei lettori che transitarono nel convento» (p. 63), che sono assai cospicue 
come ha messo in luce Anna Pegoretti (2020).



479Recensioni

Oltre ai lavori già pubblicati, diligentemente riportati in nota e nella con-
sistente e aggiornata Bibliografia finale (pp. 247-86), Chisena ha potuto contare 
anche su alcuni risultati del gruppo PRIN 2017 Libri e lettori a Firenze dal XIII al 
XV secolo: la biblioteca di Santa Croce. 

Quello che emerge da questi paragrafi non è solo un elenco di manoscritti e 
di localizzazioni, ma anche di magistri, come, tra gli altri, quel Pietro de Trabibus 
che, come ha rilevato Lorenzo Dell’Oso, discute quaestiones di tematica celeste 
tra il 1294 e il 1296 a Santa Croce, all’interno delle sue Lecturae sulle Sentenze di 
Pietro Lombardo, conservate ora nel manoscritto della Nazionale di Firenze, 
Conv. Soppr. D.vi.359 (cf. Dell’Oso 2022).

Dalle informazioni desumibili dai nuclei librari delle scuole conventuali 
nell’arco cronologico di riferimento, Chisena nota una scarsa attestazione di 
testi tecnici della disciplina astronomica di contro a una massiccia presenza di 
Aristotele e dei suoi libri naturales glossati e commentati, in particolare il De caelo 
et mundo e la Meteorologica (cf. p. 43). Lo studio delle datazioni esplicite o stabili-
te su base codicologica e paleografica è ovviamente decisivo per congetturare 
un’eventuale consultazione da parte di Dante dei manoscritti sopravvissuti. La 
ricerca permette anche di escludere codici assai noti agli studiosi di Dante e 
vulgatamente ritenuti probabili fonti, come per esempio il Pluteo 18 sin. 1 della 
Laurenziana, che è il manoscritto principale su cui Giuseppe Boffito e Camillo 
Melzi d’Eril basarono la loro edizione dell’Almanacco perpetuo di Profazio Giu-
deo. Il codice – cosí come il Pluteo 18 sin. 2, che riporta le sole tavole di Pro-
fazio ma attribuendole ad Arzachel – risale, però, ai primi anni del XIV secolo 
quando Dante era già in esilio.

Oltre che sulle raccolte librarie l’autrice si sofferma anche sui volgarizza-
menti, visto che Firenze nel periodo considerato «sembra davvero assumere il 
ruolo di ‘capitale’ dei volgarizzamenti» (p. 64) e sulla letteratura originale, che 
comprende tra gli altri il fiorentino Brunetto Latini (Tresor e Tesoretto hanno, in-
fatti, sezioni inquadrabili nell’ambito della scientia astrorum) e il toscano Restoro 
d’Arezzo, autore della Composizione del mondo. 

Se, comunque, «un’indagine globale sui volgarizzamenti scientifici, special-
mente in area toscana, è ancora tutta da svolgersi […] eccettuati gli studi sul ver-
sante linguistico» (p. 67) – quali per esempio quelli di Rita Librandi, Paola Manni 
e Giovanna Frosini –, Chisena conclude sostenendo che «il numero di scritti 
in volgare elaborati in area toscana fra il XIII e XIV secolo che si confrontano 
con la descrizione fisica dell’universo è consistente» (p. 67), come dimostra la 
consultazione dei trattati d’abaco e di matematica, dei testi di filosofia naturale, 
delle opere mediche e geomantiche, studiati tramite una «prima ricognizione 
della tradizione manoscritta» (p. 68, con successivo elenco ragionato).



480 Carte Romanze 13/1 (2025)

Anche le pagine dedicate a Bologna sono divise in due paragrafi, La “scientia 
astrorum” a Bologna: le «scuole delli religiosi» (pp. 73-83) e L’astronomia nello “Studium”: 
maestri e testi (pp. 84-113). L’arco cronologico di riferimento è il medesimo, ma 
in questo caso occorre rivalutare l’eventuale presenza di Dante nella città felsi-
nea anteriore al Trecento. I biografi e gli studiosi l’hanno solitamente dedotta 
in virtú di No me poriano zamai far emenda (Rime, LI), il cosiddetto «sonetto della 
Garisenda». In realtà recentemente Maria Luisa Meneghetti ha messo in discus-
sione – con argomenti a mio parere convincenti (anche di natura materiale che 
erano passati in giudicato dopo gli studi di Domenico De Robertis) – la pater-
nità dantesca del componimento, inquadrandolo meglio in un ambito piú pro-
priamente bolognese con l’ipotesi che possa essere attribuito a quell’Enrichetto 
delle Querce che lo trascrive nei Memoriali bolognesi.2

Precisato questo, a fronte delle numerose notizie riguardanti le scuole di 
grammatica, di retorica e di medicina a Bologna già a metà del Duecento «non 
si hanno dati incontrovertibili sui magistri legati a un insegnamento ‘ufficiale’ di 
astrologia» (p. 85). In città non mancano scuole private dove tali dottrine sono 
insegnate e non mancano astrologi di professione a vantaggio pubblico (si pensi 
ai calendari e agli almanacchi utilizzati dai comuni, ma anche alle interrogationes a 
fini bellici) e privato (cf. p. 85). Proprio a Bologna risiede, tra l’altro, il forlivese 
Guido Bonatti, uno dei piú famosi astrologhi italiani del Duecento, che rappre-
senta «l’esempio migliore di un uso politico e pubblico del sapere astrologico» 
(p. 91), e dannato da Dante nella bolgia degli indovini (cf. Inf., XX 118).

La circolazione dei testi astronomici a Bologna può essere ricostruita pren-
dendo in esame alcuni dati forniti dalla tradizione manoscritta. Il campo di ricer-
ca non è privo di difficoltà, ma esistono anche meritori strumenti come il databa-
se Ptolemaeus Arabus et Latinus (https://ptolemaeus.badw.de/start), che permette 
di riconoscere l’origine bolognese di molti codici di argomento astronomico, 
colmando cosí il silenzio dei documenti e dimostrando una fiorente circolazione 
di tali opere (cf. p. 109). Si possono anche individuare copisti specializzati: tra i 
circa 270 scriptores attivi a Bologna tra il 1265 e il 1270 (per le stime cf. Murano 
2006: 18-23) il professionista Lanfrancus de Pancis di Cremona, attestato per tut-
ta la seconda metà del XIII secolo, sembra essere responsabile dell’esecuzione di 
alcuni codici astronomici attualmente identificati, oltre ovviamente ad altri libri 
come per esempio i Decretali di Raimondo di Peñafort (cf. p. 108).

2 Cf. la «Lectio brevis» Donne, torri e lavori pubblici. La paternità del «sonetto della Ga-
risenda» tenuta dalla studiosa il 15 dicembre 2023 all’Accademia Nazionale dei Lincei 
(https://www.lincei.it/it/manifestazioni/donne-torri-e-lavori-pubblici-la-paternita-
del-sonetto-della-garisenda), la cui versione scritta è di prossima pubblicazione.



481Recensioni

A conclusione della sua corposa indagine, Chisena afferma che, allo sta-
to attuale delle ricerche sicuramente perfettibili, «a Bologna la diffusione delle 
conoscenze e dei libri sulla scienza celeste sembra essere legata, in larga parte, 
a una dimensione specialistica e a un ambito istituzionale che rimanda ad una 
produzione prevalentemente in latino» (p. 112).

Il terzo capitolo – Beatrice e le stelle: l’astronomia nella «Vita Nova» (pp. 115-85) 
–, diviso in sei paragrafi, è prevalentemente dedicato all’analisi dei passi astro-
nomici del libello, che Chisena intitola Vita Nova, sebbene scelga come testo 
di riferimento l’edizione curata da Michele Barbi nel 1932 dove il titolo è Vita 
Nuova; l’autrice non manca comunque di consultare e di citare le ultime edizioni 
criticamente riviste e commentate, da quella di Domenico De Robertis (1980), a 
quella di Guglielmo Gorni (1996), a quella di Luca Carlo Rossi (1999), a quella 
di Stefano Carrai (2009), e all’edizione Pirovano per la NECOD del 2015.

Le notazioni astrali del libello si concentrano soprattutto nelle parti in pro-
sa, mentre compaiono sporadicamente nelle poesie: per A ciascun’alma presa e 
gentil core mi permetto di rimandare al mio libro La nudità di Beatrice. Dante, Giotto, 
Ambrogio Lorenzetti e l’iconografia della Carità (2023: 10-2) e per Oltre la spera che piú 
larga gira ad alcune pagine della mia relazione Sogni, visioni e segni premonitori nella 
«Vita nuova», tenuta al Convegno interuniversitario Futuro. Retoriche, immaginari, 
rappresentazioni svoltosi a Bressanone/Brixen il 7-9 luglio 2023, e ora in corso di 
stampa nel volume di Atti a cura del Circolo Filologico Linguistico Padovano. 

Nella Vita nuova Dante iscrive il momento fatale del suo innamoramento 
(cf. V.n., II) in una dimensione celeste, cosicché si respira fin dall’inizio un 
afflato cosmico (cf. p. 120). Secondo Chisena, nell’episodio incipitario l’età dei 
due personaggi «scandita ‘astronomicamente’ in maniera precisa, cela in realtà 
una indeterminatezza costitutiva» (p. 117), come dimostra l’avverbio «quasi», 
che sembra «esprimere una ambiguità narrativa che male si adatta all’esattezza 
matematica richiesta dal dato astronomico» (ibid.). I primi lettori di Dante, a 
partire certamente dal primo amico Guido Cavalcanti che è anche dedicatario 
dell’opera, non avranno avuto difficoltà a riconoscere l’ora del tempo e la dolce 
stagione. 

I lettori successivi, invece, hanno bisogno della Commedia, a partire da Inf., 
XXI 112-14: «Ier, piú oltre cinq’ ore che quest’ otta, / mille dugento con ses-
santa sei / anni compié che qui la via fu rotta». Malacoda sta precisando a Dante 
e Virgilio, i quali hanno raggiunto la quinta bolgia, che sono le sette di mattina 
del sabato santo del 1300, ma l’indicazione oraria si costruisce sulle dodici del 
venerdí santo, ora in cui secondo il poeta sarebbe morto Gesú nell’anno 34 (e 
cf. Conv., IV xxiii 10-11). Le parole del diavolo sono importanti anche per stabi-
lire retrospettivamente la data dell’innamoramento narrata nella Vita nuova. Se il 
viaggio oltremondano è avvenuto, infatti, nella settimana santa del 1300, Dante 



482 Carte Romanze 13/1 (2025)

– allora trentacinquenne per essere giunto nel mezzo del cammin della sua vita: 
nel marzo-aprile 1300 Dante non ha ancora compiuto 35 anni, come conferma 
lui stesso quando risponde alla curiosità di Brunetto Latini: «mi smarri’ in una 
valle, / avanti che l’età mia fosse piena» (Inf., XV 50-51) – è nato nel 1265 e, 
quindi, ha incontrato per la prima volta Beatrice nel 1274.

La data fatidica del nono anno è confermata, inoltre, in un tardo sonetto 
inviato da Dante a Cino da Pistoia: «Io sono stato con Amore insieme / dalla 
circulazion del sol mia nona» (Rime, CXI 1-2); e, piú genericamente, in Purg., 
XXX 40-42: «Tosto che ne la vista mi percosse / l’alta virtú che già m’avea tra-
fitto / prima ch’io fuor di püerizia fosse».

È, tuttavia, difficile precisare il giorno del primo incontro, che Boccaccio 
in un racconto delizioso della sua prima redazione del Trattatello in laude di Dante, 
30-34, propone di fissare a Calendimaggio (e cf. anche la seconda redazione ai 
parr. 26-27, piú breve senza, però, che mutino i dati sostanziali). Se Dante scrive 
che stava «quasi» per compiere il suo nono anno si può, allora, restringere l’arco 
temporale al periodo dei Gemelli, visto che il poeta in Par., XXII 112-23, ci 
dice essere nato sotto questa costellazione. Il calcolo, tuttavia, non è semplice e 
automatico. Al tempo di Dante, infatti, esistevano due sistemi di computo per 
calcolare l’ingresso del Sole nelle costellazioni zodiacali: l’uno, liturgico e ac-
creditato dalla Chiesa, che a partire dall’equinozio convenzionale del 21 marzo 
(utile per fissare la data mobile della Pasqua) assegnava ai Gemelli il periodo 21 
maggio – 20 giugno, e l’altro, astronomico e piú scientificamente attendibile, che 
assegnava al segno zodiacale il periodo 14 maggio-13 giugno. 

A questo proposito l’Enciclopedia Dantesca alla voce Gemelli, firmata da Em-
manuel Poulle (vol. III, p. 103), assegna al segno zodiacale il periodo 13 mag-
gio-14 giugno, mentre Giorgio Petrocchi, nella sua biografia dantesca che si 
trova nell’Appendice della stessa ED, scrive che Dante nacque «in un giorno tra 
il 14 maggio e il 13 giugno» (ibi: 3). La lieve differenza circa le date limite è – 
secondo Manlio Pastore Stocchi (2017: 4) – solo apparente, perché si postulava 
che l’ingresso del Sole in un segno zodiacale avvenisse alla mezzanotte, cioè su 
una soglia che poteva considerarsi tanto l’ultima del giorno precedente quanto 
la prima del giorno successivo. A proposito della leggera varietà delle date estre-
me del segno zodiacale occorre anche ricordare che per il già citato Almanach di 
Profacio il Sole entra nei Gemelli il 15 maggio ed esce il 14 giugno. Ovviamente, 
a causa della precessione degli equinozi e dell’arretramento del punto equino-
ziale, che Dante conosce (cf. V.n., II 2), non era piú vigente la coincidenza 
originaria tra segno e costellazione, perché nella realtà fino a fine maggio 1300 
il Sole si trovava ancora all’interno della costellazione del Toro, per poi entrare 
nella costellazione dei Gemelli soltanto nei primi giorni di giugno.

È molto probabile che all’inizio della Vita nuova e poi nella Commedia Dante 



483Recensioni

si sia attenuto alla cronologia scientifica e, dunque, che la sua data di nascita 
vada collocata tra il 13-14 maggio e il 13-14 giugno 1265, anche se occorre con-
siderare che per alcuni calendari del XII e XIII secolo il Sole entrava nei Gemelli 
il 18 maggio, come appare in alcuni manoscritti astronomici quali per esem-
pio: London, British Library, Egerton MS 1139, fol. 15v (data ca. 1131-1143); 
London, British Library, Additional MS 17868, fol. 6r (databile al XIII sec.); 
München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 835, fol. 3r (data ca. 1190-1210); 
Cambridge, St. John College, K30, fol. 3r (data ca. 1190-1200), che si possono 
anche consultare online all’indirizzo https://iconographic.warburg.sas.ac.uk/
home (ne parla anche Alessandro Barbero 2020: 285).

Siamo, pertanto, nella tarda primavera del 1274 quando Dante si inna-
mora di Beatrice. Le due complesse perifrasi con cui inizia il racconto della 
Vita nuova – e in particolare la seconda in cui si accenna alla precessione degli 
equinozi – presuppongono delle indubbie conoscenze astronomiche. Secondo 
i commentatori, il manuale astronomico di riferimento, fin dai tempi del libello, 
sarebbe il diffuso Liber de aggregationibus scientiae stellarum di Abu’l-Abbas Aḥamd 
ibn Muhammad ibn Khatir al-Farghānī, astronomo e ingegnere vissuto a Ba-
ghdad alla corte del califfo abbaside al-Ma’mun (fl. 813-863). L’opera, che fu 
tradotta due volte dall’arabo in latino, nel 1135 da Giovanni di Siviglia e prima 
del 1175 da Gherardo da Cremona, è, come noto, un compendio dell’Almagesto 
di Claudio Tolomeo. Tuttavia, come argomenta Chisena, è opportuno precisare 
che la competenza dantesca in materia astronomica già negli anni in cui scrisse 
la Vita nuova – per l’autrice tra il 1291 e il 1296 (pp. 115 e 212), ma resto del mio 
parere espresso nell’edizione per la NECOD di un arco piú ristretto a non oltre 
il 1294 – si fonda non solo sulla conoscenza unanimemente riconosciuta del 
manuale di Alfragano, ma anche sull’autorità di Brunetto Latini (cf. il Tesoretto 
che tra l’altro sembrerebbe essere concepito come un prosimetro alla luce dei 
vv. 903-14) e sui commenti ai libri di filosofia naturale di matrice aristotelica (in 
particolare quelli di Alberto Magno e di Tommaso d’Aquino) che circolavano 
nel milieu culturale fiorentino.

La struttura cosmologica della Vita nuova non può, del resto, fondarsi sul 
manuale di Alfragano che descrive il cosmo diviso in otto sezioni celesti e non 
parla mai di un nono cielo corrispondente al Primo Mobile o Cristallino (vedi 
in proposito il già citato sonetto Oltre la spera). Dante si affida a un modello 
cosmologico di tipo filosofico e non astronomico: se Alfragano è il manuale 
per alcune informazioni celesti, la struttura dell’universo è modellata, attraverso 
il filtro di Alberto Magno, «sulle dottrine aristoteliche che sono ‘consonanti’ 
con la fede cristiana» (p. 133). Pertanto, «sussiste la possibilità di un ricorso ad 
altri modelli, che non escludono, bensí integrano, la fonte araba» (p. 127). A 
suffragare l’ipotesi contribuiscono anche le analisi lessicali come per esempio la 



484 Carte Romanze 13/1 (2025)

definizione tecnica di «cielo stellato» (V.n., II 2) per designare il cosiddetto Cielo 
delle Stelle fisse che potrebbe derivare dalle numerose occorrenze del commen-
to di Alberto Magno al De caelo et mundo di Aristotele o, ipotesi piú suggestiva, 
dal De motibus caelorum di Alpetragio (libro I cap. 65), come Chisena aveva già 
argomentato nello studio L’astronomia di Dante prima dell’esilio: gli anni della «Vita 
nuova» (con un’appendice sul «Convivio») (2019: 47), che viene ora aggiornato nel vo-
lume di cui qui si parla con riscontri da Restoro d’Arezzo e da Bono Giamboni 
nel volgarizzamento Della miseria dell’uomo, cioè del De miseria humanae conditionis 
di Lotario di Segni, poi papa Innocenzo III (cf. pp. 138-43).

Nel paragrafo terzo del capitolo (Un’eclissi, pp. 143-54) Chisena si sofferma 
con nuovi argomenti su una crux dell’esegesi di V.n., XXIII 5: «e pareami ve-
dere lo sole oscurare, sí che le stelle si mostravano di colore ch’elle mi faceano 
giudicare che piangessero; e pareami che gli uccelli volando per l’aria cadessero 
morti, e che fossero grandissimi terremuoti» (e cf. anche nella canzone Donna 
pietosa i vv. 49-53). Come ho scritto nel mio commento per l’edizione NECOD 
(pp. 187-8) gli esegeti non hanno mancato di riconoscere la matrice biblica di 
questi segni, concentrando le ricerche sui brani evangelici della morte di Gesú e 
sull’escatologia apocalittica (soprattutto l’apertura del sesto sigillo in Apocalisse, 
6 12-14), senza trascurare alcuni particolari già presenti nelle profezie veterote-
stamentarie.

Il sistema intertestuale piú coerente è, però, quello dei segni della morte di 
Cristo, quando si verificano l’eclissi di sole e il terremoto (cf. per es. Matteo 27, 
45-52); e un forte sisma avviene anche il mattino di Pasqua come scrive Matteo 
28, 2: «Et ecce terraemotus factus est magnus». L’intento di Dante è, infatti, 
quello di suggerire un parallelo tra la morte di Cristo e la morte di Beatrice, 
promuovendo un’analogia che poi verrà coerentemente rimarcata anche nei pa-
ragrafi successivi del libello. È vero che non tutti i particolari di questo racconto 
della Vita nuova compaiono nell’episodio evangelico, ma si deve pensare a un 
ampliamento di segni prodigiosi per associazione: cosí il precipitare degli uccelli 
volanti nell’aria potrebbe essere suggerito da una combinazione di loci biblici, 
«stellae cadent de caelo» (Matteo 24, 29: nello stesso versetto tra l’altro si parla di 
sole che si oscura), e «omne volatile caeli recessit» (Geremia 4, 25). 

Per il particolare della caduta degli uccelli morti, Stefano Carrai, a p. 108 
della sua citata edizione commentata per la BUR, sostiene che potrebbe avere 
anche influito sulla memoria dantesca un verso della scena della tempesta nella 
Tebaide, V 392, di Stazio in cui «deprensaeque cadunt volucres», ‘sorpresi cado-
no gli uccelli’ (e cf. anche Carrai 2020: 93). Dal momento che, tuttavia, questo 
richiamo non è propriamente sovrapponibile e dunque non risulta completa-
mente convincente, Chisena propone «altri elementi utili per ricomporre il mo-
saico di immagini» (p. 147), riportando il racconto nel contesto fiorentino in cui 



485Recensioni

Dante scrive il suo prosimetro, e soffermandosi sullo sconvolgimento dell’or-
dine cosmico avvenuto durante la Passione come viene narrato nel Tesoretto (vv. 
385-94) e nelle Historiae adversus paganos di Paolo Orosio (VII 4 13-16), tra l’altro 
volgarizzate da Bono Giamboni probabilmente tra gli anni Settanta e Ottanta 
del Duecento e quindi in anni precedenti la stesura di Donna pietosa e poi della 
Vita nuova [si veda ora l’edizione Le Historiae adversus paganos (Matasci)]. Inoltre, 
nella Composizione del mondo di Restoro d’Arezzo si fa riferimento allo spavento 
di bestie e uccelli durante l’eclisse del 3 giugno 1239.3 

Per la verità il particolare della caduta degli uccelli morti non coincide per-
fettamente in nessuno dei testi riportati, cosicché Chisena sospetta che «po-
trebbe celarsi non un intertesto letterario, bensí un riferimento al bagaglio di 
cognizioni celesti che [Dante] potrebbe aver appreso oralmente» (p. 154). 

In questa direzione prospettica vorrei aggiungere una suggestione che mi 
è venuta ascoltando la relazione di Alessandro Zironi e di Davide Bertagnolli 
al convegno già citato di Bressanone/Brixen del luglio 2023, intitolata Sognare 
la fine: il destino dei Nibelunghi. Nel corso del loro intervento gli studiosi hanno 
accennato al Rolandslied di Pfaffe Konrad. Come noto, l’opera, composta in Mit-
telhochdeutsch intorno al 1170, è una riscrittura della Chanson de Roland. Ora i 
vv. 3536-39 – «thie vogele unter theme himele / muosen tôte nither vallen / von 
theme unmâzen scalle / gesweih in daz gevithere», ‘gli uccelli del cielo cadranno 
a terra morti. Dal forte cinguettio silenti si fecero i volatili’ – sono davvero vici-
ni al passo dantesco. Mi pare evidente che Dante non conoscesse il Rolandslied, 
ma nel magmatico panorama del ciclo carolingio diffuso per via orale o magari 
per via scritta (ma al momento non saprei indicare quale) potrebbe trovarsi la 
genesi di questo discusso passaggio della Vita nuova. Nella scena della tempesta 
della Chanson de Roland (lassa CX), invece, ci sono i particolar i del terremoto 
e del sole che si oscura a mezzogiorno come segni della imminente morte di 
Orlando, ma manca il particolare della caduta degli uccelli.

Nel libello, come noto, spicca una sola data: l’8 giugno 1290, un’ora dopo 
il tramonto del sole. È quando muore Beatrice. Due motivi, secondo Chisena, 
assicurano che la scomparsa della gentilissima dovrebbe essere avvenuta pro-
prio in quella data: innanzi tutto il pubblico fiorentino e i primi lettori di Dante 
dovevano essere a conoscenza del decesso della giovane donna nata e sposata 
in famiglie ragguardevoli della città; poi – riprendendo un’osservazione di Paget 
Toynbee (1899: 56), Luoghi della «Vita Nuova» e del «Convivio» derivati da Alfragano, 

3 Cf. in proposito Alberto Pimpinelli, «E pareami vedere lo sole oscurare». La mor-
te di Beatrice nella «Vita Nova» tra simmetrie celesti e l’eclisse del 3 Giugno 1239 (scaricabile 
online https://www.academia.edu/7686346/_e_pareami_vedere_lo_sole_oscurare_
La_morte_di_Beatrice_nella_Vita_Nuova_tra_simmetrie_celesti_e_leclisse_del_3_
Giugno_1239).



486 Carte Romanze 13/1 (2025)

in Idem, Ricerche e note dantesche, Bologna, Zanichelli, 1899: 47-68, 56 – quel gior-
no «è talmente scomodo da riportare alla struttura numerica del nove che Dante 
sicuramente non l’avrebbe scelto, se non fosse stato quello effettivo» (p. 156).

Colgo l’occasione per smentire la data del 19 giugno 1290 che ancora si 
trova in diversi studi come giorno della morte di Beatrice: per esempio nella 
voce – davvero infelice – Portinari, Beatrice del Dizionario Bibliografico degli Italiani 
(vol. LXXXV, 2016), firmata da Maria Paola Zanoboni,4 ma anche in fortunate 
biografie recenti come quella già ricordata di Alessandro Barbero. Questa ipo-
tesi risale a Isidoro Del Lungo (1890): lo studioso, fondandosi sul recente testo 
della Vita nuova pubblicato da Tommaso Casini nel 1885, si sofferma su V.n., 
XXIX 1 e scrive, alle pp. 26-7:

Analizza [Dante] la data dell’anno, e osserva che il 1290 si compone delle 
prime nove diecine dei cento anni del secolo; analizza la data del mese, e 
scuopre che il giugno, nel quale essa è morta, è il nono mese del calendario 
siriaco; analizza la data del giorno, e “secondo l’usanza d’Arabia” (com’è ne’ 
migliori codici la retta lezione di quel passo) trova sul calendario musulmano, 
essere il dí 9 del mese di Giumâdâ secondo, dell’anno dell’Egira 689, quel che 
nel calendario nostro fu il 19 di giugno 1290: la quale è, insomma, la data, che 
l’Alighieri ci ha non inventato ma conservato, della morte di Beatrice. 

In nota Del Lungo precisa di aver effettuato il calcolo con l’aiuto dell’amico 
arabista Fausto Lasinio: l’anno 689 arabo comincia il 14 gennaio 1290 dopo 
Cristo; il mese Giumâdâ secondo, sesto mese arabico, nel 689 inizia l’11 giugno; 
essendo il nono giorno del mese, si trova la data del 19 giugno. Mi pare, però, 
difficile che Dante abbia cercato una simile corrispondenza, complicata da rica-
vare, tra il calendario lunare musulmano e quello cristiano. 

In realtà con l’espressione «secondo l’usanza d’Arabia, l’anima sua nobi-
lissima si partio ne la prima ora del nono giorno del mese» (V.n., XXIX 1) si 
allude al modo di contare l’inizio del giorno da parte degli Arabi che inizia al 
tramonto, come si ricava dal primo capitolo del trattato di Alfragano, che è il 
probabile testo di riferimento visto che da lí Dante deriva anche le indicazioni 
sul calendario siriaco: dunque la prima ora del nono giorno del mese è un’ora 
serale dell’8 giugno 1290.

Importante dal punto di vista astronomico è anche il comma immedia-
tamente successivo del medesimo paragrafo in cui Dante spiega le ragioni del 
legame tra il numero nove e Beatrice (V.n., XXIX 2):

4 Consultabile all’indirizzo https://www.treccani.it/enciclopedia/beatrice-
portinari_(Dizionario-Biografico)/.



487Recensioni

Perché questo numero fosse in tanto amico di lei, questa potrebbe essere 
una ragione: con ciò sia cosa che, secondo Tolomeo e secondo la cristiana 
veritade, nove siano li cieli che si muovono, e, secondo comune oppinione 
astrologa, li detti cieli adoperino qua giuso secondo la loro abitudine insieme, 
questo numero fue amico di lei per dare a intendere che ne la sua generazione 
tutti e nove li mobili cieli perfettissimamente s’aveano insieme.

Ammessa l’accreditata e concorde opinione degli astrologi dell’influenza dei cie-
li nella generazione e nella vita umana (Conv., IV xxi 4 e 7, e Purg., XXX 109-11), 
Dante afferma che i nove cieli si trovarono nella migliore reciproca disposizione 
possibile nella «generazione», cioè all’atto del concepimento, e non della nascita 
come alcuni intendono, di Beatrice. Scrive persuasivamente Chisena, a p. 159: 
«la specificazione è riconducibile al campo della astrologia genetliaca, per cui la 
disposizione particolare dei corpi celesti al momento del concepimento o della 
nascita fornisce informazioni inerenti al soggetto, rilevanti da un punto di vista 
astrologico. È necessario ricordare che tali informazioni potevano riguardare 
non solo i dati relativi al carattere o, secondo le interpretazioni piú deterministi-
che, al futuro dell’interessato, ma anche comprendere dettagli utili alla prognosi 
medica». La studiosa cita a sostegno Conv., IV v 7-8:

E incidentemente è da toccare che, poi che esso cielo cominciò a girare, in 
migliore disposizione non fu che allora quando di là su discese Colui che 
l’ha fatto e che ’l governa: sí come ancora per virtú di loro arti li matematici 
possono ritrovare. Né ’l mondo mai non fu né sarà sí perfettamente disposto 
come allora che alla voce d’un solo, principe del roma‹n› populo e comanda-
tore, si ‹descrisse, sí› come testimonia Luca evangelista.

Secondo la studiosa, sulla base di questa concezione Dante potrebbe alludere a 
un preciso oroscopo di Beatrice, rivelatore della sua straordinarietà. 

A mio parere si potrebbe anche aggiungere Conv., IV xxi 10:

E sono alcuni di tale oppinione che dicono ‹che›, se tutte le precedenti vertudi 
s’accordassero sovra la produzione d’un’anima nella loro ottima disposizione, 
che tanto discenderebbe in quella della deitade, che quasi sarebbe un altro 
Dio incarnato. E quasi questo è tutto ciò che per via naturale dicere si puote. 

Beatrice è stata il segno vivente di questa tesi. In questa «ragione» (V.n., XXIX 
2) i due simbolismi, astrologico e astronomico, integrandosi diventano teomi-
metici perché richiamano quella perfezione dei cieli e quella plenitudo temporis 
quale si ebbe alla nascita del Cristo ed è un ulteriore argomento a favore dell’a-
nalogia cristologica nel segno di agápe che investe Beatrice nella Vita nuova, tanto 
piú che la conoscenza astrologica e astronomica di Dante è mediata, come si è 
visto, anche da illustri teologi come Alberto Magno e Tommaso d’Aquino.



488 Carte Romanze 13/1 (2025)

Ma, quando è stata concepita la gentilissima? Secondo Chisena «nel maggio 
/ giugno» del 1265» (p. 163), per cui sarebbe nata – ammettendo un parto dopo 
40 settimane – tra febbraio e marzo 1266. In una relazione tenuta all’Accade-
mia delle Scienze di Torino il 9 gennaio 2024 (ora in corso di stampa negli Atti 
relativi al 2024) Emanuele Balboni e io abbiamo proposto un periodo legger-
mente diverso: se, giuste le perifrasi di V.n., II 1-2, tra Dante e Beatrice ci sono 
circa otto mesi di differenza, la nascita della gentilissima dovrebbe collocarsi 
tra gennaio e febbraio 1266 (in stile fiorentino comunque 1265 perché l’anno 
iniziava il 25 marzo) e il suo concepimento nove mesi prima, quindi tra aprile 
e maggio 1265. Questi calcoli tornano meglio anche rispetto al momento del 
primo incontro del 1274. 

Devo confessare che un eventuale concepimento a marzo e una nascita a 
dicembre permetterebbero di corroborare ulteriormente l’analogia cristologica, 
ma Dante non ha voluto forzare la realtà, come non lo ha fatto per la data della 
morte della donna. Tra aprile e maggio 1265 il software Stellantis in uso presso il 
planetario Infini.TO “Attilio Ferrari” di Torino individua il 18 aprile come data 
in cui si verifica una congiunzione multipla sopra il cielo di Firenze: il Sole si è 
ormai allontanato dal punto d’Ariete – e dunque non è piú precisamente alli-
neato con le stelle fisse – ma poco discosti si trovano Luna, Mercurio, Venere, 
Giove e Saturno. Solo Marte è distante, circa 40° piú a est. Non si tratta di un 
allineamento perfetto, dunque, ma piuttosto di una notevole concentrazione 
di corpi celesti, con Luna, Sole e pianeti in pochi gradi di cielo. Ovviamente 
non siamo in grado di affermare con certezza che Dante facesse riferimento a 
questa configurazione particolare, ma è certamente ciò che piú assomiglia a una 
congiunzione multipla nei mesi di aprile e maggio del 1265.

Se si accettassero i calcoli di una nascita di Beatrice tra gennaio e febbraio 
1266, la conseguenza sarebbe che probabilmente è stata battezzata insieme a 
Dante il sabato santo 27 marzo 1266. Nella stessa relazione avanzo, inoltre, 
l’ipotesi che la «luce» (v. 65) che percosse il cuore di Dante e che gli provocò un 
malore (cf. la quinta stanza della canzone E’ m’incresce di me sí duramente [Rime, 
LXVII]) possa essere un raggio di sole penetrato nell’edificio nel momento in 
cui lui («pargolo» di circa nove-dieci mesi) e Beatrice (di circa uno-due mesi) 
rinascono a vita nuova nel battesimo, segnando in una congiuntura astrale e 
metafisica, l’inizio della loro storia d’amore quando infanti si trovarono nel bel 
San Giovanni. Si deve, infine, ricordare che Beatrice è morta – e dunque in pro-
spettiva cristiana rinata alla vera vita – sotto il segno dei Gemelli nell’anno 1290.

L’ultimo capitolo del libro – Le scienze celesti nel «Convivio» (pp. 187-236) – è 
diviso in cinque paragrafi ed è opportunamente accompagnato da un’Appendice 
(pp. 237-46), intitolata Sezioni astronomiche del «Convivio», in cui viene presentata 
una lista completa dei passi dell’opera relativi alla scientia astrorum. Le tre tabelle, 



489Recensioni

ciascuna relativa a un trattato (II, III e IV) sono strutturate in sei colonne: «Pas-
so del Convivio», «Argomento», «Temi principali/Terminologia», «Fonte citata», 
«Fonte reale», «Fonte probabile».

La lettura del prosimetro incompiuto deve tenere conto di «una sovrappo-
sizione di piani temporali» (p. 191), visto che le canzoni sono state composte 
circa dieci anni prima della parte in prosa. Si può, dunque, cogliere «la cono-
scenza filosofica di Dante […] come un processo in divenire» (ibid.) – esito di un 
uomo fornito di eccezionale memoria e capacità di studio –, in cui si possono 
apprezzare le diversità degli ambienti frequentati, i testi via via letti, gli intellet-
tuali conosciuti se non propriamente frequentati. In ogni caso, «dal punto di 
vista della conoscenza astronomica il divario da quanto ricostruibile pre-esilio 
[…] è enorme» (ibid.).

Lo sguardo sinottico delle tabelle poste in Appendice permette di rilevare 
che nel Convivio Dante concede poco spazio a quella che oggi chiamiamo astro-
logia, mentre l’astronomia presenta un approccio scientifico «in prima istanza 
teorico» (p. 200) ed «è per lo piú inserita all’interno di una struttura speculativa 
di tipo aristotelico» (ibid.), a partire soprattutto dal De caelo et mundo e dai Meteo-
rologica (senza dimenticare comunque la Fisica, la Metafisica e lo spurio De causis). 
Dante legge Aristotele soprattutto con i commenti di Alberto Magno e Tom-
maso d’Aquino, ma alcuni indizi «fanno sospettare l’utilizzo di altri strumenti 
di lavoro» (p. 208), quali scritti meno diffusi, noti o indagati (per esempio Sim-
plicio, Avicenna, compendi anonimi e florilegi come le Auctoritates Aristotelis). 
Va poi rilevato che «la presenza di dati tecnici non riconducibili ad alcuni degli 
scritti fino a ora riconosciuti, come accade per il valore esatto assegnato al moto 
diurno in Conv., II iii 5, spinge a continuare l’indagine per la ricostruzione del 
contesto scientifico in cui il trattato fu compilato» (p. 210, e per il movimento 
del Sole calcolato in 23 ore e 56 minuti – che, tra l’altro, si avvicina al dato reale 
di 23 ore, 56 minuti e 4,0905 secondi – cf. p. 168).

L’astronomo piú citato nel Convivio è Claudio Tolomeo, presente anche 
tra gli spiriti magni di Inf., IV 142. Dante non conosce l’Almagesto, ma vi arriva, 
come già detto, tramite il Liber de Aggregationibus di Alfragano. Chisena ritiene, 
comunque, probabile la conoscenza del Quadripartitum e dello spurio Centilo-
quium (cf. p. 201). 

La scientia astrorum araba nel Convivio «è rappresentata da un “triumvirato” di 
tutto rispetto» (p. 205): oltre al già citato Alfragano, vengono nominati Alpetra-
gio (al-Bitrūdjī Nūr al- Dīn Abū Ishak) e Albumasar (Abū Ma῾ shar Ia῾ far ibn), 
ma raggiunti tramite fonti intermedie come per esempio il commento ai Meteoro-
logica di Alberto Magno. Se viene, poi, nominato anche Pitagora – sebbene non 
sia propriamente un astronomo –, il grande assente della trattazione dantesca 
è Giovanni Sacrobosco: Dante non accenna al De Sphaera in nessuna delle sue 



490 Carte Romanze 13/1 (2025)

opere, nonostante che «la popolarità del testo fosse tale da ritenere impossibile 
che egli non ne conoscesse le teorie» (p. 205).

Il metodo di lavoro dantesco è ben documentato nel quinto paragrafo e in 
particolare nell’analisi di Conv., II xiv 5-7, dove si parla della Galassia, che qui si 
riporta per comodità del lettore:

E per la Galassia ha questo cielo similitudine grande colla Metafisica. Per 
che è da sapere che di quella Galassia li filosofi hanno avute diverse oppi-
nioni. Ché li Pittagorici dissero che ’l Sole alcuna fiata errò nella sua via e, 
passando per altre parti non convenienti allo suo fervore, arse lo luogo per lo 
quale passò, e rimasevi quella apparenza dell’arsura; e credo che si mossero 
dalla favola di Fetonte, la quale narra Ovidio nel principio del ‹secondo del›  
suo Metamorfoseos. Altri dissero, sí come fu Anassagora e Democrito, che 
‹………. che› ciò era lume di sole ripercusso in quella parte, ‹…………›  e 
queste oppinioni con ragioni dimostrative riprovaro. Quello che Aristotile si 
dicesse, non si può bene sapere, di ciò, però che la sua sentenza non si truo-
va cotale nell’una translazione come nell’altra. E credo che fosse lo errore 
delli translatori: ché nella Nova pare dicere che ciò sia uno ragunamento di 
vapori sotto le stelle di quella parte, che sempre traggono quelli; e questa non 
pare essere ragione vera. Nella Vecchia dice che la Galassia non è altro che 
moltitudine di stelle fisse in quella parte, tanto picciole che distinguere di qua 
giú non le potemo, ma di loro apparisce quello albore lo quale noi chiamiamo 
Galassia; e puote essere, ché lo cielo in quella parte è piú spesso, e però ri-
tiene e ripresenta quello lume. E questa oppinione pare avere, con Aristotile, 
Avicenna e Tolomeo.

Dante dimostra qui di conoscere le due traduzioni dei Meteorologica, la vetus ap-
prontata nella seconda metà del XII secolo da Gherardo da Cremona, il quale 
utilizzò un rifacimento arabo in molti casi diverso dall’originale greco (i codici 
presentavano i primi tre libri tradotti da Gherardo insieme al quarto libro tra-
dotto da Enrico Aristippo e al De mineralibus di Avicenna attribuiti ad Aristotele, 
ma opera di Alfredo di Shareshill), e la translatio nova che Guglielmo di Moerbeke 
fece sul testo greco e completò il 15 giugno 1271 a Viterbo presso la curia papale. 

La posizione di Dante che nel passo indicato sintetizza le tesi diverse pre-
senti nelle due traduzioni, ma poi dichiara di preferire quella della vetus che ri-
tiene la Galassia costituita da una moltitudine di stelle luminose, e che tra l’altro 
è quella piú vicina al vero – opinione accolta anche da Bartolomeo Anglico 
nel De proprietatibus rerum (che tra l’altro mostra significative somiglianze con 
il passo dantesco) e da Alberto Magno – a giudizio di Chisena sembrerebbe 
poter derivare «da un commento non ancora individuato» (p. 224). L’idea di un 
altro testo non coincidente né con quello di Alberto Magno, che non conosce 
la nova, né con quello di Tommaso d’Aquino era già stata avanzata da Enrico 



491Recensioni

Berti, il quale aveva ipotizzato una mediazione del commento di Averroè, ma 
pare antieconomica (è opinione di Gianfranco Fioravanti commentatore del 
Convivio per i Meridiani Mondadori) se si considerano le condizioni di lavoro di 
Dante esule. Accogliendo la tesi di Fioravanti, Chisena ipotizza, dunque, «che 
egli avesse consultato uno scritto in cui tali versioni erano tra loro comparate, 
magari tramite l’apposizione di glosse marginali o attraverso un commento per 
quaestiones» (p. 224), ma è anche verosimile l’ipotesi, francamente piú difficile da 
dimostrare, di una presenza di Dante a lezioni o dibattiti sui Meteorologica. Se si 
considera la circolazione del testo aristotelico, una possibile soluzione potrebbe 
provenire dalla riflessione sulle due traduzioni presente nelle Quaestiones super 
librum metheororum di Raoul le Breton (probabilmente compilato intorno agli 
ultimi anni del Duecento), di cui una copia si conservava a Santa Maria Novella: 
è il ms. della Nazionale di Firenze Conv. Soppr. E.I.252 (ibid.), ma a giudizio di 
Gabriella Pomaro sembra posteriore agli anni fiorentini di Dante (p. 226). 

Come ha già rilevato Gianfranco Fioravanti nel suo articolo I «Meteorologi-
ca», Alberto e oltre (2008), la chiosa del filosofo bretone, che si legge al f. 114rab, 
si avvicina in maniera evidente al testo del Convivio, anche se poi il Bretone, 
preferisce la teoria della nova translatio, che parla di un radunarsi e addensarsi 
di vapori nella zona del cielo interessata dal fenomeno della Galassia (cf. il già 
citato commento di Fioravanti per i Meridiani, alle pp. 329-30).

Sulla scorta di una segnalazione di Aurora Panzica, Chisena aggiunge alla 
ricostruzione dello studioso un’altra possibilità: la comparazione tra le due tra-
duzioni è presente anche nel commento ai Meteorologica di Corrado d’Ascoli, 
compilato a Bologna forse negli stessi anni di stesura del Convivio, visto che 
il frate è attestato in città già nel 1299 e fu lettore a San Domenico prima nel 
1307-1308 e poi di nuovo nel 1313: il codice oggi conservato nel ms. A 207 della 
Biblioteca dell’Archiginnasio è l’unica copia al momento nota del testo. Anche 
Corrado come Dante propende per la soluzione della vetus, attribuendola nello 
stesso tempo ad Avicenna e a Tolomeo. Questo commento non può, tuttavia, 
considerarsi propriamente una fonte certa del Convivio perché il frate tralascia di 
esporre la tesi della nova ritenendola non conforme al dettato aristotelico. Tut-
tavia, siamo «in presenza di un documento che attesta chiaramente che le stesse 
idee discusse dal poeta erano dibattuti dagli intellettuali bolognesi proprio negli 
anni di composizione del Convivio» (p. 227).

Grazie alla accurata discussione della bibliografia di riferimento (e non 
solo) e alle nuove osservazioni, mi pare che il libro di Chisena meriti molta 
attenzione da parte degli studiosi di Dante non solo per il metodo di indagine 
e per i risultati ottenuti, ma anche per le piste di ricerca che inaugura. In questa 
direzione le canzoni del Convivio e le altre rime (in particolare l’esperimento 
poetico delle petrose), meriterebbero uno studio specifico, magari come conti-



492 Carte Romanze 13/1 (2025)

nuazione di questo volume con il sincero augurio che l’autrice voglia in futuro 
entrare pure nell’agone astronomico della Commedia che al solo pensiero fa tre-
mare le vene e i polsi; e sarebbe comunque una ricerca meritoria visto che la pur 
ricca bibliografia specifica ha bisogno di un aggiornamento.

Donato Pirovano
ORCID: 0000-0002-3627-9985

(Università degli Studi di Milano, 00wjc7c48)

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Almanach (Boffito-Melzi d’Eril) = Almanach Dantis Aligherii sive Profhacii Judaei 
Montispessulani Almanach perpetuum ad annum 1300 inchoatum, nunc primum 
editum ad fidem codicis Laurentiani (Pl. xviii sin. n. 1), edizione critica a c. 
di Giuseppe Boffito e Camillo Melzi d’Eril, Firenze, Olschki, 1908.

Barbero 2020 = Alessandro Barbero, Dante, Bari-Roma, Laterza, 2020.
Carrai 2020 = Stefano Carrai, Il primo libro di Dante. Un’idea della «Vita nova», Pisa, 

Edizioni della Normale, 2020.
Chisena 2019 = Anna Gabriella Chisena, L’astronomia di Dante prima dell’esilio: gli 

anni della «Vita nuova» (con un’appendice sul «Convivio»), «L’Alighieri» 53 (2019): 
25-52.

Del Lungo (1890) = Isidoro Del Lungo, Beatrice nella vita e nella poesia del secolo 
XIII, Roma, Tipografia della Camera dei Deputati, 1890 (la pubblicazione 
è un estratto dalla «Nuova Antologia» 27 (1 giugno 1890).

Dell’Oso 2022 = Lorenzo Dell’Oso, Astronomy, Philosophy and Theology in Dante’s 
Florence: from «Vita nuova» 2.1-2 to «Paradiso» 29.85-102, «Dante Studies» 140 
(2022): 22-44.

Fioravanti 2008 = Gianfranco Fioravanti, Cosmogonie e cosmologie nel medioevo, in 
Concetto Martello, Chiara Militello, Andrea Vella (a c. di), Atti del conve-
gno della Società Italiana per lo Studio del Pensiero Medievale (S.I.S.P.M.), 
Catania, 22-24 settembre 2006, Lecce-Louvain-la-Neuve, Fédération inter-
nationale des instituts d’études médiévales, 2008: 63-78.

Le Historiae adversus paganos (Matasci) = «Le Historiae adversus paganos» di Paolo 
Orosio volgarizzate da Bono Giamboni, a c. di Joelle Matasci, Tesi di Perfezio-
namento, Scuola Normale Superiore, Pisa, 2020, 2 voll. (accessibile all’indi-
rizzo: https://ricerca.sns.it/handle/11384/95190). 

Murano 2006 = Giovanna Murano, I copisti a Bologna (1265-70), Turnhout, Bre-
pols, 2006.

https://orcid.org/0000-0002-3627-9985
https://www.ror.org/00wjc7c48


Licensed under a Creative Commons NonCommercial  
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND)

© Donato Pirovano
Pubblicato online il 07/08/2025

Edito da Milano University Press

493Recensioni

Pastore Stocchi (2017) = Manlio Pastore Stocchi, Il giorno natale di Dante, «Studi 
Danteschi» 82 (2017): 1-16.

Pirovano 2023 = Donato Pirovano, La nudità di Beatrice. Dante, Giotto, Ambrogio 
Lorenzetti e l’iconografia della Carità, Roma, Donzelli, 2023.

Pegoretti 2020 = Anna Pegoretti, Lo “Studium” e la biblioteca di Santa Maria No-
vella nel Duecento e nei primi anni del Trecento (con una postilla sul Boezio di Trevet), 
in Johannes Bartuschat, Elisa Brilli, Delphine Carron (a c. di), The Domini-
cans and the Making of  Florentine Cultural Identity, Firenze, Firenze University 
Press, 2020: 105-39.

Toynbee 1899 = Paget Toynbee, Luoghi della «Vita Nuova» e del «Convivio» derivati 
da Alfragano, in Id., Ricerche e note dantesche, Bologna, Zanichelli, 1899: 47-68.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

