Anna Gabriella Chisena, Le “prime” stelle di Dante: astronomia e astrologia fra «1/ita
Novay e «Convivior, Ravenna, Longo, 2024, 312 pp.

Prima di affrontare sub specie astronomiae 1a lettura della 177¢a nuova e del Convivio,
come annuncia la seconda parte del titolo del libro, Anna Gabriella Chisena
premette opportunamente due densi capitoli in cui delinea lo statuto epistemo-
logico della disciplina nel Medioevo e poi indaga i contesti storici, intellettuali
e materiali in cui Dante si formo e con cui si confronto. 11 periodo di riferi-
mento fissato dall’autrice per la sua indagine comprende gli ultimi decenni del
XIII secolo e i primi anni del XIV. La scientia astrorum dantesca non va, infatti,
intesa come «un blocco monolitico», ma come «una realta in divenire» (p. 9),
ed ¢ I'esito di un processo graduale di apprendimento e di ricerca che richiede
molto tempo, perché — come lui stesso scrive in Conw., 11 xiii 29 — ¢ necessario
conoscere sia le dottrine matematiche necessarie allo studio del moto degli astri
(quelle che per congettura dell’editore Franca Brambilla Ageno sono le «dimo-
strazioni»), sia indagare tali movimenti attraverso l'osservazione diretta del cielo,
ossia l'«esperienza»:

E queste due propietadi sono nell’Astrologia: ché nel suo cerchio compiere,
cioe nello aprendimento di quella, volge grandissimo spazio di tempo, si per
le sue dimostraziond, che sono pia che d’alcuna delle sopra dette scienze, si
per la esperienza che a bene giudicare in essa si conviene.

Per intendere correttamente il termine «Astrologia», che qui compare, si deve
tenere conto dello statuto epistemologico — molto diverso da quello attuale —
che la scientia astrorum aveva nel Medioevo, come Chisena dimostra nel primo
capitolo: La “Sscientia astrorum” tra Duecento ¢ Trecento (pp. 15-306), in culi si offre al
lettore un ricco e aggiornato panorama di autori, testi e teotie.

La disciplina ai tempi di Dante comprende svariati campi di conoscenza,
che oggi sarebbero assegnati ad ambiti diversi, quali la filosofia naturale, la me-
teorologia, la geografia, la divinazione, 'embriologia. In particolare, la scienza
degli astri si divideva in due settori complementari e interdipendenti: quella
che indaga i moviment e le posizioni dei corpi celesti usando modelli e calcoli
matematici (la Scientia de motibus, che oggi chiamiamo solitamente ‘astronomia’
o ‘astrofisica’) e quella che studia e prevede gli effetti degli astri e dei loro moti
sui corpi sublunari (la Scientia de effectibus, che oggi chiamiamo ‘astrologia’). Nelle
opere di Dante la disciplina ¢ sempre identificata con il termine «astrologia»,
mentre il vocabolo astronomia non ¢ mai attestato.'

! La voce astrologia non & ancora stata redatta nel [Vocabolario Dantesco: http:/ /www.
vocabolatiodantesco.it/ al momento della stesura di questa recensione (luglio 2024).

Carte Romanze 13/1 (2025) — ISSN 2282-7447
doi: 10.54103/2282-7447 /26863
https://tiviste.unimi.it/index.php/carteromanze


https://www.doi.org/10.54103/2282-7447/26863 

478 Carte Romanze 13/1 (2025)

Nel secondo capitolo — Le scienze celesti al tempo di Dante: Firenze e Bologna
(pp. 37-113) — Chisena si sofferma sui contesti culturali in cui sono nati la 17774
nnova e il Convivie: Firenze e Bologna. Al «compasso cronologico» (p. 10) scelto
corrisponde, dunque, una limitazione geografica perché 'area della ricerca ¢
circoscritta alla citta natale dove Dante si formo e scrisse il libello, e poi alla citta
felsinea che a differenza di Firenze ¢ anche sede universitaria, in cui, secondo
le ipotesi di Mirko Tavoni e di Gianfranco Fioravanti che I'autrice accoglie (cf.
p. 192), sarebbe avvenuta la composizione del Comvivio o comunque del suo
nucleo pit consistente. Mancano altri possibili contesti culturali che, alla luce
delle frammentarie e spesso discordanti conoscenze di biografia dantesca, po-
trebbero essere opportunamente indagati, come per esempio Verona, Lucca o
Treviso. La limitazione, chiarisce Chisena, ¢ forzata a causa della «mancanza
di dati dettagliati riguardo all’astronomia in tali sedi» (p. 10) rispetto al quadro
meglio delineato e pit studiato di Bologna. L’augurio ¢ che in futuro si possa,
comunque, estendere la ricerca almeno a Verona dove si trova la storica Biblio-
teca Capitolare con i suoi antichi tesori librari.

In ogni caso emerge nel capitolo un ricco e aggiornato panorama dei «vo-
caboli d’autori» e «di libri», ma anche della circolazione orale di teorie, relativi
alla dottrina astronomica nel periodo di riferimento (cf. p. 38). E un arco di
tempo in cui a Firenze e a Bologna lo studio e la diffusione delle scienze celesti
sono caratterizzati da profondi cambiamenti e innovazioni. In particolare, nella
citta toscana «l consolidamento di un ceto di intellettuali laici dagli spiccati
interessi culturali da impulso a una letteratura originale e alla produzione di vol-
garizzamenti scientifici, favorendo la diffusione del sapere astronomico anche
in ambienti non accademici» (p. 38). E in questo contesto si inserisce perfet-
tamente la figura di Dante, che non ¢ propriamente un poeta scienziato come
¢ stato dipinto spesso nella bibliografia, ma ¢ piuttosto un intellettuale che si
interroga sui fenomeni della natura e in particolare su quelli del cielo anche alla
luce dell’alta considerazione della scientia astrorum che ¢, infatti, «altissima di tutte
le altre» (Conw., 11 xiii 30). A Bologna, poi, proptio in questi anni I'astronomia
«acquista progressivamente uno statuto istituzionale all’interno dello Studio di
Arti e Medicina» (p. 38), anche se nel periodo considerato «non ¢ ancora possi-
bile distinguere una “Facolta di Arti” come corpo istituzionale distinto» (ébid.).

Le pagine dedicate a Firenze sono preziose perché per la prima volta si pre-
sentano per i testi astronomici dati relativi alle collezioni librarie delle maggiori
scuole conventuali attive al tempo di Dante, esito di recenti e meritori progetti
di ricerca sui cataloghi librari degli S#u#dia di Santa Croce e Santa Maria Novella,
quest’ultimo catalogo «da integrare con le notizie ricostruibili a proposito dei
frati e det lettori che transitarono nel convento» (p. 63), che sono assai cospicue
come ha messo in luce Anna Pegoretti (2020).



Recensioni 479

Oltre ai lavori gia pubblicati, diligentemente riportati in nota e nella con-
sistente e aggiornata Bibliografia finale (pp. 247-86), Chisena ha potuto contare
anche su alcuni risultati del gruppo PRIN 2017 Libri e lettori a Firenge dal XIII al
XV secolo: la biblioteca di Santa Croce.

Quello che emerge da questi paragrafi non ¢ solo un elenco di manoscritti
di localizzazioni, ma anche di #agistri, come, tra gli altri, quel Pietro de Trabibus
che, come ha rilevato Lorenzo Dell’Oso, discute guaestiones di tematica celeste
tra il 1294 e il 1296 a Santa Croce, all'interno delle sue Lecturae sulle Sentenze di
Pietro Lombardo, conservate ora nel manoscritto della Nazionale di Firenze,
Conv. Sopprt. D.vi.359 (cf. Dell’Oso 2022).

Dalle informazioni desumibili dai nuclei librari delle scuole conventuali
nell’arco cronologico di riferimento, Chisena nota una scarsa attestazione di
testi tecnici della disciplina astronomica di contro a una massiccia presenza di
Aristotele e dei suoi 4bri naturales glossati e commentati, in particolare il De caelo
et mundo e la Meteorologica (cf. p. 43). Lo studio delle datazioni esplicite o stabili-
te su base codicologica e paleografica ¢ ovviamente decisivo per congetturare
un’eventuale consultazione da parte di Dante dei manoscritti sopravvissuti. La
ricerca permette anche di escludere codici assai noti agli studiosi di Dante e
vulgatamente ritenuti probabili fonti, come per esempio il Pluteo 18 sin. 1 della
Laurenziana, che ¢ il manoscritto principale su cui Giuseppe Boffito e Camillo
Melzi d’Eril basarono la loro edizione dell’ Almanacco perpetno di Profazio Giu-
deo. Il codice — cosi come il Pluteo 18 sin. 2, che riporta le sole tavole di Pro-
fazio ma attribuendole ad Arzachel — risale, pero, ai primi anni del XIV secolo
quando Dante era gia in esilio.

Oltre che sulle raccolte librarie I'autrice si sofferma anche sui volgarizza-
menti, visto che Firenze nel periodo considerato «sembra davvero assumere il
ruolo di ‘capitale’ dei volgarizzamenti» (p. 64) e sulla letteratura originale, che
comprende tra gli altri il fiorentino Brunetto Latini (Tresor e Tesoretto hanno, in-
fatti, sezioni inquadrabili nell’ambito della scientia astrorum) e il toscano Restoro
d’Arezzo, autore della Composizione del mondo.

Se, comunque, «un’indagine globale sui volgarizzamenti scientifici, special-
mente in area toscana, ¢ ancora tutta da svolgersi [...] eccettuati gli studi sul ver-
sante linguistico» (p. 67) — quali per esempio quelli di Rita Librandi, Paola Manni
e Giovanna Frosini —, Chisena conclude sostenendo che «il numero di scritti
in volgare elaborati in area toscana fra il XIII e XIV secolo che si confrontano
con la descrizione fisica dell’'universo ¢ consistente» (p. 67), come dimostra la
consultazione dei trattati d’abaco e di matematica, dei testi di filosofia naturale,
delle opere mediche e geomantiche, studiati tramite una «prima ricognizione
della tradizione manoscritta» (p. 68, con successivo elenco ragionato).



480 Carte Romanze 13/1 (2025)

Anche le pagine dedicate a Bologna sono divise in due paragrafi, a “Scientia
astrorum” a Bologna: le «scnole delli religiosi» (pp. 73-83) e L'astronomia nello “S tudium’:
maestri ¢ testi (pp. 84-113). L’arco cronologico di riferimento ¢ il medesimo, ma
in questo caso occorre rivalutare I’eventuale presenza di Dante nella citta felsi-
nea anteriore al Trecento. I biografi e gli studiosi 'hanno solitamente dedotta
in virta di No me poriano amai far emenda (Rime, L1), il cosiddetto «sonetto della
Garisenda». In realta recentemente Maria Luisa Meneghetti ha messo in discus-
sione — con argomenti a mio parere convincenti (anche di natura materiale che
erano passati in giudicato dopo gli studi di Domenico De Robertis) — la pater-
nita dantesca del componimento, inquadrandolo meglio in un ambito pit pro-
priamente bolognese con l'ipotesi che possa essere attribuito a quel’Enrichetto
delle Querce che lo trasctive nei Memoriali bolognesi.?

Precisato questo, a fronte delle numerose notizie riguardanti le scuole di
grammatica, di retorica e di medicina a Bologna gia a meta del Duecento «non
si hanno dati incontrovertibili sui 7zagistri legati a un insegnamento ‘ufficiale’ di
astrologia» (p. 85). In citta non mancano scuole private dove tali dottrine sono
insegnate e non mancano astrologi di professione a vantaggio pubblico (si pensi
ai calendari e agli almanacchi utilizzati dai comuni, ma anche alle zuterrogationes a
fini bellici) e privato (cf. p. 85). Proprio a Bologna risiede, tra I'altro, il forlivese
Guido Bonatti, uno dei pit famosi astrologhi italiani del Duecento, che rappre-
senta «’esempio migliore di un uso politico e pubblico del sapere astrologico»
(p- 91), e dannato da Dante nella bolgia degli indovini (cf. Inf,, XX 118).

La circolazione dei testi astronomici a Bologna puo essere ricostruita pren-
dendo in esame alcuni dati forniti dalla tradizione manoscritta. Il campo di ricer-
ca non ¢ privo di difficolta, ma esistono anche meritori strumenti come il databa-
se Prolemaens Arabus et Latinus (https:/ /ptolemaeus.badw.de/start), che permette
di riconoscere l'origine bolognese di molti codici di argomento astronomico,
colmando cosf il silenzio dei documenti e dimostrando una fiorente circolazione
di tali opere (cf. p. 109). Si possono anche individuare copisti specializzati: tra i
circa 270 seriptores attivi a Bologna tra il 1265 e il 1270 (per le stime cf. Murano
2006: 18-23) il professionista Lanfrancus de Pancis di Cremona, attestato per tut-
ta ]a seconda meta del X1II secolo, sembra essere responsabile dell’esecuzione di
alcuni codici astronomici attualmente identificati, oltre ovviamente ad altri libri
come per esempio i Decretali di Raimondo di Penafort (cf. p. 108).

> Cf. la «Lectio brevisy Donne, torri e lavori pubblici. La paternita del «sonetto della Ga-
risenday tenuta dalla studiosa il 15 dicembre 2023 all’Accademia Nazionale dei Lincei
(https://www.lincei.it/it/manifestazioni/donne-torti-e-lavori-pubblici-la-paternita-
del-sonetto-della-garisenda), la cui versione scritta ¢ di prossima pubblicazione.



Recensioni 481

A conclusione della sua corposa indagine, Chisena afferma che, allo sta-
to attuale delle ricerche sicuramente perfettibili, «a Bologna la diffusione delle
conoscenze e dei libri sulla scienza celeste sembra essere legata, in larga parte,
a una dimensione specialistica e a un ambito istituzionale che rimanda ad una
produzione prevalentemente in latino» (p. 112).

11 terzo capitolo — Beatrice ¢ le stelle: ['astronomia nella «1ita Novay» (pp. 115-85)
—, diviso in sei paragrafi, ¢ prevalentemente dedicato all’analisi dei passi astro-
nomici del libello, che Chisena intitola 177z Nova, sebbene scelga come testo
di riferimento P'edizione curata da Michele Barbi nel 1932 dove il titolo ¢ 1ita
Niuova; autrice non manca comunque di consultare e di citare le ultime edizioni
criticamente riviste e commentate, da quella di Domenico De Robertis (1980), a
quella di Guglielmo Gorni (1996), a quella di Luca Carlo Rossi (1999), a quella
di Stefano Carrai (2009), e all’edizione Pirovano per la NECOD del 2015.

Le notazioni astrali del libello si concentrano soprattutto nelle parti in pro-
sa, mentre compaiono sporadicamente nelle poesie: per A ciascun’alma presa e
gentil core mi permetto di rimandare al mio libro La nudita di Beatrice. Dante, Giotto,
Ambrogio Lorenzetti ¢ liconografia della Carita (2023: 10-2) e per Oltre la spera che piri
larga gira ad alcune pagine della mia relazione Sogni, visioni e segni premonitori nella
«V'ita nnovay, tenuta al Convegno interuniversitario Futuro. Retoriche, immaginari,
rappresentazioni svoltosi a Bressanone/Brixen il 7-9 luglio 2023, e ora in corso di
stampa nel volume di Atti a cura del Circolo Filologico Linguistico Padovano.

Nella VVita nuova Dante iscrive il momento fatale del suo innamoramento
(cf. Von., II) in una dimensione celeste, cosicché si respira fin dall'inizio un
afflato cosmico (cf. p. 120). Secondo Chisena, nell’episodio incipitario I'eta dei
due personaggi «scandita ‘astronomicamente’ in maniera precisa, cela in realta
una indeterminatezza costitutiva» (p. 117), come dimostra 'avverbio «quasi»,
che sembra «esprimere una ambiguita narrativa che male si adatta all’esattezza
matematica richiesta dal dato astronomico» (ébid.). 1 primi lettori di Dante, a
partire certamente dal primo amico Guido Cavalcanti che ¢ anche dedicatario
dell’opera, non avranno avuto difficolta a riconoscere 'ora del tempo e la dolce
stagione.

I lettori successivi, invece, hanno bisogno della Commedia, a partire da Inf.,
XXI 112-14: e, pit oltre cing’ ore che quest’ otta, / mille dugento con ses-
santa sei / anni compié che qui la via fu rotta». Malacoda sta precisando a Dante
e Virgilio, 1 quali hanno raggiunto la quinta bolgia, che sono le sette di mattina
del sabato santo del 1300, ma I'indicazione oraria si costruisce sulle dodici del
venerdi santo, ora in cui secondo il poeta sarebbe morto Gesu nell’anno 34 (e
cf. Conv., IV xxiii 10-11). Le parole del diavolo sono importanti anche per stabi-
lire retrospettivamente la data dell'innamoramento narrata nella [7a nuova. Se il
viaggio oltremondano ¢ avvenuto, infatti, nella settimana santa del 1300, Dante



482 Carte Romanze 13/1 (2025)

— allora trentacinquenne per essere giunto nel mezzo del cammin della sua vita:
nel marzo-aprile 1300 Dante non ha ancora compiuto 35 anni, come conferma
lui stesso quando risponde alla curiosita di Brunetto Latini: «mi smarri’ in una
valle, / avanti che P'eta mia fosse piena» (Inf., XV 50-51) — ¢ nato nel 1265 e,
quindi, ha incontrato per la prima volta Beatrice nel 1274.

La data fatidica del nono anno ¢ confermata, inoltre, in un tardo sonetto
inviato da Dante a Cino da Pistoia: «lo sono stato con Amore insieme / dalla
circulazion del sol mia nona» (Rime, CXI 1-2); e, pit genericamente, in Purg.,
XXX 40-42: «Tosto che ne la vista mi percosse / alta virtd che gia m’avea tra-
fitto / prima ch’io fuor di piierizia fosse».

E, tuttavia, difficile precisare il giorno del primo incontro, che Boccaccio
in un racconto delizioso della sua prima redazione del Trattatello in lande di Dante,
30-34, propone di fissare a Calendimaggio (e cf. anche la seconda redazione ai
part. 26-27, pit breve senza, pero, che mutino i dati sostanziali). Se Dante scrive
che stava «quasi» per compiere il suo nono anno si puo, allora, restringere ’arco
temporale al periodo dei Gemelli, visto che il poeta in Par., XXII 112-23, ci
dice essere nato sotto questa costellazione. 1l calcolo, tuttavia, non ¢ semplice e
automatico. Al tempo di Dante, infatti, esistevano due sistemi di computo per
calcolare I'ingresso del Sole nelle costellazioni zodiacali: I'uno, liturgico e ac-
creditato dalla Chiesa, che a partire dall’equinozio convenzionale del 21 marzo
(utile per fissare la data mobile della Pasqua) assegnava ai Gemelli il periodo 21
maggio — 20 giugno, e I'altro, astronomico e piu scientificamente attendibile, che
assegnava al segno zodiacale il periodo 14 maggio-13 giugno.

A questo proposito I'Enciclopedia Dantesca alla voce Gemellz, firmata da Em-
manuel Poulle (vol. 111, p. 103), assegna al segno zodiacale il periodo 13 mag-
gio-14 giugno, mentre Giorgio Petrocchi, nella sua biografia dantesca che si
trova nell’Appendice della stessa ED, scrive che Dante nacque «in un giorno tra
il 14 maggio e il 13 giugno» (77 3). La lieve differenza circa le date limite ¢ —
secondo Manlio Pastore Stocchi (2017: 4) — solo apparente, perché si postulava
che I'ingresso del Sole in un segno zodiacale avvenisse alla mezzanotte, cioe su
una soglia che poteva considerarsi tanto P'ultima del giorno precedente quanto
la prima del giorno successivo. A proposito della leggera varieta delle date estre-
me del segno zodiacale occorre anche ricordare che per il gia citato .A/manach di
Profacio il Sole entra nei Gemelli il 15 maggio ed esce il 14 giugno. Ovviamente,
a causa della precessione degli equinozi e dell’arretramento del punto equino-
ziale, che Dante conosce (cf. Iz, II 2), non era pid vigente la coincidenza
originaria tra segno e costellazione, perché nella realta fino a fine maggio 1300
il Sole si trovava ancora all’interno della costellazione del Toro, per poi entrare
nella costellazione dei Gemelli soltanto nei primi giorni di giugno.

E molto probabile che all’inizio della 172 nuova e poi nella Commedia Dante



Recensioni 483

si sia attenuto alla cronologia scientifica e, dunque, che la sua data di nascita
vada collocata tra il 13-14 maggio e il 13-14 giugno 1265, anche se occorre con-
siderare che per alcuni calendari del XII e XIII secolo il Sole entrava nei Gemelli
il 18 maggio, come appare in alcuni manoscritti astronomici quali per esem-
pio: London, British Library, Egerton MS 1139, fol. 15» (data ca. 1131-1143);
London, British Library, Additional MS 17868, fol. 67 (databile al XIII sec.);
Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 835, fol. 37 (data ca. 1190-1210);
Cambridge, St. John College, K30, fol. 37 (data ca. 1190-1200), che si possono
anche consultare online all’indirizzo https://iconographic.warburg.sas.ac.uk/
home (ne parla anche Alessandro Barbero 2020: 285).

Siamo, pertanto, nella tarda primavera del 1274 quando Dante si inna-
mora di Beatrice. Le due complesse perifrasi con cui inizia il racconto della
Vita nnova — e in particolare la seconda in cui si accenna alla precessione degli
equinozi — presuppongono delle indubbie conoscenze astronomiche. Secondo
i commentatori, il manuale astronomico di riferimento, fin dai tempi del libello,
sarebbe il diffuso Liber de aggregationibus scientiae stellarum di Abuw’l-Abbas Ahamd
ibn Muhammad ibn Khatir al-Farghani, astronomo e ingegnere vissuto a Ba-
ghdad alla corte del califfo abbaside al-Ma’mun (fl. 813-863). L’opera, che fu
tradotta due volte dall’arabo in latino, nel 1135 da Giovanni di Siviglia e prima
del 1175 da Gherardo da Cremona, ¢, come noto, un compendio dell’A/wagesto
di Claudio Tolomeo. Tuttavia, come argomenta Chisena, ¢ opportuno precisare
che la competenza dantesca in materia astronomica gia negli anni in cui scrisse
la Vita nuova — per autrice tra il 1291 e il 1296 (pp. 115 e 212), ma resto del mio
parere espresso nell’edizione per la NECOD di un arco pit ristretto a non oltre
il 1294 — si fonda non solo sulla conoscenza unanimemente riconosciuta del
manuale di Alfragano, ma anche sull’autorita di Brunetto Latini (cf. il Tesoretto
che tra l'altro sembrerebbe essere concepito come un prosimetro alla luce dei
vv. 903-14) e sui commenti ai libri di filosofia naturale di matrice aristotelica (in
particolare quelli di Alberto Magno e di Tommaso d’Aquino) che circolavano
nel milien culturale fiorentino.

La struttura cosmologica della 1"72a nuova non puo, del resto, fondarsi sul
manuale di Alfragano che descrive il cosmo diviso in otto sezioni celesti e non
parla mai di un nono cielo corrispondente al Primo Mobile o Cristallino (vedi
in proposito il gia citato sonetto Oltre la spera). Dante si affida a un modello
cosmologico di tipo filosofico e non astronomico: se Alfragano ¢ il manuale
per alcune informazioni celesti, la struttura dell’'universo ¢ modellata, attraverso
il filtro di Alberto Magno, «sulle dottrine aristoteliche che sono ‘consonanti’
con la fede cristiana» (p. 133). Pertanto, «sussiste la possibilita di un ricorso ad
altri modelli, che non escludono, bens{ integrano, la fonte araba» (p. 127). A
suffragare I'ipotesi contribuiscono anche le analisi lessicali come per esempio la



484 Carte Romanze 13/1 (2025)

definizione tecnica di «cielo stellato» (I7.7., 11 2) per designare il cosiddetto Cielo
delle Stelle fisse che potrebbe derivare dalle numerose occorrenze del commen-
to di Alberto Magno al De caelo et mundo di Aristotele o, ipotesi pit suggestiva,
dal De motibus caelorum di Alpetragio (libro 1 cap. 65), come Chisena aveva gia
argomentato nello studio L'astronomia di Dante prima dell esilio: gli anni della «Vita
nuovay (con un’appendice sul «Convivion) (2019: 47), che viene ora aggiornato nel vo-
lume di cui qui si parla con riscontri da Restoro d’Arezzo e da Bono Giamboni
nel volgarizzamento Della miseria dell’nomo, cioé del De miseria humanae conditionis
di Lotario di Segni, poi papa Innocenzo 111 (cf. pp. 138-43).

Nel paragrafo terzo del capitolo (Un eclissi, pp. 143-54) Chisena si sofferma
con nuovi argomenti su una ¢ux dell’esegesi di Iz, XXIII 5: «e pareami ve-
dere lo sole oscurare, si che le stelle si mostravano di colore ch’elle mi faceano
giudicare che piangessero; e pareami che gli uccelli volando per I’aria cadessero
morti, e che fossero grandissimi terremuoti» (e cf. anche nella canzone Donna
pietosa 1 vv. 49-53). Come ho scritto nel mio commento per I'edizione NECOD
(pp. 187-8) gli esegeti non hanno mancato di riconoscere la matrice biblica di
questi segni, concentrando le ricerche sui brani evangelici della morte di Gest e
sull’escatologia apocalittica (soprattutto apertura del sesto sigillo in Apocalisse,
6 12-14), senza trascurare alcuni particolari gia presenti nelle profezie veterote-
stamentarie.

1l sistema intertestuale piti coerente ¢, pero, quello dei segni della morte di
Cristo, quando si verificano Ieclissi di sole e il terremoto (cf. per es. Matteo 27,
45-52); e un forte sisma avviene anche il mattino di Pasqua come scrive Matteo
28, 2: «Et ecce terraemotus factus est magnus». L’intento di Dante ¢, infatti,
quello di suggerire un parallelo tra la morte di Cristo e la morte di Beatrice,
promuovendo un’analogia che poi verra coerentemente rimarcata anche nei pa-
ragrafi successivi del libello. E vero che non tutti i particolari di questo racconto
della V7ta nuova compaiono nell’episodio evangelico, ma si deve pensare a un
ampliamento di segni prodigiosi per associazione: cosi il precipitare degli uccelli
volanti nell’aria potrebbe essere suggerito da una combinazione di /s biblici,
«stellae cadent de caelo» (Matteo 24, 29: nello stesso versetto tra P'altro si parla di
sole che si oscura), ¢ «omne volatile caeli recessity (Geremia 4, 25).

Per il particolare della caduta degli uccelli morti, Stefano Carrai, a p. 108
della sua citata edizione commentata per la BUR, sostiene che potrebbe avere
anche influito sulla memoria dantesca un verso della scena della tempesta nella
Tebaide, V 392, di Stazio in cui «deprensaeque cadunt volucresy, ‘sorpresi cado-
no gli uccelli’ (e cf. anche Carrai 2020: 93). Dal momento che, tuttavia, questo
richiamo non ¢ propriamente sovrapponibile e dunque non risulta completa-
mente convincente, Chisena propone «altri elementi utili per ricomporre il mo-
saico di immagini» (p. 147), riportando il racconto nel contesto fiorentino in cui



Recensioni 485

Dante scrive il suo prosimetro, e soffermandosi sullo sconvolgimento dell’or-
dine cosmico avvenuto durante la Passione come viene narrato nel Tesoretto (vv.
385-94) e nelle Historiae adversus paganos di Paolo Orosio (VII 4 13-16), tra altro
volgarizzate da Bono Giamboni probabilmente tra gli anni Settanta e Ottanta
del Duecento e quindi in anni precedenti la stesura di Donna pietosa e poi della
Vita nuova |si veda ora I'edizione Le Historiae adyersus paganos (Matasci)]. Inoltre,
nella Composizione del mondo di Restoro d’Arezzo si fa riferimento allo spavento
di bestie e uccelli durante Peclisse del 3 giugno 1239.°

Per la verita il particolare della caduta degli uccelli morti non coincide per-
fettamente in nessuno dei testi riportati, cosicché Chisena sospetta che «po-
trebbe celarsi non un intertesto letterario, bensi un riferimento al bagaglio di
cognizioni celesti che [Dante] potrebbe aver appreso oralmente» (p. 154).

In questa direzione prospettica vorrei aggiungere una suggestione che mi
¢ venuta ascoltando la relazione di Alessandro Zironi e di Davide Bertagnolli
al convegno gia citato di Bressanone/Brixen del luglio 2023, intitolata Sognare
la fine: il destino dei Nibelunghi. Nel corso del loro intervento gli studiosi hanno
accennato al Rolandslied di Pfaffe Konrad. Come noto, 'opera, composta in Mit-
telhochdeutsch intorno al 1170, € una riscrittura della Chanson de Roland. Ora i
vv. 3536-39 — «thie vogele unter theme himele / muosen tote nither vallen / von
theme unmazen scalle / gesweih in daz gevitherey, ‘gli uccelli del cielo cadranno
a terra morti. Dal forte cinguettio silenti si fecero 1 volatili’ — sono davvero vici-
ni al passo dantesco. Mi pare evidente che Dante non conoscesse il Rolandslied,
ma nel magmatico panorama del ciclo carolingio diffuso per via orale o magari
per via scritta (ma al momento non saprei indicare quale) potrebbe trovarsi la
genesi di questo discusso passaggio della 772 nuova. Nella scena della tempesta
della Chanson de Roland (lassa CX), invece, ci sono i particolar i del terremoto
e del sole che si oscura a mezzogiorno come segni della imminente morte di
Orlando, ma manca il particolare della caduta degli uccelli.

Nel libello, come noto, spicca una sola data: I’8 giugno 1290, un’ora dopo
il tramonto del sole. EE quando muore Beatrice. Due motivi, secondo Chisena,
assicurano che la scomparsa della gentilissima dovrebbe essere avvenuta pro-
prio in quella data: innanzi tutto il pubblico fiorentino e i primi lettori di Dante
dovevano essere a conoscenza del decesso della giovane donna nata e sposata
in famiglie ragguardevoli della citta; poi — riprendendo un’osservazione di Paget
Toynbee (1899: 56), Luoghi della «1ita Nuovay ¢ del «Convivioy derivati da Alfragano,

> Cf. in proposito Alberto Pimpinelli, «E pareami vedere lo sole oscurare». La mor-
te di Beatrice nella «Vita Novay tra simmetrie celesti e l'eclisse del 3 Giugno 1239 (scaricabile
online  https://www.academia.edu/7686346/_e_pateami_vedere_lo_sole_oscurare_
La_morte_di_Beatrice_nella_Vita_Nuova_tra_simmetrie_celesti_e_leclisse_del_3_
Giugno_1239).



486 Carte Romanze 13/1 (2025)

in Idem, Ricerche e note dantesche, Bologna, Zanichelli, 1899: 47-68, 56 — quel gior-
no «¢ talmente scomodo da riportare alla struttura numerica del nove che Dante
sicuramente non ’avrebbe scelto, se non fosse stato quello effettivo» (p. 156).

Colgo I'occasione per smentire la data del 19 giugno 1290 che ancora si
trova in diversi studi come giorno della morte di Beatrice: per esempio nella
voce — davvero infelice — Portinari, Beatrice del Dizionario Bibliografico degli Italiani
(vol. LXXXYV, 2016), firmata da Maria Paola Zanoboni,* ma anche in fortunate
biografie recenti come quella gia ricordata di Alessandro Barbero. Questa ipo-
tesi risale a Isidoro Del Lungo (1890): lo studioso, fondandosi sul recente testo
della "7ta nuova pubblicato da Tommaso Casini nel 1885, si sofferma su V.,
XXIX 1 e scrive, alle pp. 26-7:

Analizza [Dante] la data dell’anno, e osserva che il 1290 si compone delle
prime nove diecine dei cento anni del secolo; analizza la data del mese, e
scuopre che il giugno, nel quale essa ¢ morta, ¢ il nono mese del calendario
siriaco; analizza la data del giorno, e “secondo I'usanza d’Arabia” (com’¢ ne’
migliori codici la retta lezione di quel passo) trova sul calendario musulmano,
essere il di 9 del mese di Giumada secondo, dell’anno dell’Egira 689, quel che
nel calendario nostro fu il 19 di giugno 1290: la quale ¢, insomma, la data, che
I’Alighieri ci ha non inventato ma conservato, della morte di Beatrice.

In nota Del Lungo precisa di aver effettuato il calcolo con l'aiuto dell’amico
arabista Fausto Lasinio: 'anno 689 arabo comincia il 14 gennaio 1290 dopo
Cristo; il mese Giumada secondo, sesto mese arabico, nel 689 inizia I’11 giugno;
essendo il nono giorno del mese, si trova la data del 19 giugno. Mi pare, pero,
difficile che Dante abbia cercato una simile corrispondenza, complicata da rica-
vare, tra il calendario lunare musulmano e quello cristiano.

In realta con Pespressione «secondo l'usanza d’Arabia, ’anima sua nobi-
lissima si partio ne la prima ora del nono giorno del mese» (7., XXIX 1) si
allude al modo di contare I'inizio del giorno da parte degli Arabi che inizia al
tramonto, come si ricava dal primo capitolo del trattato di Alfragano, che ¢ il
probabile testo di riferimento visto che da i Dante deriva anche le indicazioni
sul calendario siriaco: dunque la prima ora del nono giorno del mese ¢ un’ora
serale dell’8 giugno 1290.

Importante dal punto di vista astronomico ¢ anche il comma immedia-
tamente successivo del medesimo paragrafo in cui Dante spiega le ragioni del
legame tra il numero nove e Beatrice (I.n., XXIX 2):

*  Consultabile —allindirizzo  https://www.treccani.it/enciclopedia/beattice-

portinari_(Dizionario-Biografico)/.



Recensioni 487

Perché questo numero fosse in tanto amico di lei, questa potrebbe essere
una ragione: con cio sia cosa che, secondo Tolomeo e secondo la cristiana
veritade, nove siano li cieli che si muovono, e, secondo comune oppinione
astrologa, li detti cieli adoperino qua giuso secondo la loro abitudine insieme,
questo numero fue amico di lei per dare a intendere che ne la sua generazione
tutti e nove li mobili cieli perfettissimamente s’aveano insieme.

Ammessa I’accreditata e concorde opinione degli astrologi dell’influenza dei cie-
li nella generazione e nella vita umana (Conp., IV xxi 4 ¢ 7, e Purg., XXX 109-11),
Dante afferma che i nove cieli si trovarono nella migliore reciproca disposizione
possibile nella «generazioney, cio¢ all’atto del concepimento, e non della nascita
come alcuni intendono, di Beatrice. Scrive persuasivamente Chisena, a p. 159:
«la specificazione ¢ riconducibile al campo della astrologia genetliaca, per cui la
disposizione particolare dei corpi celesti al momento del concepimento o della
nascita fornisce informazioni inerenti al soggetto, rilevanti da un punto di vista
astrologico. E necessatio ricordare che tali informazioni potevano riguardare
non solo i dati relativi al carattere o, secondo le interpretazioni pid deterministi-
che, al futuro dell’interessato, ma anche comprendere dettagli utili alla prognosi
medica». La studiosa cita a sostegno Conp., IV v 7-8:

E incidentemente ¢ da toccare che, poi che esso cielo comincio a girare, in
migliore disposizione non fu che allora quando di la su discese Colui che
I’ha fatto e che ’l governa: sf come ancora per virta di loro arti li matematici
possono ritrovare. Né ’l mondo mai non fu né sara si perfettamente disposto
come allora che alla voce d’un solo, principe de/ romaa populo e comanda-
tore, si «descrisse, sb come testimonia Luca evangelista.

Secondo la studiosa, sulla base di questa concezione Dante potrebbe alludere a
un preciso oroscopo di Beatrice, rivelatore della sua straordinarieta.
A mio parere si potrebbe anche aggiungere Conp., IV xxi 10:

E sono alcuni di tale oppinione che dicono «he, se tutte le precedenti vertudi
s’accordassero sovra la produzione d’'un’anima nella loro ottima disposizione,
che tanto discenderebbe in quella della deitade, che quasi sarebbe un altro
Dio incarnato. E quasi questo ¢ tutto cio che per via naturale dicere si puote.

Beatrice ¢ stata il segno vivente di questa tesi. In questa «ragione» (1.7, XXIX
2) 1 due simbolismi, astrologico e astronomico, integrandosi diventano teomi-
metici perché richiamano quella perfezione dei cieli e quella plenitudo temporis
quale si ebbe alla nascita del Cristo ed ¢ un ulteriore argomento a favore dell’a-
nalogia cristologica nel segno di agdpe che investe Beatrice nella 17 nuova, tanto
pia che la conoscenza astrologica e astronomica di Dante ¢ mediata, come si ¢
visto, anche da illustti teologi come Alberto Magno e Tommaso d’Aquino.



488 Carte Romanze 13/1 (2025)

Ma, quando ¢ stata concepita la gentilissima? Secondo Chisena «nel maggio
/ giugnon» del 1265» (p. 163), per cui sarebbe nata — ammettendo un parto dopo
40 settimane — tra febbraio e marzo 1266. In una relazione tenuta all’Accade-
mia delle Scienze di Torino il 9 gennaio 2024 (ora in corso di stampa negli Atti
relativi al 2024) Emanuele Balboni e io abbiamo proposto un periodo legger-
mente diverso: se, giuste le perifrasi di .., 11 1-2, tra Dante e Beatrice ci sono
circa otto mesi di differenza, la nascita della gentilissima dovrebbe collocarsi
tra gennaio e febbraio 1266 (in stile fiorentino comunque 1265 perché 'anno
iniziava il 25 marzo) e il suo concepimento nove mesi prima, quindi tra aprile
e maggio 1265. Questi calcoli tornano meglio anche rispetto al momento del
primo incontro del 1274.

Devo confessare che un eventuale concepimento a marzo e una nascita a
dicembre permetterebbero di corroborare ulteriormente I'analogia cristologica,
ma Dante non ha voluto forzare la realta, come non lo ha fatto per la data della
morte della donna. Tra aprile e maggio 1265 il software Ste/lantis in uso presso il
planetario Infini. TO “Attilio Ferrari” di Torino individua il 18 aprile come data
in cui si verifica una congiunzione multipla sopra il cielo di Firenze: il Sole si ¢
ormai allontanato dal punto d’Ariete — e dunque non ¢ piu precisamente alli-
neato con le stelle fisse — ma poco discosti si trovano Luna, Mercurio, Venere,
Giove e Saturno. Solo Marte ¢ distante, circa 40° pid a est. Non si tratta di un
allineamento perfetto, dunque, ma piuttosto di una notevole concentrazione
di corpi celesti, con Luna, Sole e pianeti in pochi gradi di cielo. Ovviamente
non siamo in grado di affermare con certezza che Dante facesse riferimento a
questa configurazione particolare, ma ¢ certamente cio che pit assomiglia a una
congiunzione multipla nei mesi di aprile e maggio del 1265.

Se si accettassero i calcoli di una nascita di Beatrice tra gennaio e febbraio
1266, la conseguenza sarebbe che probabilmente ¢ stata battezzata insieme a
Dante il sabato santo 27 marzo 1266. Nella stessa relazione avanzo, inoltre,
I'ipotesi che la «luce» (v. 65) che percosse il cuore di Dante e che gli provoco un
malore (cf. la quinta stanza della canzone E’ w'incresce di me si duramente |Rime,
LXVII]) possa essere un raggio di sole penetrato nell’edificio nel momento in
cui lui («pargolo» di circa nove-dieci mesi) e Beatrice (di circa uno-due mesi)
rinascono a vita nuova nel battesimo, segnando in una congiuntura astrale e
metafisica, Iinizio della loro storia d’amore quando infanti si trovarono nel bel
San Giovanni. Si deve, infine, ricordare che Beatrice ¢ morta — e dunque in pro-
spettiva cristiana rinata alla vera vita — sotto il segno dei Gemelli nell’anno 1290.

L'ultimo capitolo del libro — Le scienze celesti nel «Convivioy (pp. 187-236) — ¢
diviso in cinque paragrafi ed ¢ opportunamente accompagnato da un’Appendice
(pp. 237-406), intitolata Segioni astronomiche del «Convivior, in cul viene presentata
una lista completa dei passi dell’opera relativi alla scientia astrorum. Le tre tabelle,



Recensioni 489

ciascuna relativa a un trattato (II, III e IV) sono strutturate in sei colonne: «Pas-
so del Convivion, «Argomentor, «Temi principali/Terminologia», «Fonte citatay,
«Fonte reale», «Fonte probabile».

La lettura del prosimetro incompiuto deve tenere conto di «una sovrappo-
sizione di piani temporali» (p. 191), visto che le canzoni sono state composte
circa dieci anni prima della parte in prosa. Si puo, dunque, cogliere «la cono-
scenza filosofica di Dante [...] come un processo in divenire» (7bid.) — esito di un
uomo fornito di eccezionale memoria e capacita di studio —, in cui si possono
apprezzare le diversita degli ambienti frequentati, i testi via via letti, gli intellet-
tuali conosciuti se non propriamente frequentati. In ogni caso, «dal punto di
vista della conoscenza astronomica il divario da quanto ricostruibile pre-esilio
[...] ¢ enormey (ibid.).

Lo sguardo sinottico delle tabelle poste in Appendice permette di rilevare
che nel Convivio Dante concede poco spazio a quella che oggi chiamiamo astro-
logia, mentre I’astronomia presenta un approccio scientifico «in prima istanza
teoricox (p. 200) ed «¢ per lo piu inserita all'interno di una struttura speculativa
di tipo aristotelicon (#bid.), a partire soprattutto dal De caelo et mundo e dai Meteo-
rologica (senza dimenticare comunque la Fisica, 1a Metafisica e lo spurio De causis).
Dante legge Aristotele soprattutto con i commenti di Alberto Magno e Tom-
maso d’Aquino, ma alcuni indizi «fanno sospettare l'utilizzo di altri strumenti
di lavoro» (p. 208), quali scritti meno diffusi, noti o indagati (per esempio Sim-
plicio, Avicenna, compendi anonimi e florilegi come le Auctoritates Aristotelss).
Va poi rilevato che «la presenza di dati tecnici non riconducibili ad alcuni degli
scritti fino a ora riconosciuti, come accade per il valore esatto assegnato al moto
diurno in Comp., 11 iii 5, spinge a continuare I'indagine per la ricostruzione del
contesto scientifico in cui il trattato fu compilato» (p. 210, e per il movimento
del Sole calcolato in 23 ore e 56 minuti — che, tra I’altro, si avvicina al dato reale
di 23 ore, 56 minuti e 4,0905 secondi — cf. p. 168).

L’astronomo pia citato nel Comvivio ¢ Claudio Tolomeo, presente anche
tra gli spiriti magni di Inf, IV 142. Dante non conosce I’ A/magesto, ma vi arriva,
come gia detto, tramite il Liber de Aggregationibus di Alfragano. Chisena ritiene,
comunque, probabile la conoscenza del Quadripartitum e dello spurio Centilo-
quium (cf. p. 201).

La scientia astrorum araba nel Convivio «¢ rappresentata da un “triumvirato” di
tutto rispettox» (p. 205): oltre al gia citato Alfragano, vengono nominati Alpetra-
gio (al-Bitrudji Nar al- Din Abu Ishak) e Albumasar (Aba Ma® shar Ia" far ibn),
ma raggiunti tramite fonti intermedie come per esempio il commento ai Meteoro-
logica di Alberto Magno. Se viene, poi, nominato anche Pitagora — sebbene non
sia propriamente un astronomo —, il grande assente della trattazione dantesca
¢ Giovanni Sacrobosco: Dante non accenna al De Sphaera in nessuna delle sue



490 Carte Romanze 13/1 (2025)

opere, nonostante che «a popolarita del testo fosse tale da ritenere impossibile
che egli non ne conoscesse le teorie» (p. 205).

1l metodo di lavoro dantesco ¢ ben documentato nel quinto paragrafo e in
particolare nell’analisi di Con., 11 xiv 5-7, dove si parla della Galassia, che qui si
riporta per comodita del lettore:

E per la Galassia ha questo cielo similitudine grande colla Metafisica. Per
che ¢ da sapere che di quella Galassia li filosofi hanno avute diverse oppi-
nioni. Ché i Pittagorici dissero che ’l Sole alcuna fiata erro nella sua via e,
passando per altre parti non convenienti allo suo fervore, arse lo luogo per lo
quale passo, e rimasevi quella apparenza dell’arsura; e credo che si mossero
dalla favola di Fetonte, la quale narra Ovidio nel principio del <econdo deb
suo Metamorfoseos. Altri dissero, sf come fu Anassagora e Democrito, che
Covrennnns che cio era lume di sole ripercusso in quella parte, «............ > €
queste oppinioni con ragioni dimostrative riprovaro. Quello che Aristotile si
dicesse, non si puo bene sapere, di cio, pero che la sua sentenza non si truo-
va cotale nell’'una translazione come nell’altra. E credo che fosse lo errore
delli translatori: ché nella Nova pare dicere che cio sia uno ragunamento di
vaporti sotto le stelle di quella parte, che sempre traggono quelli; e questa non
pare essere ragione vera. Nella Vecchia dice che la Galassia non ¢ altro che
moltitudine di stelle fisse in quella parte, tanto picciole che distinguere di qua
git non le potemo, ma di loro apparisce quello albore lo quale noi chiamiamo
Galassia; e puote essere, ché lo cielo in quella parte ¢ pia spesso, e pero ri-
tiene e ripresenta quello lume. E questa oppinione pare avere, con Aristotile,
Avicenna e Tolomeo.

Dante dimostra qui di conoscere le due traduzioni dei Meteorologica, la vetus ap-
prontata nella seconda meta del XII secolo da Gherardo da Cremona, il quale
utilizzo un rifacimento arabo in molti casi diverso dall’originale greco (i codici
presentavano i primi tre libri tradotti da Gherardo insieme al quarto libro tra-
dotto da Entico Aristippo e al De mineralibus di Avicenna attribuiti ad Aristotele,
ma opera di Alfredo di Shareshill), e la #ranslatio nova che Guglielmo di Moerbeke
fece sul testo greco e completo il 15 giugno 1271 a Viterbo presso la curia papale.

La posizione di Dante che nel passo indicato sintetizza le tesi diverse pre-
senti nelle due traduzioni, ma poi dichiara di preferire quella della vetus che 1i-
tiene la Galassia costituita da una moltitudine di stelle luminose, e che tra I’altro
¢ quella pit vicina al vero — opinione accolta anche da Bartolomeo Anglico
nel De proprietatibus rerum (che tra 'altro mostra significative somiglianze con
il passo dantesco) e da Alberto Magno — a giudizio di Chisena sembrerebbe
poter derivare «da un commento non ancora individuato» (p. 224). L’idea di un
altro testo non coincidente né con quello di Alberto Magno, che non conosce
la nova, né con quello di Tommaso d’Aquino era gia stata avanzata da Enrico



Recensioni 491

Berti, il quale aveva ipotizzato una mediazione del commento di Averro¢, ma
pare antieconomica (¢ opinione di Gianfranco Fioravanti commentatore del
Convivio per 1 Meridiani Mondadori) se si considerano le condizioni di lavoro di
Dante esule. Accogliendo la tesi di Fioravanti, Chisena ipotizza, dunque, «che
egli avesse consultato uno scritto in cui tali versioni erano tra loro comparate,
magari tramite Papposizione di glosse marginali o attraverso un commento per
quaestiones» (p. 224), ma ¢ anche verosimile I'ipotesi, francamente piu difficile da
dimostrare, di una presenza di Dante a lezioni o dibattiti sui Mezeorologica. Se si
considera la circolazione del testo aristotelico, una possibile soluzione potrebbe
provenire dalla riflessione sulle due traduzioni presente nelle Quaestiones super
librum metheororum di Raoul le Breton (probabilmente compilato intorno agli
ultimi anni del Duecento), di cui una copia si conservava a Santa Maria Novella:
¢ il ms. della Nazionale di Firenze Conv. Soppr. E.1.252 (zbid.), ma a giudizio di
Gabriella Pomaro sembra posteriore agli anni fiorentini di Dante (p. 226).

Come ha gia rilevato Gianfranco Fioravanti nel suo articolo I «Mezeorologi-
car, Alberto e oltre (2008), la chiosa del filosofo bretone, che si legge al f. 114/,
si avvicina in maniera evidente al testo del Comvivio, anche se poi il Bretone,
preferisce la teoria della nova translatio, che parla di un radunarsi e addensarsi
di vapori nella zona del cielo interessata dal fenomeno della Galassia (cf. il gia
citato commento di Fioravanti per i Meridiani, alle pp. 329-30).

Sulla scorta di una segnalazione di Aurora Panzica, Chisena aggiunge alla
ricostruzione dello studioso un’altra possibilita: la comparazione tra le due tra-
duzioni ¢ presente anche nel commento ai Mezeorologica di Corrado d’Ascoli,
compilato a Bologna forse negli stessi anni di stesura del Comvivio, visto che
il frate ¢ attestato in citta gia nel 1299 e fu lettore a San Domenico prima nel
1307-1308 e poi di nuovo nel 1313: il codice oggi conservato nel ms. A 207 della
Biblioteca dell’Archiginnasio ¢ I'unica copia al momento nota del testo. Anche
Corrado come Dante propende per la soluzione della veus, attribuendola nello
stesso tempo ad Avicenna e a Tolomeo. Questo commento non puo, tuttavia,
considerarsi propriamente una fonte certa del Convivio perché il frate tralascia di
esporre la tesi della #ova ritenendola non conforme al dettato aristotelico. Tut-
tavia, siamo «in presenza di un documento che attesta chiaramente che le stesse
idee discusse dal poeta erano dibattuti dagli intellettuali bolognesi proprio negli
anni di composizione del Convivion (p. 227).

Grazie alla accurata discussione della bibliografia di riferimento (e non
solo) e alle nuove osservazioni, mi pare che il libro di Chisena meriti molta
attenzione da parte degli studiosi di Dante non solo per il metodo di indagine
e per i risultati ottenuti, ma anche per le piste di ricerca che inaugura. In questa
direzione le canzoni del Convivio e le altre rime (in particolare I'esperimento
poetico delle petrose), meriterebbero uno studio specifico, magari come conti-



492 Carte Romanze 13/1 (2025)

nuazione di questo volume con il sincero augurio che l'autrice voglia in futuro
entrare pure nell’agone astronomico della Commedia che al solo pensiero fa tre-
mare le vene e i polsi; e sarebbe comunque una ricerca meritoria visto che la pur
ricca bibliografia specifica ha bisogno di un aggiornamento.

Donato Pirovano
ORCID: 0000-0002-3627-9985
(Universita degli Studi di Milano, 00wjc7c48)

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Almanach (Boffito-Melzi d’Bril) = Almanach Dantis Aligherii sive Profhacii Judaei
Montispessulani Almanach perpetunm ad annum 1300 inchoatum, nunc primum
editum ad fidem codicis Laurentiani (Pl. xviii sin. n. 1), edizione critica a c.
di Giuseppe Boffito e Camillo Melzi d’Exil, Firenze, Olschki, 1908.

Barbero 2020 = Alessandro Barbero, Dante, Bari-Roma, Laterza, 2020.

Carrai 2020 = Stefano Carrai, I/ primo libro di Dante. Un’idea della «V/ita nova», Pisa,
Edizioni della Normale, 2020.

Chisena 2019 = Anna Gabriella Chisena, L astronomia di Dante prima dell esilio: gli
anni della «Vita nuovay (con un’appendice sul «Convivioy), «I” Alighieri» 53 (2019):
25-52.

Del Lungo (1890) = Isidoro Del Lungo, Beatrice nella vita e nella poesia del secolo
XIII, Roma, Tipografia della Camera dei Deputati, 1890 (la pubblicazione
¢ un estratto dalla «Nuova Antologia» 27 (1 giugno 1890).

Dell’Oso 2022 = Lorenzo Dell’Oso, Astronomy, Philosophy and Theology in Dante’s
Florence: from «Vita nuova» 2.1-2 to «Paradisor 29.85-102, «Dante Studies» 140
(2022): 22-44.

Fioravanti 2008 = Gianfranco Fioravanti, Cosmagonie ¢ cosmologie nel medioevo, in
Concetto Martello, Chiara Militello, Andrea Vella (a c. di), Atti del conve-
gno della Societa Italiana per lo Studio del Pensiero Medievale (S.1.S.P.M.),
Catania, 22-24 settembre 20006, Lecce-Louvain-la-Neuve, Fédération intet-
nationale des instituts d’études médiévales, 2008: 63-78.

Le Historiae adversus paganos (Matasci) = «Le Historiae adversus paganos» di Paolo
Orosio volgarizzate da Bono Giamboni, a c. di Joelle Matasci, Tesi di Perfezio-
namento, Scuola Normale Superiore, Pisa, 2020, 2 voll. (accessibile all’indi-
tizzo: https://ticerca.sns.it/handle/11384/95190).

Murano 2006 = Giovanna Murano, I copisti a Bologna (1265-70), Turnhout, Bre-
pols, 2006.


https://orcid.org/0000-0002-3627-9985
https://www.ror.org/00wjc7c48

Recensioni 493

Pastore Stocchi (2017) = Manlio Pastore Stocchi, I/ giorno natale di Dante, «Studi
Danteschi» 82 (2017): 1-16.

Pirovano 2023 = Donato Pirovano, La nudita di Beatrice. Dante, Giotto, Ambrogio
Lorenzetti ¢ liconografia della Carita, Roma, Donzelli, 2023.

Pegoretti 2020 = Anna Pegoretti, Lo “Studium” ¢ la biblioteca di Santa Maria No-
vella nel Duecento e nei primi anni del Trecento (con una postilla sul Boezio di Trevet),
in Johannes Bartuschat, Elisa Brilli, Delphine Carron (a c. di), The Domini-
cans and the Mafking of Florentine Cultural Identity, Firenze, Firenze University
Press, 2020: 105-39.

Toynbee 1899 = Paget Toynbee, Lugghi della «1/ita Nunovay e del «Convivio» derivati
da Alfragano, in 1d., Ricerche e note dantesche, Bologna, Zanichelli, 1899: 47-68.

© Donato Pirovano
Pubblicato online il 07,/08/2025
Edito da Milano University Press

Licensed under a Creative Commons NonCommercial
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

