
Carte Romanze 13/1 (2025) – ISSN 2282-7447
doi: 10.54103/2282-7447/28504

https://riviste.unimi.it/index.php/carteromanze

«MOLTI E VARII RAGIONAMENTI»  
L’“ELLISSE NARRATIVA” DI NASTAGIO  

DEGLI ONESTI (DECAMERON V 8)*

A Ilaria Tufano e a Mauro Bersani

1.  Sinossi della novella di Nastagio degli Onesti

Quella di Nastagio degli Onesti (V 8) è una delle novelle piú com-
mentate del Decameron, e a buon diritto, per l’eccellenza artistica e 

i notevolissimi motivi d’interesse che presenta. Al contempo è una delle 
piú complesse da varî punti di vista, compreso quello ideologico, come 
vedremo qua e là e soprattutto nel finale di questo saggio. Prendiamo 
avvio dalla sinossi del racconto, a partire dal quarto comma, prescin-
dendo momentaneamente dalla rubrica (§ 1), dagli elementi di raccordo 
alla cornice (§ 2) e dal preambolo della narratrice (§ 3), questi ultimi due 
notevolmente scarni.1

Primo tempo (§§ 4-12):

Nastagio degli Onesti è un giovane ravennate di nobile famiglia, divenuto 
ricchissimo per aver ereditato il patrimonio di suo padre e d’uno zio. Ama 
appassionatamente la figlia di Paolo Traversari, una ragazza di straordinaria 
bellezza, anche piú nobile di lui e, sperando d’esserne ricambiato, la corteggia, 
spendendo molto e organizzando feste sontuose. Il tentativo non ha succes-
so: sembra che tutto ciò che a lui piace, a lei dispiaccia, sicché egli arriva a 

* Questo contributo si basa su una lezione tenuta agli studenti di Filologia roman-
za dell’Università di Torino il 20 aprile 2023, per invito del mio allievo e condirettore 
di «Carte Romanze», Matteo Milani, al quale esprimo la mia riconoscenza, anche per 
l’attenta lettura del testo e gli ottimi suggerimenti. Un altro ringraziamento è dovuto 
agli acuti revisori anonimi, le cui preziose indicazioni ho cercato di far mie nel limite 
del possibile. A lavoro praticamente ultimato ho avuto notizia dell’ottimo recentissimo 
articolo di Maurizio Fiorilla (2024), dedicato alle fonti della novella, che sono riuscito a 
tener presente, sia pure in extremis.

1 Il testo della novella, fermato in personale edizione, si trova nell’Appendice  
al saggio.

https://www.doi.org/10.54103/2282-7447/28504


208 Carte Romanze 13/1 (2025)

pensare talvolta al suicidio o almeno a concepire per lei un odio profondo. Ma 
senza risultato, perché l’ama piú di prima. Considerando le spese eccessive, gli 
amici e i parenti gli consigliano di lasciare per qualche tempo la città, affinché 
la lontananza l’aiuti a dimenticare la ragazza. Nastagio rifiuta piú volte, ma 
alla fine accetta il consiglio. Fa grandi preparativi, come se dovesse recarsi in 
Francia o in Spagna; invece si ferma un po’ fuori di Ravenna, nella campagna 
di Chiassi, dove però continua a fare la vita consueta, invitando gli amici e 
dando grandi feste. 

Secondo tempo (§§ 13-31):

Un venerdí ai primi di maggio, per meglio immergersi nel pensiero della fan-
ciulla, ordina alla servitú di lasciarlo solo. S’incammina e, senza accorgersene, 
s’addentra nella pineta. All’improvviso ode delle grida, vede una giovane don-
na, bellissima e ignuda, inseguita da due mastini e da un cavaliere armato di 
spada, che le rivolge parole scortesi. Afferra súbito un bastone per difendere 
la fanciulla. Il cavaliere l’interpella per nome e gli ordina di non intervenire, 
ma Nastagio non rinunzia al proposito di proteggere la giovane. Il cavaliere 
allora gli racconta la sua storia: è Guido degli Anastagi ed era innamorato 
della donna piú di quanto Nastagio non lo sia della bella Traversari. La gio-
vane provava piacere a respingerlo, cosí egli un giorno si uccise. Essa ne fu 
contenta e non si pentí della sua crudeltà. Perciò ambedue furono condannati 
all’inferno, e la loro punizione è questa: ella fugge, egli la insegue, la raggiun-
ge, l’uccide con la stessa spada con cui si è dato la morte, getta il cuore e le 
viscere di lei in pasto ai cani, ma immediatamente dopo la giovane si rialza, 
e da capo inizia lo spietato e doloroso inseguimento. Ogni venerdí Guido si 
trova nella pianeta di Chiassi con la belle dame sans merci, e ne fa lo strazio che 
Nastagio potrà vedere; gli altri giorni l’orrida sequenza si ripete in altri luoghi. 
La punizione divina durerà tanti anni quanti sono stati i mesi in cui la donna 
lo ha respinto; è inutile, perciò, che Nastagio cerchi d’opporsi alla volontà 
dell’Onnipotente. In effetti, terminato il suo discorso, il cavaliere raggiunge 
la giovane, l’uccide e ne dà in pasto le viscere ai cani. Poco dopo la donna si 
rialza intatta e il cavaliere riprende la caccia. 

Terzo tempo (§§ 32-44):

Nastagio resta a lungo scosso da ciò che ha visto, ma alla fine pensa al modo 
in cui la visione gli possa tornare utile. Prega gli amici d’un ultimo favore, pro-
mettendo che dipoi avrebbe dimenticato la ragazza: per il venerdí seguente 
devono invitare a pranzo da lui Paolo Traversari, la moglie e la figlia, e tutte 
le donne di Ravenna che vorranno unirsi a loro. Gli amici acconsentono e 
il venerdí successivo viene loro imbandito un banchetto sontuoso, proprio 
nel luogo in cui il cavaliere fa scempio della donna. Giunta ormai la fine del 
pranzo, si odono le grida, e appare la ragazza inseguita dai cani e dal cavaliere. 



209A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

I presenti cercano d’intervenire a difesa della fanciulla, ma Guido li ferma e 
ripete ciò che aveva già detto a Nastagio. Tutti i presenti sono intensamente 
colpiti, anche perché molti di loro avevano conosciuto la donna ed erano 
informati dell’infelice amore del cavaliere. Quindi questi l’uccide, come aveva 
fatto dinanzi a Nastagio, e ne getta le viscere ai cani; poi riparte. I commen-
sali, spaventati, si mettono a commentare il fatto. È terrorizzata anche la 
giovane Traversari, la quale capisce che la visione riguardava lei piú che le 
altre donne. Perciò, al fine di evitare una condanna simile post mortem, mutato 
súbito l’odio in amore, la sera stessa invia da Nastagio una serva a dirgli che è 
disposta a fare ogni sua volontà. Lui le fa rispondere che intende coronare le 
sue aspirazioni, prendendola legittimamente in moglie. La ragazza informa i 
genitori, che ne sono contenti. Le nozze sono celebrate la domenica seguen-
te e i due giovani vivono felici per lunghissimo tempo. La vicenda però ha 
anche un’altra conseguenza positiva: da quel momento le donne di Ravenna, 
per timore di fare la stessa fine, diventano piú arrendevoli alle richieste degli 
uomini di quanto non lo fossero prima.

2.  Preliminari

I temi di riflessione piú importanti che la novella sollecita paiono i quat-
tro seguenti:

1.  L’identificazione delle fonti.
2.  Il rapporto fra l’ideologia dell’epoca e quella dell’autore.
3.  Il senso complessivo del racconto e il problema della parodia. 
4.  Il gusto pittorico e teatrale.

Sono, come spesso (per non dir sempre) accade, linee che s’intrecciano 
e che si possono trattare separatamente solo facendo qualche violenza 
al testo. In particolare, mi riferisco ai primi tre item. Non ci soffermere-
mo sulle importantissime fonti pittoriche della novella, quali gli affre-
schi di Andrea e Nardo Orcagna nella cappella Strozzi di Santa Maria 
Novella o quelli pisani del Trionfo della morte nel Camposanto monu-
mentale; queste, infatti, sono state ottimamente studiate, in particolare 
da Frugoni (2000). Né accennerò piú di tanto alle opere pittoriche che 
hanno la novella come fonte, per esempio quelle, sommamente impor-
tanti, di Sandro Botticelli (tre pannelli conservati al Museo del Prado di 
Madrid e uno a Firenze); per tutto ciò si ricorra all’eccellente opera di 
Branca (1999a) e a Vischi (2020).



210 Carte Romanze 13/1 (2025)

Accanto a questi temi ci sono per lo meno altre due questioni che 
vanno tenute in debito conto:

1.  La componente retorica.
2.  La struttura della novella e la sua partizione.2

Molti critici, nella prima parte del secolo scorso, hanno scritto contributi 
fondamentali all’esegesi della novella, da Letterio di Francia (1907) per 
quanto riguarda le fonti, ad Angelo Monteverdi (1913) per i rapporti con 
Iacopo Passavanti, come vedremo súbito, a Carlo Grabher (1935) per 
l’influenza del trattato De amore di Andrea Cappellano e cosí via.

In epoca meno antica, diciamo negli ultimi nove lustri circa, le let-
ture critiche complessive piú stimolanti mi paiono quelle di Cesare Se-
gre (1979), di Michelangelo Picone (2008), di Giorgio Bertone (2014) 
e di Ilaria Tufano (2021); Picone e Tufano, opportunamente e in modo 
esplicito, riuniscono in un sol capitolo la novella di Nastagio (V 8) con la 
successiva, quella di Federigo degli Alberighi (V 9);3 inoltre rammenterò 
le osservazioni contenute nei libri di Francesco Bruni (1990) e di Renzo 
Bragantini (2022), dolendomi di non poter citare tutti i contributi rile-
vanti. Tra i commenti, non nascondo le mie preferenze per due lavori 
ormai ampiamente datati, ma ancora ricchi di suggestioni critiche: quello 
di Attilio Momigliano, pubblicato un secolo fa (1924) e l’altro di Luigi 
Russo, di vent’anni dopo (1944). Ma è fondamentale anche la lettura del 
commento del massimo esperto di Boccaccio del secolo passato, Vittore 
Branca (1980), mentre ottimi servigi rende pure l’annotazione piú recen-
te di Giancarlo Alfano e Amedeo Quondam su testo di Maurizio Fiorilla 
(2013).

2 Sempre rilevante nel Decameron; mi permetto di rimandare allo studio delle strut-
ture di I 1 (ser Cepparello) in D’Agostino 2010.

3 Sull’importanza delle coppie di novelle nella struttura del Decameron si veda Forni 
1992: 104-9.



211A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

3.  Le fonti

3.1.  Introduzione

Per i varî tipi di fonte usati da Boccaccio nel Decameron basti il rimando 
a Di Girolamo e Lee (1995); e per la cautela con la quale la questione va 
trattata nel Centonovelle mi rimetto a Bausi (2019). Nel nostro caso, come 
rileva Cesare Segre (1979: 87), «per poche novelle del Boccaccio come 
per quella di Nastagio degli Onesti si possono indicare con tanta preci-
sione le fonti di temi e procedimenti», il che è vero e proprio per questo, 
aggiungerei, questa facilità ci deve mettere in guardia. Continua Segre, 
osservando che «punto di partenza è il racconto della “caccia tragica” 
(mito di origine germanica) nella versione di Elinando [di Froidmont] 
poi ripresa da Vincenzo di Beauvais4 e tradotta da Iacopo Passavanti» 
(ibid.). Come rammenta Bruni (1990: 304), «la caccia infernale è un esem-
pio fortunato nella letteratura devota».5 A questo punto la critica osserva 
sempre che Passavanti scrisse Lo specchio di vera penitenza nel 1354 e dun-
que verosimilmente dopo il Decameron, ma aggiunge che Boccaccio poté 
ascoltare in anni anteriori le prediche del domenicano (il quale in effetti 
le riprese nella sua opera), perché le somiglianze verbali parlano a favore 
d’un contatto piuttosto stretto col testo del Passavanti, come già dimo-
strato da Angelo Monteverdi (1913: 190-4). Continua Segre (ibid.): 

L’innamorato che addita all’amante le tragiche conseguenze della superbia e 
della crudeltà d’una donna ha un precedente nell’ex. XIII della Disicplina clericalis 
(forse con qualche ricordo del racconto di Vertumno nelle Metamorfosi ovidiane, 
XIV 622 ss.). Infine la “moralità” è quella di testi d’ispirazione cortese come il 
Lai du trot, e soprattutto come il De Amore di Andrea Cappellano.

A dire il vero l’exemplum XIII della Disciplina clericalis di Pietro Alfonsi 
narra d’una donna ben diversa dalla Traversari che ha fatto innamorare 
Nastagio: si tratta d’una moglie casta nimium et formosa che, partito il mari-
to, caste vivendo et in omnibus prudenter agens remansit, respingendo le profferte 

4 Se Boccaccio si è servito anche di questa tradizione, l’avrà fatto verosimilmente 
attraverso Vincenzo di Beauvais e il suo Speculum historiale.

5 Per i rapporti fra exemplum e novella boccacciana Bruni rimanda opportunamente 
a Branca–Degani 1983-1984 e a Delcorno 1985-1986.



212 Carte Romanze 13/1 (2025)

d’un giovane innamorato di lei; quando poi tradirà il marito, lo farà, piú 
che per lussuria, per la sua dabbenaggine, restando irretita dagli inganni 
di una vecchia mezzana; e in ogni caso non è il giovane ad additare «all’a-
mante le tragiche conseguenze della superbia e della crudeltà».6 Neanche 
il mito di Vertumno e Pomona (vd. Sinicropi 1988) sembra avere qualco-
sa a che fare con la novella del Decameron: il dio delle mutazioni agricole 
seduce la dea dei frutti mediante successivi travestimenti, soprattutto ca-
muffandosi da vecchietta che ricorre a lunghi discorsi allusivi.7 Quanto 
al Lai du trot [in Lais anonymes (O’Hara Tobin): 339-46 e, di qui, anche in 
Meisen 2001: 378-95] il testo francese non offre nulla di piú del trattato 
De amore di Andrea Cappellano (cf. infra); questo, infatti, è l’argomento 
del lai (Hasenohr-Zink 1964: 909-10):

Le lai du Trot est moins le récit d’une aventure […] qu’une sorte d’exemplum 
destiné à mettre en garde les femmes contre l’orgueil et le refus de l’amour. 
Son héros rencontre dans la forêt deux groupes d’amoureux à cheval puis un 
groupe de femmes tristes, mal montées, un groupe d’hommes solitaires égal-
ement pitoyables et enfin une femme qui lui explique le sens de ce spectacle: 
les premières femmes ont toujours servi l’Amour; les autres s’y sont refusés.

Giustamente Segre aggiunge che «Boccaccio ha fatto ben piú che attuare 
un’abile contaminatio, e abbellire col suo stile materiali preesistenti. Egli ha 
sistemato in una struttura unitaria, compatta, la fabula ricomposta; e at-
traverso questa struttura ha fatto parlare la propria ideologia con efficace 
dissimulazione» (ibi: 88).

In verità non è impossibile che Boccaccio conoscesse tutti i testi 
citati, ma, a parte la minima attinenza di Ovidio e di Pietro Alfonsi e l’i-
nutilità del Lai du trot quando si conosca il De amore,8 questo mi pare uno 
dei casi in cui la ricerca delle fonti, a eccezione di due (Passavanti da un 
lato e Andrea Cappellano dall’altro, con ulteriori mutuazioni essenziali 

6 Neppure Picone (2008: 244) crede all’influenza della letteratura orientale. E si 
veda anche il commento alla Disciplina clericalis di Cristiano Leone (2010: 152-4).

7 Anche in questo caso Picone (2008: 244) non vede relazione tra la novella di 
Boccaccio e le Metamorfosi ovidiane.

8 Picone (2008: 245) ammette che Boccaccio possa aver usato sia il De amore sia il 
lai, ma alla fine si limita ad analizzare l’influenza del trattato latino. Per un’eco, molto 
circoscritta, del terenziano Eunuchus si veda il commento di Branca al § 8 della novella 
(vd. anche Fiorilla 2024: 104).



213A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

da Dante Alighieri, come vedremo), possa condurre a perdere il filo del 
discorso critico. A ogni buon conto Segre fa notare che 

la conoscenza delle fonti non serve soltanto a escludere la fallacia (già fuori 
uso) di una creazione ex nihilo; piuttosto ci induce a vedere il lavoro dell’inven-
zione come elaborazione di altre precedenti invenzioni, come riaggiustamen-
to e riassetto, come istituzione di nuove prospettive suggerite dal riassetto. 
L’autore è il demiurgo del gioco delle strutture (ibid.).

In Segre parla tanto il filologo quanto lo studioso strutturalista e il semio-
logo, che si ricollega probabilmente a Jurij Tynjanov (1894-1943), uno dei 
piú importanti esponenti del cosiddetto “formalismo russo”, paladino di 
quella giusta posizione critica descritta dalle parole del maestro italiano. 
Una parte della semiologia, infatti, è, a parer mio, in sintonia con lo stu-
dio delle fonti della cosiddetta “scuola storica”, quella, per intenderci, che 
diede uno dei massimi frutti con Le fonti dell’«Orlando furioso» di Pio Rajna 
(1876; ed. riveduta e ampliata: 1900). Solo che la semiologia o semiotica, 
proprio per la sua componente strutturalista, vede le fonti come una rie-
laborazione di strutture, piú che come un serbatoio di idee, parole, frasi, 
situazioni narrative o drammatiche e cosí via, sfruttate da un autore.

3.2.  La caccia selvaggia

Vediamo il caso del Passavanti. Il frate domenicano traduce in verità 
dall’Alphabetum narrationum di Arnoldo di Liegi, il quale abbrevia alquanto 
l’opuscolo De cognitione sui di Elinando di Froidmont. Quest’ultima opera 
era stata inserita da Vincenzo di Beauvais nello Speculum historiale, come 
parte dei Flores Elinandi (cap. XIII; vd. Meisen 2001: 126-31): il testo in 
questione è una vicenda che sviluppa il motivo della “caccia selvaggia o 
infernale”.9 Questo motivo è uno dei due rami principali d’un mito d’ori-
gine nordica, che fa riferimento alle religioni germaniche: in uno si parla 
d’un esercito di spaventosi fantasmi che appare di notte;10 l’altro è quello 

9 Un’ampia antologia di testi su tale motivo si legge nel libro di Meisen 2001.
10 Questa tradizione dev’essere la fonte d’ispirazione, almeno per quanto riguarda 

gli Estranei, della saga A Song of  Ice and Fire di George R. R. Martin e della serie televi-
siva Game of  thrones (in italiano Il trono di spade).



214 Carte Romanze 13/1 (2025)

d’un cavaliere che insegue una donna e l’uccide, con la caratteristica fon-
damentale che l’uccisione si ripete continuamente. 

Quello del Decameron V 8 non è un “corteo di morti”, tipico della 
Mesnie Hellequin (o Hallequin) e non troppo lontano dalle “danze della 
morte” o dances macabres (cf. almeno Tenenti 1989 e Frugoni e Fac-
chinetti 2016);11 nel mito precristiano della Mesnie Hellequin (vd. Lecco 
2001) si ha un esercito «di revenants che con rumore e violenza cavalca 
sulla terra con animali e masserizie in certe notti dell’anno» (Tufano 
2021: 191). La storia è narrata da una «molteplicità variegata di scritto-
ri» (ibid.) e ha come elementi ricorrenti (e qui si nota una coincidenza 
con altre forme di caccia infernale) i cani e i cavalli (questi ultimi anima-
li psicopompi per eccellenza – si rammenti la leggenda di Teodorico da 
Verona, ma anche, ad esempio, il racconto Metzengerstein di Edgar Allan 
Poe); a parte c’è il frastuono, che collega il mito della Mesnie Hellequin 
a certe feste mascherate come il chirivari. Secondo me è tuttavia inte-
ressante il fatto che nel fondo del mito il morto è visto un po’ come il 
“doppio” del vivo (Barillari 2001: 13), inquietante ma necessario e alla 
fine anche benefico; tale aspetto, come vedremo, si ritrova pure nella 
novella del Decameron, malgrado le differenze tra questa e il mito della 
Mesnie. Carlo Ginzburg (1989: 77) considera come «la contrapposizione 
vivo/morto tenda a essere vanificata qualora si attribuisca alla condi-
zione estatica lo statuto di una “morte provvisoria”» (Barillari 2001: 
13). Ma, se per la prima esperienza di Nastagio, il suo stato di persona 
tutta immedesimata nei suoi pensieri può, con qualche forzatura, essere 
paragonata a una morte provvisoria, un po’ come il Sentirse en muerte di 
Jorge Luis Borges (1928), questo non si può dire della medesima scena 
che si svolge alla presenza degli invitati al banchetto: in questo caso, piú 
che una visione estatica, già di per sé spettacolare (cf. qui, § 9.9), siamo 
davanti a una sorta di rappresentazione teatrale. 

Curiosa età, il Medio Evo, che ereditava, anche se solo presso alcuni 
autori, l’antico pregiudizio su Omero, rampognato per aver fatto intera-
gire gli uomini con gli dèi (e infatti Benoît de Sainte-Maure espunge le 

11 Una delle ultime a me note è quella contenuta nel film Il settimo sigillo, di Ingmar 
Bergman, 1957.



215A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

divinità dal suo Roman de Troie).12 Poi, però, sia in virtú delle piú antiche 
tradizioni popolari, sia per l’ideologia (o la Weltanshauung) cristiana, con-
sente analoghe interazioni fra essere umano e santi, angeli e diavoli.

Ed ecco il testo del Passavanti, dallo Specchio di vera penitenza, nell’ed. 
di Ginetta Auzzas (2014: 246-8), con alcune glosse e qualche osservazio-
ne in nota. Si sente piuttosto chiara l’eco dantesca, in particolare l’episo-
dio di Francesca da Rimini (If v).

35 Leggesi scritto da Elinando che nel contado di Niversaa fu uno povero 
uomo, il quale era buono e che temeva Idio, e era carbonaio e di quell’arte si 
vivea. 36 E avendo egli accesa la fossa de’ carboni una volta, e stando la notte 
in una sua cappannetta a guardia dell’accesa fossa, sentí in su l’ora della mezza 
notte grandi strida. 37 Uscí fuori per vedere che fosse, e vide venire verso la 
fossa correndo e stridendo una femina scapigliata e gnuda, e dietro le venia 
uno cavaliere in su uno cavallo nero, correndo, con uno coltello ignudob in 
mano, e della boca e degli occhi e dello naso del cavaliere e del cavallo uscia 
fiamma di fuoco ardente. 38 Giugnendo la femmina alla fossa ch’ardea, non 
passò piú oltre, e nella fossa non ardivac di gittarsi, ma, correndo intorno alla 
fossa, fu sopragiunta dal cavaliere che dietro le correa, la quale traendo guai, 
presa per li svolazzanti capelli,d crudelmente la ferí per lo mezzo del petto col 
coltello che tenea in mano. 39 E cadendo in terra con molto spargimento di 
sangue, la riprese per l’insanguinati capegli e gittolla nella fossa de’ carboni 
ardenti, dove lasciandola stare per alcuno spazio di tempo, tutta focosa e arsa 
la ritolse, e ponendolasi davanti in sul collo del cavallo, correndo se n’andò 
per la via dond’era venuto. 40 La seconda e la terza notte vide il carbonaio si-
mile visione, donde, essendo egli dimestico del conte di Niversa, tra per l’arte 
sua de’ carboni e per la bontà la quale il conte, ch’era uomo d’animae gradiva, 
venne al conte, e dissegli la visione che tre notti avea veduta. 41 Venne il conte 
col carbonaio al luogo della fossa, e vegghiando insieme nella cappannetta, 
nell’ora usata venne la femmina stridendo, e ’l cavaliere dietro, e feciono tutto 
ciò che ’l carbonaio avea veduto fare. 42 Il conte, avegna che per l’orribile fatto 

12 Curiosamente lo stesso ha fatto, una ventina d’anni fa, Alessandro Baricco con il 
suo libro Omero, Iliade (Milano, Feltrinelli, 2004) considerando gl’interventi degli dèi non 
necessarî (ibi: 8), argomento che mi pare di per sé quanto meno molto opinabile, per 
non dire irricevibile; ma non spetta a me difendere Omero.

	 a Niversa: Nevers, città della Francia centrale, nella Bourgogne-Franche Comté.
	 b ignudo: sguainato, ma alla lettera ignudo come la femmina.
	 c ardiva: giuoco, magari inconscio, fra ardere e ardire?
	 d svolazzanti capelli: mancano nel Boccaccio, ma sono raffigurati nei pannelli del 

Botticelli.
	 e uomo d’anima: uomo di nobili qualità spirituali.



216 Carte Romanze 13/1 (2025)

ch’avea veduto, fosse molto spaventato, prese ardiref, e partendosi il cavaliere 
spietato colla donna arsa atraversatag in sul nero cavallo, gridò scongiurandolo 
che dovesse ristare e sporreh la mostrata visione. 43 Volse il cavaliere il cavallo,i 
e fortemente piangendo rispuose e disse: «Da poi, conte, che tu vuoi sapere i 
nostri martiri, i quali Idio t’ha voluto mostrare, sappi ch’io fui Giuffredi, tuo 
cavaliere e in tua corte nodrito.j 44 Questa femina, contro alla quale io sono 
tanto crudele e fiero, è dama Beatrice, moglie che fu del tuo caro cavaliere 
Berlinghieri. 45 Noi, prendendo piacere di disonesto amore l’uno dell’altro, ci 
conducemmo a consentimento di peccato,k il quale a tanto condusse lei che, 
per potere piú liberamente fare il male, uccise il suo marito. 46 Perseverammo 
nel peccato infino alla ’nfermità della morte,l ma nella infermità della morte, 
prima ella e poi io, tornammo a penitenza,m e confessando il nostro peccato, 
ricevemmo misericordia da Dio, il quale mutò la pena eterna dello ’nferno 
in pena temporalen di purgatorio, onde sappi che noi non siamo dannati, ma 
facciamo in cotale guisa come hai veduto nostro purgatorio, e avranno fine, 
quando che sia, li nostri gravi tormenti». 47 E domandando il conte che gli 
desse ad intendere piú specificatamente le loro pene, rispuose con lagrime e 
con sospiri: «Però che questa donna per amore di me uccise il suo marito, l’è 
data questa pena, che ogni notte, tanto quanto ha stanziato la divina giustizia,o 
patisce per le mie mani duolo di penosa morte di coltello, e però ch’ella ebbe 
ver di me ardente amore di carnale concupiscenza, per le mie mani ogni notte 
è gittata ad arderep nel fuoco, come nella visione vi fu mostrato. 48 E come 
già ci vedemmo con grande disio e con piacere di grande diletto, cosí ora ci 
veggiamo con grande odio e ci perseguitiamo con grande sdegno. 49 E come 
l’uno fu cagione a l’altro d’accendimento di disonesto amore, cosí l’uno è ca-
gione a l’altro di crudele tormento, ché ogni pena ch’io fo patire a lei sostengo 
io, ché ’l coltello di che io la ferisco tutto è fuoco che non si spegne, gittan-
dola nel fuoco e traendolane e portandola tutto ardo io di quello medesimo 
fuoco ch’arde ella. 50 Il cavallo è uno demonio al quale siamo dati,q che ci ha 

	 f  ardire: di nuovo ardire, cf. supra, § 38.
	 g atraversata: collocata di traverso.
	 h sporre: spiegare.
	 i Volse il cavaliere il cavallo: il cavaliere fece fare dietro front al cavallo.
	 j nodrito: educato.
	 k ci conducemmo a consentimento di peccato: decidemmo in pieno accordo di commet-

tere peccato.
	 l infino alla ’nfermità della morte: fin quando contraemmo una malattia mortale.
	 m tornammo a penitenza: ci pentimmo.
	 n temporale: temporanea.
	 o tanto quanto ha stanziato la divina giustizia: per il periodo di tempo stabilito dalla 

giustizia di Dio.
	 p ver di me ardente […] è gittata ad ardere: qui il giuoco ardente-ardere è palese.
	 q dati: dati in balía.



217A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

a tormentare. 51 Molte altre sono le nostre pene. 52 Pregate Idio per noi, e fate 
limosine e dir messe,r acciò che si alleggino i nostri martiri». 53 E questo detto, 
sparí, come saetta folgore.

Il raffronto tra questo racconto e la novella di Nastagio è già stato isti-
tuito da Angelo Monteverdi e piú d’una volta ripreso nella posteriore 
bibliografia; rimando, in particolare, al serrato confronto fra Elinando, 
Passavanti e Boccaccio realizzato recentissimamente da Maurizio Fiorilla 
(2024).13 Non mi soffermo quindi su questo aspetto dell’analisi. 

Fra gli scarti piú importanti del Decameron rispetto allo Specchio si no-
tano (ibi: 95): la circostanza che Boccaccio unifica di fatto in Nastagio le 
figure del carbonaio e del conte; la modifica dei rapporti fra i peccatori 
defunti e quelli fra Nastagio e la Traversari; il cambiamento da visione 
notturna a diurna; l’introduzione dei cani; il mancato pentimento di Gui-
do degli Anastagi e della donna da lui amata (su questi elementi si veda-
no alcune osservazioni piú avanti nel nostro testo). Già Varanini aveva 
notato che Boccaccio presenta qualche aggiunta rispetto all’esempio di 
Passavanti e cita il dettaglio dei cani mastini, in realtà già presenti in Ce-
sario di Heisterbach (Dialogi XII 20; cf. Meisen 2001: 148-9), ma che nel 
Decameron, come dice giustamente lo stesso critico, saranno piuttosto una 
suggestione dantesca (If XIII 124 ss.). In effetti questa è forse la novella, 
se non dico una cosa inesatta, che presenta il maggior numero di richiami 
danteschi, soprattutto (ma non solo) della Commedia: richiami lessicali, 
descrittivi e situazionali; si veda anche infra, § 7.

Tornando al problema delle fonti, ripeto che basterebbe considera-
re Passavanti (ossia Elinando) e Andrea Cappellano, usando opportuna-
mente il rasoio di Ockham, per avere gli elementi essenziali dell’ossatura 
del racconto, piú la Commedia di Dante per molti aspetti descrittivi e non 
solo, compresa l’ambientazione geografica e cortese. 

Si noti invece il problema del tipo di pena, che oscilla fra purgatoriale 
e infernale. Nel predicatore domenicano la commutazione della pena è 
operata da Dio stesso, in virtú del pentimento in articulo mortis [46]; dal 
punto di vista narrativo la malattia che conduce alla morte i due peccatori 

13 In particolare si deve a Fiorilla, fra altre ottime osservazioni, la conferma dei 
rapporti privilegiati fra il Decameron e lo Specchio e la conclusione che il domenicano non 
dipende dal Certaldese. Ma di altri rilievi importanti si parlerà infra.

	 r e dir messe: e fate dir messe.



218 Carte Romanze 13/1 (2025)

favorisce al tempo stesso la comunione del loro destino; d’altra parte, la 
vita dei due amanti è, se mai, paragonabile a quella di Paolo e Francesca, 
marchiata da una colpa addebitabile a entrambi. Nel Boccaccio sembra 
invece che ci sia una contraddizione e qualche stranezza: una pena dichia-
rata infernale, ma poi spiegata come un castigo temporaneo,14 e il fatto che 
Guido debba attendere la morte della sua amata renitente prima che Dio 
possa rendere effettiva la pena. Bertone (2014: 190-1) spiega questa e le 
altre stranezze come contraddizioni volute e «programmate: ciò che con-
ta non è la sentenza divina, sono gli effetti in terra. Sui viventi» (ibi: 191).  
Fiorilla (2020: 102) pensa a un «mancato adeguamento» dell’autore, nel 
senso che inizialmente Boccaccio deve aver deciso di seguire piú da vici-
no Passavanti, mentre in seguito, innestando anche molti elementi infer-
nali tratti dalla Commedia, deve aver attuato un cambio di prospettiva «non 
[…] messo a sistema» dall’autore, generando una piccola incongruen-
za». L’ipotesi mi sembra molto interessante, ma credo che, in aggiunta 
a quanto osservato, occorrerebbe pensare anche alle due volte in cui il 
Purgatorio appare nel Decameron: una, per cosí dire, con riferimento alla 
realtà del luogo ultraterreno, nella novella di Tingoccio (VII 10), l’altra 
nella beffa combinata all’ingenuo Ferondo (III 8); in entrambi i casi – si 
noti – si tratta di racconti comici. Condivido però sostanzialmente la 
conseguenza suggerita da Bertone: «La legenda [la novella] ribalta l’exem-
plum e contribuisce alla fondazione di una nuova legge comportamentale 
umana» (ibid.). Un appunto molto importante di Fiorilla (2024: 97), che 
è il primo a collegare la novella del Decameron con un passo dello Specchio 
(III ii 33) che precede il vero e proprio exemplum,15 è il seguente:

14 Per Bragantini (2022: 93) «la contraddizione […] andrà messa sul conto della 
tradizione folklorica della caccia infernale, qui trasposta in ambito nobiliare e cortese». 
Bettinzoli (2006: 78) osserva che «il Boccaccio si mostra qui stranamente incerto sull’ef-
fettiva natura dell’episodio che sta descrivendo».

15 «Se si prenda il purgatorio per altri luoghi sopra terra a’ quali la divina giustizia 
ha deputate certe anime, o perché in quegli luoghi commisono quando vivevano in 
carne alcuni peccati, o per domandare in que’ luoghi aiuto da parenti o da amici, o per 
amaestramento di coloro che vivono, o per altro giudicio di Dio oculto, certa cosa è 
che le pene sono gravissime, secondo che le ditermina la divina giustizia, piú e meno 
secondo la quantità e la qualità delle colpe che s’hanno a purgare» [Passavanti, Specchio 
(Auzzas): 246].



219A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Passavanti aggiunge poi che a volte le pene purgatoriali possono essere espia-
te anche in certi luoghi della terra, in cui la divina giustizia può decidere di pu-
nire coloro che hanno vissuto e peccato in quegli stessi posti, perché possono 
domandare aiuto a parenti o essere di esempio per coloro che ora vi abitano.

Questo passo «condensa lo spunto da cui prende le mosse l’intera novella 
boccacciana» (Fiorilla 2024: 98), perché la visione della pineta di Chiassi è 
intrinsecamente legata alla vicenda di Nastagio e della Traversari perché 
si tratta di due coppie che hanno «vissuto e peccato in quei luoghi» (ibid.). 

3.3.  Il «De amore» di Andrea Cappellano

L’altra opera fondamentale, come dicevamo, è il trattato De amore di An-
drea Cappellano (Trojel: 91-8, Libro I, Nobilis nobili; vd. anche Meisen 
2001: 370-7). Dato che il testo è assai piú lungo e non si danno partico-
lari paralleli testuali, mi limito a fornirne il riassunto con parole d’Ilaria 
Tufano (2021: 192-3):

Un armĭger, durante la vampa del mezzogiorno, assiste in un bosco alla visione 
dell’esercito dei fantasmi condotto dal dio d’Amore che qui ha preso il posto 
dell’inquietante Hellequin. Al seguito di Amore vanno tre differenti cortei di 
dame. Il primo è formato da donne che in vita concessero i loro favori a chi 
lo meritava, e ora sono accompagnate da cavalieri serventi cavalcando bei 
palafreni, destinate a una sede piacevole, ombrosa e rinfrescata da una fonta-
na detta Amoenitas. La seconda schiera, composta da donne eccessivamente 
compiacenti che non distinsero i loro corteggiatori, è ora infastidita da un 
assembramento di uomini a piedi e a cavallo, il luogo a loro destinato nell’al-
dilà è la Humiditas, caratterizzata da un’eccessiva e violenta abbondanza di 
acqua. Ultime dell’esercito spettrale sono le negativae, le dame che non vollero 
ricambiare in base ai meriti coloro che le richiedevano, e ora post mortem sono 
afflitte da tormenti indicibili, cavalcando nella polvere ronzini zoppicanti, 
prive di accompagnamento e destinate a una sede oltremondana chiamata 
Siccitas, sottoposte alla calura del sole e sedute su fastelli di spine. Una mulier 
punita, appartenente all’ultima schiera, dopo aver spiegato la visio al narratore 
conclude con una ammonizione al mondo muliebre […]. 

Commenta giustamente Tufano (ibi: 193): «L’interferenza tra il motivo 
della Caccia selvaggia e quello del contrappasso cortese attribuito in mor-
te alle ritrose è il nucleo fondante l’intera novella». Se infatti, come ho 
detto poc’anzi, nel De amore non troviamo grandi somiglianze testuali, 



220 Carte Romanze 13/1 (2025)

tanto che Andrea Baldi (1995: 28) le definisce vaghe e poco significative, 
è evidente che vi è una consonanza, molto pertinente, nella condivisione 
dello spirito cortese, fra la pena a cui sono destinate le donne del trattato 
latino (che hanno rifiutato l’amore a uomini che ne erano degni e che solo 
intendevano servire il dio, appunto, dell’Amore) e la pena a cui è condan-
nata la donna amata da Guido degli Anastagi, che non aveva voluto corri-
spondere al suo sentimento. Si noti che, nella tradizione rappresentata dal 
Passavanti, il castigo riguarda entrambi, perché entrambi sono colpevoli 
di adulterio, e la donna, per soprappiú, anche di uxoricidio. Nel De amore 
il castigo riguarda solo le donne, perché i loro leali pretendenti non si 
erano macchiati d’alcuna colpa nei confronti del dio d’Amore.

Per Picone (2008: 246) «L’esito di questa avventura straordinaria vis-
suta nella selva/pineta è identico per i due personaggi [l’armiger del De 
amore e Nastagio]: essi, rendendo partecipe la loro rispettiva partner di 
tale avventura, riescono a convincerla a contraccambiare il loro amore». 
In effetti è cosí, anche se mi pare il caso di sottolineare un’importante 
somiglianza e almeno una significativa differenza. La somiglianza sta nel 
fatto che, dopo aver ascoltato il racconto del cavaliere, la donna del trat-
tato latino si dichiara terrorizzata e convinta che le convenga appartenere 
alle schiere d’Amore («terribilium me deterret poenarum relatio, et ideo 
ab amoris nolo militia existere aliena»). La differenza consiste nella cir-
costanza che, se entrambe le donne sono desiderate come partner (ma di 
fatto non lo sono, perché respingono i loro innamorati), la dama del De 
amore non diventa immediatamente, malgrado la dura lezione, l’amante 
del cavaliere, limitandosi a dirgli che dovrà sottoporlo a una prova per 
sapere se merita che lei sia la sua amica 

Oportet me igitur meridianae portae dominarum consuetudinem per omnia 
reservare, ut nec quemlibet reiiciam nec quemlibet ad amoris portam pulsan-
tem amittam. Curabo igitur cognoscere quis dignus reperiatur ingressu, et 
ipsum examinata et cognita veritate suscipiam

tant’è che lui ci rimane molto male: «quod velle deliberare contenditis 
utrum clamans ad palatii portam amoris sim admittendus, res amara ni-
mis verbumque satis mihi videtur acerbum» e accetta la decisione della 
donna nella speranza di poter dimostrare d’esserne degno, mentre la Tra-
versari, vinta dalla paura, si arrende incondizionatamente alle richieste di 
Nastagio.



221A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

4.  Visioni e descrizioni

Segre ha dato al suo saggio il sottotitolo I due tempi della visione, e sulla 
“doppia visione” è d’accordo anche Picone (2008: 248). Che l’apparizio
ne si presenti due volte, non v’è alcun dubbio, ma in realtà il contenuto 
della visione ci viene offerto, sia pure con differenze anche notevoli, non 
due, ma tre volte. 

La prima e la seconda. La prima è una visione complessa che ingloba 
la seconda in un giuoco molto particolare di scatole cinesi (sulla mise en 
abîme si veda il § 7, verso la fine): inizia con la scena alla quale Nastagio 
presenzia (a partire dal § 14); s’interrompe quando il giovane si fa avanti 
e chiede ragione a Guido di quello che sta vedendo; la risposta contiene 
la spiegazione del cacciatore infernale (§§ 17-27); e quindi si riprende 
con lo spettacolo che si svolge davanti agli occhi di Nastagio (§§ 28-31). 
L’illustrazione di Guido è una specie di story-board, quasi una rappresenta-
zione grafica di quello che succederà.

La terza (§§ 37-39) è estremamente sintetica e allusiva, condensando 
la sequenza piú orrorifica in poche parole: «e faccendo quello che altra 
volta aveva fatto» (§ 39).

Anche in questo Boccaccio sembra seguire in modo molto originale 
lo schema passavantiano. La parola visione non appare mai nella novella 
del Decameron, ma ritorna ben quattro volte nello Specchio della vera peniten-
za; e, come osserva Bragantini (2002: 93):

L’esperienza di Nastagio, benché il termine non venga usato esplicitamente, 
ha tutti i caratteri della visione […] Non per niente, al principio dell’eccezio-
nale scena che si offre al protagonista, è usato un verbo come “parere” [§ 14], 
nient’affatto generico, bensí tipico della visione stilnovistica, in particolare 
della Vita nuova. 

Dovremmo certo pensare che la seconda e la terza descrizione siano 
identiche, perché si tratta, in modo tipico, d’una pena che si ripete inces-
santemente uguale a sé stessa. Ma in realtà anche nella terza descrizione 
«il cavaliere [cioè Guido degli Anastagi] parlando loro [scil. ai convitati 
che volevano aiutare la fanciulla perseguitata] come a Nastagio aveva par-
lato, non solamente gli fece indietro tirare, ma tutti gli spaventò e riempié 
di maraviglia» (§ 38).



222 Carte Romanze 13/1 (2025)

Come dicevo, Segre si limita alle due visioni, il che va benissimo ai 
fini del riconoscimento della fabula, ma forse fa perdere qualcosa ai fini 
della vera struttura narrativa.

In verità anche nel Passavanti abbiamo due visioni e tre descrizioni: 

1.  quella che ha il carbonaio (§§ 2-4);
2.  �quella che hanno il conte di Nevers e il carbonaio (§ 4, in estrema 

sintesi);
3.  �quella che si trova nella spiegazione che il cavaliere dà, rispondendo 

al conte, della caccia selvaggia (§§ 4-8), molto piú lunga della (1).

È chiaro che abbiamo da un lato una somiglianza, tra lo Specchio passa-
vantiano e il Decameron, nel fatto che una visione (la seconda nel raccon-
to esemplare e la terza nel Centonovelle) è solamente accennata, mentre 
dall’altro abbiamo uno spostamento della descrizione glossata da parte 
del cavaliere dalla prima alla seconda visione.

Facciamo attenzione, perché Boccaccio è quasi sempre, per non dir 
sempre, autore molto attento ai dettagli e anzi questa è una delle carat-
teristiche, insieme con non poche altre, che ne fa il fondatore della no-
vella. Infatti racconti ampî e ben articolati non mancano nella letteratura 
romanza prima del Decameron, ma rarissimamente, tranne forse qualche 
caso nella narrativa d’origine orientale e qualche grande autore come Juan 
Manuel o Juan Ruiz, gli autori si mostrano cosí consapevoli del valore 
del singolo particolare nell’economia della novella. Comunque spiegherei 
questo spostamento nel modo seguente: nell’esempio del Passavanti (e 
nella tradizione alla quale appartiene) la prima visione è quella alla quale 
assiste da solo il carbonaio, personaggio di livello sociale e culturale non 
alto, che resta impressionato da quel che vede, ma che non ha il coraggio 
di chiederne una spiegazione. Il ruolo del carbonaio è dunque solamente 
quello d’un intermediario. Il conte, invece, è personaggio d’alta statura 
intellettuale e per questo sarà lui a sollecitare la lunga glossa del cavaliere; 
inoltre (fatto ancor piú importante) la struttura dell’exemplum impone che 
la moralisatio (la morale della favola) sia collocata alla fine, perché deve 
essere strutturalmente conclusiva e deve rimanere impressa nell’animo 
degli uditori delle prediche o dei lettori dello Specchio di vera penitenza. Ha 
in sostanza un vero valore esemplare e si rivolge, in ultima istanza, a tutti 
quanti.



223A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Invece nella novella del Decameron la spiegazione della visione deve ser-
vire all’interno della storia e influire sul suo svolgimento; Nastagio non solo 
deve rimanere stupito da quel che vede, ma deve coglierne il reale significato 
per poterne desumere uno stratagemma utile al suo scopo. L’esemplarità, 
quindi, in pratica non esiste, o per meglio dire è ridotta a un ingranaggio del 
meccanismo narrativo. Nel banchetto finale, come poc’anzi rammentato, si 
dice soltanto che «il cavaliere, parlando loro come a Nastagio aveva parlato, 
non solamente gli fece indietro tirare, ma tutti gli spaventò e riempié di ma-
raviglia» (§ 38); frase in apparenza ambigua, che credo voglia dire non solo 
che Guido ha usato un tono di parole minaccioso e imperativo, per spa-
ventare gli astanti, ma anche che ha dato a tutti quanti l’intera spiegazione 
fornita a Nastagio. In ogni caso tra i convitati (sottolinea Boccaccio) sono 
presenti persone, evidentemente d’una certa età, che riconoscono Guido 
degli Anastagi e rammentano bene la sua vicenda d’amore non corrisposto  
(§ 39). La reazione, molto ben sottolineata dall’autore, non è quindi quella 
di una conversione generale, come richiede l’efficacia del racconto pio e 
dell’exemplum, bensí una dialettica interpretativa («La qual cosa al suo termi-
ne fornita e andata via la donna e ’l cavaliere, mise costoro che ciò veduto 
aveano in molti e varii ragionamenti», § 40). Come dire che la funzione della 
visione è quella di sollecitare una riflessione di tipo cortese, sulla liceità del 
non corrispondere adeguatamente all’amore d’uno spirito amante, contro 
l’insegnamento di Andrea Cappellano. E il sentimento che prevale, in par-
ticolare nella crudele Traversari, è quello della paura, non quello del rico-
noscimento del suo “peccato” in termini cortesi; tant’è che sarà Nastagio 
a riportare la vicenda nei binarî della cortesia o, sarebbe meglio dire, della 
correttezza (§ 42 e ss.); si veda anche infra, § 6, in fine. Se vogliamo chiama-
re parodia questa complessa azione narrativa possiamo senz’altro farlo, ma 
credo che non sia necessario. In effetti la coda (§ 44) aggiunge una notazio-
ne ironica e maliziosa sulla maggior arrendevolezza delle donne ravennati 
ai «piaceri degli uomini», ma anche questo non è necessariamente segnale 
di parodia:16 si pensi per esempio al finale dell’ultima novella del Decameron, 
quella di Griselda e Gualtieri (X 10): 

16 Al massimo si può dire, con Fiorilla (2024: 98), che «Utilizzando lo stesso exem-
plum, ma capovolgendolo, Boccaccio sembra “dialogare” in modo diretto con Passa-
vanti».



224 Carte Romanze 13/1 (2025)

Che si potrà dir qui? se non che anche nelle povere case piovono dal cielo de’ 
divini spiriti, come nelle reali di quegli che sarien piú degni di guardar porci che 
d’avere sopra uomini signoria. Chi avrebbe, altri che Griselda, potuto col viso 
non solamente asciutto ma lieto sofferir le rigide e mai piú non udite pruove da 
Gualtier fatte? Al quale non sarebbe forse stato male investito d’essersi abbat-
tuto a una che quando, fuor di casa, l’avesse fuori in camiscia cacciata, s’avesse 
sí a un altro fatto scuotere il pilliccione che riuscito ne fosse una bella roba.

Molto buona mi pare la parafrasi glossatoria di Quondam (2013): 

si può dire soltanto che anche nelle case piú povere piovono dal cielo spiriti divi-
ni, proprio come nelle case dei re cadono dal cielo spiriti che sarebbero degni di 
guardare i maiali piú che avere potere sugli uomini. Chi, se non Griselda, avrebbe 
potuto con un viso non solo sempre asciutto (non pianse mai) ma anche lieto, 
sopportare le rigide e inaudite prove che Gualtieri (l’assoluto potere del “supe-
riore” e uomo: nel comandare) l’ha costretta a fare (lei, di bassa condizione e 
donna e moglie: nell’obbedire)? Non sarebbe stato un brutto investimento per 
lui, se si fosse imbattuto in una moglie tale che, nel caso l’avesse cacciata fuori di 
casa in camicia, si sarebbe cosí fatto scuotere da un altro uomo il suo pelliccione 
(metafora sessuale […]), che ne sarebbe venuto fuori un bel vestito.

E soprattutto il commento: 

la morale della storia che Dioneo consegna a questa battuta finale […] non 
sembra orientare la novella verso quella funzione “ascensionale”, in senso 
anche religioso, di cui pure si è parlato, bensí la propone come una parados-
sale radicalizzazione di un problema centrale nella riflessione contemporanea 
sull’ordine delle “cose del mondo”, e in particolare sui rapporti tra etica e 
politica, tra virtú e potere (o status), profilando la complessità del bilancia-
mento delle virtú (e magari dei vizi) di chi domanda e di chi obbedisce, con 
quell’implicito riferimento al degrado dei tempi presenti che connota la po-
sizione boccacciana.

5.  Parodia?

Cesare Segre è tra coloro per i quali la novella rappresenta la parodia 
dell’exemplum e cita, a questo proposito, Viktor Šklovskij, Una teoria della 
prosa, opera del 1929 (cf. súbito infra). 

Come ho già anticipato, non ne sarei cosí sicuro. La novella di Alatiel 
è sicuramente la parodia del racconto di tipo bizantino; quella di frate 
Alberto contiene sicuramente una parodia dell’Annunciazione e cosí via; 



225A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

ma qui mi pare che le cose vadano un po’ diversamente. Segre (1979: 95) 
aggiunge che 

Boccaccio ribadisce insomma con forza l’uscita della novella dai binari dell’i-
deologia cristiana (su cui avrebbe potuto mantenerla insistendo sul suicidio e 
sulla responsabilità indiretta per il suicidio): il peccato della donna è la pervi-
cacia nel rigettare il principio che “Amor […] a nullo amato amar perdona”. 
Una morale che sarebbe imprudente proporre e che Boccaccio ha avanzato 
qui, scherzosamente, come morale ad usum Delphini.

In nota Segre scrive che, invece, nelle «teorizzazioni cortesi (che Boccac-
cio in parte riflette), la […] morale poteva esser considerata all’interno di 
un gioco o di una finzione di società». Insomma, Boccaccio ha avanzato 
qui, giocosamente, una morale alternativa, e tutte le accentuazioni fran-
camente sadiche (quando Guido dice di essere l’esecutore della giustizia 
divina) e gli aggravamenti della pena (da purgatoriale a infernale) rien-
trano nel gioco parodico. Probabilmente a Segre la novella non piaceva 
del tutto: lo dimostrano le parole con cui chiude il saggio: «Nell’ampia 
strategia boccacciana di svuotamento delle concezioni medievali, la spre-
giudicatezza di questa novella ha un suo posto, anche se non eclatante» 
(ibi: 96). Ottimo, comunque, quell’accenno alle «teorizzazioni cortesi (che 
Boccaccio in parte riflette)» (mio il corsivo), come vedremo in seguito.

Nella nota dell’ultima pagina del saggio (ibid.) Segre scrive: 

La natura parodistica della novella è stata colta da V. Šklovskij, Una teoria della 
prosa, Bari 1966 (Moskva 1929), p. 59; Torino 1976, p. 61, che purtroppo si 
accontenta di pochi cenni; è stata invece negata da L. russo, Letture critiche del 
Decameron, Bari 1967 [Bari 1956; tratte dal commento fiorentino al Decameron, 
1938], p. 178, quasi essa compromettesse il valore artistico della novella, che 
ne risulta invece arricchito.

Sono d’accordissimo con Segre che la parodia non compromette nel 
modo piú assoluto il valore artistico d’un testo; la parodia, come la comi-
cità, è una cosa molto seria. A volte essa arricchisce il valore del testo: è il 
caso del Libro de buen amor (D’Agostino 2005) e non di rado dello stesso 
Decameron, come indicato supra; a volte no (come nei tanti film parodici, 
molto spesso di bassa lega). E sicuramente penso che la novella offra 
qualche appiglio alla critica per essere considerata una forma parodica. 
Ma credo che occorra scavare un po’ piú a fondo: infatti considerare la 
novella nel suo complesso come parodica, perché «fondata sul contrasto 



226 Carte Romanze 13/1 (2025)

tra vecchie e nuove concezioni della morale e delle punizioni» (Šklovskij 
1929: 60), non mi pare un giudizio perfettamente centrato.

È vero che nella novella di Nastagio degli Onesti la condanna sem-
bra rovesciata rispetto a quello che si legge, per esempio, in Elinando di 
Froidmont o nel Passavanti, dove il tormento era destinato agli amanti, 
mentre qui è inflitto da un lato a chi si è suicidato e dall’altro a chi ha re-
spinto l’amore e anzi si è rallegrata della morte dell’amante respinto.17 Ma 
nel primo caso (la morte d’un suicida) non si vede nessuna parodia; nel 
secondo occorre distinguere tra la pena dei lussuriosi, puniti nel V canto 
dell’Inferno dantesco, e quella delle persone crudeli, che non hanno rispo-
sto all’invito ad amare. Mi riferisco al verso «Amor e ’l cor gentil sono 
una cosa» (Vita nuova, cap. XX) piú che ad «Amor che a nullo amato amar 
perdona», citato da Segre (e poi da Bertone), che è frase pronunziata da 
Francesca da Rimini e dunque in qualche misura sospetta di tentativo 
di autoassoluzione, mentre l’altro verso mette in relazione l’amore con 
la gentilezza, con la cortesia; se mai citerei il De amore del Cappellano: 
Amor nil posset amori denegare (‘L’amore nulla può negare all’amore’; Regola 
XXVI, Libro II). Le persone crudeli si sono negate colpevolmente, per-
ché nulla impediva la realizzazione di quell’amore, dato che non c’erano 
motivi né sociali né morali per osteggiarlo o censurarlo. Inoltre il rife-
rimento al De amore, testo molto presente a Boccaccio, garantisce che 
la punizione delle donne che hanno respinto quel tipo d’amore era già 
presente in letteratura e non è facile dire se lo fosse a livello parodistico 
(cf. súbito sotto). E a questo si aggiunge la crudeltà parossistica della 
donna vanamente amata da Guido degli Anastagi. È ben vero che il finale 
è malizioso, ma non direi che sia in grado d’investire retrospettivamente 
della sua malizia l’intero racconto, trasformandolo in un’organica parodia 
dell’exemplum. Direi che la parodia dovrebbe essere un fenomeno piú ra-
dicale e pervasivo (almeno per una parte molto significativa della storia, 
come nel caso citato di frate Alberto) di quanto appaia nella novella di 
Nastagio, per la quale si può al massimo concedere che contiene elementi 
sicuramente parodici di dettaglio e non esclusivi. Ma, a livello piú gene-

17 Già Monteverdi (1913) aveva osservato che «l’“insegnamento” della novella boc-
caccesca è proprio il contrario di quello che in un simile racconto avanza Elinando, poi 
con piú fiera austerità il Passavanti» (1913: 193). Monteverdi non parla esplicitamente di 
parodia, ma di sicuro sfiora il concetto.



227A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

rale, le novelle del Decameron e il testo nel suo complesso non si lasciano 
catalogare facilmente (cosí come succede peraltro con la Commedia) in 
una formula, ma vivono in una relazione dialettica costante fra tradi-
zione e innovazione, fra accettazione e negazione di elementi letterari e 
ideologici. Rammento pure l’annosa questione che riguarda la novella di 
Lisabetta da Messina, tragica per alcuni (ad esempio per Segre 1982 e per 
me, cf. D’Agostino 2014), elegiaca per altri.

Comunque, se di vera parodia si trattasse, al massimo questa qualifica 
spetterebbe al racconto di Andrea Cappellano, il quale mostra di cono-
scere qualche tradizione della Mesnie Hellequin, che modifica secondo la 
sua ideologia. In fondo, se c’è parodia nella nostra novella, forse va cer-
cata con un altro percorso critico.

Per quanto riguarda il finale, sono sempre valide le osservazioni di un 
lettore finissimo come Attilio Momigliano (2024: 201): 

Questa chiusa, artisticamente profonda, ci fa penetrar bene addentro allo 
scetticismo del Boccaccio e al suo senso realistico e misurato della vita: la 
serenità sorridente e sapiente della chiosa finale ristabilisce l’equilibrio delle 
ore comuni sulle ombre dei momenti fantastici. Ora si direbbe umorismo.

Sulla parodia, soprattutto in ambito medievale, lo studio migliore è sen-
za dubbio quello di Bonafin 2001. Consideriamo la parodia come una 
forma di parola tendenziosa, analogamente all’ironia e alla satira, con 
le quali talvolta tende a sovrapporsi. Di per sé «la parodia si basa su un 
rapporto semiotico tra testo “originale” parodiato e testo “secondario” 
parodizzante, mentre l’ironia è piuttosto una tattica semantica che sfrut-
ta la tecnica dell’evidenziamento antifrastico del discorso» (D’Agostino 
2005: 148) e «la satira si rivolge contro comportamenti, tipi sociali, per-
sone reali, luoghi comuni e pregiudizi, che fungono da referente dei suoi 
attacchi e sono chiaramente identificati dal pubblico come appartenenti 
al mondo extratestuale» (Bonafin 2001: 38).

È da notare che la parodia può esercitarsi su un testo specifico o an-
che su un “tipo” letterario; per esempio la novella di Alatiel è la parodia 
al contempo del racconto religioso nel quale una santa soffre mille tor-
menti ripetuti con varianti (per es. la Vita di Sant’Oliva, anche lei vittima 
di aggressioni sessuali, nel suo caso sempre evitate) e del racconto d’av
venture per mare, nel quale l’eroe deve affrontare mille incidenti e mille 
pericoli, dai quali riesce in qualche modo a salvarsi. E infine, come dice 



228 Carte Romanze 13/1 (2025)

Bonafin, «La parodia non è soltanto la versione caricaturale dello stile e 
dei contenuti di opere serie, ma rappresenta la relazione artistica che me-
glio consente l’esercizio dello spirito critico nei confronti delle strutture 
di potere o di un’ideologia dominante» (quarta di copertina).

Tutto ciò è verissimo e le ultime parole consuonano in certo modo 
con quelle di Quondam relative alla novella di Griselda. Tuttavia sarebbe 
difficile asserire che l’ultima novella del Decameron sviluppi una parodia, o 
che la battuta conclusiva di Dioneo possa agire retrospettivamente sul te-
sto, permettendo di leggerlo in chiave parodica. Se le considerazioni di Bo-
nafin sono senz’altro giuste, qui occorre aggiungere che il testo che stiamo 
analizzando deve offrire appigli maggiori delle parole finali di Filomena, la 
narratrice, che in questo caso si è come “dioneizzata”. È vero che qui si ha 
una compresenza e in buona misura una contrapposizione tra ideologia cri-
stiana e ideologia cortese, ma non direi che, una volta lette le parole finali, 
siamo in grado di rileggere tutta la novella come appunto una parodia del 
racconto devoto, secondo quel meccanismo narrativo usato da certi ro-
manzi gialli (“all’inglese”, del tipo che si chiama anche Whodunit), nei quali 
il finale permette finalmente di far luce su tutta la storia e ci consente di 
capire che non avevamo capito nulla di quello che era realmente successo. 

L’idea dell’interpretazione parodica non convince neppure Giorgio 
Bertone (2014), il quale riprende le parole di Segre che ho già riferito, 
«Boccaccio ribadisce […] con forza l’uscita della novella dai binari dell’i-
deologia cristiana ecc.», giudizio con il quale si dichiara, come me, d’ac-
cordo, ma poi aggiunge: «La riduzione dell’assunto del Boccaccio a mera 
elegante e giocosa parodia di modelli di letteratura cristiana medievale, la 
lasciamo tuttavia al critico semiologo» (Bertone 2014: 190, n. 12). Non 
direi che la grandissima competenza semiotica di Segre abbia influito in 
modo decisivo sulla sua idea che si tratti di parodia, visto, fra l’altro, che 
questa opinione è accettata da critici non semiologi.

Io suggerirei piuttosto che, per chiarire la struttura della novella, po-
tremmo servirci d’una metafora: il testo è costruito in un certo senso 
(perché non si può pretendere che Boccaccio ragionasse in questi ter-
mini) in base alla figura geometrica dell’ellisse, quella che definisce, per 
esempio, il movimento di un pianeta intorno al sole. Un’ellisse è una 
curva chiusa che possiede due punti interni, detti fuochi, dotati di speciali 
caratteristiche. In particolare, il valore della somma delle distanze dai due 
fuochi di un punto qualunque sull’ellisse è costante.



229A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Nella nostra novella i due fuochi F1 ed F2 sono rappresentati uno 
dall’ideologia cristiana, pur intrisa di elementi pagani (la colpa, la pena, 
la caccia tragica); l’altro dall’ideologia cortese. Nel suo svolgimento la 
novella (P) si muove accostandosi ora all’uno e ora all’altro, ma sempre 
mantenendo un’equidistanza totale.

Come dicevo all’inizio, la lettura di Ilaria Tufano (2021) è una delle mi-
gliori e senza dubbio è quella che mi convince di piú (vd. anche infra,  
§ 7.3). Dopo aver ricordato la presenza dantesca nel riferimento alla pi-
neta di Chiassi e alle nobili famiglie ravennati nonché il fondo storico e 
letterario della novella e di alcuni dei suoi personaggi, Tufano, italianista 
con un’eccellente conoscenza della letteratura romanza, coglie meglio di 
altri alcune componenti del testo, come ad esempio il valore del pino, 
specialmente tristaniano, ma direi anche presente in testi provenzali (si 
veda per es. del Monte 1956). Normalmente quando si parla di pino ci 
si riferisce alla tradizione già latina dell’albero come simbolo dell’eternità 
(cosí anche nella Chanson de Roland), della fedeltà, di qualcosa di trascen-
dente, ma il romanzo di Tristano aggiunge la nota erotica che qui prevale; 
o forse direi che convive con l’altra: nella pineta si sviluppa una sequenza 
infernale, di quelle che teoricamente si ripetono fino al giorno del Giu-
dizio Universale, anche se nella novella di Nastagio la pena è diventata a 
tempo (questo se mai, potrebbe definirsi un elemento parodico; comico –  
forse meglio – lo definisce Bertone 2014: 195-6); e non si dimentichi 
che Boccaccio usa in forma parodica proprio il pino nella novella VII 7, 
quella di Lodovico/Anichino, Egano e Beatrice (si vedano in particolare 
Picone 1981 e, ora, Fiorilla 2021). 



230 Carte Romanze 13/1 (2025)

6.  Il “doppio”

Nel comma 21 si evidenzia il tema del “doppio” (in tedesco Doppelgänger), 
che in genere ha valenza psicoanalitica (ma qui forse non è il caso) e sul 
quale c’è uno studio ancora capitale, del 1914, di Otto Rank. Non mi 
avventurerò in un’analisi di questo tipo, dal momento che non vi sono 
né particolarmente incline né seriamente attrezzato. Ma è evidente che il 
tema del doppio, in varie forme letterarie e non necessariamente passibili 
di interpretazione psicoanalitica, compare spesso nel Decameron; ovvia-
mente già esiste una bibliografia in merito e io stesso penso di dedicare al 
tema un prossimo saggio.

Per il momento possiamo osservare che nel Decameron esistono varî 
tipi che possono rientrare nell’orbita del doppio: doppio per somiglian-
za fisica, doppio per somiglianza d’altro genere, doppio e pseudonimi, 
doppio ed eteronimi, doppio per travestimento. Solo per fare qualche 
esempio:

Doppi e pseudonimi
II 6: Madonna Beritola= la Cavriuola; Guffredi= Giannotto
II 8: Luigi= Perotto; Violante= Giannetta
VI 10: gli eteronimi di Guccio

Doppio e travestimento, sostituzioni
I 1: Cepparello e san Ciappelletto
II 3: La figlia del re d’Inghilterra = abate
III 2: Il palafreniere nel letto di Agilulf
VII 7: Lodovico = Anichino

Sottospecie: donna vestita da uomo:
II 9: Madonna Ginevra = Sicuran da Finale 

Tra gli esempî piú significativi di affinità onomastica, che si traduce in af-
finità (almeno potenziale) di destino o in iscontro violento fra i doppî, si 
dà, in effetti, oltre a quello di Nastagio degli Onesti e Guido degli Anasta-
gi nella nostra novella, il caso di Guiglielmo di Rossiglione e Guiglielmo 
Guardastagno nella IV 9, quella del “cuore mangiato”. Dato che nella 
fonte di questa novella (una vida del trovatore Guillem de Cabestanh) 
i nomi sono diversi (uno, appunto, si chiama Guillem de Cabestanh e 
l’altro è il conte Raimon de Rossillon), l’attribuzione dello stesso nome, 



231A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

nonché dello stesso status di cavalieri indica una chiara volontà, un pre-
ciso programma di scrittura da parte dell’autore. Tra l’altro fra le due 
novelle, la IV 9 e la V 8, c’è in comune anche l’immagine del cuore: nella 
prima il cuore è espiantato dal petto dell’amante e dato in pasto alla mo-
glie; nella seconda è sbarbicato dal torace della donna insieme con tutte 
le altre interiora e dato da mangiare ai cani.18

In sostanza, è evidente che i due personaggi della caccia selvaggia 
sono apparentati dai nomi e dalla loro storia, pur con sensibili differenze. 
Segre arriva ad affermare che «Nastagio e Guido sono una persona sola» 
(Segre 1979: 90). Se non ci fosse il banchetto finale, a meno di pensare 
a un’allucinazione collettiva, in effetti si potrebbe considerare l’identità 
fantastica delle due persone,19 che invece va interpretata, secondo me, 
come un gemellaggio dei due personaggi. Tra l’altro, come abbiamo vi-
sto, Guido degli Anastagi da morto si comporta in maniera “scortese”, 
mentre da vivo Nastagio degli Onesti si comporta in maniera conforme 
alla cortesia e diremmo quasi all’“onestà” inscritta nella denominazione 
della sua casata,20 anche e soprattutto nelle battute finali del testo, quando 
rifiuta di far sua la Traversari fuori del vincolo del matrimonio.

18 Un cuore divelto dal busto è anche nella novella di Tancredi e Ghismunda (IV 1),  
nella quale il «prenze di Salerno uccide l’amante della figliuola e mandale il cuore in una 
coppa d’oro; la quale, messa sopr’esso acqua avvelenata, quella si bee e cosí muore»  
(§ 1).

19 Direi, con consapevole esagerazione e dichiarato anacronismo, un po’ come nel 
libro Fight club Chuck Palahniuk (1996) e nell’omonimo film tràttone da David Fincher 
(1999).

20 Quest’ultimo è un suggerimento di Matteo Milani.



232 Carte Romanze 13/1 (2025)

7.  Altri motivi

7.1.  La “bisbetica domata”

Non so se sia stato già notato, ma la novella di Nastagio ha anche qual-
cosa del motivo della “bisbetica domata”, assai diffuso nella tradizio-
ne folclorica e letteraria mondiale (rimando a Lunardi 2013: 80-96). La 
differenza maggiore sta nel fatto che in genere la donna “difficile” si è 
appena sposata con il giovane, mentre nella novella boccacciana si trat-
ta di una doma o correzione preventiva d’una bella riottosa. E inoltre 
l’opposizione della giovane Traversari sembrerebbe dovuta a una forma 
di alterigia sociale, visto che lei è piú nobile di lui. 

Prima di Boccaccio sono stati scritti testi che sviluppano questo 
motivo, ma che sono sicuramente fuori dall’orizzonte dell’autore: uno 
Schwankmäre (una “facezia”) in antico alto tedesco (cf. Lunardi 2013: 
82-91) e un racconto di Juan Manuel (cf. D’Agostino 2011: 163-72), 
di non molti anni precedente il Decameron. C’è però un fabliau francese, 
della metà circa del Duecento, che va preso in considerazione (Branca 
lo cita, ma a proposito di Decameron VII 9 per le sue relazioni con la co-
moedia elegiaca intitolata Lydia); è stato studiato e pubblicato con grande 
sensibilità letteraria e acribia filologica dalla mia allieva Serena Lunar-
di, che gli ha dato il titolo La virago evirata (Lunardi 2013). L’originale 
s’intitola La dame escoillee: un cavaliere appena sposato finge di castrare 
l’insopportabile suocera, affinché sua moglie capisca come deve com-
portarsi. Gli aspetti notevoli di questo testo che possono suggerire un 
eventuale accostamento alla novella di Nastagio sono: la natura crudele 
della donna e la correzione del suo carattere; la presenza di caccia e 
banchetto, con rimandi, in questo caso sicuramente parodici, agli stessi 
elementi contenuti nei racconti cortesi; il mélange d’ironia e di grand gui-
gnol. Le differenze, ovviamente, sono moltissime e cambia, fra l’altro, 
l’atteggiamento del protagonista maschile: al comportamento violento 
e pulp del cavaliere del fabliau si oppone, nel Decameron, una strategia ac-
corta e indiretta, che sfrutta la collaborazione spontanea e non contrat-
tata d’un evento tragico e selvaggio (questo sí, violento e pulp). E, come 
la dama del fabliau disprezzava il marito a tal punto che «quanque cil / 
disoit, et ele desdisoit, / et desfasoit quanqu’il faisoit» [‘qualsiasi cosa 
dicesse, lei la contraddiceva, e disfaceva qualunque cosa egli facesse’ 



233A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

(testo e traduzione in Lunardi 2013: 232, vv. 34-6)], cosí alla Traversari 
«né egli né cosa che gli piacesse le piaceva» (§ 6).

In qualche modo c’è una lieve affinità anche con la novella dello 
scolare e della vedova, mulier corrigenda (in questo caso con la formula del 
contrappasso) non meno delle altre (VIII 7). Questa la rubrica:

Uno scolare ama una donna vedova, la quale, innamorata d’altrui, una notte 
di verno il fa stare sopra la neve ad aspettarsi; la quale egli poi, con un suo 
consiglio, di mezzo luglio ignuda tutto un dí la fa stare in su una torre alle 
mosche ed a’ tafani ed al sole.

E questo è il finale della novella, dove si vede come la donna, che aveva 
respinto l’amore dello scolare, abbia imparato la dura lezione:

la donna, dimenticato il suo amante, da indi innanzi e di beffare e d’amare si 
guardò saviamente.

Pure la vedova è ignuda: denudata e quindi in qualche modo profanata.21 
Certo non dobbiamo leggere questo particolare con la sensibilità odier-
na, ma quando una donna è denudata in pubblico (come lo sarà Griselda 
nell’ultima novella del Decameron), la cosa non passa inosservata e non è 
senza qualche significato. Forse è anche un anticipo della reazione della 
Traversari, che si vede destinata alla pena tremenda, compresa la vergo-
gna di presentare il suo corpo totalmente svestito agli sguardi degli altri, 
ma che, in fondo, si denuda metaforicamente di ogni dignità quando, per 
paura, si offre al già detestato Nastagio.

7.2.  Impronte dantesche

Non ripasseremo tutte le presenze dantesche, che sono state ben indivi-
duate dalla critica,22 ma anche in questo caso ignoro se sia già stato sot-
tolineato il fatto, direi molto significativo, che nella novella del Decameron 
Nastagio interrompe e interpella un dannato (o un’anima purgante, cf. 

21 Su questa novella si veda ora Chiecchi 2023.
22 Cf. in particolare Bettinzoli 1981-1982, con un’attenta lettura della nostra novella 

alle pp. 306-10, e Id. 1983-1984 nonché Id. 2006, specialmente alle pp. 76-81, con osser-
vazioni molto interessanti sul testo che stiamo studiando. 



234 Carte Romanze 13/1 (2025)

infra, § 9.8), proprio come Dante interrompe e interpella (o fa interpel-
lare) alcuni personaggi che incontra nell’aldilà, quando non sono loro a 
rivolgergli la parola. Ovviamente la situazione è rovesciata: nel poema è 
Dante, ancora in vita, a viaggiare nei regni dell’Oltretomba, mentre nel 
Decameron sono due esseri già defunti a ripresentarsi sulla scena di questo 
mondo. Inoltre Guido degli Anastagi, a differenza delle anime del mondo 
ultraterreno della Commedia, conosce perfettamente quel che è successo 
dopo la sua morte e sa che Nastagio è innamorato della bella Traversa-
ri. È forse possibile, in questo caso specifico, parlare di parodia? E piú 
precisamente di parodia della Commedia? Non escludo che il rapporto di 
Boccaccio con Dante, autore amatissimo, studiato, chiosato e copiato 
varie volte, sia un po’ come quello del Sommo Vate con Virgilio, scrittore 
anche lui amatissimo dall’autore della Commedia, il quale tuttavia in fondo 
gareggia col poeta latino. Il nome di Dante, curiosamente, è il grande 
assente dal Decameron,23 ma la sua influenza è, con ogni evidenza, molto 
notevole; non escluderei del tutto la possibilità che in questa occasione 
Boccaccio sotto sotto, pur citandolo in mille modi, possa arrivare a pole-
mizzare rispettosamente con lui e in qualche caso addirittura a parodiar-
lo; né peraltro sarebbe l’unica volta in cui questo succede.24

23 Ricorre soltanto nell’Introduzione alla IV Giornata (§ 33), insieme con quelli di 
Guido Cavalcanti e Cino da Pistoia; dei tre poeti si ricorda che scrissero d’amore anche 
in tarda età. Ma Dante non è mai protagonista e neppure personaggio di una delle cento 
novelle.

24 Bettinzoli (2006: 67), parlando della novella di frate Alberto (II 4), osserva che 
«in essa […] agisce a chiare lettere la duplicità del rapporto di Boccaccio con Dante» e 
stima che «le strategie della rappresentazione realistica includono [..] il dispiegarsi di una 
corposa – e anche pesante, se vogliamo – parodia del Dante giovane, stilnovistico e vi-
tanovesco». E si veda ancora, sia pure con sfumatura diversa, Picone 2008: 244, in nota: 
«Naturalmente la modellizzazione boccacciana su questi testi cortesi [un Salut d’amour, 
il Lai du trot e il De amore] qualifica la trascendenza della novella in senso mondano e 
immanente (e quindi parodico nei confronti della trascendenza non solo dell’exemplum 
di Elinando ma anche della Commedia di Dante)». Fiorilla (2024: 98) aggiunge il sintag-
ma «la divina giustizia», che si trova tre volte nel poema dantesco (If III 125, Pg XXI 
65, Pd XIX 29), due volte nel Passavanti (vd. supra) e due anche nella nostra novella del 
Decameron (§§ 3 e 27), e un ulteriore probabile riscontro (ibi: 102) fra il § 18 della novella 
(«Ma senza arme trovandosi, ricorse a prendere un ramo d’albero in luogo di bastone») 
e If XIII 31-32: «Allor pors’i’ la mano un poco avante / e colsi un ramicel da un gran 
pruno».



235A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Inoltre è molto importante l’impostazione dantesca del caso di Na-
stagio, scialacquatore dei suoi beni e della sua stessa vita, che non può 
non riportarci al canto XIII dell’Inferno, dove, nella stessa selva (ma quan-
to diversa dalla pineta di Chiassi!), sono puniti suicidi e scialacquatori. Le 
numerose riprese verbali, se mai ce ne fosse bisogno, corroborano questa 
idea (non nuova, si capisce, anzi addirittura antica). Tuttavia si noti pure 
come l’incertezza fra pena infernale e purgatoriale, alla quale sono sot-
toposti Guido e la donna da lui amata quando era in vita, introduce una 
sorta di vena comica, soprattutto se si pensa alla visione che Boccaccio 
dà del Purgatorio, secondo quanto già osservato al § 3, con riferimento 
a Ferondo e a Tingoccio. Anticipando le conclusioni di questo saggio, 
potremmo dire che la V 8 è una novella “comica” nel senso retorico 
del termine, perché da un quasi-inizio horribilis (per esprimerci con le 
parole dell’Epistola a Cangrande) e lugubre (la caccia tragica, preceduta da 
quello che qui s’è chiamato “Primo tempo” del racconto) perviene a un 
finale felice (prosperus, desiderabilis et gratus, sempre con parole della citata 
Epistola), secondo il tema della giornata, che in qualche modo pare il mi-
crocosmo rispetto al macrocosmo di quanti ritengono che il Decameron, 
come la Commedia, si muova dall’Inferno di Ser Cepparello al Paradiso di 
Griselda; si tratta di opinione, quest’ultima, che però non condivido, sia 
per la mancanza di progressività (sostituita da una felicissima alternanza 
di toni e di casi lungo tutte le giornate del Centonovelle e addirittura anche 
all’interno di una stessa giornata),25 sia per la presenza, nella stessa ultima 
giornata, di novelle che non s’accordano, in tutto o in parte, con questa 
tensione positiva (penso a X 8, Tito e Gisippo, su cui tornerò prossima-
mente, e alla stessa X 10, Gualtieri e Griselda). Infine, alcuni elementi 
della narrazione della novella V 8 sembrano tingersi di quella che defi-
niremmo piuttosto tragicommedia: sono proprio quegli stessi che fanno 
oscillare i critici fra appello alla tradizione folclorica e volontà di attuare 
un escamotage della volontà divina (cf. supra, § 3). 

Tornando alle impronte dantesche, qui accennerò al fatto che si parla 
quasi sempre di citazioni della Commedia e molto meno delle rime; l’ottimo 
Bettinzoli (1981-1982: 308) riconosce nelle seguenti parole: «tanto cruda 

25 Ottime osservazioni, non dico nello stesso senso delle mie, ma notevolmente 
affini, si leggono in Bettinzoli 2006: 58-65.



236 Carte Romanze 13/1 (2025)

e dura e salvatica gli si mostrava la giovinetta amata» (§ 6), due termini 
danteschi riferiti alla donna petra: «maggior durezza e piú natura cruda» 
(Cosí nel mio parlar vogli’esser aspro, v. 4).26 Aggiungerei che il terzo termine, 
salvatica (presente anche al § 30, nelle parole di Nastagio: «come se ella 
fosse una fiera salvatica») coi suoi significati ‘di indole aggressiva, indo-
mabile e rissosa; in rapporti di ostilità e inimicizia’, ‘di temperamento 
scorbutico, scontroso’ e ‘ritroso e schivo, fino all’ostilità (detto special-
mente di donne nei confronti di chi le ama)’,27 ci riporta alla bisbetica di 
cui s’è già detto. Si noti ancora che salvatica, in quest’ultimo senso, si trova 
nel De amore di Andrea Cappellano volgarizzato e nel Cavalca. E, tornan-
do a Dante, la ballata 19 delle Rime (Voi che savete ragionar d’amore), rima 
non petrosa, ma d’amor doloroso, dice, al v. 23: «cosí è fera donna in sua 
bieltate»; tenendo conto che fera è molto vicina semanticamente a selvatica, 
leggiamo la nota di Domenico de Robertis: «È la solita compresenza e 
integrazione di bellezza e ferezza, per es. delle canz. 10 e 15». 

7.3.  Bersagli polemici

La sequenza del convito è, come è già stato ampiamente notato, una spe-
cie di azione scenica della quale Nastagio è il regista. Un regista che nella 
messa in scena d’un’opera teatrale ingloba una messa in scena già esisten-
te, non sua, sperimentata piú volte, della quale approfitta per la migliore 
riuscita della sua rappresentazione. In fondo c’è una specie di mise en abîme 
(già Picone 2008: 241) anticipata, quasi come una prova, nella prima parte 
del racconto. Direi che Boccaccio inventa un meccanismo geniale per 
rivitalizzare le sue fonti e dar loro una nuova funzionalità, tanto sul piano 
narrativo come su quello ideologico.

26 Matteo Milani (comunicazione personale) non esclude altresí una (lontana) eco 
terminologica di If I 4-5 «Ahi quanto a dir qual era è cosa dura / esta selva selvaggia e 
aspra e forte»: cf. dura = dura, salvatica < selva selvaggia, e forse anche cruda < aspra.

27 Sono tutte definizioni del TLIO, il Tesoro della Lingua Italiana delle Origini, consul-
tato nel marzo del 2024.



237A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Torniamo a dare la parola a Ilaria Tufano, grande conoscitrice del 
rapporto tra Boccaccio e gli ordini religiosi (2021: 194):

Il bersaglio polemico dell’eversiva conclusione non può che essere la cultura 
propagandata dai frati Predicatori, e, nella fattispecie, la ripresa recente da 
parte di Passavanti di un exemplum sovrannaturale del secolo precedente, rac-
capricciante e spaventoso, invitante alla piú rigida castità.

Tufano (ibi: 193-4) insiste opportunamente sul concetto di desmesura,  
«retaggio profondo della civiltà cavalleresca» e conclude che

l’atteggiamento finale del protagonista non è l’abbandono “tragico” alla pas-
sione ma all’opposto una sana moderazione. Se da parte della Traversara c’è 
una compulsiva profferta erotica, dall’altra parte c’è la ora finalmente acqui-
sita compostezza di Nastagio, che convoglia e tempera la fole amor di matrice 
occitanica nell’esito matrimoniale. Il che è segnale del superamento dei valori 
“smodati” sia in difetto sia in eccesso, del mondo cavalleresco qui rappre-
sentato e il richiamo a un’etica di matrice aristotelica che prevede il dominio 
sulle passioni nel nome di un decoroso equilibrio assicurato dal giusto mezzo.

In effetti anche a me pare questo il significato piú profondo della novella. 
Il movimento ellittico fa sí che il racconto si muova in modo non equidi-
stante da una ideologia cristiana e da una ideologia cortese, ma a volte piú 
vicino all’una o all’altra: quello che è costante è la somma delle distanze, 
ovvero l’equilibrio ideologico e morale dell’essere umano.

8.  Il dono e il matrimonio

Una diversa e interessante lettura è stata proposta da Giorgio Bertone 
(2014), in termini antropologici, ricorrendo alla teoria del dono di Mar-
cel Mauss. In particolare, lo studioso si riferisce al cosiddetto potlatch, 
cerimonia rituale di alcune tribú degli Indiani d’America (sulla costa del 
Pacifico), che tradizionalmente comprende un banchetto, in cui chi invita 
ostenta pratiche distruttive dei proprî beni considerati “di prestigio”, con 
il tacito accordo che la volta successiva toccherà fare lo stesso agl’invi-
tati. È in fondo uno scambio di doni, basato sul dispendio, che rinfor-
za le relazioni tra i varî gruppi. Anche se non siamo indiani d’America, 
una pallida eredità del potlatch o di usanze simili si nota ancora oggi, per 
esempio, nell’espressione «a buon rendere», quando uno offre qualcosa 



238 Carte Romanze 13/1 (2025)

a un amico, a un conoscente e soprattutto quando si sente in dovere di 
superare, con lo scambio, la generosità del dono ricevuto. In verità già 
nell’introduzione al mio libro su ser Cepparello (2010: 43), a proposito 
della differenza tra il notaio pratese e i due usurai che l’ospitano, scrive-
vo: «nel racconto si fronteggiano due concezioni economiche opposte: 
un’economia dell’accumulo e del risparmio, rappresentata dai due fratelli, 
e un’economia dello sperpero, rappresentata da Cepparello, che ricorda 
la largece della letteratura cavalleresca e la generosità aristocratica dei bei 
tempi andati». E in nota aggiungevo: 

La legge dell’economia dello sperpero consiste fondamentalmente nel fatto 
che chi piú spende piú attira su di sé l’abbondanza. È un principio che somi-
glia molto alla nota leis del con di Guglielmo IX (BdT 183,5, vv. 10 ss.) ripresa 
da Boccaccio nell’altrettanto famoso proverbio «Bocca basciata non perde 
ventura, anzi rinnuova come fa la luna» (Decameron II 7, la novella di Alatiel).28

Nastagio di fatto distrugge il suo patrimonio e pensa di togliersi la vita 
come estremo dono alla persona amata; alla fine della novella la bel-
la Traversari, per paura d’incorrere nella stessa punizione della donna 
amata da Guido degli Anastagi, è disposta a “darsi anima e corpo” a lui  
(§ 41). Anche qui (possiamo aggiungere) si rileva un’asimmetria di fondo 
nella circostanza che Nastagio è disposto a mettere tutto in gioco (beni 
e vita), mentre la Traversari è disposta a rinunziare alla sua dignità e alla 
sua verginità. È chiaro che si tratta di una rinunzia estrema, nel quadro 
socioculturale di riferimento; ma non si può non notare che essa non 
comprende né i beni (di cui certo non disponeva personalmente) né la 
vita, che invece altre donne, nel Decameron, non esitano a sacrificare.

Qui s’innesta bene un ultimo problema. Il matrimonio fra Nasta-
gio e la bella Traversari è normalmente visto come un accomodamento 
borghese, con la fusione dei patrimonî dei due casati (in realtà anche i 
matrimonî fra esponenti di case reali rispondono al criterio della fusione 
di patrimonî e di sovranità, in sostanza di un accentramento di potere, 
economico e politico). Non posso negare che in questa idea ci sia del 
vero; tuttavia, direi che sono i legami imposti dalle famiglie quelli che 

28 Sull’economia dello sperpero, che ha nella “festa” (privata o paesana) il suo 
momento culminante, si veda, sia pure in ambiente totalmente diverso, Octavio Paz, El 
laberinto de la soledad, 1959.



239A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

caratterizzano tanto il matrimonio borghese come quello fra case reali, 
mentre le nozze fra Nastagio e la Traversari non rispondono a un Diktat 
genitoriale, ma sono proposte dal giovane, quindi accettate (per paura, 
ché l’improvvisa conversione da odio ad amore è evidentemente un altro 
dei tratti comici del finale) dalla donna e infine benedette dalle famiglie.

In sostanza il finale ci lascia con una domanda alla quale non è facile 
rispondere: la novella segna la conciliazione fra spirito cortese e spirito 
borghese? Ne riparleremo in occasione delle conclusioni di questo sag-
gio, dopo aver dato spazio ad alcune note di commento alla novella.

9.  Dieci note di commento al testo

9.1.  La rubrica

Cominciamo dalla rubrica.29 Quella della nostra novella ne scandisce il 
contenuto nelle tre parti fondamentali che la compongono: la premessa 
(il comportamento di Nastagio previo alla storia narrata); il trasferimento 
a Chiassi e la visione della caccia tragica; il banchetto con il quale il gio-
vane supera l’opposizione della sua amata. Si tratta quindi d’una rubrica 
narrativa, che a tutta prima non sembra fornire, per cosí dire, chiavi di 
lettura particolari. Tuttavia si osservino un paio di dettagli: da un lato la 
ripetizione del verbo “vedere”: prima «quivi vede cacciare […] e ucci-
derla» (soggetto Nastagio) e poi «la quale vede questa medesima giovane 
sbranare» (soggetto la Traversari): questo ci permette d’intendere in limine 
che la “visione” è la base del racconto, e che la narrazione si svolge su due 
piani intersecanti: le azioni di Nastagio, della donna amata e dei suoi pa-
renti da un lato, e dall’altro quelle del cavaliere, il quale uccide l’altra don-
na (con l’aggiunta dei cani che la sbranano). Si noti ancora che la rubrica 

1.  �non cita la città di Ravenna, indicata a sufficienza dall’antropono
mastica (gli Onesti e soprattutto i Traversari) e dalla localizzazione 
nella pineta di Classe;

29 Sull’importanza delle rubriche mi permetto di rimandare a quanto ho scritto su 
Cepparello (D’Agostino 2010) e su Abraam (Id. 2012), oltre che allo studio piú generale 
di D’Andrea 1976, che però non esamina la V 8.



240 Carte Romanze 13/1 (2025)

2.  �accenna all’amore e alle ricchezze («spende le sue ricchezze senza 
essere amato»), che sembrano intrattenere un rapporto privilegiato;

3.  �non accenna esplicitamente al carattere magico e infernale della cac-
cia tragica, che potrebbe sembrare qualcosa di orrendamente reali-
stico, ma suggerisce, al lettore non distratto, l’elemento fantastico, 
quando parla della «medesima giovane»;

4.  �a parte quello di Nastagio e quello di Guido, non dichiara nessun 
altro nome dei personaggi. 

Per quanto riguarda il punto numero 2, 

da una parte si ha […] l’aspetto dell’amor cortese e dall’altra la largece. Il gio-
vane Nastagio ama e spende senza essere amato. Nel primo caso (“amore sen-
za amore”) le leggi della cortesia imporrebbero di alimentare il sentimento, 
nel secondo caso (“spese senza amore”) i buoni precetti mercantili-borghe-
si sconsiglierebbero di perseverare in tale situazione dispendiosa (Pedroni 
2011-2012: 102).

Per quanto riguarda il terzo punto, si noti la prospettiva: la donna uccisa e 
sbranata non può essere la “medesima” per la Traversari, che la vede per 
la prima volta, ma lo è per Nastagio e lo è anche per il lettore. Il problema 
del “punto di vista” è fondamentale nel Decameron; a volte certe acrobazie 
sintattiche si spiegano proprio con il cambiamento del punto di vista 
piú che con un’imperfetta capacità da parte dell’autore di governare la 
sintassi. Tuttavia, è pur vero che a volte Boccaccio è un po’ spericolato e 
prende qualche rischio sintattico. Qui, per esempio, quando dice: «Invita 
i parenti suoi e quella donna amata da lui», non è chiaro, di primo acchito, 
a chi si riferisca il possessivo suoi, anzi sembrerebbe che si debba pensare 
ai parenti di Nastagio, mentre invece sono quelli della Traversari.

Per quanto riguarda il quarto punto, in verità i nomi delle donne 
mancano del tutto anche nel resto della novella, in simmetria inversa con 
quelli degli uomini. In particolare, quello della bella Traversari non sarà 
mai pronunziato, segno che in fondo non si tratta che di un personag-
gio secondario e strumentale, per quanto il destinatario della visione sia, 
«senza dubbio, la giovane dei Traversari» (Segre 1979: 89). Ma la sua pre-
senza narrativa non è affatto paragonabile, per esempio, con quella di 
Monna Giovanna, nella novella appaiabile di Federigo degli Alberighi 
(cf. supra, § 3). L’assenza di un nome può indicare la validità generica per 



241A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

tutte le donne di quanto mostra il racconto. Ed è quel che succede alla 
fine della novella: se Nastagio aveva concepito l’azione scenica per con-
vincere la sua bella, tutte quante le donne di Ravenna si persuadono che 
è preferibile essere piú accondiscendenti ai desiderî maschili. 

9.2.  Commi 2-3

Qualche critico rileva che la premessa di Filomena parla sí di pietà e 
crudeltà, ma senza specificare di che tipo di crudeltà si tratti, e da qui 
deriverebbero alcune conseguenze interpretative, perché, mentre si capi-
sce che la pietà sia approvata da Dio (come – si suppone – dalla maggior 
parte delle persone), qual è la crudeltà punita dalla giustizia divina? Nella 
novella la crudeltà è chiaramente quella della donna che non corrisponde 
all’amore d’un uomo degno, ma perché mai dovrebbe essere punita da 
Dio? In effetti la donna amata da Guido degli Anastagi gode del male del-
lo spasimante e addirittura della sua morte, ma la crudeltà della bella Tra-
versari non arriva fino a tanto. Credo che si tratti di una forma sincretica, 
magari di tipo dantesco, che fonde il Dio cristiano con il Dio d’Amore.

9.3.  Comma 9

Si noti una certa ambiguità nell’avverbio smisuratamente («Perseverando 
adunque il giovane e nello amare e nello spendere smisuratamente»), a 
proposito del quale ci si può chiedere se si riferisca al verbo contiguo 
spendere oppure anche al verbo precedente amare. In ogni caso il parallelo 
amore/spese è evidente e ben sottolineato dall’autore. Le spese ecces-
sive fanno riferimento a quello che nella tradizione francese si chiama 
la fole largece, come quella che caratterizza il protagonista del racconto 
Canis nel Dolopathos (un’importantissima versione latina del Libro dei sette 
savî) e come piú tardi caratterizzerà il personaggio di Timone d’Atene in 
un dramma scespiriano. Il “troppo amare” è pure tema presente nella 
tradizione medievale romanza e non solo: basti pensare a una khargia 
mozaraba che suona, piú o meno: «¡Tanto amare, habib, tanto amare! / 
¡Enfermeron olios nidios y duelen tan male!» (‘Tanto amare, amato mio, 
tanto amare! / Si ammalarono gli occhi splendenti e fanno tanto male!’).



242 Carte Romanze 13/1 (2025)

9.4.  Comma 13

A parte il richiamo dantesco (Pg XXVIII 22-23: «Già m’avean trasportato 
i lenti passi dentro a la selva antica […]») il § 13 descrive il protagonista, 
diremmo, “solo e pensoso”. Come si sa, questo binomio è stato immor-
talato da Petrarca con l’incipit del sonetto Solo e pensoso i piú deserti campi 
e perdura nei secoli [basti pensare al passero leopardiano, solitario (v. 2) 
come il poeta (v. 36), solingo (v. 45) e pensoso (v. 12)], ma è immagine già 
molto ben presente nella poesia anteriore: mi limito a ricordare il seul et 
pensif del Lai de l’ombre di Jean Renart, quello che Alberto Limentani tra-
dusse dandogli il bel titolo L’immagine riflessa, perché quello significa, nel 
caso di specie, la parola ombre; e si veda anche Stanesco 1984. La pineta 
è un luogo “naturale” e solitario che si contrappone alla città di Raven-
na secondo il classico rapporto “natura vs cultura”, ma nel nostro caso 
Nastagio fa installare padiglioni e trabacche (§ 11), tende grandi e tende piú 
piccole, come se fosse una dépendance della sua casa ravennate e conduce 
una vita non dissimile dalla precedente, anzi, come dice al § 12, «la piú 
bella vita e la piú magnifica che mai si facesse, or questi e or quegli altri 
invitando a cena e a desinare, come usato s’era».

Proprio per questo l’interpretazione di Picone in chiave squisitamente 
cortese mi pare un po’ eccessiva: lo spostamento di Nastagio nella pineta 
di Chiassi e, similmente, quello di Federigo degli Alberighi in campagna 
riproporrebbero «in veste novellistica uno schema narrativo tipicamente 
romanzesco: anche il cavaliere arturiano, infatti, deve abbandonare lo spa-
zio chiuso e protetto della corte per entrare nello spazio aperto e perico-
loso della selva se si vuole realizzare come cavaliere e come uomo» (2008: 
240-1). Cosí come mi pare fuori luogo l’idea che le avventure di Nastagio 
e di Federigo comportino una specie di vicenda da Bildungs o Entwicklun-
gsroman: «Lo sviluppo novellistico servirà sia a sbloccare la situazione nar-
rativa sia a sottolineare il processo formativo dei protagonisti maschili, la 
loro raggiunta maturità psicologica» (ibi: 239). Ma nella novella V 8 non si 
nota nulla di tutto questo: se c’è qualcuno che potrebbe maturare è la bella 
Traversari, la quale, però, si “converte” esclusivamente per paura, mentre 
Nastagio non fa altro che trovare un buon sistema (direi geniale, nell’ap-
profittarsi della scena della caccia infernale) per realizzare il suo desiderio. 
In fondo la visione totalmente cortese ha un senso solo se, come avveniva 
nel fabliau della Dame escoillee, l’autore intende farne una parodia. 



243A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Per quanto riguarda la collocazione cronologica, l’espressione all’en-
trata di maggio, ‘ai primi di maggio’ si ricollega una volta di piú a quello che 
nella tradizione lirica trobadorica, imitata da altre forme poetiche, anche 
al di fuori della lirica (per esempio nel Ronsalvas occitano), si chiama l’“e-
sordio primaverile”: il calendimaggio, il tempo mite della rifioritura delle 
piante, che infonde letizia nei cuori e invita all’amore. Inoltre, come si 
dirà nel § 14, la visione terrifica si realizza un po’ prima di mezzogiorno. 
Nei testi sulla caccia tragica rinvenibili nell’anamnesi letteraria del Deca-
meron non si parla mai della stagione, mentre la visione avviene di notte; 
solo nel De amore, pur non precisando l’ora, si accenna a una calura che 
dev’essere senz’altro meridiana.

L’effetto che sortisce dunque da questa precisazione temporale è 
quello d’un violento contrasto tra vita e morte, tra luce e oscurità. O, 
se si vuole, anticipa quella che nel gergo cinematografico si chiama La 
nuit américaine, titolo d’un film di François Truffaut del 1973, tradotto in 
italiano come Effetto notte e in inglese come Day for night: si tratta d’una 
tecnica di ripresa cinematografica che permette di ricreare un’ambienta
zione notturna anche in pieno giorno. Se le visioni si svolgono en plein 
soleil, grosso modo a mezzogiorno, per quanto si possa immaginare un 
ambiente meno chiaro nell’interno della pineta (§ 14),30 nella loro fili-
grana cromatica c’è l’oscurità infernale. In qualche modo il cavallo nero 
e il cavaliere vestito di scuro, insieme con la fanciulla nuda, della quale 
vediamo quasi il bianco colore della pelle, costituiscono una scena double 
face, nella quale la violenza fisica dell’azione si unisce alla violenza visiva 
del quadro: luci e ombre lo campiscono con effetti del tutto stranianti. 
D’altro canto, come rammenterò infra, nel § 9.9, il giorno e l’ora corri-
spondono a quelli della passione e morte di Cristo, quando si produsse 
fra l’altro un’eclissi solare: questo testo sacro in trasparenza avvalora l’i-
dea d’un contrasto fra luce e oscurità, fra vita e morte. La pineta diventa 
un altrove, pur mantenendo la sua presenza fisica nella realtà: il ripetersi 
della scena nel mezzogiorno indica due altre cose: un’affinità con il mo-

30 Al § 36, iniziando la descrizione del banchetto finale, la narratrice dirà che «Na-
stagio fece magnificamente apprestar da mangiare e fece le tavole mettere sotto i pini 
dintorno a quel luogo dove veduto aveva lo strazio della crudel donna». Penso che, 
come si vede anche nell’interpretazione pittorica del Botticelli, per quanto la location sia 
all’interno della pineta, tutto avviene in un ambiente sufficientemente luminoso.



244 Carte Romanze 13/1 (2025)

tivo di Meridiana, il demone dell’accidia, già presente nel De amore, e un 
improvviso fermarsi del tempo. Non si tratta del motivo ben noto del 
tempo illusorio (sviluppato soprattutto in una cantiga mariana di Alfonso 
X, che citerò tra un momento, e poi nel Novellino con la storia del Conte 
di San Bonifacio31 e piú ancora nel Conde Lucanor di Juan Manuel con la 
storia del mago di Toledo e del vicario di Santiago e in tanti altri testi 
successivi);32 ma insomma, la scena sembra avvenire in una sorta di so-
spensione temporale, per quanto Nastagio cerchi d’interferire nella caccia 
selvaggia per salvare la donna. 

9.5.  Comma 14

Nastagio prova meraviglia nel trovarsi dentro la pineta senza essersene 
reso conto, perché è come se le sue gambe fossero state mosse non dalla 
volontà cosciente, ma da quella del suo pensiero quale agente separato da 
sé, quasi fosse un automa, un po’ come nel passo del Purgatorio dantesco 
citato all’inizio del nostro comma 9.4.

Malgrado le sostanziali differenze, trovo qualche analogia con la can-
tiga mariana di Alfonso X, la numero 103 (Mettmann, vol. II: 16-8):33 un 
frate s’inoltra in un giardino per ispirazione della Madonna, quasi senza 
rendersene conto. Lí sente un usignolo dalla voce meravigliosa (veramente 
si parla di una passarinna, cioè un uccellino femmina) e resta rapito per piú 
di trecento anni. Quando torna al suo convento, i frati, che ovviamente 
ne ignorano l’identità, prima restano stupiti, poi riconoscono l’intervento 
della Vergine e capiscono che si tratta d’un miracolo. Le differenze sono 
chiare: quel che succede al frate del testo alfonsino è, appunto, dovuto a 
un miracolo, e poi il meraviglioso (questa volta un meraviglioso sonoro, 
non cosí frequente) crea una dilatata sospensione del tempo che invece 
non si dà nella novella di Nastagio. Tuttavia qualcosa unisce le due storie 
e al tempo stesso le separa: il meraviglioso, il soprannaturale, la piccola o 

31 Si vedano i saggi di del Monte 1958, Segre 1963 e Cuomo 1979.
32 Vd. D’Agostino 2011: 115-24.
33 Sulla cantiga 103 vd. specialmente Filgueira Valverde 1936 e la bibliografia con-

tenuta nell’Oxford Cantigas de Santa María Database, in linea (https://csm.mml.ox. ac.Uk/
index.php?p=poemdata_view&rec=103).

https://csm.mml.ox. ac.Uk/index.php?p=poemdata_view&rec=103
https://csm.mml.ox. ac.Uk/index.php?p=poemdata_view&rec=103


245A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

grande sospensione, l’uscire fuori da sé stesso, non sentendo bisogno di 
mangiare né ricordandosi di alcuna cosa… Fra l’altro, nella nostra novella 
questo oblio del mangiare si contrappone ai banchetti del § 12 («or questi 
e or quegli altri invitando a cena e a desinare») e a quello finale. Celiando 
si potrebbe dire che, fisiologicamente parlando, la visione è propiziata 
da un calo degli zuccheri. Celiando, ma forse non troppo, perché in ogni 
caso la condizione psicofisica di Nastagio può predisporlo a una attività 
fantasmatica o immaginativa e a una proiezione quasi onirica dei suoi 
desiderî o delle sue paure.

Il binomio di dolcezza e pensiero è già in Dante, Vita nuova, Convivio, 
Rime; l’espressione “dolce pensiero” (al singolare o al plurale o a temi-
ni invertiti: “pensiero dolce”) è in un sonetto del cosiddetto “Amico di 
Dante”, nel Tristano Riccardiano, Lapo Gianni, in Dante Rime, Commedia, V 
(Paolo e Francesca): «Quanti dolci pensier, quanto desio / menò costoro 
al doloroso passo!», nel Boccaccio, Filostrato: «pensier dolce», Filocolo (4 
volte): «dolce pensiero o dolci pensieri», Ameto (5 volte), Corbaccio e solo 
due volte nel Decameron:, qui e nella conclusione della IX giornata; e ov-
viamente in Petrarca e in molti altri autori.34

9.6.  Commi 15-16

La pineta o, meglio, il «boschetto assai folto d’albuscelli e di pruni», ricor-
da i boschi della narrativa bretone (ma anche di certa narrativa orienta-
le), dove avvengono incontri spesso meravigliosi, con fate e altro genere 
di esseri soprannaturali o border-line con il soprannaturale. Giustamente 
Branca rimanda a Dante e a Petrarca, ma credo probabile, soprattutto per 
Dante, che all’origine ci sia sempre un ricordo arturiano. Ovvia la dipen-
denza da Dante (If XIII) nella descrizione della pena degli scialacquatori 
nella selva dei suicidi. In effetti Guido degli Anastagi è suicida (§ 21) e 
Nastagio degli Onesti è uno scialacquatore (di sé stesso e dei suoi beni), 
come abbiamo già visto.

Quanto a duramente («due grandi e fieri mastini, li quali duramente 
appresso correndole») il suo significato è, piú che quello suggerito da 

34 Dati tratti dal Corpus dell’OVI.



246 Carte Romanze 13/1 (2025)

Zingarelli e segnalato da Branca, ‘fortemente’, quello indicato da Quo-
ndam: ‘con accanimento’; si tratta di uno dei significati del francese du-
rement (da durare ‘durare’, piú che dal corradicale durus ‘duro’), quindi 
‘senza sosta, senza darle un attimo di tregua’.

Il colore dei cani non è specificato, anche se Dante parla di «nere 
cagne» (If XIII 125). La canzone “delle visioni” di Petrarca (RVF, 323, 
v. 6) descrive «due veltri, uno nero, uno bianco», simboli della notte e del 
giorno, che inseguono e uccidono una fiera dal volto umano, che è poi la 
Laura cantata dal poeta, qui con allusione all’immagine dei cervi inseguiti 
dai cani. Per Santagata (Petrarca, Canzoniere: 1231) non esiste un rappor-
to tra il Canzoniere e la novella di Nastagio (come sostenuto da Giacon 
1974), perché gli elementi descrittivi sarebbero già tradizionali, mentre 
Picone (2008: 247) è di parere opposto. Si noti piuttosto che dal Petrarca 
trae ispirazione Botticelli, almeno per quanto riguarda la razza dei cani e 
il loro colore (si veda anche Vischi 2020, con attenta analisi di ulteriori 
particolari).

Il cavalier bruno è spiegato da Quondam come ‘di colore scuro’ con 
la glossa «altro segno infernale», ma qui preferisco Branca: ‘vestito di 
nero’, pur sempre come indizio che rimanda al regno dell’eterno castigo. 

Le «parole villane» indicano, con un aggettivo canonico, che Guido 
non si sta comportando da cavaliere, da personaggio cortese. È qualcosa 
di leggermente diverso dal “volgari” di Quondam; meglio quindi “scor-
tesi”, «nel senso cavalleresco» di Branca. Basti pensare al sonetto della 
Vita nuova (VIII) «Morte villana, di pietà nemica», anticipato da «Villana 
morte, che non ha’ pietanza» di Giacomino Pugliese.

Guido, nell’eseguire la giustizia divina, come dice lui stesso (§ 27: 
«lasciami la divina giustizia mandare ad esecuzione») mantiene un com-
portamento niente affatto cortese, ma, appunto, “villano”. C’è una strana 
contraddizione, come avviene nel caso di don Giovanni, in particolare 
del primo don Juan, il Burlador de Sevilla di Tirso de Molina (probabilmen-
te del 1616), nel quale la statua animata del Commendatore di Calatrava, 
ucciso da don Giovanni Tenorio, gli mente dicendogli di non aver paura a 
stringergli la mano e poi, afferratolo, lo fa precipitare nell’inferno. Questi 
agenti divini “villani” (Guido) o “bugiardi” (il Commendatore) sono in 
effetti un po’ al limite della nostra comprensione della teologia; e si noti 
che Tirso de Molina era, oltre che un grandissimo autore drammatico, 
anche un frate mercedario.



247A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

9.7.  Commi 17-20

Oltre al dialogo cavalleresco fra Nastagio e Guido, che ci riporta anco-
ra una volta ai romanzi di Chrétien de Troyes e in genere alla narrativa 
arturiana, notiamo il particolare della femina ignuda (§ 20), che eviden-
temente ha innanzi tutto un valore penitenziale: le anime dannate spesso 
sono nude davanti al loro Giudice, perché nulla gli possono nascondere 
delle loro colpe; inoltre è motivo tradizionale (si trova in molti racconti 
della caccia selvaggia) e ha una forte valenza cromatica e simbolica, come 
abbiamo già visto. 

9.8.  Commi 21-24

Bisogna riconoscere che la novella presenta alcuni punti di attrito, che 
solo una visione globale del testo e il riconoscimento dell’arte dell’auto
re riescono a sanare. Per esempio, se Guido è punito per il suo suicidio 
(mentre l’amante è punita per aver goduto delle sue pene e della sua 
morte), in che cosa consiste la punizione del cavaliere? Forse proprio 
nell’uccidere la donna amata? Vi è, in qualche modo, una difficoltà anche 
psicologica, se si vuole, visto che Guido sembra uccidere con convinzio-
ne e non con dolore (§ 23: «seguitarla come mortal nemica, non come 
amata donna»); forse la soluzione del problema sta nel ritenere che la 
punizione consiste proprio nel cambiamento di sentimenti del cavaliere 
nei confronti della donna amata, il che gli consente di sopprimerla con-
tinuamente senza preoccupazioni di sorta. Può darsi. In verità i peccati 
dei due soggetti della caccia selvaggia sono molto diversi, ma i peccatori 
sono puniti insieme per una sorta di contrappasso invertito: Guido, che 
da morto non ama piú la donna, non uccide piú sé stesso, ma lei (magari 
anche con la soddisfazione della rivalsa), e lei, che ha goduto del dolore di 
lui, ora soffre per il dolore che lui le infligge. Piú lineare il contrappasso 
nel testo del Passavanti [7]: «E come già ci vedemmo con gran disio e 
con piacere di grande diletto, cosí ora ci veggiamo con grande odio e ci 
perseguitiamo con grande sdegno».

Un’altra curiosità, che è determinata dal fatto d’aver seguito con no-
tevole libertà l’exemplum del Passavanti e i testi affini, è che Guido, per 
vedersi assegnata la pena, ha dovuto attendere che la donna fosse morta, 



248 Carte Romanze 13/1 (2025)

mentre nella tradizione i due amanti muoiono insieme e si pentono in 
articulo mortis. È vero che Boccaccio, per smussare la stranezza, fa morire 
la donna poco dopo (§ 22: «Né stette poi guari tempo che costei, la qual 
della mia morte fu lieta oltre misura, morí»), ma questo si somma alla 
stranezza della pena infernale a tempo, come se l’autore non si sentisse 
a suo agio nel trattare i temi teologici, se non è che li prende alla leggera 
o confessa candidamente, magari per interposta persona (il narratore di 
turno) che non sa cosa pensare: è il caso di Panfilo di fronte alla beatifi-
cazione di “San” Ciappelletto (I 1, 89): 

Cosí adunque visse e morí ser Cepparello da Prato, e santo divenne come 
avete udito. Il quale negar non voglio esser possibile lui esser beato nella pre-
senza di Dio, per ciò che come che la sua vita fosse scellerata e malvagia, egli 
poté in su lo stremo aver sí fatta contrizione che per avventura Idio ebbe mi-
sericordia di lui e nel suo regno il ricevette; ma per ciò che questo n’è occulto, 
secondo quello che ne può apparire ragiono, e dico costui piuttosto dovere 
essere nelle mani del diavolo in perdizione che in Paradiso.

Passavanti scrive che la donna si pente prima dell’amante, ma fa capire 
che muoiono insieme per la stessa malattia [4].

Si noti ancora che c’è una climax dalla novella del cuore mangiato a 
questa, dato che Guido non solo cava dal petto «quel cuor duro e fred-
do», ma tutte le interiora dal torace e dallo stomaco, in un crescendo di 
orrore.

Ma la “rappresentazione”, qui centrale come forse non mai nelle no-
velle del Decameron, permette di assorbire e non far sentire quelli che 
potrebbero sembrare lievi difetti, lievi contraddizioni, come nel teatro 
elisabettiano e in quello barocco alcune discrasie, soprattutto d’indole 
temporale, vengono sanate, appunto, sulla scena, cosí che lo spettatore 
non se ne rende conto.

9.9.  Commi 25-26

Giustamente si osserva la stranezza d’una pena infernale temporanea (cf. 
anche supra, § 3), tenendo anche conto del fatto che Passavanti dice a chiare 
lettere che si tratta di una pena purgatoriale: [6] «Onde sappi che noi non 
siamo dannati, ma facciamo a cotale guisa, come hai veduto, nostro purga-
torio: e avranno fine, quando che sia, li nostri gravi tormenti». Di norma la 



249A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

si attribuisce a un’inerzia delle fonti: Boccaccio vuole descrivere una scena 
infernale, ma dato che le fonti offrono una scena purgatoriale, la prende 
come tale, incurante della contraddizione. 

Sospetto che le cose non stiano proprio cosí, ma non ho per il mo-
mento una buona ipotesi alternativa. Piuttosto vorrei portare l’attenzione 
su un altro fatto: i personaggi che pòpolano l’aldilà (tanto le anime dan-
nate come le purganti come le beate) non hanno propriamente un corpo 
compatto che si possa toccare; hanno piuttosto quello che Dante chiama 
un “corpo aereo”, inconsistente ma provvisto di tutte le facoltà sensitive 
(lo spiega Stazio, Pg XXV 78-108), piú simile, di fatto a un’immagine che, 
se Dante e Boccaccio vivessero ai nostri tempi, forse potrebbero defini-
re olografica. In sostanza Nastagio, di fronte a Guido degli Anastagi, alla 
donna cacciata e ai cani feroci, rappresenta un corpo pieno davanti a corpi 
vuoti ancorché senzienti e raziocinanti, un po’ come Dante nel suo viaggio 
ultraterreno. Anche qui c’è una differenza: mentre nella Commedia è Dante 
a viaggiare nel mondo dell’aldilà, qui sono due anime dannate o purganti a 
viaggiare nel mondo dell’aldiquà (si veda supra, § 3.2, il luogo del Passavanti 
che precede l’exemplum e che giustifica questa soluzione narrativa del Boc-
caccio, che dunque è in ulteriore debito col predicatore). In realtà anche 
nei precedenti racconti della caccia tragica succede qualcosa di simile; ma 
qui si aggiunge, e si fa risaltare, un particolare molto interessante: lo stocco, 
ovvero la corta spada con la quale Guido ammazza la donna è, come dice 
lui stesso, la stessa arma con la quale si uccise (§ 24: «con questo stocco col 
quale io uccisi me, uccido lei»). Quindi c’è un oggetto che fa da intermedia-
rio tra i due mondi: un oggetto capace di fendere e trapassare (§ 29: «con 
tutta sua forza diede per mezzo il petto e passolla da l’altra parte»). Una 
spada o un pugnale, fuori dalla letteratura epica, dove manifesta in genere 
valenze diverse, è sempre un simbolo, spesso sessuale (basta pensare ai 
quadri di Hieronimus Bosch), ma comunque un simbolo. Forse qui indica 
(per lo meno indica anche) la capacità dell’arte dell’autore di squarciare la 
tela della materia, di far interagire tutto quello che ritiene necessario alla 
buona riuscita del suo racconto: mondo terreno e mondo ultraterreno; cosí 
che, come Guido degli Anastagi, Boccaccio estrae dal motivo le viscere del 
narrabile e le dà da mangiare ai lettori. 

Al comma 26 Guido dice a Nastagio che quella scena si ripete ogni ve-
nerdí nella pineta di Chiassi, ma che i due peccatori, col cavallo e i mastini, 
replicano l’azione anche in altri luoghi. Questo dettaglio discende in parte 



250 Carte Romanze 13/1 (2025)

dal Passavanti, dove la scena si ripeteva però ogni notte nello stesso sito. 
Se già nel testo del predicatore la caccia assume in fondo anche l’aspetto 
d’un’azione scenica, nella novella del Decameron questo effetto è ingigantito: 
l’esibizione non solo avviene nella pineta di Chiassi, ma anche altrove, anzi 
si direbbe che si tratti di uno spettacolo in tournée, con un percorso ripetu-
to costantemente. Tutto ciò, unito all’anticipazione diurna dell’esibizione, 
ispira facilmente nella mente di Nastagio l’idea di approfittarne nel modo 
che abbiamo detto. In verità già il fatto che la caccia avvenga non nell’Infer-
no o nel Purgatorio, ma sulla terra, sotto gli occhi di tutti, indica che si tratta 
in fondo di uno spectaculum in senso etimologico. E non sfugga (Milani, co-
municazione personale, oltre che uno dei revisori) che se la predetta tournée 
presenta a cartellone altre date, la novella sceglie, per la funzione ambienta-
ta a Chiassi, quella del venerdí, giorno della Passione (cf. anche supra, § 9.4).

9.10.  Commi 27-31

Non starò a commentare tutte le differenze fra la descrizione anticipata 
di Guido (§§ 24-26) e quella dell’orrido spettacolo che si svolge sotto gli 
occhi di Nastagio (§§ 29-31). Mi limiterò a osservare un paio di particola-
ri: nella seconda descrizione acquistano maggior rilevanza i cani: prima di 
tutto Guido appare come un cane rabbioso; poi i mastini tengono ferma 
la donna inginocchiata; un po’ dopo si dice che i cani «affamatissimi in-
contanente il mangiarono» (§ 30), cioè mangiarono il cuore e le budella. 
C’è poi il problema del modo con cui Guido uccide la donna e ne fa 
scempio: nel § 24 (prima visione, la descrizione anticipata dell’Anastagi) 
si dice: «[…] con questo stocco col quale io uccisi me, uccido lei e aprola 
per ischiena», e si aggiunge che, evidentemente da quella apertura nel 
dorso, il cavaliere estrae le viscere da dare ai cani; ai §§ 29-30 (seconda 
visione, la vera e propria esecuzione) il testo è leggermente diverso e piú 
elaborato: «[…] con lo stocco in mano corse addosso alla giovane […] e 
a quella con tutta sua forza diede per mezzo il petto e passolla da l’altra 
parte. […] e il cavaliere, messo mano ad un coltello, quella aprí nelle reni». 
Come si vede al § 24 sembra che l’arma sia una sola (lo stocco) e che 
serva sia per uccidere la donna, sia per cavarle le interiora, mentre nei §§ 
29-30, il cavaliere usa due armi: con lo stocco uccide la giovane, trapas-
sandole il petto, mentre successivamente con un coltello le apre il fianco. 



251A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Si rammenti che il coltello è immagine quasi ossessiva nel Passavanti, 
ricorrendo per ben quattro volte nel breve racconto (§§ 37, 38, 47, 48) 
contro un’unica citazione nella novella del Decameron. Probabilmente l’ac-
cenno al pugnale si può spiegare come una successiva ripresa della fonte, 
o anche come un desiderio di variatio descrittiva, adeguata alle due situa-
zioni; la seconda volta il cavaliere insegue la donna allontanandosi sul suo 
cavallo verso il mare, con una scena degna del miglior film d’avventura.

10.  Postilla: letteratura cortese e cavalleresca,  
letteratura mercantile

Michelangelo Picone (2008: 236) sostiene che 

La novella di Nastagio e quella di Federigo finiscono […] per presentarsi 
come due parabole dell’amore cortese: due rivisitazioni di quel sentimento 
che era stato cantato dai trovatori fino agli stilnovisti e a Dante; due attualiz-
zazioni dell’avventura cavalleresca nelle sue due varianti, positiva e costruttiva 
nei romanzi di Chrétien de Troyes, e negativa e distruttiva nei romanzi di 
Tristan. Nelle nostre novelle, insomma, il paradoxe amoureux della tradizione 
lirica, e la fin’amor e la fol’amor della tradizione romanzesca, trovano la loro 
finale realizzazione artistica; si adeguano, cioè, agli interessi e alle aspirazioni 
del diverso pubblico a cui il Decameron è destinato; rispondono ai bisogni dei 
lettori borghesi che in questa nuova forma di letteratura cercano e trovano la 
loro promozione sociale e culturale.

A mio modesto modo di vedere questo giudizio può essere accolto con 
qualche riserva e qualche sfumatura. Innanzi tutto (limitandomi alla no-
vella di Nastagio) non vedo un vero sentimento paragonabile a quello 
«cantato dai trovatori fino agli stilnovisti»; se mai si tratta di un amore 
come ce ne sono altri nel Decameron, un amore non corrisposto, a propo-
sito del quale l’unica nota realmente “cortese” è forse quella che si riscon-
tra al § 5: «[Nastagio] s’innamorò d’una figliuola di messer Paolo Traver-
saro, giovane troppo piú nobile che esso non era», parole che vanno lette 
alla luce di quel che dice Fiammetta nel preambolo (§ 4) a Decameron I 5:

«[…] quanto negli uomini è gran senno il cercar d’amar sempre donna di piú 
alto legnaggio ch’egli non è, cosí nelle donne è grandissimo avvedimento il 
sapersi guardare dal prendersi dello amore di maggiore uomo ch’ella non è 
[...]».



252 Carte Romanze 13/1 (2025)

Sono espressioni che, come nota Vittore Branca (ad locum) si ripetono 
spesso nel Decameron e appaiono anche nel Filocolo; e, soprattutto, con-
suonano con quelle del De amore (Trojel: 38 ss.). Pertanto Nastagio opera 
secondo i dettami cortesi, cosí come sono descritti da Andrea Cappella-
no. Gli altri elementi riconducibili a un’ideologia cortese, quali la liberalità 
sino alla fole largece, il contrappasso in sintonia con lo stesso De amore, il 
dialogo fra Nastagio e Guido e qualche altro ancora, sono in continuo 
equilibrio, spesso comico, con lo spirito mercantile dell’ambiente, per 
cui lo sperpero è censurato, il contrappasso è evitato grazie alla paura e 
cosí via. Non vedo, tuttavia, traccia delle «attualizzazioni dell’avventura 
cavalleresca» in nessuna delle sue due varianti indicate da Picone, né la 
presenza del «paradoxe amoureux della tradizione lirica» o «la fin’amor e la 
fol’amor della tradizione romanzesca» (tratti salienti, soprattutto la fin’amor, 
di gran parte della poesia trobadorica). 

Eccessivo mi pare anche il richiamo (di per sé evidente) alla cortesia 
dei versi danteschi di Pg XIV 109-10 («le donne e ’ cavalier, li affanni e li 
agi / che ne ’nvogliava amore e cortesia»); o, per meglio dire, mi chiedo 
quanto quel celebre passo dantesco ripreso dall’Ariosto abbia a che fare 
con il paradoxe amoureux, la fin’amor, l’avventura cavalleresca e le altre ca-
ratteristiche ideologiche richiamate da Picone, e non piuttosto con un’au-
rea aetas, in cui la cortesia si esprimeva nella società con manifestazioni 
diverse da quelle, giustappunto, dell’erotismo trobadorico e dell’aventure 
cavalleresca. Per esempio Dante potrebbe celebrare quell’amore appas-
sionato che induceva ai travagli del cuore, quell’otium aristocratico che 
propiziava benessere fisico e spirituale; oppure, secondo altre interpre-
tazioni, gli affanni, cioè l’esercizio bellico, e gli agi, la lieta vita di corte, 
e la cortesia, le virtú genericamente cavalleresche. Insomma, non direi 
che «l’ottava novella possa essere definita come una storia di “amore e 
cortesia”, i cui protagonisti sono una “donna” e un “cavaliere” del buon 
tempo antico, e l’avventura che essi vivono li porta dagli “affanni” iniziali 
agli “agi” finali» (Picone 2008: 240). La “donna” è caratterizzata da no-
biltà di casato, ricchezza, bellezza e disprezzo nei confronti di chi l’ama, 
ma manca di qualsiasi tratto che contraddistingue non solo midons, ma 
anche altri personaggi femminili del Decameron, per esempio la moglie di 
Guiglielmo di Rossiglione; il “cavaliere” è contraddistinto da minore no-
biltà, ma da grande ricchezza che è pronto a scialacquare, dalla generosità 
(con cui cerca di salvare la donna perseguitata nella caccia infernale), da 



253A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

un amore non corrisposto, ma anche da astuzia e, alla fine, da un senso 
di correttezza che prevale sulla poca cortesia della donna. Ripeto: nep-
pure nella nostra novella si riscontrano il paradoxe amoureux, la fin’amor e 
l’avventura cavalleresca.

E non concordo con Picone (ibi: 241-2) quando sostiene la forte 
somiglianza dei finali tra la novella di Nastagio e quella di Federigo de-
gli Alberighi, a partire dal fatto che l’«identico contesto conviviale» è in 
realtà totalmente diverso: nella V 8 si tratta d’un sontuoso banchetto 
affollato, quasi pubblico, con effetto teatrale, nella V 9 di un pranzo in-
timo e alla buona. Certo, come dicevo nelle pagine iniziali del saggio, le 
due novelle vanno appaiate, ed è anche vero che alla fine i due uomini 
ottengono l’amore delle due donne, ma questo fa parte del tema della 
giornata. Mi lascia pure perplesso l’idea che «la morale che il lettore è 
invitato ad estrarre dalle due novelle non è quella borghese di un ritorno 
alla normalità […], bensí quella cortese dell’identificazione sociale e della 
maturità caratteriale acquisite dai protagonisti maschili alla fine della loro 
avventura amorosa» (ibi: 242). Picone (ibid.) ritiene inaccettabili le letture 
proposte da Baratto 1974: 349-52, Zatti 1978 e Bruni 1990: 339-46; ma 
mi pare che queste interpretazioni, contrarie alla sua, siano in realtà meno 
inadeguate alla novella.

Benché non sia per principio favorevole alle etichette, riconosco che 
c’è del vero in quella adottata da Franco Cardini (2007): «Boccaccio e la 
rifondazione cavalleresca del mondo». In sostanza si tratta di una specie 
di translatio, non imperii né studiorum, ma modi vivendi, una rifondazione 
che l’autore considera con occhio critico e animo partecipe, sensibile alla 
realtà delle trasformazioni sociali, che si riflettono nel Decameron con una 
varietà di toni, di atteggiamenti, di approcci letterarî, che non ha forse 
l’uguale non solo nella letteratura medievale, ma in quella genericamen-
te occidentale. Segno, in sostanza, che non si tratta di un testo “a tesi”, 
bensí di un appassionato sforzo di comprendere e di rendere la realtà con 
un’adesione totale, pur nello sfoggio d’immaginazione che caratterizza le 
cento novelle. Adesione alla realtà in cui l’arte del narrare (e del narrarsi 
con discrezione attraverso il racconto di fatti e persone diverse) e l’acu-
ta introspezione psicologica si plasmano e rivestono come una seconda 
pelle le varie manifestazioni dell’umanità. Su un versante apparentemente 
incomparabile, solo un altro genio aveva concepito un disegno in fon-
do non troppo dissimile: alludo ad Alfonso X e alla sua grande opera 



254 Carte Romanze 13/1 (2025)

legislativa, in particolare alle Siete Partidas, dove il superamento del diritto 
feudale, favorito dalla riscoperta di quello giustinianeo, offriva un grande 
affresco della realtà fattuale e al contempo di quella futura che il re uto-
pisticamente auspicava. Certo, oltre le differenze piú superficiali (per es. 
di genere letterario), i due testi si oppongono perché nel piú antico parla 
il legislatore, che vuole dare un ordine alle cose e lo fa, in ogni modo, 
dall’alto della sua posizione regale, mentre il Decameron non è né impera-
tivo né tassonomico, ma descrivendo il presente (a parte l’unico racconto 
d’ambientazione antica, quello di Tito e Gisippo, X 8), si apre con ecce-
zionale sensibilità artistica verso un possibile futuro d’integrazione.

Chi definí il Centonovelle una comédie humaine trecentesca, in fondo non 
ebbe torto, perché il Decameron descrive svariati aspetti d’una realtà in 
movimento, in evoluzione dialettica fra progresso e conservazione, con 
spinte ideali di vario tipo e contraddizioni a volte insanabili. Lo spirito 
cortese si mischia a quello mercantile: c’è sempre il contrasto tra i due 
modi di vedere la realtà e, alla fine, quello che prevale, nella novella V 8, 
è l’amore incanalato, da parte di Nastagio, nella vita borghese del matri-
monio (come lo sarà quello di Federigo degli Alberighi), piuttosto che un 
amore che non conosce alcun vincolo sociale.

Spirito cortese e spirito borghese sono due fuochi di una nuova el-
lisse (cf. § 5) che interseca la prima, condividendo il fuoco dell’ideologia 
cortese? Come credo d’aver già scritto altrove, il Decameron non è l’epopea 
dei mercanti, ma non bisogna chiedere a Boccaccio risposte e soluzioni 
perentorie ai quesiti che egli stesso pone con le sue novelle; qualcuno ha 
parlato, con consapevole anacronismo, di “pensiero debole” di Boccac-
cio nei confronti del “pensiero forte” di Dante. Non imposterei cosí la 
questione. Quello di Boccaccio è un pensiero rivoluzionario (Bragantini 
docet), ma fortemente consapevole e acutamente critico, senza un vero e 
proprio partito preso, senza ricette precostituite. Una delle caratteristiche 
dell’originalità del Decameron è proprio la messa in discussione di quanto 
è raccontato. La parola passa quindi al lettore e, se c’è una frase che espri-
me dall’interno del testo proprio questa dinamica è la seguente (§ 40): 
«La qual cosa al suo termine fornita e andata via la donna e ’l cavaliere, 
mise costoro che ciò veduto aveano in molti e varii ragionamenti». Pos-
siamo parafrasare e adattare, certo ad usum Delphini: terminata la novella, 
gli uditori e i lettori restano con un problema da chiarire o quanto meno 
da discutere; e il racconto prolunga la sua eco nelle loro riflessioni e nelle 



255A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

loro conversazioni (oltre che nelle pubblicazioni di critici e professori 
universitarî). E non c’è nulla come questo protrarsi nella coscienza del 
lettore per assicurare che quanto è stato letto o ascoltato può alimentare 
non solo il suo diletto, ma anche la sua consapevolezza di fronte al caso 
umano, con tutti gli eventuali risvolti ideologici e sociali che la novella 
rappresenta.



256 Carte Romanze 13/1 (2025)

APPENDICE 
Il testo della novella

Giovanni Boccaccio, Decameron, V 8. – Narratrice: Filomena

Mss.: B, cc. 69a-70a; P, cc. 116a-117d.
Il testo della novella è personale. L’ed. di riferimento è quella di Branca 

1976 (siglata Branca2, l’ed. critica della Crusca, fondata sull’autografo) con 
le poche modifiche di Branca 1980/1992 (siglata Branca3, l’ed. commen-
tata Einaudi). Le osservazioni filologiche di Branca derivano da Branca2. 
Si ricordi che l’ottimo Fiorilla, dal quale si attende la prossima edizione 
critica del Decameron, per il momento (nell’ed. del 2013) segue Branca da 
presso, introducendo una serie di lezioni tratte dal ms. Parigino. Dei due 
emendamenti di P accettati, in questa novella, da Fiorilla (e da altri editori 
precedenti), a mia volta ammetto senz’altro quello al § 13, ma non, per pru-
denza, quello al § 4. Anche la commatizzazione è quella di Branca (seguita 
da Fiorilla), utile per facilitare i riscontri, benché non sempre sia condivisi-
bile, come mi è successo già di notare nello studio di altre novelle. Vado a 
capo solo in presenza di lettere paragrafali (§§ 2, 3, 4), come avevano fatto 
in passato, per es., Massera, Singleton e Rossi, mentre per il resto do un 
testo continuo. Branca va a capo quando lo ritiene necessario.

Branca2,3 ha una maniera, secondo me, un po’ strana di trattare la 
grafia della congiunzione copulativa (e) e della preposizione a. 

Nel primo caso riduce sempre a e, mentre io preferisco scrivere ed 
quando è seguita da parola che inizia con una e- (antica raccomandazione, 
se non dico male, di Alfredo Schiaffini). Boccaccio usa normalmente, per 
la congiunzione copulativa, la nota tironiana che in latino valeva et (τ), ma 
che in italiano non può che sonare come e davanti a consonante, come 
al § 4: τdunsuo çio («e d’un suo zio»). Si pensi anche a elsuo auere (§ 9), dove 
Boccaccio usa solo la e, non τ, da sciogliere «e ’l suo avere». Tra l’altro 
nei testi antichi si trova frequentemente la forma etdegli o τdegli («ed egli»), 
che ci mostra, se mai, come davanti a e si doveva avere proprio ed. Resta il 
dubbio dell’interpretazione di una τ davanti a vocale diversa da e: per es. 
(§ 9): τī alcuno sarà da rendere «ed in alcuno» o «e in alcuno»? Mentre in 
metrica può valere il fatto che la d separa, se è il caso, le sillabe, in prosa 
non c’è la stessa necessità. Una soluzione s’impone e quella che ho scelto 
mi pare la meno peggiore: sempre e, tranne ed  davanti a e. 



257A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Nel secondo caso Branca elimina la -d di ad anche quando la scrive lo 
stesso Boccaccio, mentre io rispetto la grafia dell’autografo, a meno che 
la -d non preceda una consonante, nel qual caso la elimino. Esempio di ad 
piú vocale: § 1: Boccaccio: «adun caualiere»; Branca: «a un cavaliere»; que-
sto testo: «ad un cavaliere». Esempio di ad piú consonante, sempre § 1: 
Boccaccio: «adchiassi»; Branca e in pratica tutti gli editori, me compreso: 
«a Chiassi». Per qualche studioso la -d davanti a consonante indica l’espli-
cita volontà di far sentire l’allungamento fonosintattico e alcuni editori ri-
correrebbero, in questi casi, al punto in alto (a mezz’altezza): «a·Chiassi»; 
ma dato che questo, ora come certo anche allora, è ristabilito automati-
camente dalla pronunzia (nell’es. anteriore [a’kkjassi] o [a’k:jas:i]), non mi 
pare il caso, una volta detto che quell’ipotesi può forse essere corretta, di 
mantenere una scrizione per noi abnorme e in fondo inutile. Cosí aveva 
già fatto Cesare Segre nell’edizione del Libro de’ vizî e delle virtudi di Bono 
Giamboni (1968). In questi casi non registro le differenze in apparato. 
Singleton e Rossi abbondano di -d eufoniche. 

Un’altra innovazione grafica rispetto all’ed. Branca (e Fiorilla) riguarda 
l’interpretazione della x, che viene resa da loro (e da altri editori, per es. 
Rossi, ma non Singleton) sempre come ss quando è intervocalica: qui regi-
stro il caso di executione (§ 27), che diventa essecuzione. Ma non v’è ragione di 
rendere sempre e comunque una x intervocalica con ss; si tratta d’un grafe-
ma latineggiante, ma la fonetica è molto piú probabilmente legata all’esito 
toscano; quindi luxuria e proximo saranno lussuria e prossimo, ma exilio ed 
exemplo saranno esilio ed esemplo. È uno di quei casi in cui non è facile sce-
gliere tra mantenere la grafia exilio (che però indurrebbe un lettore ingenuo 
alla pronunzia [ek’siljo] o mutarla in un modo (essilio) o nell’altro (esilio); ma 
francamente, come nel caso della congiunzione copulativa, anche qui pre-
ferisco vedere un fatto meramente grafico (un cultismo non significativo). 

Per il resto mi comporto, nell’assetto grafico, come i due studiosi. Si 
veda anche D’Agostino 2010: 76-87. Aggiungo che Branca adopera i due 
punti anche quando, secondo me, sarebbe meglio ricorrere al punto e vir-
gola. In qualche caso (per es. al § 1) preferisco seguire piú da vicino l’au-
tografo e mettere punto fermo e maiuscola, mentre Branca ha un punto 
e virgola e minuscola (vd. l’apparato del testo). Annoto i cambiamenti di 
punteggiatura rispetto all’ed. Branca solo quando mi paiono rivestire un 
significato particolare, in pratica quando le scelte grafiche hanno rilevanti 
conseguenze interpretative.



258 Carte Romanze 13/1 (2025)

Nell’apparato, al fine di meglio identificare una lezione (spesso nel 
caso di parole ripetute nel comma) uso il seguente accorgimento: prima 
o dopo la lezione scrivo fra parentesi tonde le parole che precedono o 
seguono il segmento interessato alla variazione. Per es.: «14. che (fosse)] 
chi P»; (fosse) non entra nel gioco delle varianti, ma serve solo a precisare 
a quale dei due che presenti nel comma ci si riferisce; l’altro è «(presso) 
che». Sempre nell’apparato, il neretto indica una possibile variante d’au-
tore. Rammento che per me Mn (il codice Mannelli) è descriptus di B (l’au-
tografo berlinese), giudizio recentissimamente convalidato dall’ampio e 
acuto studio di Moretti 2024. Do quindi le varianti di P, tranne quelle 
meramente grafiche; in qualche caso, però, può esser utile aggiungere 
la lezione di Mn (cc. 91c-93a). Un ampio apparato critico, con le varianti 
anche grafiche e di punteggiatura di Fanfani, Massera, Singleton, Branca 
e Rossi, si trova nella tesi di Pedroni. Se scrivo solo «Branca», intendo 
che non c’è differenza fra le tre edizioni dello studioso savonese. Non 
c’è bisogno di rammentare che l’edizione Branca 1951-1952 per i tipi di 
Le Monnier (qui siglata Branca1) precede di un paio di lustri il riconosci-
mento, operato dallo stesso studioso e da Piergiorgio Ricci (1962), della 
natura autografa di B. Il dato sull’autografia del codice berlinese ha ovvia-
mente influenzato il comportamento degli editori successivi, compreso 
chi scrive.

Con P+ indico una lezione che appartiene non solo al parigino, ma al 
suo gruppo, ricavando per ora il dato dalle note di Singleton (t. II, p. 432).



259A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

[1] Nastagio degli Onesti, amando una de’ Traversari, spende le sue ricchezze 
senza essere amato. Vassene, pregato da’ suoi, a Chiassi; quivi vede cacciare ad un 
cavaliere una giovane e ucciderla e divorarla da due cani.1 Invita i parenti suoi e quella 
donna amata da lui ad un desinare, la quale vede questa medesima giovane sbranare 
e, temendo di simile avvenimento, prende per marito Nastagio. Rubrica.

[2] Come la Lauretta2 si tacque, cosí, per comandamento della reina, 
cominciò Filomena:

[3]Amabili donne, come in noi è la pietà commendata, cosí ancora in 
noi è dalla divina giustizia rigidamente la crudeltà vendicata; il che acciò 
che io vi dimostri e materia vi dea di cacciarla del tutto da voi, mi piace di 
dirvi una novella non meno di compassion3 piena che dilettevole.

[4] In Ravenna, antichissima città di Romagna, furon già assai nobili e 
gentili uomini, tra’ quali un giovane, chiamato Nastagio degli Onesti, per 
la morte del padre di lui e d’un suo zio senza stima rimase ricchissimo. 

1. [69a] essere] esser P. ~ amato. Vassene ¶ amato; vassene Branca, Singleton e Rossi. 
Il punto e la maiuscola mi sembrano preferibili. ~ ucciderla e ¶ Singleton mette una 
virgola dopo ucciderla; non è indispensabile, ma non è da riprovare. ~ cani. Invita ¶ Sin-
gleton, Branca, Rossi e Fiorilla: cani; invita, ma Boccaccio ha un segno d’interpunzione 
dopo cani e scrive Invita con la maiuscola (il punto fermo è già in Pedroni). ~ Rubrica B] 
Rubrica XLVIIJ P ¶ Branca, Rossi e Fiorilla om. 

2. come la Lauretta] come Lauretta P. ¶ Probabile aplografia. Branca1 segue P. ~ 
Sul margine sx. viij P.

3. Meno ¶ men Branca1. ~ compassion] compassione P. 
4. furon] furono P. ~ nobili e gentili] nobili e ricchi P+. ¶ Branca1 e Singleton 

scelgono la variante di P. «La lezione di P crea poliptoto: ricchi-ricchissimo, nonché climax 
ascendente (si tratta in verità di lectio potior)» (Pedroni). «Gentili dopo nobili sarebbe una pure 
ripetizione, difficilmente giustificabile nella lingua dei tempi del Boccaccio. I testi che non 
dipendono da B Mn danno invece nobili e ricchi; e con questa lezione torna meglio che uno 
fra essi, certamente dei piú nobili perché degli Onesti, sia ricordato, a rispetto degli altri 
come ricchissimo» (Barbi 1927: 44). In verità esempî di nobili e gentili non mancano nei testi 
italiani antichi: il corpus dell’OVI fornisce esempi da Egidio Romano volgarizzato, dal 
Novellino, dagli Statuti senesi, da Giovanni Villani ecc. La variante di P sembra in definitiva 
preferibile, ma per estrema prudenza non mi allontano dall’autografo. Quella del parigino 
potrebbe essere una variante d’autore. ~ rimase] rimaso P (anche Mn). ¶ Non mi pare indi-
spensabile accettare la variante di P (rimaso), come fanno Branca1 e Fiorilla. In verità anche 
in questo caso la variante di P, condivisa da Mn, è piú “boccacciana”, come dice Pedroni 
(e sarà per questo che l’attento Mannelli modifica), ma vale il discorso fatto a proposito 
della variante precedente. In fondo il testo di B si può parafrasare: e uno di questi (uomini 
nobili e cortesi), un giovane chiamato N. d. O., si trovò a essere ricchissimo a causa delle 



260 Carte Romanze 13/1 (2025)

[5] Il quale, sí come de’ giovani avviene, essendo senza moglie, s’innamorò 
d’una figliuola di messer Paolo Traversaro, giovane troppo piú nobile che 
esso non era, prendendo speranza con le sue opere di doverla trarre ad 
amar lui. [6] Le quali, quantunque grandissime, belle e laudevoli fossero, 
non solamente non gli giovavano, anzi pareva che gli nocessero, tanto 
cruda e dura e salvatica gli si mostrava la giovinetta amata, forse per la sua 
singular bellezza o per la sua nobiltà sí altiera e disdegnosa divenuta, che 
né egli né cosa che gli piacesse le piaceva. [7] La qual cosa era tanto a Na-
stagio gravosa a comportare, che per dolore piú volte, dopo essersi doluto, 
gli venne in disidero d’uccidersi; poi, pur tenendosene, molte volte si mise 
in cuore di doverla del tutto lasciare stare, o, se potesse, d’averla in odio 
come ella aveva lui. [8] Ma invano tal proponimento prendeva, per ciò che 
pareva che quanto piú la speranza mancava, tanto piú multiplicasse il suo 
amore. [9] Perseverando adunque il giovane e nello amare e nello spendere 

morte del padre e dello zio (che evidentemente lo lasciarono erede dei loro beni). In virtú 
di questa interpretazione è preferibile togliere la virgola dopo zio, che un po’ tutti ammet-
tono (per es. Singleton, Branca, Rossi e Fiorilla).

6. grandissime, belle] grandissime e belle P. ~ grandissime] ¶ «la seconda i è 
scritta su una e» (Branca). ~ forse per] forse sí per P. ~ sí altiera e sdegnosa] altiera 
e isdegnosa P. ¶ Probabilmente Capponi anticipa il sí, oppure l’interpreta come 
correlativo: sí per… o per… ~ né egli… le piaceva] né lui né cosa che egli facesse 
le piaceva P+. ¶ Singleton segue P, ma la lezione di B, di per sé eccellente, è anche 
preferibile, e non solo per il poliptoto. ~ né egli] fra ne ed egli una lettera espunta poco 
chiara.

7. dopo essersi doluto] dopo molto essersi doluto P. ¶ «Seguendo la lezione 
poziore di P si nota la climax che parte da gravosa, passa a dolore, fino a sfociare nel molto 
essersi doluto» (Pedroni). Branca1 aveva accolto la lezione di P. Altro caso in cui, malgrado 
il parigino dia una lezione in sé preferibile, è prudente mantenersi fedeli all’autografo. 
Quella di P può essere in ogni caso una variante d’autore. ~ disidero] desiderio P. ~ 
pur] pure P. ~ o, se potesse, ¶ Branca e Fiorilla non inseriscono le virgole; lo fa Pe-
droni, con valida giustificazione: «sembra piú opportuno separare con virgole se potesse, 
poiché vengono qui presentate due proposizioni disgiuntive in dipendenza dalla stessa 
sovraordinata: si mise in cuore». Singleton: stare, o se potesse, […]. ~ d’averla] averla P (pare 
un’innovazione di Capponi). ~ ella aveva ¶ «fra le due parole spazio maggiore del solito» 
(Branca), corrispondente a una-due lettere.

9. nello amare ¶ nell’amare Singleton. ~ il pregarono P (anche Mn)] īpregarono B. 
¶ La variante di P è normalmente accettata, tuttavia Rossi: i·ppregarono. Si veda la lunga 
e argomentata nota di Pedroni. La forma ammessa da Rossi sa di idiotismo di natura 
fonetico-lessicale e va considerata quasi certamente come una distrazione del Boccac-



261A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

smisuratamente, parve a certi suoi amici e parenti che egli sé e ’l suo avere 
parimente fosse per consumare; per la qual cosa piú volte il pregarono e 
consigliarono che si dovesse di Ravenna partire e in alcuno altro luogo per 
alquanto tempo andare a dimorare; per ciò che, cosí faccendo, scemereb-
be l’amore e le spese. [10] Di questo consiglio piú volte fece beffe Nastagio; 
ma pure, essendo da loro sollecitato, non potendo tanto dir di no, disse di 
farlo; e fatto fare un grande apparecchiamento, come se in Francia o in 
Ispagna o in alcuno altro luogo lontano andar volesse, montato a cavallo 
e da’ suoi molti amici accompagnato, di Ravenna uscí e andossen ad un 
luogo fuor di Ravenna forse tre miglia, che si chiama Chiassi; [11] e quivi 
fatti venir padiglioni e trabacche, disse a color che accompagnato l’aveano 
che starsi volea e che essi a Ravenna se ne tornassono. [12] Attendatosi 
adunque quivi, Nastagio cominciò a fare la piú bella vita e la piú magnifica 
che mai si facesse, or questi e or quegli altri invitando a cena e a desinare, 
come usato s’era. [13] Ora avvenne che, un venerdí quasi all’entrata di mag-

cio copista. Resterebbe la possibilità di considerare la lezione impregarono, da impregare 
‘supplicare’; si veda il TLIO, s. v. empregar: la voce, tuttavia, è d’area settentrionale ed eli-
minerebbe il pronome oggetto (il pregarono) che qui è necessario. ~ scemerebbe l’amore]  
scemerebbe e l’amore P. ~ l’amore e le spese] Rossi: l’amore, e le spese. ¶ Non vorrei 
spaccare il capello in sedici, ma quella virgola sembra far intendere, in modo assai fine, 
che la diminuzione delle spese è una conseguenza, si direbbe auspicata, (e, con l’amore, 
avrebbe ridotto anche le spese), ma forse nella prospettiva degli amici e dei parenti di 
Nastagio si tratta di ridurre due cose di pari importanza, visto che scemare l’amore si-
gnifica diminuire la possibilità che il giovane perda la vita. Il fatto che il verbo sia al sing., 
perché collegato al vicino amore, non crea problemi. 

10. Nastagio; ma pure ¶ «nastagio ma pure: fra la prima e la seconda parola un’asta 
cassata, che può sembrare una j; era probabilmente quella di una p anticipata» (Branca), 
cioè la p di pure. ~ dir] dire P. ¶ La lezione di P non è tuttavia nitida. ~ volesse] dovesse 
P. ¶ Variante perfettamente accettabile, sia in una funzione fraseologica, sia in una de-
ontologica, come vorrebbe Pedroni. Potrebbe essere una variante d’autore, ma non è 
detto. ~ amici] am-[69b]-ici. ~ andossen] andossene con la ultima e espunta, andossene P. 
¶ Branca1 e Singleton: andossene. ~ fuor di Ravenna forse tre miglia] forse tre miglia fuor 
di Ravenna P. ¶ Branca1 segue P.

11. venir] venire P. ~ color] coloro P. ¶ Branca1 segue P. ~ starsi volea] ¶ In verità 
tanto B quanto P scrivono star siuolea, che potrebbe interpretarsi anche come star si volea 
(ma non è detto). 

12. a fare] a far P. ~ a cena (e a desinare)] e a cena P.
13. un venerdí quasi P+] venendo quasi B ¶ Branca legge con B (e con Mn), ma si 

tratta della prima ricorrenza del fatidico giorno, ripetuta altre tre volte (§§ 26, 32 e 33); cf. 



262 Carte Romanze 13/1 (2025)

gio, essendo un bellissimo tempo ed egli entrato in pensiero della sua 
crudel donna, comandato a tutta la sua famiglia che solo il lasciassero per 
piú poter pensare a suo piacere, piede innanzi piè sé medesimo trasportò 
pensando infino nella pigneta. [14] Ed essendo già passata presso che la 
quinta ora del giorno ed esso bene un mezzo miglio per la pigneta entrato, 
non ricordandosi di mangiare né d’altra cosa, subitamente gli parve udire 
un grandissimo pianto e guai altissimi messi da una donna; per che, rotto 
il suo dolce pensiero, alzò il capo per veder che fosse e maravigliossi nella 
pigneta veggendosi. [15] E oltre a ciò, davanti guardandosi, vide venire per 
un boschetto assai folto d’albuscelli e di pruni, correndo verso il luogo 
dove egli era, una bellissima giovane ignuda, scapigliata e tutta graffiata 
dalle frasche e da’ pruni, piagnendo e gridando forte mercé; [16] e oltre a 

Barbi 1927: 44: «La lezione vera qui è, non venendo, ma uno venerdí, come hanno i codici che 
non dipendono dalla tradizione di B-Mn. Questo del giorno è un particolare che all’autore 
doveva premere di metter súbito in rilievo, perché la famosa caccia nella pineta di Raven-
na a cui assiste Nastagio ed è poi fatta assistere la sua donna crudele avviene soltanto in 
venerdí [con riferimento ai citati §§ 26, 32 e 33]». In questo caso, per le ragioni esposte da 
Barbi, è preferibile ammettere la variante di P; peraltro venendo, che nulla aggiunge al con-
testo, mal si sostiene, sia dal punto di vista sintattico e logico, sia dal punto di vista dell’usus 
scribendi, non potendosi interpretare come variatio un’espressione carente di proprietà logi-
ca e di altri riscontri nello stile dell’autore (il fatto che sia un gerundio, di per sé non basta: 
si vedano, al contrario, i ben altrimenti giustificati essendo e pensando, nel medesimo comma 
o, in regime di variatio, totalmente coerente, il participio passato entrato = essendo entrato). In-
vece l’accenno al venerdí predispone immediatamente il lettore a qualcosa di eccezionale o 
di tragico, in perfetto contrasto con il bellissimo tempo ecc. Anche Branca1, Singleton, Rossi, 
Pedroni e Fiorilla ammettono la variante di P (Branca1 scrive: uno venerdí). La distrazione 
in B può essere generata dall’aspetto generale delle parole (cf. una confusione tra e ed o al  
§ 22), da un contesto ingannevole anche per l’autore o dall’influsso del gerundio succes-
sivo (essendo) incrociato con avvenne (avvenne+essendo > venendo); vd. anche Fiorilla 2010: 28. 
~ pensiero ¶ Branca1: pensier. ~ poter] potere P. ¶ Branca1 segue P. ~ trasportò pensando 
infino ¶ Singleton e Rossi: trasportò, pensando, infino. L’interpunzione di Singleton e Rossi va 
bene, ma preferisco non usare quelle virgole, perché il pensiero è, in filigrana, il soggetto 
di quel trasportare, non il mezzo o il modo; come se dicesse: mettendo (automaticamente)  
un piede davanti all’altro, lasciò che il suo pensiero lo trasportasse dentro la pineta. ~ 
infino] infin P. 

14. che (fosse)] chi P. ¶ Variante altrettanto plausibile, ma notisi che Passavanti ha 
che fosse [2].

15. d’albuscelli] e d’albuscelli P. ~ dove egli] dov’egli P. ~ gridando forte mercé] 
forte gridando mercé P. ¶ I molti cambiamenti nell’ordine delle parole fra P e B possono 
essere tanto ripensamenti dell’autore quanto interventi di Capponi. 



263A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

questo le vide a’ fianchi due grandi e fieri mastini, li quali duramente ap-
presso correndole, spesse volte crudelmente dove la giugnevano la mor-
devano; e dietro a lei vide venire sopra un corsier nero un cavalier bruno, 
forte nel viso crucciato, con uno stocco in mano, lei di morte con parole 
spaventevoli e villane minacciando. [17] Questa cosa ad un’ora maraviglia e 
spavento gli mise nell’animo, e ultimamente compassione della sventurata 
donna, dalla qual nacque disidero di liberarla da sí fatta angoscia e morte, 
se el potesse. [18] Ma senza arme trovandosi, ricorse a prendere un ramo 
d’albero in luogo di bastone e cominciò a farsi incontro a’ cani e contro al 
cavaliere.[19] Ma il cavaliere, che questo vide, gli gridò di lontano: «Nasta-
gio, non t’impacciare, lascia fare a’ cani e a me quello che questa malvagia 
femina ha meritato». [20] E cosí dicendo, i cani, presa forte la giovane ne’ 
fianchi, la fermarono, e il cavaliere sopragiunto smontò da cavallo; al qua-
le Nastagio avvicinatosi disse: «Io non so chi tu ti sè, che me cosí cogno-
sci, ma tanto ti dico che gran viltà è d’un cavaliere armato volere uccidere 
una femina ignuda e averle i cani alle coste messi come se ella fosse una 
fiera salvatica: io per certo la difenderò quant’io potrò». [21] Il cavaliere al-
lora disse: «Nastagio, io fui d’una medesima terra teco, ed eri tu ancora 
piccol fanciullo quando io, il quale fui chiamato messer Guido degli Ana-
stagi, era troppo piú innamorato di costei che tu ora non sè di quella de’ 
Traversari; e per la sua fierezza e crudeltà andò sí la mia sciagura, che io un 
dí con questo stocco il quale tu mi vedi in mano, come disperato m’uccisi, 
e sono alle pene eternali dannato. [22] Né stette poi guari tempo che costei, 
la qual della mia morte fu lieta oltre misura, morí, e per lo peccato della sua 
crudeltà e della letizia avuta de’ miei tormenti, non pentendosene, come 

16. giugnevano] giugnevan P. ¶ 
17. maraviglia e spavento] e spavento e maraviglia P. ~ dalla qual nacque disidero] 

dalla quale nacque desiderio P.¶
19. cavaliere ¶ cavalier (lezione di Mn) Branca1.
20. cognosci] conosci P. ~ quant’io] quanto io P.
21. innamorato ¶ La seconda a soprascritta su lettera poco chiara. ~ Tra-[69c]-ver-

sari. ~ eternali] etternali P. ¶ Branca1 segue P.
22. guari tempo ¶ guari di tempo Singleton. ~ la qual] la quale P. ~ de’ (miei tor-

menti)] de con la d corretta su n (ne’ miei tormenti). ~ pentendosene P] potendosene B ¶ 
Correzione ammessa anche da Branca, che considera quella di B una «menda mecca-
nica o svista»; Boccaccio, distratto, potrebbe aver letto male l’antigrafo di B nel quale, 
come spesso succede, una e si può confondere con una o, e magari mancava il titulus 



264 Carte Romanze 13/1 (2025)

colei che non credeva in ciò aver peccato, ma meritato, similmente fu ed è 
dannata alle pene del ninferno. [23] Nel quale come ella discese, cosí ne fu 
e a lei e a me per pena dato, a lei di fuggirmi davanti e a me, che già cotan-
to l’amai, di seguitarla come mortal nemica, non come amata donna; [24] e 
quante volte io la giungo, tante con questo stocco col quale io uccisi me, 
uccido lei e aprola per ischiena, e quel cuor duro e freddo, nel qual mai né 
amor né pietà poterono entrare, con l’altre interiora insieme, sí come tu 
vedrai incontanente, le caccio di corpo e dolle mangiare a questi cani. [25] 
Né sta poi grande spazio che ella, sí come la giustizia e la potenzia di Dio 
vuole, come se morta non fosse stata, risurge e da capo incomincia la do-
lorosa fugga, e i cani e io a seguitarla. [26] E avviene che ogni venerdí in su 
questa ora io la giungo qui, e qui ne fo lo strazio che vederai; e gli altri dí 
non credere che noi riposiamo, ma giungola in altri luoghi ne’ quali ella 
crudelmente contro a me pensò o operò; ed essendole d’amante divenuto 
nemico, come tu vedi, me la conviene in questa guisa tanti anni seguitar 
quanti mesi ella fu contro a me crudele. [27] Adunque lasciami la divina 
giustizia mandare ad esecuzione, né ti volere opporre a quello a che tu non 
potresti contrastare». [28] Nastagio, udendo queste parole, tutto timido di-

o questo si era unito al tratto traverso della t seguente (che però non suole sporgere 
verso sinistra). L’emendamento è molto banale: «è probabile che qualunque lettore o 
copista, nonché un Mannelli, leggesse la parola esatta, pur avendo dinanzi la parola 
sbagliata (la differenza è di appena due lettere, e va tenuto conto della familiarità, mol-
to maggiore di oggi, col linguaggio della Chiesa)» (Ageno 1980: 14). ~ del ninferno] 
dello ’nferno P.

23. davanti] avanti P. ~ seguitarla] seguirla P. ~ nemica] nimica P. ¶ Branca1 segue 
P.

25. Né sta] Ne stette con -ette espunto e sostituito da una a nell’interlineo superiore. ¶ Quasi 
sicuramente è un’eco del Né stette (poi guari tempo) del comma 22, forma comune nelle 
parti in cui interviene il narratore: cf. piú sotto, ai §§ 31 e 37. 

26. vederai] vedrai P. ¶ Branca1 e Singleton seguono P. ~ credere] creder P. ¶ Bran-
ca1 segue P. ~ pensò] o pensò P. ~ nemico ¶ Branca1 scrive nimico, come Mn. ~ seguitar] 
seguitare P. ¶ Branca1 segue P (la forma non apocopata è anche in Mn). 

27. esecuzione] executione B P. ¶ Branca2 e Rossi: essecuzione, ma Branca1 nonché 
Singleton: esecuzione. ~ (quello) a (che tu)] ad qui trascritto come a, aggiunto nell’interlineo dalla 
mano dell’autore, quello che P. ¶ Branca1 segue P.

28-29. il cavaliere. Il quale ¶ Branca e Rossi: il cavaliere; il quale. Seguo l’autografo. 
Che un periodo inizî con un relativo è comune nel Boccaccio; cf. il § 32 nonché il § 30 
con aggettivo relativo («Il qual colpo»).



265A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

venuto e quasi non avendo pelo addosso che arricciato non fosse, tirando-
si adietro e riguardando alla misera giovane, cominciò pauroso ad aspetta-
re quello che facesse il cavaliere. [29] Il quale, finito il suo ragionare, a guisa 
d’un cane rabbioso, con lo stocco in mano corse addosso alla giovane, la 
quale, inginocchiata e da’ due mastini tenuta forte, gli gridava mercé, e a 
quella con tutta sua forza diede per mezzo il petto e passolla da l’altra 
parte. [30] Il qual colpo come la giovane ebbe ricevuto, cosí cadde boccone 
sempre piagnendo e gridando; e il cavaliere, messo mano ad un coltello, 
quella aprí nelle reni e, fuori trattone il cuore e ogni altra cosa da torno, a’ 
due mastini il gittò, li quali affamatissimi incontanente il mangiarono. [31] 
Né stette guari che la giovane, quasi niuna di queste cose stata fosse, subi-
tamente si levò in piè e cominciò a fuggire verso il mare, e i cani appresso 
di lei sempre lacerandola; e il cavaliere, rimontato a cavallo e ripreso il suo 
stocco, la cominciò a seguitare, e in picciola ora si dileguarono in maniera 

29. a guisa d’un cane rabbioso,] a guisa d’un can rabbioso P. ¶ Branca2,3 non mette 
la virgola dopo rabbioso (segno interpuntivo che in B in effetti non c’è); ma Branca1, 
Singleton e Rossi introducono la virgola. Branca ricorda in nota un appunto di Contini 
(1970: 761) su rabbioso: «Si riferisce naturalmente al soggetto, non a cane». Questa inter-
pretazione però non convince, perché in tal caso, il testo dovrebbe voler dire: ‘rabbioso 
come un cane’, ma il termine di paragone pare improprio, perché un cane non è carat-
terizzato dall’essere rabbioso per natura; lo è quando ha la rabbia, mentre il fatto che 
l’animale abbaî può essere dettato da mille altri motivi diversi dall’aggressività. Dunque 
si dovrà intendere che Guido degli Anastagi era furente e si comportava come un cane 
rabbioso. Peraltro la mancanza della virgola, evidentemente del tutto di là dalle intenzio-
ni dell’editore, crea tuttavia una frase molto strana, favorita dalla posposizione del verbo 
corse: «a guisa d’un cane rabbioso con lo stocco in mano corse addosso alla giovane», 
quasi dicesse “Guido, rabbioso come un cane con lo stocco in mano, corse”; la virgola 
evita che il lettore distratto pensi a un improbabile cane che regge uno stocco con la 
zampa (questo potrebbe farlo al massimo il cane dell’Orlando furioso, XLIII 106 ss.). ~ 
mastini] mastin P. ~ forte, ¶ Branca non mette la virgola (inserita da Rossi), lasciando 
cosí una frase ambigua: “tenuta forte da’ due mastini gli gridava” oppure “tenuta da’ due 
mastini gli gridava forte”? ~ da l’altra ¶ Branca: dall’altra.

30. gridando; ¶ Branca, seguito da Fiorilla, usa i due punti invece del punto e vir-
gola (Singleton, Rossi), che qui mi pare preferibile. Lo stesso succede al comma 31: «la-
cerandola; e il cavaliere» (qui Singleton usa la virgola) e al comma 32: «pauroso; e dopo 
alquanto» (virgola anche qui in Singleton). ~ quella P] quello B ¶ Distrazione favorita 
dalla precedente parola coltello (Branca, che emenda, come gli altri editori). ~ da torno] 
d’actorno P. ¶ Branca1: dattorno.

31. seguitare] seguire P. ¶ Cf. § 23.



266 Carte Romanze 13/1 (2025)

che piú Nastagio non gli poté vedere. [32] Il quale, avendo queste cose ve-
dute, gran pezza stette tra pietoso e pauroso; e dopo alquanto gli venne 
nella mente questa cosa dovergli molto poter valere, poi che ogni venerdí 
avvenia; per che, segnato il luogo, a’ suoi famigliari se ne tornò, e appresso, 
quando gli parve, mandato per piú suoi parenti e amici, disse loro: [33] «Voi 
m’avete lungo tempo stimolato che io d’amare questa mia nemica mi ri-
manga e ponga fine al mio spendere, e io son presto di farlo, dove voi una 
grazia m’impetriate, la quale è questa: che venerdí che viene voi facciate sí 
che messer Paolo Traversari e la moglie e la figliuola e tutte le donne lor 
parenti e altre chi vi piacerà, qui sieno a desinar meco. [34] Quello per che 
io questo voglia, voi il vedrete allora». [35] A costor parve questa assai pic-
cola cosa a dover fare; e a Ravenna tornati, quando tempo fu, coloro invi-
tarono li quali Nastagio voleva, e come che dura cosa fosse il potervi 
menare la giovane da Nastagio amata, pur v’andò con l’altre insieme.  
[36] Nastagio fece magnificamente apprestar da mangiare e fece le tavole 
mettere sotto i pini dintorno a quel luogo dove veduto aveva lo strazio 
della crudel donna; e fatti metter gli uomini e le donne a tavola, sí ordinò, 
che appunto la giovane amata da lui fu posta a seder di rimpetto al luogo 
dove doveva il fatto intervenire. [37] Essendo adunque già venuta l’ultima 
vivanda, e il romor disperato della cacciata giovane da tutti fu cominciato 
ad udire. Di che maravigliandosi forte ciascuno e domandando che ciò 
fosse e niuno sappiendol dire, levatisi tutti diritti e riguardando che ciò 

32. il luogo, [69d] a’ suoi. ~ famigliari ¶ Branca1: famigli, scelta curiosa, visto che la 
parola è solo in Mn. ~ parenti e amici] e parenti e amici P.

33. d’amare] d’amar P. ~ farlo, ¶ Branca non mette la virgola, che pare necessaria. ~ 
Traversari ¶ Singleton: Traversaro, senza riscontro in B P e nemmeno in Mn; sarà un refuso.

35. costor] costoro P. ~ dover fare] dover fare e promisongliele P+. ¶ La lezione 
del gruppo del parigino è con ogni probabilità quella autentica, anche a livello di B, e 
non pare probabile che Capponi l’abbia introdotta di sua iniziativa; e solo per estrema 
prudenza non la si accoglie a testo, visto che B comunque è corretto. Branca1 l’aveva 
accettata (e promissongliele, con ss). Singleton, che la promuove, curiosamente scrive: e 
promisergliele. In ogni caso, può trattarsi quanto meno d’una variante d’autore. ~ li quali] 
cui P. ~ menare] menar P. ~ l’altre] gli altri P. ¶ Il Parigino non è erroneo, visto che nel 
comma seguente si parla di donne e uomini invitati. Branca1 lo promuove a testo, ma è 
difficile stabilire che sia variante d’autore. 

36. apprestar] ¶ Branca1: apprestare, come in Mn. ~ sotto i pini dintorno] sotto i 
pini nella pigneta dintorno P+. ¶ Singleton segue il parigino. ~ metter] Branca1: mettere, 
come in Mn. 

37. romor] ¶ Branca1: romore, come in Mn. ~ diritti] dritti P ~ potesse essere] esser 



267A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

potesse essere, videro la dolente giovane e ’l cavaliere e ’ cani; né guari 
stette che essi tutti furon quivi tra loro. [38] Il romore fu fatto grande e a’ 
cani e al cavaliere, e molti per aiutare la giovane si fecero innanzi; ma il 
cavaliere, parlando loro come a Nastagio aveva parlato, non solamente gli 
fece indietro tirare, ma tutti gli spaventò e riempié di maraviglia; [39] e fac-
cendo quello che altra volta aveva fatto, quante donne v’aveva (ché ve ne 
aveva assai che parenti erano state e della dolente giovane e del cavaliere, 
e che si ricordavano dell’amore e della morte di lui) tutte cosí miseramen-
te piagnevano come se a sé medesime quello avesser veduto fare. [40] La 
qual cosa al suo termine fornita e andata via la donna e ’l cavaliere, mise 
costoro che ciò veduto aveano in molti e varii ragionamenti. Ma tra gli 
altri che piú di spavento ebbero, fu la crudel giovane da Nastagio amata, la 
quale ogni cosa distintamente veduta avea e udita, e conosciuto che a sé 
piú che ad altra persona che vi fosse queste cose toccavano, ricordandosi 
della crudeltà sempre da lei usata verso Nastagio; per che già le parea fug-
gire dinanzi da lui adirato e avere i mastini a’ fianchi. [41] E tanta fu la pau-
ra che di questo le nacque, che, acciò che questo a lei non avvenisse, prima 
tempo non si vide, il quale quella medesima sera prestato le fu, che ella, 
avendo l’odio in amor tramutato, una sua fida cameriera segretamente a 
Nastagio mandò, la quale da parte di lei il pregò che gli dovesse piacere 
d’andare a lei, per ciò che ella era presta di far tutto ciò che fosse piacer di 
lui. [42] Alla qual Nastagio fece rispondere che questo gli era a grado molto, 
ma che, dove le piacesse, con onor di lei voleva il suo piacere, e questo era 
sposandola per moglie. [43] La giovane, la qual sapeva che da altrui che da 
lei rimaso non era che moglie di Nastagio stata non fosse, gli fece rispon-
der che le piacea. Per che, essendo ella medesima la messaggera, al padre 

potesse P. ~ e ’l cavaliere e ’ cani] ¶ ed il cavaliere ed i cani Singleton, modernizzando un 
po’ troppo. 

38. romore] romor P. ~ aiutare] aiutar P.
39. v’aveva] v’avea P. ¶ Branca1 segue P (stessa variante in Mn). ~ ne aveva] ¶ Bran-

ca1: ne avea (idem in Mn), Singleton: ve n’aveva. ~ dell’amore] e dell’amore P.
40. aveano] avevano P. ~ udita] udito P. ¶ Variante deteriore; innovazione di Cap-

poni, forse per anticipazione della desinenza maschile di conosciuto. ~ fuggire] Branca1: 
fuggir, come in Mn.

41. amor] ¶ Branca1: amore, come in Mn. ~ piacere (d’andare) ¶ Branca1: piacer, 
come in Mn.

42. Alla qual] Alla quale P. ~ gli era [70r] a grado.
43. fece risponder] fé rispondere P.



268 Carte Romanze 13/1 (2025)

e alla madre disse che era contenta d’essere sposa di Nastagio, di che essi 
furon contenti molto. [44] E la domenica seguente Nastagio sposatala e 
fatte le sue nozze, con lei piú tempo lietamente visse. E non fu questa 
paura cagione solamente di questo bene, anzi sí tutte le ravignane donne 
paurose ne divennero, che sempre poi troppo piú arrendevoli a’ piaceri 
degli uomini furono che prima state non erano. 

Alfonso D’Agostino
ORCID: 0000-0002-1428-4820

(Università degli Studi di Milano, 00wjc7c48)

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

LETTERATURA PRIMARIA

A) Decameron, edizioni critiche (in ordine cronologico)

Giovanni Boccaccio 
Decameron (Fanfani) = Il Decameron, riscontrato co’ migliori testi e postillato da 

Pietro Fanfani, con l’aggiunta delle Osservazioni su questa edizione e sulla sin-
tassi del Boccaccio di Adolfo Mussafia, Firenze, Le Monnier, 1857 [192612].

Decameron (Massera) = Il Decameron, ed. Aldo Francesco Massera, Bari, Laterza, 
1927 (Scrittori d’Italia, 97-98). 

Decameron (Branca1) = Decameron, a c. di Vittore Branca, Firenze, Le Monnier, 2 
voll., 1951-1952. 

Decameron (Singleton) = Il Decameron, ed. Charles S. Singleton, Bari, Laterza, 
1955 (Scrittori d’Italia, 97-98). 

Decameron (Branca2) = Decameron. Edizione critica secondo l’autografo hamil-
toniano, a c. di Vittore Branca, Firenze, presso l’Accademia della Crusca 
1976.

Decameron (Rossi) = Il Decameron, ed. a Aldo Rossi, Bologna, Cappelli, 1977.
Decameron (Fiorilla) = Decameron. Introd., note e repertorio di Cose (e parole) 

del mondo di Amedeo Quondam. Testo critico e Nota al testo di Maurizio 
Fiorilla. Schede introduttive e notizia biografica di Giancarlo Alfano, Mila-
no, Rizzoli (BUR), 2013.

44. divennero] diventarono P.

https://www.orcid.org/0000-0002-1428-4820
https://ror.org/00wjc7c48 


269A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

B) Decameron, alcune edizioni commentate, integrali o parziali (in ordine crono-
logico)

Decameron (Momigliano) = Giovanni Boccaccio, Il Decameron. 49 novelle com-
mentate da Attilio Momigliano, Milano, Vallardi, 1924; ma cito dall’ed. a c. 
di Edoardo Sanguineti, Torino, Petrini, 1969.

Decameron (Russo) = Giovanni Boccaccio, Il Decameron, a c. di Luigi Russo,  
Firenze, Sansoni, 1944 [25 novelle commentate, piú alcune Postille, che suc-
cessivamente faran parte del libro Letture critiche del Decameron, Bari, Laterza, 
1956]. 

Decameron (Branca3) = Giovanni Boccaccio, Decameron, a c. di Vittore Branca, 
Torino, Einaudi, 1980 e varie ristampe, anche presso Mondadori.

Decameron (Quondam-Alfano) = vd. Decameron (Fiorilla).

C) Altri testi

Alfonso X, Cantigas (Mettman) = Alfonso X el Sabio, Cantigas de Santa María, ed. 
Walter Mettmann, Madrid, Castalia, 1986-1988-1989, 3 voll.

Alighieri, Dante Commedia (Petrocchi) = Dante Alighieri, La Commedia secondo 
l’antica vulgata, a c. di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori, 1966-1967,  
4 voll. 

Alighieri, Dante, Vita nuova (Pirovano) = Id., Nuova edizione commentata delle opere 
di Dante, I. Vita nuova. Rime, a c. di Donato Pirovano, Marco Grimaldi, 1. 
«Vita nuova». Le rime della «Vita nuova» e altre rime del tempo della «Vita nuova», 
Roma, Salerno Editrice, 2015.

Alighieri, Dante, Rime (De Robertis) = Id., Rime, ed. commentata a c. di Do-
menico de Robertis, Firenze, Edizioni del Galluzzo Per la Fondazione Ezio 
Franceschini, 2005.

Alphabetum narrationum = Arnoldus Leodiensis, Alphabetum narrationum, ed. Elisa 
Brilli, Colette Ribaucourt, Jacques Berlioz, Marie Anne Polo de Beaulieu, 
Turnhout, Brepols, 2015.

Andreae Cappellani regii Francorum De amore libri tres, recensuit Emil Trojel, 
Hauniae, in libraria Gadiana 1892, rist. München, Fink, 1972.

Arnoldo di Liegi: vd. Alphabetum narrationum.
La Dame escoillee (Lunardi) = La Virago evirata. «La Dame escoillee» (NRCF, 83), ed. 

critica a c. di Serena Lunardi, Milano, Ledizioni, 2013.
Giamboni, Il libro de’ vizî e delle virtudi (Segre) = Bono Giamboni, Il libro de’ vizî e 

delle virtudi e il Trattato di virtú e di vizî, a c. di Cesare Segre, Torino, Einaudi, 
1968.



270 Carte Romanze 13/1 (2025)

Lais anonymes (O’Hara Tobin) = Les Lais anonymes des XIIe et XIIIe siècles, Genève, 
Droz, 1976.

Passavanti, Specchio (Auzzas) = Iacopo Passavanti, Lo specchio di vera penitenza, 
edizione critica a c. di Ginetta Auzzas, Firenze, Accademia della Crusca, 
2014.

Passavanti, Specchio (Varanini) = Jacopo Passavanti, Specchio di vera penitenza, a c. 
di Giorgio Varanini, in Racconti esemplari di predicatori del Due e Trecento, a c. di 
Giorgio Varanini e Guido Baldassarri, t. II, Roma, Salerno Editrice, 1993: 
493-643 [testo non integrale].

Petrarca, RVF (Santagata) = Francesco Petrarca, Canzoniere, ed. commentata a 
c. di Marco Santagata, Milano, Mondadori, 1996.

Pietro Alfonsi, Disciplina clericalis (Leone) = Pietro Alfonsi, Disciplina clericalis. 
Sapienza orientale e scuola delle novelle, a c. di Cristiano Leone, Roma, Salerno 
Editrice, 2010.

LETTERATURA SECONDARIA

Per un’ampia bibliografia si vedano soprattutto Baricci 2015 e Ventura 2008.

Ageno 1980 = Franca Ageno, Il problema dei rapporti tra il codice berlinese e il codice 
Mannelli, «Studi sul Boccaccio» 12 (1980): 7-37.

Baldi 1995 = Andrea Baldi, La retorica dell’“exemplum” nella novella di Nastagio, 
«Italian Quarterly» 32/123-124 (1995): 17-28.

Baratto 1974 = Mario Baratto, Realtà e stile nel «Decameron», Vicenza, Neri Pozza, 
1974.

Barbi 1927 = Michele Barbi, Sul testo del «Decameron», «SFI» 1 (1927): 9-68, poi in 
Id., La nuova filologia e l’edizione dei nostri scrittori da Dante al Manzoni, Firenze, 
Sansoni, 1938: 35-85.

Baricci 2015 = Federico Baricci, Dal Serventese del dio d’Amore a Nastagio degli 
Onesti. La punizione dell’amore negato nel Medioevo romanzo, in Michaelangiola 
Marchiaro, Stefano Zamponi (ed.), Boccaccio letterato. Atti del convegno interna-
zionale 2103, Firenze, Accademia della Crusca, 2015: 437-51.

Barillari 2001 = Sonia Barillari, Introduzione a Meisen 2001.
Bausi 2017 = Francesco Bausi, Leggere il «Decameron», Bologna, il Mulino, 2017.
Bausi 2019= Id., Sull’utilità e il danno della ricerca delle fonti. Il caso del «Decameron», 

«Carte Romanze» 7/1 (2019): 121-42.
Bertone 2014 = Giorgio Bertone, L’eros, il dono, la donna nuda squartata (If. XIII, 

Dec. V, 8 e il Botticelli, «Dante e l’arte» 1 (2014): 179-206. 



271A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Bettinzoli 1981-1982 = Attilio Bettinzoli, Per una definizione delle presenze dantesche 
nel «Decameron», I: I registri ideologici, lirici, drammatici, «Studi sul Boccaccio» 13 
(1981-1982): 267-326.

Bettinzoli 1983-1984 = Id. Per una definizione delle presenze dantesche nel «Decame-
ron», II: Ironizzazione e espressivismo antifrastico-deformatorio, «Studi sul Boccac-
cio» 14 (1983-1984): 209-40.

Bettinzoli 2006 = Id., Occasioni dantesche nel «Decameron», in Ennio Sandal (ed.), 
Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Scaligera in memoria di Vittore Branca, Ro-
ma-Padova, Antenore, 2006: 55-85.

Bonafin 2001 = Massimo Bonafin, Contesti della parodia. Semiotica, antropologia, 
cultura medievale, Torino, UTET, 2001.

Bragantini 2022 = Renzo Bragantini, Il «Decameron» e il Medioevo rivoluzionario di 
Boccaccio, Roma, Carocci, 2022. 

Branca 1999a = Vittore Branca (ed.), Boccaccio visualizzato. Narrare per parole e per 
immagini fra Medioevo e Rinascimento, Torino, Einaudi, 1999, 3 voll.

Branca 1999b = Vittore Branca, L’Atteone del Boccaccio e una possibile filigrana vi-
suale per Nastagio (V 8), par. 3 dell’articolo Interespressività narrativo-figurativa e 
rinnovamenti topologici e iconografici discesi dal «Decameron», in Id. 1999a I: 39-74. 

Branca–Degani 1983-1984 = Vittore Branca, Chiara Degani, Studi sugli «exem-
pla» e il «Decameron», «Studi sul Boccaccio» 14 (1983-1984): 178-208.

Branca–Ricci 1962 = Vittore Branca, Piergiorgio Ricci, Un autografo del «Decame-
ron» (Codice Hamiltoniano 90), Padova, Cedam, 1962.

Bruni 1990 = Francesco Bruni, Boccaccio. L’invenzione della letteratura mezzana, Bo-
logna, il Mulino, 1990.

Chiecchi 2023 = Giuseppe Chiecchi, Il corpo di Elena. Considerazioni sulla novella 
dello scolare e della vedova (Dec. VII 7), «Studi sul Boccaccio» 51 (2023): 173-210.

Comoth 1981 = René Comoth, Le châtiment des cruelles. Antécédents médiévaux d’une 
nouvelle du ‘Decameron’, «Marche romane» 31 (1981): 73-105.

Contini 1970 = Gianfranco Contini, Letteratura italiana delle Origini, Firenze, San-
soni, 1970.

Cuomo 1979 = Luisa Cuomo, La novella del tempo perduto, in Ezio Raimondi, 
Bruno Basile (ed.), Dal «Novellino» a Moravia, Bologna, il Mulino: 23-47.

D’Agostino 2005 = Alfonso D’Agostino, Elementi satirici nel “Libro de buen amor”, 
in Stefano Carrai, Giuseppe Marrani (ed.), Cecco Angiolieri e la poesia satirica 
medievale, Firenze, Edizioni del Galluzzo, 2005: 141-57. 

D’Agostino 2010 = Giovanni Boccaccio, La novella di ser Cepparello. Decameron, i 
1, Revisione filologica, introduzione e note di Alfonso D’Agostino, Milano, 
LED, 2010.

D’Agostino 2011 = Juan Manuel, El Conde Lucanor. Dodici racconti, a c. di Alfonso 
D’Agostino, Milano, CUEM, 2011.



272 Carte Romanze 13/1 (2025)

D’Agostino 2012 = Id., Il paradosso di Abraam («Decameron» I 2), in Luca Bellone, 
Giulio Cura Curà, Mauro Cursietti, Matteo Milani (ed.), Filologia e linguisti-
ca. Studi in onore di Anna Cornagliotti, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2012: 
205-19. 

D’Agostino 2014 = Id., Gli occhi di Lisabetta («Decameron» IV 5), in Paolo Canet-
tieri, Arianna Punzi (ed.), Dai pochi ai molti. Studi in onore di Roberto Antonelli, 
1, Roma, Viella, 2014: 703-20.

D’Andrea 1976 = Antonio D’Andrea, Le rubriche del Decameron [1976] in Id., 
Il nome della storia. Studi e ricerche di storia e letteratura, Napoli, Liguori, 1982: 
98-119.

Delcorno 1985-1986 = Carlo Delcorno, Studi sugli «exempla» e il «Decameron», 
«Studi sul Boccaccio» 15 (1985-1986): 189-214.

del Monte 1954 = Alberto del Monte, La novella del tempo fallace, «Giornale Storico 
della letteratura italiana» 131 (1954): 448-52, poi in Id., 1958: 106-12.

del Monte 1956 = Id., «Desuz le pin». Postilla tristaniana, in Studi medievali in onore 
di Antonino De Stefano, Palermo, Società siciliana per la storia patria, 1956: 
171-6, poi in Id., 1958: 82-8.

del Monte 1958 = Id., Civiltà e poesia romanze, Bari, Adriatica, 1958.
Di Francia 1907 = Letterio Di Francia, Alcune novelle del “Decameron” illustrate nelle 

fonti, «Giornale storico della letteratura italiana» 49 (1907): 201-98. 
Di Girolamo–Lee 1995 = Costanzo Di Girolamo, Charmaine Lee, Fonti, in 

Renzo Bragantini, Pier Massimo Forni (ed.), Lessico critico decameroniano, To-
rino, Bollati Boringhieri, 1995.

Filgueira Valverde 1936 = José Filgueira Valverde, La cantiga CIII. Noción del tiem-
po y gozo eterno en la narrativa medieval, Santiago de Compostela, Universidad, 
1936 (rist. Pontevedra, 1996).

Fiorilla 2010 = Maurizio Fiorilla, Per il testo del Decameron, «L’Ellisse» 5 (2010): 
9-38.

Fiorilla 2021 = Id., La valle delle donne (‘Dec.’ VI Concl. 17-37) tra allusioni ovidiane 
(‘Met.’ III 143-182) e dantesche (Inf. V 129), «Studi sul Boccaccio» 49 (2021): 
457-66.

Fiorilla 2024 = Id., Stratigrafia di fonti nella novella di Nastagio degli Onesti (Dec. V 8), 
«Studi sul Boccaccio» 52 (2024): 91-104.

Forni 1992 = Pier Massimo Forni, Forme complesse nel «Decameron», Firenze, 
Olschki, 1992.

Frugoni 2000 = Chiara Frugoni, La coppia infernale di Andrea Orcagna in Santa 
Croce a Firenze. Proposta per una possibile fonte della novella di Nastagio degli Onesti, 
«Studi sul Boccaccio» 28 (2000): 99-104.

Frugoni-Facchinetti 2016 = Chiara Frugoni, Simone Facchinetti, Senza misericor-
dia, il trionfo e la Danza macabra a Clusone, Torino, Einaudi, 2016.



273A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Giacon 1974 = Mariarosa Giacon, La novella di Nastagio e la canzone delle visioni, 
«Studi sul Boccaccio» 8 (1974): 226-49. 

Ginzburg 1989 = Carlo Ginzburg, Storia notturna. Una decifrazione del sabba, To-
rino, Einaudi, 1989.

Gómez Bedate 1975 = Pilar Gómez Bedate, El castigo de la amada ingrata en Ovidio 
(Metamorfosis, XIV, 610-770), Boccaccio (Decamerón, V, 8) y Garcilaso de la Vega 
(«Oda a la Flor de Gnido»), «La Torre» 23/89-90 (1975): 11-30.

Grabher 1935 = Carlo Grabher, Particolari influssi di Andrea Cappellano sul Boccac-
cio, «Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università di Cagliari» 
21 (1935): 69-88.

Guthmüller 2005 = Bodo Guthmüller, Inferno cristiano e mitologia di amore nella 
novella di Nastagio degli Onesti (Dec, V. 8), «Rassegna Europea di Letteratura 
Italiana» 25 (2005): 9- 21.

Hasenohr–Zink 1964 = Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge. Ouvra-
ge préparé par Robert Bossuat, Louis Pichard et Guy Raynaud de Lage, 
édition entièrement revue et mise à jour sous la direction de Geneviève 
Hasenhor et Michel Zink, Paris, Fayard, 1964. 

Lecco 2001 = Margherita Lecco, Il motivo della «Mesnie Hellequin» nella letteratura 
medievale, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2001.

Lunardi 2013 = La Virago evirata. «La Dame escoillee» (NRCF, 83), ed. critica a c. 
di Serena Lunardi, Milano, Ledizioni, 2013.

Marcozzi 2001 = Luca Marcozzi, “Passio” e “Ratio” tra Andrea Cappellano e Boccac-
cio: la novella dello scolare e della vedova («Decameron» VIII, 7) e i castighi del «De 
Amore», «Italianistica» 30/1 (2001): 9-32.

Meisen 2001 = Karl Meisen, La leggenda del cacciatore furioso e della cacci selvaggia, a 
c. di Sonia Maria Barillari, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2001.

Monteverdi 1913 = Angelo Monteverdi, Gli esempi dello «Specchio di vera penitenza», 
«Giornale storico della letteratura italiana» 61 (1913): 266-344, poi in Id., 
Studi e saggi sulla letteratura italiana dei primi secoli, Milano-Napoli, Ricciardi, 
1954: 167-303 (da cui cito).

Moretti 2024 = Enrico Moretti, Francesco d’Amaretto Mannelli, copista, filologo e 
lettore del «Decameron», Firenze, Olschki, 2024.

Neilson 1900 = William Allan Neilson, The purgatory of  cruel beauties. A note on the 
sources of  the 8th novel of  the 5th day of  the Decameron, «Romania» 24 (1900): 
85-93.

Pedroni 2011/2012 = Martina Pedroni, La novella di Nastagio degli Onesti («Decam-
eron» V 8), tesi di Laurea Magistrale, relatore Alfonso D’Agostino, Univer-
sità degli Studi di Milano, A.A. 2011/2012.

Perrus 1997 = Claude Perrus, La «chasse infernale»: des exempla à la nouvelle V, 8 du 
Décaméron, in Walter 1997: 125-39.



274 Carte Romanze 13/1 (2025)

Picone 1981 = Michelangelo Picone, Il rendez-vous sotto il pino («Decameron» 
VII.7), «Studi e problemi di critica testuale» 22 (1981): 71-85, poi in Id. 
2008a: 285-95.

Picone 2008a = Id., Boccaccio e la codificazione della novella. Letture del «Decameron», 
a cura di Nicole Coderey, Claudia Genswein e Rosa Pittorino, Ravenna, 
Longo 2008.

Picone 2008b = Id., Un dittico di novelle cavalleresche: Nastagio degli Onesti e Federigo 
degli Alberighi (V.8 e 9), in Id. 2008a: 235-56.

Rank 1914 = Otto Rank, Der Doppelgänger Eine psychoanalytische Studie, [pubblicato 
originariamente sulla rivista «Imago» nel 1914], trad. it. Il doppio, Milano, 
Sugarco, 1979.

Scarano 1911 = Nicola Scarano, La novella di Nastagio degli Onesti (Decamerone, 
V, 8), in Studi letterari e linguistici dedicati a Pio Rajna, Firenze, Ariani, 1911: 
423-52.

Scivoletto 1962 = Nino Scivoletto, Fonti latine e trovadoriche di una novella del Boc-
caccio, in Romania. Scritti offerti a F. Piccolo nel suo LXX compleanno, Napoli, 
Armanni, 1962: 499-513.

Segre 1963 = Cesare Segre, Negromanzia e ingratitudine (Juan Manuel, il «Novellino», 
Ludovico Ariosto), in Mélanges de linguistique romane et de philologie médiévale offerts 
à M. Maurice Delbouille, II, Gembloux, Duculot: 653-8.

Segre 1979 = Id., La novella di Nastagio degli Onesti (Dec. V viii): i due tempi della 
visione, in Id., Semiotica filologica. Testo e modelli culturali, Torino, Einaudi, 1979: 
87-96.

Segre 1982 = Id., I silenzi di Lisabetta, i silenzi del Boccaccio, in Mario Lavagetto 
(ed.), Il testo moltiplicato. Lettura di una novella del «Decameron», Parma 1982: 
75-85.

Sinicropi 1988 = Giovanni Sinicropi, La cagna la mula la menade, e Nastagio degli 
Onesti, «Comunità», 189-190 (1988): 380-429. 

Šklovskij 1929 = Viktor Šklovskij, Una teoria della prosa, Bari, De Donato, 1966 
(ed. or., O teorii prozy, Moskva, Federacja, 1929).

Stanesco 1984 = Michel Stanesco, “Entre sommeillant et esveillé”: un jeu d’errance du 
chevalier médiéval, «Le Moyen Âge» 40 (1984): 401-32.

Tenenti 1989 = Alberto Tenenti, Il senso della morte e l’amore della vita nel Rinasci-
mento, Torino, Einaudi, 1989.

Tufano 2021 = Ilaria Tufano, «Decameron» V, 8 e V, 9, in Ead., Boccaccio e il suo 
mondo. Studi e letture sul «Decameron», Soveria Mannelli, Rubbettino, 2021: 
187-202.

Ventura 2008 = Edoardo Ventura, Nastagio degli Onesti (Dec. V, 8), «Studi sul 
Boccaccio» 36 (2008): 63-88.

Vischi 2020 = Marta Vischi, Botticelli illustratore della novella di Nastagio degli Onesti 
tra Boccaccio e Petrarca, «Studi sul Boccaccio» 48 (2020): 179-86.



275

Licensed under a Creative Commons NonCommercial  
NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND)

© Alfonso D’Agostino
Pubblicato online il 07/08/2025 

Edito da Milano University Press

A. D’Agostino – Nastagio degli Onesti («Decameron» V 8)

Walter 1997 = Le mythe de la chasse sauvage dans l’Europe médiévale. Études réunies 
et présentées par Philippe Walter, avec la collaboration de Claude Perrus, 
François Delpech, Claude Lecouteux, Paris, Champion, 1997.

Zaccarello 2004 = Michelangelo Zaccarello, Il “lieto fine” come cardine strutturale: 
la quinta giornata, in Michelangelo Picone, Margherita Mesirca (ed.), Lectura 
Boccaccii Turicensis. Introduzione al «Decameron», Firenze, Cesati, 2004: 142-51.

Zatti 1978 = Sergio Zatti, Federigo e la metamorfosi del desiderio (Decameron V, 9), 
«Strumenti critici» 12 (1978): 236-52.

Riassunto: Il saggio intende studiare la novella boccacciana di Nastagio degli 
Onesti (Decameron V 8), esaminando in particolare il valore delle fonti, la struttu-
ra del racconto, il rapporto fra l’ideologia dell’epoca e quella dell’autore, il senso 
complessivo del testo e il problema della parodia. Inoltre l’autore presenta una 
nuova edizione del testo.

Parole chiave: Boccaccio, Decameron, Nastagio degli Onesti (V 8); interpreta-
zione; critica testuale.

Abstract: The essay aims to study the Boccaccian novella of  Nastagio de-
gli Onesti (Decameron V 8), especially examining the value of  the sources, the 
structure of  the story, the relationship between the ideology of  the author and 
that of  his time, the overall meaning of  the text and the issue of  parody. In 
addition, the author presents a new edition of  the text.

Keywords: Boccaccio, Decameron, Nastagio degli Onesti (V 8); interpretation; 
textual criticism.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

