L’ascolto come pratica femminista

Francis Sosta

Abstract

Nelle lotte dei movimenti sociali e dei femminismi, la pratica dell’ascolto svolge, ed ha svolto, un ruo-
lo fondamentale nell’emancipazione delle voci delle soggettivita subalterne e nella costruzione col-
lettiva dell’idea di voce politica. Questo articolo & volto a sottolineare due aspetti di carattere politico
ed epistemologico che hanno influenzato la pratica dell’ascolto come viene esplorata oggi nelle ricer-
che artistiche contemporanee: in primis il superamento della tradizione fenomenologica che ha ca-
nonizzato I'ascolto come fenomeno puramente percettivo, acustico e tecnico; in secundis come
I’ascolto abbia iniziato ad occuparsi non solo dell’udibile, del sonoro, dell’acustico, ma soprattutto
dell’inudibile, di cio che non riusciamo a sentire, di cido che non si sente perché invisibile e/o invisibi-
lizzato, perché non ha voce, perché é silenziato, ridefinendo I'ascolto come modalita di trasmissione
di conoscenza intergenerazionale e intersezionale. Per fare cido e per comprendere pil da vicino il
ruolo del femminismo di seconda ondata all’interno della genesi dell’ascolto come pratica presentero
qui la traduzione in italiano di alcuni passaggi tratti dalla pubblicazione The Force of Listening di Lucia
Farinati e Claudia Firth, un libro chiave sulla legacy tra ascolto e prassi femminista.

In the struggles of social movements and feminisms, the practice of listening plays, and has played, a
fundamental role in the emancipation of the voices of subaltern subjectivities and in the collective
co-construction of the idea of political voice. This article aims to highlight two political and epistemo-
logical aspects that have influenced the practice of listening as it is explored today in contemporary
artistic research: firstly, the overcoming of the phenomenological tradition that canonised listening
as a purely perceptual, acoustic and technical phenomenon; secondly, how listening has begun to
deal not only with the audible, the sonorous, the acoustic, but above all with the inaudible, with
what is not audible, with what is not heard because it is invisible and/or made not visible, because it
has no voice, because it is silenced, redefining listening as a mode of intergenerational and intersec-
tional transmission of knowledge. To do this and to better understand the role of second-wave femi-
nism in the genesis of listening as a practice, | will present here the Italian translation of some pas-
sages from Lucia Farinati and Claudia Firth’s publication The Force of Listening, a key publication on
the legacy between listening and feminist practice.

Parole chiave/Key Words
Ascolto; pratica; femminismi; attivismo.
Listening; practice; feminisms; activism.

DOI: 10.54103/connessioni/26779

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




Nelle lotte dei movimenti sociali e dei femminismi, la pratica dell’ascolto svolge, ed ha
svolto, un ruolo fondamentale nell’emancipazione delle voci delle soggettivita subalterne e
nella costruzione collettiva dell’idea di voce politica. Dal riconoscimento dell'importanza del-
le voci delle donne centrale per il femminismo della seconda ondata degli anni '60-'70; al
movimento Occupy del 2013-2014 dove l'ascolto ha unito la comunita internazionale
nell'immaginare futuri possibili; al movimento globale riunito sotto il motto #blacklifematter
dopo I'assassinio di George Floyd nel 2020 legato ai diritti delle comunita di colore che chie-
dono e rivendicano di essere ascoltate; alle iniziative di attivismo ecologico legate al movi-
mento Extinction Rebellion che invitano ad ascoltare la crisi climatica e ad agire sullo scena-
rio della sesta estinzione di massa, la nostra contemporaneita globalizzata necessita conti-
nuamente di generare nuove forme di ascolto in grado di riorientare la societa verso futuri
piu equi, inclusivi e sostenibili. Oggi I'ascolto nelle ricerche artistiche contemporanee viene
esplorato transdisciplinarmente attraverso un’ecologia di pratiche che spesso sfuggono a fa-
cili categorizzazioni, posizionandosi al crocevia tra pratica sociale, ecologica ed artistica. Si
ritiene qui importante, se non fondamentale, evidenziare come i movimenti radicali e i
femminismi! abbiano contributo in maniera essenziale alla ridefinizione dell’ascolto come
pratica, ovvero di prassi condivisa in uno spazio-tempo e contesto specifici, di pratica collet-
tiva e situata. Questo contributo puo essere inteso come possibile elemento di accrescimen-
to del dibattito in essere sulla dimensione della transdisciplinarieta degli studi del suono e
delle ricerche in merito alla dimensione dell’ascolto, attraverso una restituzione di fattori
storici in materia di femminismi, ecologie e lotte allargate di voci e corpi marginali e margi-
nalizzati all’'interno di uno scenario globale attuale.

Questo articolo e volto a sottolineare due aspetti essenziali di carattere politico ed epi-
stemologico che hanno influenzato la pratica dell’ascolto come viene esplorata oggi, ovvero
come ricerca multidisciplinare ed ecologia di pratiche situate, pratiche di produzione di
conoscenza che riflettono le condizioni particolari in cui vengono prodotte e le soggettivita
di chi le produce. Questo per sottolineare che il cambiamento avvenuto all'interno
dell’ascolto non e accaduto nel vuoto, ma piuttosto e stato determinato da una particolare
convergenza tra istanze femministe degli anni ’60-"70, attivismo, e pratiche artistiche social-
ly-engaged, che hanno permesso in primis di superare la tradizione fenomenologica che ha

canonizzato |'ascolto come fenomeno puramente percettivo, acustico e tecnico; poi di per-

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




mettere all’ascolto di occuparsi non solo dell’udibile, del sonoro, dell’acustico, ma soprattut-
to dell’inudibile, di cido che non riusciamo a sentire, di cid che non si sente perché invisibile
e/o invisibilizzato, perché non ha voce, perché é silenziato, ridefinendo I’ascolto come moda-
lita di trasmissione di conoscenza intergenerazionale e intersezionale. Per questi motivi oggi
rappresentano questioni profondamente femministe chiedersi chi ascolta e chi viene ascol-
tat*, chi o che cosa viene quindi relegat* a uno stato passivo.

All'interno dei movimenti femministi di seconda ondata la nascita di pratiche di ascolto
prende forma dall’urgenza di generare nuovi spazi sociali e politici piu paritari, piu equi, privi
di gerarchie e prevaricazioni, dove le donne potessero esprimersi e le loro voci essere ascol-
tate al pari delle altre. L’ascolto ha qui costituito uno strumento politico in grado di fare spa-
zio, di dare spazio, di reclamare spazio per le voci subalterne e silenziate; uno spazio dove
alle donne venisse riconosciuta la propria agency, ovvero la loro capacita di azione in un con-
testo collettivo, sociale e politico. E grazie al femminismo- inteso come sistema di scardina-
mento, di resistenza, strumento di liberazione personale e collettiva- che I'ascolto puo esse-
re stato ridefinito come pratica, come qualcosa da praticare, e quindi qualcosa di situato in
un luogo, azione e processo precisi, spostando I'attenzione dal fenomeno acustico dell’udire
a cio che I'ascolto puo generare, ai suoi effetti nei gruppi sociali e allo spazio che viene gene-
rato tra le soggettivita che partecipano al processo di ascolto. Un processo di incontro con
I'altro, con l'alterita, con quello che sta fuori di noi (in quanto I'ascolto prevede una forma di
rinuncia del sé), e simultaneamente con noi stess* e con le nostre moltitudini e intersogget-
tivita. Ripercorrere le prospettive femministe sull’ascolto significa quindi non solo riconosce-
re come attraverso gli approcci critici ed epistemologici dei femminismi, I’ascolto sia diventa-
to in varie discipline (dalla Soundart, alle pratiche sociali, al carework?) una metodologia e
uno strumento sociale piuttosto che un fenomeno legato all’acustica; ma anche riaffermare
I'importanza delle istanze femministe degli studi sul suono nel tentativo di scardinare i bina-
rismi (udito/ascolto, attivo/passivo, soggetto/oggetto) e gli universalismi sull’ascolto, e nel
contrastare le narrative e i sistemi di produzione dominanti nel campo.

Sull’onda della fenomenologia francese I'ascolto per buona parte del XX secolo e pertan-
to per buona parte dello sviluppo della Soundart e stato analizzato come fenomeno puramen-
te percettivo, acustico. | famosi Modes of Listening di Pierre Schaeffer (Schaffer, 2017, pp.80-

93) che analizzano e organizzano I'ascolto in modalita, non sono altro che la risposta ad una

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




oggettivazione dell’ascolto e riduzione dell’ascolto ad un effetto causato dall’oggetto sonoro,
concetto alla base della musica concreta. L'objet sonore si riferiva al suono isolato, nella sua
purezza. L'esperienza acusmatica elimina le informazioni sulla fonte del suono, per consentire
un’esperienza puramente fenomenologica del suono (Noy, 2017, p.12). L'enfasi su questa “pu-
rezza” dell’esperienza sonora € un aspetto critico, perché isolando I'oggetto sonoro da chi
ascolta, I'evento sonoro viene assolutizzato, e si elimina contemporaneamente ogni conside-
razione di tipo sociopolitica, di rappresentazione sulle soggettivita implicate nel processo di
ascolto, e sul contesto fisico e politico nel quale avviene. Il dominio dei discorsi fenomenologici
che teorizzano I'ascolto in relazione al suono come fenomeno puramente fisico e sensoria-
le/percettivo, ha condizionato per lungo tempo lo studio dell’ascolto inquadrandolo in una se-
rie di dicotomie, di tensioni all’interno dell’opposizione tra soggetto/oggetto. Una delle sepa-
razioni piu consolidate e classiche & quella tra udito e ascolto, tra modalita di percezione “pas-
siva” e “attiva”. Queste posizioni sono problematiche e riduttive perché posizionano il campo
della SoundArt al di fuori di sistemi di rappresentazione e dinamiche di potere, contribuendo
ad una canonizzazione dell’ascolto e alla promozione della predominanza dell’aspetto tecnico
e tecnologico dell’ascolto sugli aspetti sociali, inter-relazionali, politici ed ecologici in cui
I'ascolto & impiegato. E la compositrice, attivista, femminista queer Paoline Oliveros iniziatrice
del Deep Listening ad introdurre la differenza tra udito ed ascolto in termini di coscienza (Oli-
veros, 2005) piuttosto che di azione attiva/passiva.

Un ulteriore riflessione per comprendere la portata dei movimenti di liberazione
femministi degli anni ’60-"70 e di come il loro impegno nel riconoscimento dell'importanza
della voce delle donne abbia contributo a generare nuove possibilita di ascolto necessita di
un breve inquadramento di genere sulla voce femminile. Il pregiudizio di genere sulla voce
femminile e infatti estremamente antico. Nelle antiche civilta greche la voce femminile
non poteva essere esercitata in pubblico, in quanto I'intonazione, il tono piu acuto della
voce femminile, era associato ad una personalita priva di autocontrollo e razionalita. La
voce maschile era connessa alla ragione e all’intelletto, mentre la voce femminile era asso-
ciata al corpo e alla materia. La mascolinita, in quella cultura, era infatti definita anche at-
traverso un diverso uso dei suoni (Carson, 1992, p. 119). Alle donne greche non era con-
sentito emettere suoni di alcun tipo all’interno dello spazio civico della polis, mentre gli

uomini, capaci di dissociarsi dalle proprie emozioni, erano considerati in controllo della

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




propria voce. L’associazione ideologica della voce femminile con la mostruosita, il disordi-
ne e la morte faceva si che la follia e la stregoneria, cosi come la bestialita, fossero condi-
zioni comunemente associate all’'uso della voce femminile in pubblico, vietata dal senso
comune e dalla legge (Carson, 1992, p. 120). Le donne potevano usare la voce e i loro
suoni solo in contesti rituali. Come ad esempio I’Ololyga, un rituale peculiare delle donne.
L'Ololyga € un grido acuto e penetrante emesso in un momento culminante specifico della
pratica rituale o teatrale, o nella vita reale, come la nascita di un bambino (Carson, 1992,
p. 125). Concependo il suono della voce femminile esclusivamente all'interno di questi
contesti rituali, spesso legati alla vita, nascita, o morte, la cultura antica ha contribuito a
costruire I'alterita della voce femminile (Carson, 1992, p. 129) che era permessa esclusi-
vamente all’interno di climax emotivi. Mettere una porta sulla bocca delle donne e quindi
stato un progetto importante della cultura patriarcale dall’antichita ad oggi (Carson, 1992,
p. 121). | movimenti femministi degli anni ‘60-'70 e I"enfasi proprio sull’emancipazione del-
la voce delle donne hanno quindi non solo liberato la donna nel suo contesto sociale, fami-
gliare e politico, ma hanno permesso a moltissime artiste donne di riappropriarsi della

propria voce come mezzo artistico, radicale e sovversivo.

The Force of Listening

Per comprendere piu da vicino il ruolo del movimento del femminismo di seconda
all'interno della genesi dell’ascolto come pratica presentero qui la traduzione in italiano di
alcuni passaggi tratti dalla pubblicazione The Force of Listening di Lucia Farinati e Claudia
Firth (Farinati, Firth, 2017) un libro chiave sulla legacy tra ascolto e prassi femminista.

The Force of Listening € una raccolta di conversazioni, dibattiti e scambi che le autrici
concepiscono non come una pubblicazione teorica, ma come un testo sulla e per la pratica
dell’ascolto. La pubblicazione e un’opera dialogica ed affronta in modo specifico sia la rela-
zione tra ascolto, parola e politica delle voci, sia I'intersezione tra il personale e il politico in
cui I'ascolto € impiegato. L’ascolto viene qui introdotto come pratica di micro-attivismo e
collegato al ruolo dei gruppi femministi di autocoscienza degli anni ’60-"70, dove le donne
condividevano le loro esperienze personali sperimentando modalita di relazione intellettuale
ed emotiva basata sull’ascolto e sul rispetto. Attraverso questi gruppi, le donne hanno sfida-

to le dinamiche di potere e di conseguenza hanno riconosciuto il potere dell’ascolto nel pla-

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




smare la trasformazione e il cambiamento sociale. L’attenzione a cio che I'ascolto fa, alla sua
capacita di agire come strumento sociopolitico di organizzazione e cambiamento sociale, € il
fulcro della pubblicazione che ribadisce il ruolo dell’ascolto nel progetto di costruzione di
una voce politica. Nella pubblicazione, cido che viene definito come forza e il potenziale
dell’ascolto di generare uno spazio sociale, politico e situato in cui I'ascolto come pratica
possa costituire un modo per «ridistribuire il potere e riorganizzare le relazioni di potere tra
chi parla e chi ascolta» (Farinati, Firth, 2017, p. 18).

| testi tradotti sono estratti dal capitolo 2 Parlare e ascoltare nei gruppi di autocoscienza
femminista® e capitolo 7 Risonanza e riconoscimento (o la politica dell’ascolto)* dove viene
condivisa sia I'esperienza con i gruppi di autocoscienza, sia la loro rilevanza all’'interno di una
possibile politica dell’ascolto. Si ritiene importante condividere questi passaggi per la possibili-
ta che offrono di conoscere dall’'interno le dinamiche ed obbiettivi dei gruppi, oltre a com-
prenderne I'importanza per I'eredita nelle pratiche odierne. Nel Capitolo 2 e riportata una
conversazione che le due autrici Lucia Farinati e Claudia Firth intessono con I'antropologa Pat
Caplan® e I'artista Anna Sherbany®, risultato della trascrizione e montaggio di due separate re-
gistrazioni (Londra, maggio 2013). Nel Capitolo 7 a conversare sono le autrici con Alex membro
del gruppo Precarious Workers Brigade (PWB) e il teorico della comunicazione Nick Couldry®.

Il capitolo 2 inizia con una introduzione delle autrici:

[...] i gruppi di autocoscienza femminista (gruppi C-R)® si sono diffusi tra le donne alla
fine degli anni Sessanta. Erano parte integrante del movimento femminista che si stava
formando spontaneamente in America e in altri Paesi occidentali. [...] Il termine
autocoscienza si riferisce alla presa di coscienza di qualcosa che prima non si percepiva,
a qualcosa che viene portato dall’'inconscio alla mente cosciente. Come strumento, e
stato adottato dal Movimento per i diritti civili degli anni Sessanta, dove era noto come
«dire le cose come stanno» [Spender, 1980, p. 128]. | gruppi di autocoscienza erano
piccoli gruppi di sole donne molto specifici, organizzati per condividere esperienze
legate al sessismo, riconoscendo in particolare I'importanza di rompere l'isolamento
individuale delle donne e il loro silenzio. Era anche importante il fatto che non si
trattasse di discussioni pubbliche, ma di spazi per sole donne, creati per farle sentire al
sicuro nel parlare delle condizioni della loro vita. In Man Made Language, Dale Spender
ha sostenuto che le donne erano per molti versi escluse da un linguaggio che non era
stato creato da loro e in qualche modo prendevano in prestito il linguaggio esistente. |
gruppi di autocoscienza erano quindi spazi in cui le donne iniziavano ad essere in grado
di nominare a un problema per il quale prima non avevano un linguaggio. [...]

Lucia: Vorremmo iniziare questa conversazione chiedendovi della vostra esperienza con
i gruppi di autocoscienza. Dato che né io né Claudia abbiamo partecipato a un gruppo
per ovvie ragioni di eta, siamo particolarmente interessate a comprendere le origini dei
gruppi, come erano organizzati gli incontri, come sono iniziati e cosi via. Soprattutto,

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




dato il tema della nostra ricerca: I'ascolto all’intersezione tra arte e attivismo, vorremmo
saperne di pil sul processo di ascolto in atto nei gruppi.

Anna: Beh, veramente la cosa principale era parlare; quindi, mi chiedo perché la nozione
di ascolto?

Claudia: Spesso si pone molta pil enfasi sul parlare, mentre in Man Made Language,
Dale Spender parla dell'importanza dell’ascolto al pari del parlato nel creare la voce
parlante.

Anna: Penso che dovremmo dire listening to [I’ascolto di qualcosa/qualcun*] non solo
listening [I’ascolto].’® C’& una differenza tra I'espressione parlare a e parlare con... ma
guesta differenza non & presente in tutte le lingue... L'idea comune di ascolto, o quello
che io pensavo dell’ascolto, e il fatto di associarlo all’ascolto passivo, una sorta di
attitudine religiosa... tuttavia, nel gruppo di donne non si trattava di ascoltare, ma di
parlare ed essere ascoltate. [...]

Pat: [...] i gruppi femministi erano molto chiari sul fatto che I'ascolto fosse fondamentale
e che le persone dovevano ascoltare con attenzione poiché tutti avevano il diritto di
esprimersi e dovevano essere incoraggiati a farlo. Per me questo & stato molto
importante. [...]

Claudia: Secondo Kathie Sarachild non esisteva un metodo unico e, sebbene siano state
formalizzate diverse regole o linee guida per i gruppi di autocoscienza, cio che contava
erano i risultati piuttosto che i metodi. Secondo I'autrice, lo scopo di ascoltare tutte era
guello di ricostruire un quadro di cio che stava accadendo, di avere un’idea di come
I'oppressione stesse operando, di analizzare la situazione e le condizioni sociali, non di
analizzare le singole donne. Una maggiore comprensione della situazione determinava il
tipo di azione necessaria, sia individuale che politica.

Anna: Nel nostro gruppo I'obiettivo era dare voce alle donne. [...]

Claudia: Pensi che il fatto che fosse un gruppo di sole donne abbia cambiato le cose?
Anna: Si, assolutamente, si e trattato di questo! Ci ha dato uno spazio per parlare, ci ha
dato un linguaggio con cui parlare; mi ha dato la confidenza di parlare in uno spazio
come quello, e mi ha anche incoraggiato a parlare di cose di cui altrimenti non avrei mai
parlato. Questo ci ha fatto sentire in grado di poterci realizzare, che avevamo il diritto di
farlo e di portare il messaggio alle altre donne con cui stavamo lavorando... [...]

Pat: | gruppi di autocoscienza erano davvero potenti, molto trasformativi. C'era
un’energia incredibile, non so dirvi quanto siano stati potenti. Sentivamo che le cose
stavano cambiando, speravamo in meglio, e che in un certo senso stavamo facendo la
storia... Non dico che fosse tutto cosi facile, perché non lo era. Con il gruppo
accademico, ad esempio, non e stato un problema perché tutti erano accademici, ma in
altri gruppi, dove c’erano persone con diversi livelli di istruzione, c’erano soggetti pil
eloquenti di altri. Quindi ho imparato ad ascoltare con attenzione le persone meno
forbite, perché anche loro avevano un messaggio e dovevano sentirsi a proprio agio.
Anna: Venivamo ascoltate, ci ascoltavamo a vicenda, questa era I'idea di fondo, ma per
essere ascoltate stavamo anche imparando a parlare, ad articolare le cose, a trovare il
linguaggio...Le donne rinunciavano anche ai loro cognomi, al nome del padre e cercavano
di trovare un nuovo nome che fosse adatto a loro. Questo processo di destrutturazione e
stato una parte molto importante dello smantellamento del patriarcato, dell’assunzione di
altre posizioni, della creazione di un linguaggio, del riconoscimento finale del modo in cui
la societa era strutturata per mantenere le donne nella posizione in cui si trovavano... |l
momento di decostruzione & avvenuto quando ci siamo chieste chi fossimo e quali fossero
le nostre capacita. Si & parlato molto di fiducia in noi stesse e di educazione all’assertivita,
che significava letteralmente alzare la testa. [...]

Claudia: [...] E tu Anna? Pensi che potremmo ripensare i gruppi di autocoscienza in
termini di ascolto collettivo?

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




Anna: Come ho detto in precedenza, i gruppi non riguardavano l'ascolto collettivo, ma il
parlare e I'ascoltare come attivita complementari, avere uno spazio in cui ci si sente in grado
di dire cio che si ha da dire, e quindi incitare anche le altre donne a dire cio che hanno da
dire. Questo é davvero importante, fa la differenza. [...] In ognuno di questi collettivi c’é un
elemento di minoranza, un elemento legato ad una voce che non é stata ascoltata. [...]
Lucia: In termini di politica identitaria, 'impatto dei gruppi & stato cruciale, poiché ha
creato una nuova sfera politica in cui le donne si sono sentite pienamente riconosciute
al di fuori dell’ordine patriarcale. Come abbiamo sentito da Pat e Anna, il gruppo di sole
donne ha creato uno spazio di riflessione collettiva in cui & stato fondamentale piegare e
decostruire il linguaggio del patriarcato e iniziare a pensare a come andare oltre. Se
pensiamo di tracciare un’eredita dei gruppi di autocoscienza in termini di pratica di
ascolto, potrebbe essere utile soffermarsi su due aspetti che sono emersi con chiarezza
nel corso di questa conversazione: la questione dell’esperienza personale rispetto a
quella collettiva e la nozione di terapia politica. Come suggerito da Anna, “ascolto
collettivo” potrebbe essere un concetto fuorviante per comprendere la portata dei
gruppi. Non si trattava di sessioni volte a creare uno spazio collettivo per sviluppare
semplicemente alcune capacita di ascolto. Si trattava di qualcosa di piu.

Claudia: Si, mi interessa I'associazione di Anna con |'ascolto come [atto] passivo. Mi piace
quello che ha detto sul fatto che si tratta di listening to [ascoltare qualcosa/qualcun*]
piuttosto che di ascolto e basta. In Man Made Language, Dale Spender ha messo in
discussione I'associazione dell’ascolto con la passivita e si € chiesta se non ci fosse un
pregiudizio sul fatto che I'ascolto sia un’abilita associata al femminile (ad esempio, I'ascolto &
qualcosa che le donne fanno piu degli uomini, o sono ascoltatrici “migliori”) e quindi
erroneamente associato anche alla passivita. L'autrice pone una domanda interessante:
«Esiste un legame tra la svalutazione delle donne e la svalutazione dell’ascolto?» [Spender,
1980, p. 128]. All’epoca in cui scriveva (nel 1980), erano state condotte pochissime ricerche
sull’ascolto e I'autrice si chiedeva se non fosse questo il motivo. Mi e piaciuto molto anche il
modo in cui Pat ha descritto cio che si e sviluppato attraverso l'ascolto nei gruppi di
autocoscienza come un’entita, un corpo di comunicazione.

Lucia: La questione del tempo sollevata da Pat e cruciale: il tempo per ascoltare la storia,
I'opinione e I'esperienza personale dell’altra; e il tempo necessario per reagire e articolare piu
di una risposta collettiva. Cio che il movimento femminista ha prodotto nel corso degli anni,
attraverso e grazie all’esperienza dei gruppi di autocoscienza, € stato quello di mettere le
donne in condizione di prendere posizione e di organizzarsi collettivamente attraverso nuove
iniziative autonome, come le biblioteche delle donne, i centri di salute/ricerca, ecc. Potremmo
dire che I'ascolto & stato praticato per parlare differentemente e per parlare di differenza. E qui
la parola “differenza” & fondamentale non solo per ricordare la varieta dei gruppi attivi tra gli
anni ‘60 e ‘70, ma soprattutto per una nuova modalita di organizzazione politica che proviene
dalla pratica e dalla teoria della differenza sessuale. Ripensare al femminismo come a una
genealogia che ha contrastato i sistemi dominanti di potere maschile e la loro organizzazione
verticale, significa anche guardare ai gruppi di autocoscienza come a un esempio di piccole
organizzazioni informali indipendenti dai partiti politici e, in alcuni casi, dalla sinistra radicale.
Hanno introdotto un modello di micropolitica basato sull'azione diretta e possono essere visti
come il fulcro dell’attivismo femminista (Farinari, Firth, 2017, pp. 40-51).

Nel capitolo 7 Risonanza e riconoscimento (o la politica dell’ascolto) viene, invece, in-
trodotto il concetto di risonanza e reciprocita, e di come I'ascolto possa creare forme di soli-

darieta. Sono le autrici ad esordire:

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




In questo capitolo, unendo teoria e pratica, esploriamo come diversi tipi di strutture di
potere, sia gerarchiche che orizzontali, possano produrre diversi tipi di ascolto.
Risonanza e riconoscimento sono termini che offrono buone possibilita di approfondire
alcune politiche di ascolto basate sulla reciprocita e sulla mutualita. Chi sta ascoltando?
E Come? Come avviene il riconoscimento di e da parte di chi? Ci sono anche questioni
legate al valore, per esempio come il modo in cui certi tipi di linguaggio sono considerati
legittimi o illegittimi, da ascoltare o meno. In che modo le strutture politiche dall’alto
verso il basso utilizzano I'ascolto come tecnica di potere e di controllo e come altri tipi di
organizzazione potrebbero rafforzare le forme di solidarieta e di riconoscimento
reciproco? Parlando con i membri [del collettivo] Precarious Workers Brigade (PWB) e
con Nick Couldry, ma anche traendo spunti dal lavoro di [Adriana] Cavarero, [Susan]
Bickford e [Carla] Lonzi, queste domande si muovono nel contesto dell’arte e delle
istituzioni, della creativita femminista e dell’'organizzazione politica. Se pensiamo
all’ascolto come ad un atto, qual & il suo rapporto con I'azione e la partecipazione!'? In
che modo I'ascolto puo potenzialmente creare solidarieta, ma anche giocare un ruolo
all'interno del disaccordo e degli spazi di disuguaglianza? Se I'ascolto richiede un lavoro
che produca un effetto, cosa succede al di la della fiducia di un gruppo? Cosa succede se
la reciprocita diventa difficile? E cosa succede quando ci spostiamo da spazi semi-privati
a spazi totalmente pubblici, come funziona I'ascolto li? Puo funzionare la reciprocita in
un contesto pubblico? Iniziamo a parlare di solidarieta. [...]

Claudia: Abbiamo accennato all’ascolto come qualcosa che ha a che fare con la cura e
I’empatia e sembra andare, in qualche modo, verso la costruzione della solidarieta.
Lucia: Come potremmo concepire ulteriormente la solidarieta? [...]

Claudia: Axel Honneth ha scritto della solidarieta come forma di riconoscimento. [...]
Nick: [...] La sua nozione di riconoscimento si articola su tre livelli: il riconoscimento del
corpo dell’altro come qualcosa che ha bisogno di essere contenuto, protetto, amato e
curato; il livello morale in cui dobbiamo rispettare gli altri in quanto agenti etici che
riflettono il bisogno di lottare per sopravvivere; e terzo, riconoscere la capacita dell’altro
di dare un contributo concreto a una comunita materiale, come dice lui. Se non abbiamo
queste tre cose, non ci riconosciamo a vicenda. Qui parliamo soprattutto del terzo,
perché e quello pil vicino alla politica...

Claudia: Questo e anche il livello che riguarda la solidarieta. Cioe il riconoscimento
reciproco delle nostre e altrui capacita di creare un contributo concreto a una “comunita
materiale”. Honneth definisce il riconoscimento come un processo attraverso il quale un
individuo pud riconoscersi in una voce prodotta collettivamente. E quindi il
riconoscimento reciproco del valore di noi stessi e del valore degli altri per una
particolare comunita [...]

Lucia: Questa simmetricita sembra risuonare con la natura reciproca del parlare e
dell’ascoltare che abbiamo esaminato [...].

Claudia: Questo mi ricorda cio che i primi gruppi femministi di autocoscienza cercavano
di articolare per uscire dal silenzio. Quando le donne hanno dato vita a questi gruppi e
hanno iniziato a parlare di argomenti legati alla loro vita quotidiana, i gruppi sono stati
liguidati come non importanti, non politici, ma piuttosto come terapia, sai... Con i gruppi
di autocoscienza femminista, le esperienze personali delle donne non hanno avuto una
rilevanza sociale pil ampia di per se. E’ stato attraverso la mutua pratica di parlare e
ascoltare, che queste esperienze hanno assunto valore all'interno dei gruppi di
autocoscienza [...].

Nick: La questione del riconoscimento e davvero importante e cio implica che in
qualsiasi collettivo o situazione in cui si cerca di costruire una pratica, si deve pensare
seriamente a cosa significhi riconoscersi reciprocamente in modo efficace e a cosa
significhi fingere di farlo. Il riconoscimento non & un valore negoziabile, non si puo fare

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




solo alcune volte, ma deve essere sempre presente. E ovviamente legato ai valori
femministi di cura e cosi via [...].

Alex (PWB): Questa e la forza dell’ascolto, perché se ci si prende del tempo per
ascoltare, si crea solidarieta... E cosi che si creano i collettivi, mostrando solidarieta e
cura: ascoltando davvero e cercando di capire la posizione degli altri [...].

Lucia: Solidarieta in questo caso significa listening with [ascoltare con], piuttosto che
listening to [ascoltare qualcosa/qualcun*]? Come potrebbe funzionare? [...]

Claudia: In termini di riconoscimento, ascoltare davvero qualcuno significa riconoscere il
valore di cosa e stato espresso dalla persona. Nelle strutture di potere gerarchiche,
organizzate dall’alto verso il basso, c’é spesso una lotta da parte di chi e sottomesso, nel
venire riconosciuto da chi sta ai vertici poiche emarginato o non ascoltato. [...] Penso
che la solidarieta possa essere intesa nella sua espressione piu elementare come una
forma di mutualita espressa da listening with [ascolto con] e inoltre listening to [ascolto
di qualcosa/qualcun*]. Se pensiamo a come funzionavano i gruppi di autocoscienza
femminista, le cose che le donne dicevano sulle proprie esperienze risuonavano le une
nelle altre. Si riconoscevano in cio che veniva condiviso reciprocamente, non solo a
livello individuale. Questa risonanza sembrava andare di pari passo con il
riconoscimento delle singole persone come parte del gruppo e della societa, aiutandole
a prendere coscienza delle condizioni condivise e incoraggiandole a cambiare le cose sia
individualmente, nelle loro vite, sia collettivamente tramite la partecipazione al
movimento e alle azioni politiche. Forse € un luogo comune, ma la solidarieta puo creare
un sentimento di forza che puo sfociare piu facilmente in azione.

Lucia: La femminista e critica d’arte Carla Lonzi usa il termine risonanza per descrivere la
sua esperienza di autocoscienza. Nel suo diario scritto nei primi anni ‘70, confronta le
sue precedenti esperienze di dialogo con gli artisti con gli incontri e gli scambi
interpersonali che ha avuto con le donne di Rivolta Femminile!2. Quando era attiva
come critica d’arte, sentiva che I'autorealizzazione dell’artista spesso implicava I'altro
come puro spettatore, mentre I'autocoscienza femminista era per lei un processo di
riconoscimento reciproco attraverso il quale il soggetto si realizzava. Scrive: «il
riconoscimento, da cui nasce il soggetto, intanto che esprime un altro soggetto in grado
di essere riconosciuto a sua volta, e stata I'operazione che ha portato il mio processo al
traguardo dell’autocoscienza» [Lonzi, 1975]. Il processo di riconoscimento implica la
reciprocita dell’ascolto e della parola ed e il risultato di questo scambio reciproco.
Radicalmente diversa dalla politica di spettatorialita che opera all'interno delle arti, la
pratica dell’autocoscienza & invece uno spazio partecipativo attraverso il quale le donne
si manifestano e si riconoscono.

Claudia: E interessante riflettere su questa differenza.

Lucia: Si, la distinzione tra la politica di risonanza dell’autocoscienza e la politica di
spettatorialita dell’arte, era gia presente negli scritti di Rivolta Femminile come parte di
una critica alla “creativita patriarcale maschile” o a quella che veniva vista come la
tendenza a ridurre le donne sia ad oggetti che a spettatori. Il lavoro della Lonzi mi
affascina perché il suo modo di decostruire la “creativita patriarcale maschile” si e
gradualmente sviluppato in una modalita di scrittura dialogica e relazionale che puo
essere considerata un continuo processo di disfacimento. [...] Vedo il suo intero
progetto di scrittura come un atto creativo e politico di ascolto attraverso il quale ha
orchestrato le molte voci che popolavano la sua vita, compresa la sua voce poetica. E
stato questo aspetto del suo lavoro ad ispirare in parte questo progetto di scrittura
dialogica.

Claudia: Anche la risonanza & un termine molto legato al suono...

Lucia: Lo ! Nel caso della Lonzi questo termine si collega anche all’'uso del registratore
come strumento fondamentale all'interno del suo lavoro. Da un libro degli esordi come

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




“Autoritratto” (1969), fino al suo ultimo lavoro, “Vai Pure” (1980), la risonanza & un
termine che puo essere applicato al suo lavoro in due modi: come metafora del
riconoscimento di sé attraverso I'altro, ma anche come dispositivo sonoro attraverso il
quale ha costruito i suoi dialoghi scritti.

Claudia: Quale pensi sia I'importanza del sonoro in relazione alle pratiche di cui abbiamo
parlato?

Lucia: Penso che sia la singolarita espressa, contenuta, incarnata in una voce che
comunica a un’altra voce. Il tribunale popolare organizzato da Precarious Workers
Brigade [...] fornisce un buon esempio di come una testimonianza possa essere
materialmente trasportata o trasmessa dalla bocca di qualcun altro e comunque essere
un’azione molto efficace e potente. Leggendo in pubblico molte delle testimonianze
rese da diverse persone, PWB ha generato un dibattito molto acceso, ma anche uno
spazio veramente relazionale ed emotivo. La vocalita (termine usato da Cavarero) in
questo contesto e stata importante non tanto per mantenere il suono autentico della
voce delle persone che hanno testimoniato, ma per produrre quella qualita o livello di
relazione tra le persone. Se da un lato I'anonimato era importante per proteggere le
persone vulnerabili presenti in sala, dall’altro la narrazione crea un’incredibile risposta
emotiva. C'eé quindi la questione dell'impatto emotivo [affettivo] generato dal suono
della voce, il modo in cui il suo colore, la grana, la modulazione creino empatia o una
certa consapevolezza nell’ascoltatore. [...]

Claudia: [...] Ascoltare e rischioso perché cio che ascoltiamo potrebbe richiedere un
cambiamento da parte nostra, e il cambiamento puo essere doloroso. E qui che Bickford
suggerisce 'immagine dell’ascolto come un viaggio o come di un ponte su cui viaggiare.
Il viaggio € uno sforzo comune. Anche chi ascolta deve aspettarsi di cambiare, cosi come
chi & ascoltato.

Lucia: Quindi un ritorno alla reciprocita... [...]

Claudia: Si, esattamente, e il riconoscimento della differenza e del valore potrebbe
creare un tipo di solidarieta che non & necessariamente basata su un accordo completo.
Lucia: Beh, la nozione di differenza & importante nello sviluppo dell’idea di Cavarero di
una politica delle voci, deriva infatti sia dall’idea di sfera politica di [Hannah] Arendt che
da una visione femminista italiana della differenza sessuale. A mio avviso, questa
nozione di differenza si basa su uno spazio relazionale creato dalla comunicazione
reciproca di donne in carne e ossa. Cavarero sostiene che la qualita politica di questa
comunicazione non €& determinata dal sesso femminile «piuttosto, questa politica
consiste nel contesto relazionale [...]» [Cavarero, 2005, p. 206].

Claudia: Come si produce uno spazio relazionale?

Lucia: In termini di esperienza sonora, uno spazio relazionale non si crea semplicemente
attraverso il suono, ma attraverso affect'® e risonanza. E quando la risonanza acustica &
prodotta dalla voce umana, si potrebbe ulteriormente sostenere che la risonanza é la
qualita incarnata dell’ascolto. Il soggetto vibrazionale, «risonante, non € mai puramente
autoreferenziale, non € me, né I'altro, ma e sempre il risultato della risonanza stessa»
[Nancy, 2007]. [...] Cavarero immagina questo processo di interazione nel locale assoluto
come una sorta di canto: «Come una specie di canto a piu voci, il cui principio melodico
e la distinzione reciproca del timbro inconfondibile di ciascuno - o meglio, come se un
canto di questo tipo fosse la dimensione ideale, il principio trascendentale, della
politica» [Cavarero, 2005, p. 205].

Claudia: E molto poetico. E una bella metafora della collettivita, ma vorrei anche che in
gualche modo permettesse la dissonanza. Abbiamo parlato della necessita di lasciare
spazio al disaccordo. Se la melodia (usando la stessa metafora) € troppo armoniosa,
rischia di diventare un’entita omogenea [...] Questo non vuol dire che la risonanza non
possa verificarsi, anzi, come abbiamo discusso in precedenza in questo capitolo,

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




\

esortare una risposta corrispettiva o simpatetica e infatti importante per creare
solidarieta. Quindi forse siamo di fronte a un’idea di politica che deve abbracciare sia la
risonanza che la dissonanza, non basata solamente sullo stare insieme.

Lucia: Beh, dissonanza deriva dal latino dissonare: differire nel suono. Come abbiamo
visto, il passaggio dalla politica della parola a quella della voce € un modo di concepire il
concetto di differenza.

Claudia: Mi interessa anche pensare agli spazi reali in cui si sono svolte le relazioni
reciproche di cui abbiamo parlato. | gruppi di autocoscienza, ad esempio, operavano in
spazi semi-privati, nelle case delle persone o in spazi comunitari. L’espressione del sé
avveniva in relativa sicurezza [...] Susan Bickford scrive della necessita di sviluppare un
senso di prudenza in questo senso. [...] Si chiede come I'ascolto possa essere reso
visibile o udibile, come pu0 apparire in pubblico?

Lucia: Penso che dipenda dal contesto... Ricordo che ero molto entusiasta di trascorrere
molto tempo a Occupy London, cioé di partecipare attivamente all’'assemblea che si
svolgeva ogni giorno nella piazza della Cattedrale di St.Paul...In qualche modo I'ascolto
in quel contesto & diventato visibile attraverso i protocolli e le tecniche utilizzate dagli
organizzatori di Occupy.

Claudia: [...] Occupy ha risposto in modo particolare alle idee di relazionalita, spazio
fisico e avvicinamento alla democrazia diretta.

Lucia: Si, e questo & avvenuto ancora una volta in uno spazio fisico, nella piazza, come se
qualsiasi idea di democrazia diretta fosse sempre collegata all’agora, lo spazio pubblico
della polis. [...] La polis non & una nazione, né una patria, né una terra, ma e invece,
come dice Cavarero, «uno spazio relazionale aperto dalla comunicazione reciproca dei
presenti attraverso parole e azioni» [Cavarero, 2005, p. 204]. Questo spazio relazionale
e condiviso e stato completamente realizzato dai gruppi di autocoscienza, che hanno
permesso alle donne di creare un contesto in cui esporre cio che erano I'una all’altra.
Secondo Cavarero, il tipico impulso femminino all’auto-narrazione trova nella pratica
dell’autocoscienza una scena politica che corrisponde allo spazio politico interattivo
teorizzato da Arendt. Le strategie di Occupy si sono invece affidate a modi di parlare e
ascoltare molto diversi dallo spazio intimo della narrazione. [...] Il movimento Occupy
era molto piu preoccupato di creare una scena politica in cui le diverse voci fossero
sempre piu forti ed intense. Questo ha in qualche modo compromesso la possibilita di
sviluppare un movimento di piazza in uno spazio relazionale pil duraturo e forse piu
ampio (e questa e forse una differenza significativa tra lo spazio relazionale temporale di
Occupy e le relazioni a lungo termine stabilite tra le donne all'interno e dopo il
movimento degli anni ‘70) (Farinati, Firth, 2017, pp. 146-164).

In conclusione, abbiamo visto attraverso le testimonianze riportante in The Force of Li-
stening come listening to (ascoltare qualcosa/qualcun*) abbia implicazioni diverse da liste-
ning with (ascoltare con) che fa riferimento alla pratica politica dell’ascolto collettivo, condi-
viso, di gruppo, I'atto di ascoltare insieme ad altr*. | due termini non si escludono; piuttosto
sono entrambi necessari per creare forme di mutualita e solidarieta attraverso I'ascolto co-
me pratica intenzionale, lavoro che richiede un tempo e un impegno duraturi nel generare le
condizioni di inclusivita in cui un dialogo possa davvero avere luogo. Uno degli obiettivi prin-

cipali dei movimenti sociali femministi, dell’attivismo e della pedagogia femminista e soste-

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




nere le donne e le soggettivita marginalizzate ad avere una voce propria al di fuori delle ge-
rarchie di privilegio e sessiste. Nonostante molte di esse abbiano alzato la propria voce per
decenni, la politica dei volumi (alzare la voce per essere sentit*) non ha necessariamente in-
terrotto politiche e pratiche soggioganti. Gayatri Spivak in un classico saggio di sugli studi
postcoloniali (Spivak, 1988) sostiene che i subalterni non possano avere voce, che il proble-
ma fondamentale per le soggettivita marginalizzate non sia la mancanza di voce, ma
I'assenza delle condizioni per essere ascoltate, che sono gia state stabilite da coloro che co-
struiscono il discorso dominante. E qui che I'ascolto gioca un ruolo fondamentale. Chi ascol-
ta, chi viene ascoltat*, come si viene ascoltat*, che tipo di pubblico I'ascolto genera, come
ascolta e qual & la sua risposta (Bickford, 1997) sono aspetti fondamentali che i movimenti
sociali e i femminismi hanno riconosciuto e praticato contribuendo a definire I'ascolto come
strumento non solo per liberare ed amplificare le voci delle donne, ma come «principio or-
ganizzativo per creare conoscenza, dare significato e rivelare verita che altrimenti potrebbe-
ro rimanere nascoste» (Boehr, 2021). Ascoltare ha un potere auto-riflessivo che ci posiziona,
mettendo in discussione i nostri preconcetti e giudizi, risignificando I'importanza della voce,
guanto dei silenzi, delle interruzioni, delle assenze, di cido che non & espresso sonicamente.
L’ascolto attento ed empatico & necessario ma non sufficiente; & importante riconoscere che
I’ascolto non ¢ di per sé emancipatorio (Loveless, Zinovieff, 2023). Si tratta, invece, di prati-
care l'ascolto in modo continuativo, costante nel tempo e nello spazio, nel divenire, nella
continua ridefinizione che riposiziona continuamente le nostre realta generando sistemi di
risonanza e dissonanza. Creando comunita e micro-comunita di pratiche e pedagogie condi-
vise, decentrando le nostre soggettivita in modo da consentire momenti di coscienza e con-
sapevolezza, I'ascolto diventa capace di attivare e influenzare il cambiamento sociale e con
esso una possibile nuova evoluzione collettiva e il superamento delle supremazie patriarcali,

eteronormative e universali.

! Nel testo mi riferird a femminismi per evidenziare come il pensiero critico femminista sia in continua evolu-
zione e si confronti con le complessita della contemporaneita. Oggi si parla infatti di femminismi, di femmini-
smo decoloniale, intersezionale, transfemminista, di femminismo bianco e femminismo nero per indicare come
le battaglie di liberazione femministe vadano oltre la questione di genere in se.

2 All’interno del lavoro sociale di cura - carework- esistono protocolli di ascolto come I’Active Listening, per un
ascolto attivo e non giudicante; il Radical Listening, per un ascolto intersezionale, e molti altri.

3 Feminism — Speaking and Listening in Feminist Consciousness Raising Groups. (Farinati, Firth, 2017, p. 40).

4 Resonance and Recognition (or the politics of listening). (Farinati, Firth, 2017, p. 146).

5 Pat Caplan e professoressa emerita di antropologia alla Goldsmiths, ed & stata coinvolta in diversi movimenti
per la giustizia sociale, tra cui il femminismo (Farinati, Firth, 2017, p. 196).

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




6 Anna Sherbany & un’artista visiva e docente londinese che esplora i temi della memoria, della migrazione e
della (dis)localizzazione, attraverso I'interazione e I'impegno diretto. (Farinati, Firth, The Force, p.196).

7 Precarious Workers Brigade (PWB) € un gruppo di lavoratori precari della cultura e dell’istruzione con sede nel
Regno Unito. PWB si batte in solidarieta con tutti coloro che lottano per guadagnarsi da vivere in questo clima
di instabilita e austerita (Farinati, Firth, 2017, p. 195).

8 Nick Couldry & un sociologo dei media e della cultura. E professore di Media, Comunicazione e Teoria sociale
presso la London School of Economics and Political Science. (Farinati, Firth, 2017, p. 196).

9 Autocoscienza e’ la traduzione italiana del termine inglese feminist consciunsness raising, o consciunsness rai-
sing group, nel testo riportato con |'abbreviazione gruppi C-R.

10A differenza dall’ Italiano, in Inglese il verbo to listen (ascoltare) & sempre accompagnato dalla preposizione to
(to listen to) implicando sempre 'ascolto di qualcosa/ qualcun*®. La parola listening senza preposizione indica inve-
ce l'ascolto come nome/soggetto in se, per esempio the act of listening. E’ stato per tanto ritenuto importante
qui, e pil avanti nel testo, riportare a fianco della traduzione anche la menzione originale, per mantenere il piu
possibile le differenze e sfumature in cui si cerca di declinare I'ascolto. Qui, per esempio, la testimonianza di Anna
vuole sottolineare la differenza tra listening (I'ascolto come soggetto di discussione) dal verbo listening to, I'azione
di ascoltare qualcosa/qualcun*. Pil avanti nel testo, verra sottolineata la differenza tra listening to (ascoltare
qualcosa/qualcun*) e listening with (ascoltare con), intesa come pratica politica dell’ascolto di gruppo, collettivo.
11 Uso partecipazione come traduzione in italiano di agency, intesa come piena capacita di azione, partecipa-
zione ed influenza reciproca.

12 Lonzi abbandonera la sua professione di critica d’arte alla fine degli anni 60’ per co-fondare Rivolta Femmini-
le insieme all’artista Carla Accardi e la giornalista Elvira Banotti.

13 ]| concetto sotteso ad affect si discosta dalla traduzione in italiano affetto, emotivita, e per tanto viene man-
tenuto in inglese. In questo contesto affect si riferisce alla politica delle emozioni come metodologia femmini-
sta, ovvero come conoscenza incarnata legata alla sfera delle emozioni e alla memoria del corpo, non come
sentimento di amore o affetto di per se.

Riferimenti Bibliografici

Boehr, C., The Praxis of Listening in Feminist-Relational Research, «Peitho», vol. 23, n. 3,
primavera 2021.

Carson, A., Glass, Irony and God, New Direction Books, New York 1992.

Cavarero, A., For More Than One Voice: Toward a Philosophy of vocal expression, trad. con
introduzione di Paul A. Kott- man, Stanford University Press, Stanford 2005.

Dale Spender, Man Made Language, Routledge & Kegan Paul, London, Boston 1980.

Farinati L., Firth C., The Force of Listening, Doormats, Berlin 2017.

Nancy, J.L., Listening, trad. by Charlotte Mandell, Fordham University Press, New York 2007.
Noy, |., Emergency Noises, Peter Lang Verlag, Oxford United Kingdom 2017.

Bickford, S., Dissonance of Democracy: Listening, Confict and Citizenship, Routledge, New York 1997.
Oliveros, P., Deep Listening. A Composers Sound Practice, Deep Listening Publications, New York 2005.
Schaeffer, P. 6.The Four Listening Modes. Treatise on Musical Objects: An Essay across Disci-

plines, University of California Press, Berkeley 2017.

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




Spivak, G.C., Can the Subaltern Speak? in Colonial Discourse and Post-Colonial Theory. A Reader,
edited by Patrick Williams and Laura Chrisman, Columbia University Press, New York 1988.

Spender, D., Man Made Language, Routledge & Kegan Paul, London, Boston 1980.

Loveless, S. and Zinovieff, F., Situated Listening: Partial Perspectives and Critical Listening Po-
sitionality, Proceedings of the Conference of the World Forum for Acoustic Ecology, At-
lantic Centre for the Arts, FL, March 23-26, 2023.

Biografia dell’autrice / Author’s biography

Francis Sosta & un artista, performer e ricercatore transdisciplinare attiva tra Berlino e I'ltalia. Francis
lavora con il suono, la performance e l'installazione audiovisiva creando ambienti site-specific e dura-
tional performance. La sua ricerca artistica reclama spazi per la produzione di conoscenza femmini-
sta, queer e decoloniale all’interno degli studi sul suono, mettendo in discussione i sistemi ideologici
di rappresentazione, I'antropocentrismo e I’eurocentrismo. L’ascolto & un tema centrale della sua ri-
cerca che viene esplorato in modo intersezionale e intergenerazionale. Dal 2019 tiene il workshop
“Listening Practices”, un laboratorio pratico sull’ascolto presentato in sedi accademiche e non, come
la Listening Academy curata da Brandon LaBelle, la Floating University di Berlino e I'Universita Rufa di
Roma. Francis ha esposto il suo lavoro a livello internazionale. Ha conseguito una laurea in Beni Cul-
turali presso I’Universita degli Studi di Milano e un Master in Sound Studies e Sonic Arts presso I'UdK
di Berlino. Nel 2022 la sua ricerca e stata premiata con I’’Ernste Musik und KlangKunst Stipendium”
dal Senato tedesco; nel 2023 e Grantee per il fondo di mobilita Culture Moves Europe e Goethe Insti-
tut con il lavoro “Like a Whisper Do Not Scream”. E co-fondatrice e curatrice della residenza artistica
internazionale “Music for the Not- Yet” finanziata da musicboardberlin.

Francis Sosta is a transdisciplinary artist, performer and researcher active between Berlin and Italy.
Francis works with sound, performance and audiovisual installation creating site-specific environ-
ments and durational performance. Her artistic research reclaims spaces for feminist, queer and de-
colonial knowledge-production within sound studies, questioning ideological systems of representa-
tion, anthropocentrism and Eurocentrism. Listening is a central theme of her research that is ex-
plored intersectionally and intergenerationally. Since 2019, he has been holding the workshop ‘Lis-
tening Practices’, a practice-based workshop on listening presented in academic and extra-academic
venues such as the Listening Academy curated by Brandon LaBelle, the Floating University in Berlin
and the Rufa University in Rome. Francis has exhibited his work internationally. She holds a BA in Cul-
tural Heritage from the University of Milan and an MA in Sound Studies and Sonic Arts from the UdK
in Berlin. In 2022 her research was awarded the ‘Ernste Musik und KlangKunst Stipendium’ by the
German Senate; in 2023 she’s Grantee for the Culture Moves Europe and Goethe Institut mobility
fund with the work ‘Like a Whisper Do Not Scream’. She is co-founder and curator of the internation-
al art residency ‘Music for the Not- Yet’ funded by musicboardberlin.

Articolo non sottoposto a double-blind peer-review

Francis Sosta Connessioni Remote n. 7 - 2024




