
 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  153 

 

Voce, corpo, identità: il potenziale politico della voce 
cantata 
Federico Macrì  
Università degli Studi di Milano 

Abstract 

Il presente elaborato è parte di un’indagine da me condotta sul fenomeno vocale, improntata ad una va-
lorizzazione e ad una risignificazione delle potenzialità politico-identitarie della voce cantata. Come rea-
zione alla tradizionale supremazia della parola e all’egemonia del discorso, la scelta di utilizzare, nello spe-
cifico, la voce cantata come orizzonte di riferimento della mia analisi riflette il desiderio di emancipare la 
voce dal suo statuto ancillare di mero medium del linguaggio, per rivendicarne, invece, le sue più proprie 
potenzialità. L’orizzonte disciplinare entro cui si colloca questa ricerca è chiaramente quello dei Voice 
Studies, cui ho affiancato però alcune prospettive desunte dai Gender Studies e dai Queer Studies, ten-
tando di realizzarne una prolifica sintesi cooperativa. L’intento di questo lavoro non è infatti quello di for-
nire un’ambiziosissima trattazione esaustiva del fenomeno vocale, quanto più quello di proporre in serie, 
attingendo a piene mani dall’orizzonte disciplinare dei Voice Studies, quei contributi che hanno delineato 
caratteristiche del fenomeno vocale funzionali a disvelarne implicite potenzialità espressivo-identitarie. 
Partirò dunque dal recupero della materialità vocale suggerito e auspicato da Roland Barthes, affiancan-
dogli successivamente i preziosi contributi delle filosofe femministe Adriana Cavarero e Ann J. Cahill e 
dell’etnomusicologa Katherine Meizel, che hanno parlato rispettivamente di unicità/pluralità della voce, 
intervocalità e multivocalità come caratteristiche identitarie intrinseche al fenomeno vocale.  
 

This paper is part of an investigation I conducted on the vocal phenomenon, aimed at revaluing and re-
signifying the political and identity-related potential of the singing voice. As a reaction to the traditional su-
premacy of the word and the hegemony of discourse, the choice to specifically use the singing voice as the 
horizon of reference for my analysis reflects the desire to emancipate the voice from its traditional ancillary 
status as a mere medium of language and to reclaim its more intrinsic potential. The disciplinary framework of 
this research is clearly that of Voice Studies, which I have complemented with perspectives drawn from Gender 
Studies and Queer Studies, in an attempt to realize a productive and cooperative synthesis. The aim of this 
work is not to provide an overly ambitious and exhaustive treatment of the vocal phenomenon, but rather to 
propose – in series and drawing extensively from the disciplinary field of Voice Studies – those contributions 
that have outlined features of the vocal phenomenon which serve to reveal its implicit expressive and identity-
forming potential. I will therefore begin with the recovery of vocal materiality as suggested by Roland Barthes 
and then bring in the valuable contributions of feminist philosophers Adriana Cavarero and Ann J. Cahill and 
ethnomusicologist Katherine Meizel, who have respectively discussed the uniqueness/plurality of the voice, the 
notions of intervocality and multivocality, as intrinsic identity-related characteristics of the vocal phenomenon. 
 

Parole chiave/Key Words 

Voce; corpo; identità; Voice Studies; Gender Studies; intervocalità; multivocalità; voce cantata. 

Voice; body; identity; Voice Studies; Gender Studies; intervocality; multivocality; singing voice. 

 

DOI: 10.54103/connessioni/29000 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  154 

 

Premessa 

Il gesto preliminare che apre la strada a questo lavoro è stato quello di raccogliere, sin-

tetizzare e selezionare alcune delle più rilevanti, benché fortemente eterogenee, analisi del 

fenomeno vocale realizzate nell’ambito dei Voice Studies. Dirimente criterio di selezione, 

nonché stella polare di questa ricerca, è stata senza dubbio la predilezione di tutti quei con-

tributi che sembrano disvelare caratteristiche salienti e intrinseche al fenomeno vocale ca-

paci di offrire inedite potenzialità politico-identitarie agli individui di comunità marginalizza-

te e, in particolare, alla queer community. In ciò consiste, in fondo, l’intento e, al contempo, 

l’auspicio più autenticamente politico di questa ricerca: gettare le basi, senza la pretesa di 

poter subito cogliere i frutti, per una promettente cooperazione tra Voice Studies, Queer 

Studies e Gender Studies, evidenziando e offrendo a questi ultimi alcuni strumenti per inda-

gare le potenzialità queer della voce cantata. 

Una precisazione inaugurale si rende però necessaria: i Voice Studies studiano la voce 

nelle sue plurime e multiformi manifestazioni; questo lavoro, invece, intende soffermarsi 

primariamente sulla voce cantata, intesa anzitutto – come verrà argomentato – come feno-

meno ineludibilmente identitario, ma non necessariamente individuale. Ogniqualvolta i con-

tributi da me proposti analizzavano il fenomeno vocale latu sensu, mantenendo una certa 

ambiguità o reticenza tra voce parlata e voce cantata, ho tentato di sciogliere tali ambiguità 

verificando se e in che misura tali riflessioni potessero applicarsi alla prassi canora e ripor-

tando in questa indagine solo le affermazioni che ad essa potevano riferirsi.  

Sarà chiaro quindi che, parlando di fenomeno vocale, voce o vocalità, pur riferendomi 

sempre al medesimo oggetto e all’orizzonte disciplinare della voce cantata, farò di volta in 

volta riferimento alle sue caratteristiche fenomeniche (fenomeno vocale), alle sue caratteri-

stiche biologico-fisiologiche (voce) o a quelle performative esibite dal cantante durante 

l’emissione del suono (vocalità).  

1. Voce e corpo: per un recupero della materialità della voce 

1.1 Le Grain de la Voix  

Indagare il fenomeno vocale nella sua materialità significa innanzitutto riconoscere il 

suo inscindibile legame con la dimensione corporea. Con buona pace della prospettiva psi-



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  155 

 

coanalitica che, attraverso la nozione di objet petit a, ha tratteggiato un oggetto-voce «inau-

dibile, afonico dentro la voce udibile» (Dolar, 2006, 73), rinnegando così con decisione la sua 

origine prettamente materiale, condizione d’esistenza imprescindibile del fenomeno, questa 

indagine intende precisamente procedere nella direzione di un ripristino dell’elemento foni-

co, sonoro, materiale della voce. Per farlo, non possiamo esimerci dal recuperare la nozione 

di grain de la voix (la grana della voce), «il mito originario dei Voice Studies» (Feldman, Zeit-

lin, 2019, 8), introdotta da Roland Barthes nell’omonimo saggio del 1972 e successivamente 

approfondita nella raccolta di interviste Le grain de la voix: Entretiens 1962-1980 del 1981, 

nonché prima trattazione sistematica della voce intesa come fenomeno eminentemente ma-

teriale. Il contributo di Barthes consiste fondamentalmente nel tentativo di analisi del feno-

meno vocale in relazione a due categorie: phéno-chant e géno-chant1. I phéno-chant sono 

tutti i fenomeni, tutte le caratteristiche che pertengono alla struttura del linguaggio 

cantato, le regole del genere, la forma codificata del melisma, l’idioletto del 

compositore, lo stile dell’interpretazione: in breve, tutto ciò che, nella performance, è al 

servizio della comunicazione, della rappresentazione, dell’espressione, tutto ciò di cui si 

è soliti parlare […] (Barthes, 1977, 182). 

Viceversa, con il termine géno-chant Barthes intende 

il volume della voce cantata e parlata, lo spazio in cui i significati germinano ‘dall’interno 

del linguaggio in tutta la sua materialità’; esso costituisce un gioco di significazione che 

non ha niente a che fare con la comunicazione, la rappresentazione (dei sentimenti), 

l’espressione; è l’apice (o il fondo) della produzione in cui la melodia lavora sul 

linguaggio – non su ciò che dice, ma sulla voluttuosità dei suoi suoni-significanti, delle 

sue lettere – in cui la melodia esplora come lavora il linguaggio e si identifica con quel 

lavoro. Esso è […] la dizione del linguaggio (ibidem) 

 

La grana della voce coincide precisamente con la nozione di géno-chant. Secondo Bar-

thes, infatti, la grana vocale rappresenta «l’impossibile racconto del brivido individuale che 

esperisco costantemente nell’ascolto del canto», ossia «la materialità del corpo che parla la 

sua lingua madre» (Barthes, 1977, 181-182) e, ancora 

qualcosa [che] è lì, manifesto e ostinato, oltre (o prima) del significato delle parole, della 

loro forma (la litania), del melisma, e persino dello stile di esecuzione: qualcosa che è 

precisamente il corpo del cantante portato all’orecchio, […], i muscoli, le membrane, le 

cartilagini (ibidem). 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  156 

 

Essa comprende quindi la bocca, la lingua, i denti, le mucose, il naso, ecc.: insomma, il 

corpo che, nella sua totalità, produce il suono. La grana vocale è quindi la traccia sonora del-

la materialità del corpo che canta. Essa non coincide però – o non coincide esclusivamente – 

con il timbro, inteso come inafferrabile cifra qualitativa ed ineludibilmente identitaria della 

voce: l’effetto di senso (signifiance) che essa produce ha a che fare con l’incontro e la frizio-

ne tra musica e linguaggio (ivi, 185). La grana è «il corpo nella voce mentre canta, la mano 

mentre scrive, l’arto mentre performa» (ivi, 188). La voce è concepibile quindi, nella visione 

di Barthes, come una superficie materiale (géno-chant) che il cantante organizza e modella 

sempre in relazione alle convenzioni culturali, alle pratiche sociali, ai gusti e alle mode a lui 

contemporanee (phéno-chant). È chiaro quindi come questa nozione barthesiana prepari la 

strada alle successive riflessioni sul ruolo del Sé all’interno della pratica vocale e ad una con-

cezione dell’identità vocale (e personale) come pratica imitativa e performativa, sviluppate 

solo in anni più recenti nell’ambito disciplinare dei Gender Studies e dei Queer Studies.  

Come non mancano di notare Feldman e Zeitlin (2019, 8-9), Barthes, recuperando la 

dimensione materiale della voce, non si limita a ricollocare la voce nel corpo, ma desidera 

soprattutto rintracciare un corpo nella voce. «Ciò che vuole Barthes, ciò a cui mira è, dopo-

tutto, non solo una voce materiale, ma un corpo nella voce, un corpo fonico, vociferante e 

insieme una voce incarnata» – sintetizzano brillantemente (ibidem). Barthes intende recide-

re o quantomeno allentare il nesso voce-linguaggio, per rafforzare, invece, il nesso voce-

corpo. In quest’ottica il surplus della voce, il «di più» del titolo della raccolta di Feldman e 

Zeitlin (The Voice as Something “More”) sarebbe rappresentato precisamente dal corpo. 

1.2 Prima il corpo o prima la voce? 

Se la prospettiva è quella di indagare in maniera più approfondita non solo il rapporto 

che intercorre tra corpo e voce, ma, soprattutto, sulla scorta dell’analisi barthesiana, le pos-

sibilità di interazione, di reciproca commistione e contaminazione tra i due, un contributo 

assai rilevante è rintracciabile nel saggio I Am an Essentialist: Against the Voice Itself di Ja-

mes Q. Davies, contenuto nella sopracitata raccolta The Voice as Something More (2019). Il 

saggio si apre con un interrogativo cui Davies tenta di dare risposta nel corso della sua ar-

gomentazione:  

viene prima il corpo o prima la voce? 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  157 

 

L’autore riconosce che il senso comune suggerirebbe una lapalissiana priorità del corpo 

rispetto alla voce: essa, infatti, sembra inequivocabilmente provenire (nel senso etimologico di 

pro-venire, «venire davanti», «venire innanzi») dal corpo. Per il cantante, quindi, «avere una 

voce» significherebbe innanzitutto ricercarla dentro di sé; poi, una volta trovata, imparare a 

rilasciarla, ossia consegnarla al mondo nella maniera più opportuna. La voce si configurerebbe 

quindi come mera estroiezione corporea: il corpo fuori dal corpo. Davies intende però offrire 

al lettore uno scorcio prospettico sul rapporto voce-corpo alternativo, rinnovato e allargato: 

cercare con occhio introspettivo la voce nel proprio corpo o tentare di rintracciare a tutti i co-

sti il proprio corpo nella voce (come – in fondo – cerca di fare Roland Barthes) ci imprigiona in 

una dinamica dualistica voce-corpo con scarse prospettive di sviluppo. L’ipotesi di Davies è in-

fatti che la voce afferisca a molto più del solo corpo individuale. Questa considerazione nasce 

dalla constatazione che la nostra materialità corporea non è mai semplicemente data: essa è 

sempre in divenire e la sua configurazione è un affare di carattere biologico, ma anche ineludi-

bilmente politico e sociale. Le voci individuali sono quindi certamente prodotti corporei per 

così dire “naturali”, ma sono anche e soprattutto prodotti socioculturali. A tal proposito, scrive 

ancora Davies: «Le voci sono potenti nella misura in cui ispirano appartenenza sociale. Esse 

sono legate, in altre parole, all’articolazione dell’autenticità» (ibidem), affermando così che la 

voce è sempre coinvolta in battaglie politiche identitarie.  

La voce, quindi, non si limita a rappresentare l’identità, ma contribuisce attivamente 

alla sua costituzione, alla sua articolazione. L’idea che esista qualcosa come una «voce in 

sé», una pura voce che, una volta rinvenuta dentro di sé, si configuri come rappresentazione 

di una fantomatica essenza individuale è solo una fantasia romantica. Le “essenze” – qual-

siasi cosa esse siano – non sono mai fissate, così come non lo sono i corpi: né i corpi, né le 

essenze sono rese quindi manifeste dalle voci, ma si formano e si articolano, invece, anche 

all’interno del fenomeno vocale, inteso come fenomeno innanzitutto sociale ed eminente-

mente poietico. Non c’è dubbio alcuno che le voci siano prodotte dai corpi, ma, al contem-

po, «anche i corpi sono modellati dalle voci che producono» (ivi, 163). La voce, quindi, ad un 

tempo, sembra esibire, performare il corpo ed essere performata da esso. La pratica canora, 

in tal senso, ne è un esempio eloquente: l’emissione vocale – specialmente se frutto di un 

training tecnico – consiste precisamente in una modificazione controllata dei meccanismi 

fonatori del vocal tract. La voce, inoltre, modifica a tutti gli effetti la percezione che 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  158 

 

l’ascoltatore ha del corpo che sta emettendo il suono, influenzando e incidendo in maniera 

determinante sul processo di riconoscimento e, in particolare, sull’attribuzione di genere 

sempre implicita nella dinamica di ascolto2. Per rispondere all’interrogativo iniziale, dunque, 

Davies conclude affermando che, quando si parla di voce, non è necessario far riferimento al 

prima o al dopo: voce e corpo vengono acquisiti insieme, non uno dopo l’altro. 

Se ripristinare un focus sulla materialità della voce significa anche tentare di allargare 

lo sguardo oltre la stretta dualità dicotomica del rapporto voce-corpo, è interessante notare 

come, nel saggio Sensing Voice: Materiality and the Lived Body in Singing and Listening 

(2011), Nina Sun Eidsheim approcci la materialità della voce con un occhio di riguardo nei 

confronti delle proprietà fisiche e sensoriali del corpo che canta, del corpo che ascolta e del 

medium spaziale attraverso cui il suono si propaga. Nina Sun Eidsheim muove da 

un’epistemologia materialistica che non si focalizza solo sul corpo, ma anche su ciò che gli 

sta attorno, riaffermando che la configurazione della materialità corporea è inscindibile dalla 

realtà fisica e socioculturale in cui è inserita. L’autrice ci ricorda che la voce che ascoltiamo 

dipende non solo dal corpo che l’ha prodotta, ma anche dalla storia socioculturale di quel 

corpo e dalla realtà fisica che lo circonda. 

L’esperienza sonora è una triangolazione di eventi in cui gli impulsi fisici (vibrazioni 

sonore), la capacità dei nostri corpi culturali di percepire tali vibrazioni e il modo in cui ci 

è stato insegnato a comprenderli sono costantemente in gioco e soggetti a negoziazione 

(ivi, 2011, 149). 

La voce – prosegue l’autrice – contribuisce così ad una moderna concezione di sogget-

tività e di intersoggettività: essa non può essere separata dalle condizioni socioculturali e 

dalle condizioni materiali della sua emissione (ibidem).  

2. Caratteristiche identitarie del fenomeno vocale 

Come è già stato rilevato, il fenomeno vocale risulta inscindibilmente legato, invischia-

to nella struttura del Sé e nella questione identitaria. Le modalità di questo legame sono, 

tuttavia, ancora da chiarire. Voce e soggetto appaiono entrambi imbevuti di alterità, giocati 

sempre in una terra di mezzo tra individualità e relazionalità. Tanto la voce, quanto la nozio-

ne di identità sembrano quindi configurarsi come un terreno di negoziazione, il campo di 

battaglia di un inesauribile conflitto tra Sé e l’Altro. Abbiamo inoltre già argomentato – sulla 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  159 

 

scorta dell’indagine condotta da James Q. Davies – che tanto i corpi individuali, quanto le 

“essenze” individuali non vadano considerati dati monolitici, acquisiti una volta per tutte; al 

contrario, corpo e identità sembrano essere continuamente negoziati socio-culturalmente 

proprio all’interno del fenomeno vocale. Proprio perché sempre coinvolte in battaglie politi-

che identitarie, le voci non si configurano come mera espressione di un’identità già formata, 

ma come manifestazione della sua costante riconfigurazione. Se era impossibile attribuire 

una priorità cronologica nel rapporto voce-corpo, ciò sembra dunque essere vero anche per 

la relazione voce-identità che mi accingo ora ad analizzare.  

2.1 Adriana Cavarero: unicità e pluralità della voce 

Nel tentativo di delineare il complesso rapporto relazionale tra voce e identità, un pun-

to di riferimento imprescindibile è certamente il contributo ai Voice Studies di Adriana Cava-

rero, docente di filosofia politica all’Università di Verona e filosofa femminista profondamen-

te influenzata dalle teorizzazioni politiche di Hannah Arendt. In A più voci. Filosofia dell'e-

spressione vocale (2003) Cavarero procede con un’inedita analisi del rapporto che intercorre 

tra voce, corporeità e identità, muovendo, in particolare, da temi precedentemente trattati 

da Hannah Arendt in Vita Activa (1958), quali l’azione, il discorso e la tensione tra pluralità e 

singolarità umana3. Nel suo testo Cavarero rielabora la lezione arendtiana sostituendo alla 

categoria del discorso, la nozione di voce. Tale rielaborazione implica uno stravolgimento 

dell’impianto metafisico logocentrico occidentale e, insieme, un recupero e una valorizzazio-

ne della dimensione corporea e relazionale anche e soprattutto in ambito politico. 

La metafisica occidentale, perfettamente esemplificata dalla metafisica di impianto plato-

nico-aristotelico, ha affermato infatti l’assoluta preminenza del logos, del discorso razionale, 

spogliando però tale nozione di ogni corporeità e materialità, rilegando e imprigionando la voce 

nella muta sfera del pensiero. Cavarero ritiene che la storia della metafisica occidentale vada in-

tesa e raccontata come storia della «devocalizzazione del logos» (Cavarero, 2003, 58, citato in 

Irlandini, 2015, 2). Da Parmenide a Platone e ad Aristotele, fino ad arrivare al cogito cartesiano, 

la metafisica occidentale manifesta una condivisa avversione, perfino un palpabile timore nei 

confronti della voce intesa come fenomeno fisico, sonoro e materiale. Essa ha preferito quindi 

silenziarne il potenziale sensibile, corporeo, riconducendola alla mera rappresentazione di una 

voce interiore privata della sua sonorità fisica, vale a dire alla voce incorporea del pensiero ra-



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  160 

 

zionale o, in alternativa, alla voce del discorso logico, politico, di carattere universale, ma prero-

gativa del solo maschile. Presupposto implicito di tale argomentazione è naturalmente il fatto 

che l’espressione verbale non sia altro che la vocalizzazione di un contenuto mentale. Cavarero 

nota come ciò implichi una decisiva organizzazione gerarchica delle facoltà umane, ossia una 

netta predilezione per la dimensione razionale, riflessiva, linguistica, semantica, a discapito di 

quella sensibile e corporea dell’umano (Cavarero, Langione, 2012, 74-75). Il trionfo della mente 

sul corpo è altresì correlato, per Cavarero, al carattere patriarcale e sessista del logocentrismo 

occidentale. Infatti – afferma Cavarero – la medesima «economia binaria che contrappone men-

te e corpo, contrappone anche l’uomo e la donna, […], la razionalità della semantica alla corpo-

reità della vocalità» (ivi, 75). Il logocentrismo della metafisica occidentale rivela dunque il suo ca-

rattere patriarcale e sessista nel momento in cui attribuisce all’uomo la dimensione semantica e 

razionale del logos, relegando e affidando alla donna, invece, la sola sfera vocale, intesa come 

pericolosamente fisica e sensuale. Se l’umanità è aristotelicamente riassunta nella definizione di 

«zōon logon echon» e il logos è da intendersi come phōnḕ semantikḕ (Aristotele, 1456b 20-57 a 

30, citato in Cavarero, Langione, 2012, 73), il maschile sembra assorbire tutta la dimensione se-

mantica (semantikè), lasciando al femminile il nudo suono vocale (phōnḕ), animale, fisico, carna-

le e in-significante. La svalutazione, il sacrificio della corporeità, della materialità sonora della vo-

ce operato dalla metafisica occidentale implica però, per Cavarero, anche una rinuncia alla di-

mensione relazionale della voce. La metafisica occidentale, tutta rivolta verso l’interiorità, tutta 

concentrata nel pensiero, perde così contatto con l’Altro. È una metafisica dell’individuo, ergo 

individualista, non del soggetto relazionale, materiale, carnale (Irlandini, 2015). Muovendo da 

questi presupposti, Cavarero sostiene che una rinnovata attenzione per la voce (ivi inclusa la vo-

ce cantata), considerata in tutta la sua materialità corporea, possa rivelarsi, in chiave femminista, 

lo strumento fondamentale per capovolgere la tradizionale preminenza del linguaggio, del logos, 

dell’ordine simbolico-significante associato al maschile (Feldman, Zeitlin, 2019, 13-14). Se – co-

me abbiamo già evidenziato – il logocentrismo della metafisica occidentale tende a polarizzare la 

figura maschile dal lato del discorso logico, razionale e la figura femminile, invece, dal lato della 

vocalità corporale, l’operazione condotta da Cavarero non consiste però in un mero smantella-

mento di tale distinzione: al contrario, è rafforzando la dimensione corporea, sensibile e mate-

riale della voce che Cavarero intende fondare la sua «politica ontologica anti-metafisica», 

«un’ontologia che riguardi l’incarnata singolarità di ogni esistenza, nella misura in cui essa si ma-



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  161 

 

nifesta vocalmente» (Cavarero 2005, 7, citato in Cavarero, Pinna, Thomaidis, 2018, 82). Consa-

pevole dell’attuale impossibilità di agire al di fuori del linguaggio, Cavarero mira ad una riappro-

priazione e ad una risignificazione dello stereotipo che vede nella femminilità l’incarnazione di 

una vocalità corporea, carnale, libidinale, irrazionale e in-significante. È dunque nella risignifica-

zione e nella valorizzazione di questa voce corporale che Cavarero intravede la possibilità rivolu-

zionaria di sfuggire alla claustrofobica gabbia del binarismo di genere. Afferma infatti:  

Invece di limitarmi a denunciare questo valore stereotipato (e l’annessa associazione: 

donna/voce/corpo/animalità/mostruosità/Sirene/letalità), la mia scelta è stata di 

valorizzarlo, di dar valore alla voce come espressione di un’unicità incarnata 

costitutivamente relazionale e, in quanto tale, capace di distruggere le strutture 

logocentriche (Cavarero, Pinna, Thomaidis, 2018, 85). 

Contro l’impianto metafisico maschilista ed individualista sopra citato, Cavarero pro-

pone «una politica ontologica antimetafisica, basata sulla singolarità plurale della voce che 

comunica con altre singolarità vocali» (Irlandini, 2015), che riscatti la vocalità soggiogata dal-

la storia della metafisica occidentale e, al contempo, recuperi la dimensione libidinale del 

godimento, sepolto sotto l’onnipresenza della razionalità. 

La voce descritta da Cavarero è quindi da intendersi innanzitutto come voce corporea, 

materiale, espressione significante dell’unicità di ogni individuo. Per Cavarero il potenziale ri-

voluzionario di ogni voce si manifesta nel suo intrinseco legame con l’unicità di un corpo; vice-

versa, l’unicità di ogni corpo trova biunivocamente riscontro nell’unicità di ogni voce4 (Cavare-

ro, Langione, 2012, 71). La voce si carica, in tal ottica, di un significativo portato identitario: la 

voce identifica un corpo, rimanda sempre a lui. Essa rappresenta la potente memoria 

dell’unicità di ogni individuo (Cahill, 2020, 84). Riconoscere qualcuno grazie alla sua voce – no-

ta Cavarero in The Vocal Body (2012) – è un’esperienza quotidiana: la voce si configura quindi 

come «la comunicazione di una corporalità che, proprio perché unica e insostituibile, viene 

espressa vocalmente» (Cavarero, Langione, 2012, 80). Ben prima quindi di comunicare qualco-

sa linguisticamente, gli esseri umani comunicano già vocalmente. Il contenuto di questa co-

municazione pre-linguistica è, in prima istanza, la propria esistenza, in seconda istanza, invece, 

l’identità della propria singolarità corporea, tramessa in maniera del tutto personale. Questa 

matrice identificativa, quindi identitaria, si configura eminentemente come proprietà indessi-

cale della voce: essa indica e rimanda al corpo che la vocalizza. La voce è unica in quanto indi-

cativa di uno e un solo corpo. Il significato indessicale della voce descritto è da intendersi, a 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  162 

 

tutti gli effetti, come una realtà materiale: la voce è sempre materialmente significante e signi-

ficativa. Non è quindi più solo il linguaggio a monopolizzare la dimensione significante e indes-

sicale, ma anche la voce, allora, indica, rimanda, significa, nello specifico, l’unicità di un corpo.  

Affermare ciò non significa affatto ricadere nell’ingenua rappresentazione di una voce auto-

affettiva, intesa come privilegiato accesso all’autenticità, alla conoscenza di sé. Specifica Cavarero:  

Quando parlo di ‘verità della voce’, non intendo che il fenomeno vocale abbia un 

accesso privilegiato alla verità; piuttosto, mi riferisco al fatto che la voce umana esprime 

immediatamente e materialmente l’unicità incarnata di colui che la emette. Nella mia 

visione, non c’è una veridicità inerente al Sé che viene rivelata, presumibilmente, dalla 

voce. Al contrario, ritengo che concepire il Sé nei termini di veridicità - o persino di 

autenticità e trasparenza! - sia un insensato tentativo romantico (Cavarero, Pinna, 

Thomaidis, 2018, 87). 

Ecco spiegato perché la voce è «quella cosa che la storia della filosofia [occidentale] 

non riesce ad ascoltare, nei confronti della quale è costitutivamente sorda» (Butler, 2019, 

175). «È come se, nelle questioni riguardanti la voce, sia in gioco la tenuta della filosofia 

stessa» – dice Cavarero (Cavarero, Pinna, Thomaidis, 2018, 82). Ogni voce è infatti unica, 

particolare, ergo, in questo senso, individuale; la filosofia, al contrario, ambisce sempre 

all’universale. Tuttavia, la voce, pur rappresentando l’espressione di una particolarità che le 

ambizioni universalistiche della filosofia aborriscono, manifesta sempre un carattere plurale 

dal momento che emerge sempre in una dinamica relazionale, ossia nel dialogo con le altre 

voci singolari; la filosofia, di nuovo, mira sempre, invece, all’unità del molteplice.  

L’insistenza di Cavarero sull’unicità della voce, sulla singolarità indessicale della relazione vo-

ce-corpo non relega il fenomeno vocale ad una dimensione intima, privata, auto-riferita. Afferma 

infatti: «Nell’emissione di un suono che proviene dalle profondità del corpo e fugge all’esterno per 

penetrare nell’orecchio dell’Altro, evocando così un’altra voce in tutta risposta, la reciprocità della 

comunicazione si configura come rivelazione, relazione e (inter)dipendenza» (Cavarero, Langione, 

2012, 81). La voce di Cavarero è sempre e innanzitutto una voce relazionale, giocata in uno scam-

bio tra soggetti, ergo intersoggettiva e, per questo, già sempre plurale. Cavarero sembra così riu-

scire nell’arduo compito di tenere insieme una dimensione singolare, particolare di una voce sem-

pre intesa nella sua materialità corporea e una dimensione ineludibilmente plurale di una voce la 

cui indessicalità è sempre giocata in una dinamica relazionale: la singolarità della voce individuale è 

già sempre intrisa di pluralità. L’obiettivo di Cavarero è infatti quello di instaurare «una politica re-



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  163 

 

lazionale singolare, non individualista» (Irlandini, 2015, 3). In tale senso si rivela fondamentale la 

nozione – figlia della lezione arendtiana – di pluralità delle singole voci: la voce è plurale precisa-

mente perché unica, incorporata, ma sempre contestuale e relazionale.  L'universo politico di Ca-

varero – inteso come «spazio interattivo di reciproca esposizione» (Evans, 2018, 480) che ad un 

tempo lega insieme e distingue le voci che lo abitano – è costituito da una pluralità di voci corpo-

ree singolari, da una plurifonia che rappresenta il presupposto di ogni sana «democrazia sorgiva» 

(Cavarero, Pinna, Thomaidis, 2018, 90). Per Cavarero, infatti, la voce della massa non deve in alcun 

modo essere intesa come una voce all’unisono, frutto di una fusione depersonalizzante. Al contra-

rio, la voce della pluralità deve preservare l’unicità delle singole voci (plurifonia). In una politica in-

corporata, incarnata come quella inaugurata da Hannah Arendt e poi sviluppata da Judith Butler, 

in una politica fatta di assemblee, raduni, manifestazioni e marce di protesta, l’elemento vocale e 

sonoro assurge ad uno status di primaria importanza, caricandosi di un inaudito carattere politico, 

dando voce alle rivendicazioni identitarie fino a quel momento taciute – o meglio – messe a tacere 

dalla sistematica oppressione patriarcale. 

2.2 Ann J. Cahill: intervocalità 

È proprio dal pensiero di Cavarero che germina la preziosa nozione che intendo ora 

analizzare. Ann J. Cahill in Vocal Politics (2020) critica e amplia, infatti, l’impianto teorico di 

Cavarero, affermando che, nel tentativo di tratteggiare l’imprescindibile valore identitario 

della voce, la vocalità umana debba essere intesa innanzitutto come intervocalità. Tale no-

zione nasce dall’evidenza che «le qualità sonore delle voci umane sono emanate da e riflet-

tono le relazioni sociali» (Cahill, 2020, 73). La nozione di intervocalità rappresenta un allar-

gamento della mera caratterizzazione relazionale che Cavarero attribuisce alle voci. 

L’intervocalità rappresenta per Cahill 

il fatto che le voci non solo sono sempre agite all’interno di un contesto di relazioni 

sociali, ma anche che le loro qualità sonore sono sviluppate al suo interno e segnate da 

queste relazioni sociali. Inoltre, anche le modalità in cui tali voci sono ricevute e 

interpretate sono ugualmente e simultaneamente segnate dalle medesime relazioni 

sociali (ivi, 83). 

Le modalità di manifestazione della voce sono quindi da comprendere sempre 

all’interno delle dinamiche sociali e dell’ambiente materiale entro cui scaturiscono e di cui, 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  164 

 

inevitabilmente, risentono. In questo senso, le voci riflettono, per esempio, l’intersezionalità 

che caratterizza l’identità di ogni individuo e sono pertanto coinvolte nelle medesime dina-

miche diseguali e discriminatorie che possono interessare l’identità di genere, etnica, religio-

sa, l’orientamento sessuale e il background sociale degli individui. Come il comportamento 

corporeo è profondamente influenzato dal contesto sociale, così lo è la voce (ivi, 77-83). No-

ta ancora Cahill: 

Le voci umane – il loro timbro, i registri, i ritmi, i tempi e gli enunciati – si sviluppano in 

un contesto di relazioni sociali e portano il segno sonoro di come queste voci sono state 

sentite, di come sono state accolte e delle risposte che hanno ricevuto (ivi, 80). 

È questo che rende le voci ad un tempo «corporee e politiche» (ibidem): «le qualità sonore […] 

sono ineludibilmente plasmate dal contesto materiale, dalle pratiche di ascolto o dalle norme 

raziali e di genere» (ibidem). L’intervocalità che caratterizza quindi la voce umana ci espone 

sempre alle pratiche oppressive dell’Altro, ci consegna sempre, in qualche misura nelle sue ma-

ni, riconducendo l’umano alla sua intrinseca vulnerabilità. Nonostante ciò, però, l’intervocalità 

non mette solo l’individuo al cospetto della sua vulnerabilità, della sua (inter)dipendenza che lo 

lega sempre all’Altro, ma può anche essere considerata un «importante sito di resistenza» (Ca-

hill, 2020, 83): modellare, plasmare la propria voce, in una relazione di assimilazione o di aperto 

contrasto rispetto al modello normativo è un atto di deflagrante potenza identitaria.  

La critica che Cahill muove a Cavarero è quindi di aver concesso eccessivo spazio 

all’unicità di ogni voce incarnata, corporea, materiale, perdendo così di vista la dimensione 

non solo relazionale – che Cavarero, in effetti, evidenzia – ma anche e soprattutto intervoca-

le. La riduzione della voce all’unicità del corpo operata da Cavarero permette certamente di 

qualificarla come marker eccezionale dell’identità individuale, ma fallisce nel considerare la 

voce come fondamentale sito di produzione dell’identità sociale di un individuo, miscono-

scendo così tutte quelle realtà in cui la voce (specialmente la voce cantata) rappresenta la 

via d’accesso ad un’identità collettiva (come nel caso della black community o della queer 

community). Di nuovo, Cavarero sembra non riconoscere – o quantomeno non approfondire 

a sufficienza – il fatto che il suono della voce individuale sia sempre influenzato 

dall’ineludibile presenza dell’Altro che interviene sulla dizione, sul registro, sul tono e su tut-

te le altre qualità di un’emissione vocale a lui indirizzata e per lui modellata.  



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  165 

 

Infine, Cahill rammenta anche che ritenere la voce un imprescindibile marker di identi-

tà, in un’associazione tra vocalità e umanità che rasenta la sovrapposizione, implica il con-

creto rischio di una deriva abilista, rappresentata dall’implicita assunzione che tutti gli esseri 

umani abbiano accesso all’espressività vocale o alla ricezione delle voci altrui (ivi, 73).  

2.3 Katherine Meizel: multivocalità 

Sulla scorta della nozione di intervocalità introdotta da Cahill, propongo ora l’analisi di 

un’altra nozione, altrettanto preziosa in questo percorso di ricerca, nel tentativo di dipanare 

gli innumerevoli nodi concettuali inerenti al rapporto voce-identità. 

 

«Cos’è la mia voce? Tu hai molte voci». 

 

Questa è l’affermazione inaugurale con cui si apre l’Introduzione di Multivocality di Katheri-

ne Meizel (2020), testo specificatamente dedicato alle potenzialità multi-vocali della voce 

cantata. Il fenomeno che inquadra Meizel muove dal presupposto che lo stesso apparato fi-

siologico, lo stesso corpo sia in grado di produrre più di una voce, ciascuna plasmata e mo-

dellata a seconda delle esigenze estetiche del genere musicale o dello stile cui si fa riferi-

mento (Meizel, 2020, 2). Per meglio comprendere la nozione di multivocalità, intesa come 

vocalità intrinsecamente multipla, plurale, esibita dal medesimo soggetto, sarà prima oppor-

tuno chiarire cosa intendiamo con il termine vocalità. Con tale termine Meizel non intende 

affatto la mera presenza ed uso di una voce emanata da un corpo umano; essa rappresenta, 

piuttosto, «la maniera sonora di conoscere e di stare al mondo» (Feld, Brenneis 2004, 462, 

citato in Meizel 2020, 6), lo strumento relazionale per eccellenza, ergo, una pratica sociale 

inevitabilmente coinvolta in dinamiche di potere. Afferma Meizel (2020, 11): 

Interpreto la vocalità come un atto corporeo e, al contempo, un processo costitutivo – 

come un modo di cantare iscritto e riscritto nell’esperienza vissuta dei suoni vocali 

(linguistici ed extra-linguistici), le pratiche, le tecnologie e i significati che pertengono 

alla produzione di cultura e identità e nella negoziazione del potere. 

Procedono nella stessa direzione le musicologhe Leslie Dunn e Nancy Jones che inqua-

drano la vocalità innanzitutto come «costrutto culturale» (ivi, 10). Ancora, Feldman e Zeitlin 

notano che la vocalità descritta da Meizel sembra aver incorporato tanto il concetto di géno-



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  166 

 

chant quanto quello di phéno-chant descritti da Roland Barthes: vale a dire, la vocalità in 

Meizel rappresenta la commistione di grana vocale e delle sue possibili e differenti articola-

zioni. Essa, pertanto, rappresentando uno dei mezzi di interazione con il mondo più efficace 

e, al contempo, un tratto preminente della concezione di sé, si rivela fondamentale per 

l’espressione identitaria (Feldman, Zeitlin, 2019, 136-137). 

La nozione di multivocalità – prima della sistematica teorizzazione di Meizel – sembra già 

essere presente in nuce nelle teorizzazioni di Victor Turner e Mikhail Bakhtin, descritta con una 

pluralità di termini alternativi – polifonia, polivocalità, multi-vocità – tutti però riferiti alla pre-

senza di una molteplicità di voci dentro il discorso dialogico. Meizel chiarisce preliminarmente 

che la multivocalità nel canto non ha niente a che fare né con il multilinguismo (eteroglossia) 

né con il correlato concetto di code-switching5 (Meizel 2020, 12-13). Per Meizel 

la multivocalità costituisce un valico di frontiere declinato nel contesto canoro. I cantanti 

multivocali sono spesso coloro che devono continuamente identificarsi e valicare 

frontiere nella loro vita quotidiana – cantanti neri, cantanti immigrati, cantanti che 

attraversano confini di genere, etnici, perfino religiosi. Ma anche i cantanti che rientrano 

in un profilo egemonico devono confrontarsi, benché certamente con minor rischio, con 

i confini vocali dell’identità (ivi, 14). 

Secondo Meizel la nozione di multivocalità può essere compresa solo facendo riferi-

mento al complesso sistema discriminatorio che l’orizzonte politico, economico e sociale del 

capitalismo neoliberista ha istituito. A tal proposito afferma: «ritengo che cantare con molte 

voci possa essere considerata una pratica ad un tempo prodotta-da e resistente-a le aspetta-

tive del sistema neoliberale» (ivi, 5). L’accesso a molteplici modi di cantare (paradossalmen-

te garantito proprio dalla globalizzazione di stampo capitalista-neoliberista) – vale a dire la 

possibilità di affrancarsi dal ricorso ad un’unica vocalità assegnata – ha infatti consentito a 

individualità marginalizzate di ricreare spazi altrimenti negati in cui la loro narrazione, per-

sonale, ma al contempo intersoggettiva, potesse risuonare (ivi, 6).  

Meizel, infatti, evidenzia che la voce, in virtù della sua natura eminentemente relazio-

nale, non possa mai essere considerata un fatto meramente individuale. 

Proprio perché la società neoliberale tende a celebrare più di ogni altra cosa un 

individualismo competitivo che nega la complessità intersoggettiva del Sé e dell’identità, 

suggerisco che cantare con molte voci rappresenti una forma di resistenza: una modalità 

di narrarsi che valorizza il processo intersoggettivo della voce (ibidem).  



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  167 

 

In accordo con l’argomentazione di Cavarero, anche per Meizel la pluralità vocale – che è 

plurifonia in Cavarero, multivocalità in Meizel – rappresenta un baluardo democratico innal-

zato contro «la finzione della democrazia neoliberale» (ibidem). 

Contro il discorso occidentale che ha sempre concepito la voce cantata come un pos-

sesso stabile e statico del soggetto, spesso vincolato entro i confini di un genere musicale o 

di un solo repertorio, Meizel con la sua nozione di multivocalità mira a proporre una conce-

zione plastica, dinamica di una voce capace di valicare confini e barriere identitarie. Alla base 

dell’argomentazione di Meizel rinveniamo una rinnovata concezione dell’identità personale 

che, lungi dall’essere considerata un dato statico, monolitico, monadico viene qui inquadrata 

come una struttura dinamica, plastica, stratificata, multifattoriale, intersezionale. 

Un’identità così intesa non potrà che esprimersi in una vocalità altrettanto molteplice, multi-

forme e plurale: una multivocalità. Solo una voce di tal genere, intersoggettiva e intersezio-

nale, infatti, può corrispondere degnamente alla complessità di un corpo la cui esistenza si 

colloca all’intersezione di una storia biologica, storica, sociale e culturale, giocando un ruolo 

fondamentale nella negoziazione dell’identità. Afferma ancora Meizel (2020, 15): 

Dal momento che […] un numero sempre maggiore di individui riconosce la propria 

identità come intersezionale, si identifica come individuo multirazziale, vive attraverso 

multiple culture, si muove tra le religioni, e si identifica come non-binary, gender-fluid e 

transgender, voci borderland6 appaiono sempre più urgenti. 

Prosegue e precisa: «Quando i cantanti performano abitualmente attraversando confini stili-

stici, di genere, culturali e storici, io ritengo che non stiano solo performando vocalità multi-

ple, […] bensì una multivocalità, intesa come una negoziazione della narrazione di sé attra-

verso un canto con molte voci» (ivi, 7).  

La multivocalità però non si configura solo come strumento per navigare i confini, le 

frontiere, le intersezioni delle identità, bensì come «un borderscape in sé» (ivi, 15). Vale a di-

re, la multivocalità non si limita a constatare e rappresentare la pluralità intersezionale di 

ogni identità che la impiega, bensì contribuisce attivamente al processo di articolazione, de-

finizione, abbattimento o liquefazione dei confini. Con la nozione di “borderscape” Meizel 

intende infatti l’orizzonte dinamico di pratiche e discorsi in cui i confini vengono delineati e 

percepiti come reali (Strüver 2005, 170, citato in Meizel 2020, 16). Se la multivocalità viene 

dunque concepita come borderscape, essa rappresenta – esattamente come la nozione di 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  168 

 

intervocalità di Cahill – una forma di resistenza impiegata nell’autonoma ridefinizione incar-

nata dei confini di appartenenza e non appartenenza. La voce, pertanto, rappresenta una 

zona di interazione sociale che produce significato, il campo di battaglia tra inclusione ed 

esclusione che coinvolge una molteplicità di attori, corpi e storie (ivi, 15-17). Meizel indaga il 

modo in cui i cantanti navigano tale borderscape attraverso vocalità multiple, vale a dire 

multipli modi d’essere vocali. Per molti cantanti – innanzitutto per coloro che incarnano 

un’identità marginalizzata – la multivocalità rappresenta la negoziazione sonora della pro-

pria intersezionalità, un uso politico della voce che si configura come una forma di resistenza 

nei confronti della sistematica oppressione cui sono sottoposti. 

Conclusione 

Giunti al termine di questo percorso di analisi, recuperiamo sinteticamente le differen-

ti prospettive sul fenomeno vocale discusse, tentando di tracciare connessioni e associazioni 

tra loro, utili a fornire una visione prospettica e panoramica sulla voce e sulle sue potenziali-

tà politico-identitarie.  

Due sono stati i capisaldi su cui abbiamo eretto criticamente l’argomentazione di questa 

ricerca, di volta in volta integrandoli o prendendone deliberatamente le distanze: (1) il recupe-

ro della materialità corporea del fenomeno vocale, suggerito dalla prospettiva barthesiana; (2) 

l’inedito “essenzialismo” di James Q. Davies, che ha ricondotto e ampliato il binomio voce-

corpo barthesiano al trinomio voce-corpo-identità, rivelando così le imprescindibili implicazio-

ni identitarie già sempre iscritte nel fenomeno vocale. Entrambi hanno rappresentato il pre-

supposto implicito e insieme la via d’accesso alle successive analisi del pensiero di Cavarero, 

Cahill e Meizel. Queste tre autrici hanno contribuito a delineare i tratti del fenomeno vocale – 

inteso essenzialmente come fenomeno politico-identitario – restituendo l’immagine di una vo-

ce complessa, capace di retro-azione voce sul corpo e sull’identità, unica, indessicale, benché 

ineludibilmente plurale e polifonica, relazionale – o, meglio ancora – intervocale.  

L’intervocalità, in particolare, si è rivelata essere non solo una struttura relazionale che 

plasma la voce, ma, più propriamente, lo spazio politico in cui la soggettività si costruisce, si 

espone e si trasforma, un sito in cui è possibile praticare un’operazione realmente poietica di 

ridefinizione della propria identità. Di conseguenza, precisamente in virtù del suo carattere 

intervocale, dovremo intendere il fenomeno vocale innanzitutto come luogo di relazione, 



 

Federico Macrì                                                                                        Connessioni Remote n.10 – 2025  169 

 

conflitto e costruzione identitaria, come dispositivo incarnato di soggettivazione, condizione 

d’esistenza dell’azione politico-identitaria operata dalla voce stessa.  

Allo stesso modo, la multivocalità descritta da Meizel si configura non solo come una 

pluralità di modalità espressive vocali, ma come un vero e proprio dispositivo politico capace 

di scardinare l’idea di un’identità vocale (e personale) monolitica, data una volta per tutte. 

Attraverso la prospettiva multivocale, la voce non è più il riflesso stabile di un’identità coe-

rente, ma si manifesta come campo di negoziazione dinamica e performativa, in cui l'indivi-

duo si racconta, si posiziona e resiste. In tal senso, la multivocalità è – esattamente come 

l’intervocalità – processo incarnato e performativo di soggettivazione. È in questa capacità 

performativa, fluida e situata che risiede il suo potenziale trasformativo, in grado di restitui-

re alla voce tutta la sua forza generativa, politica e relazionale. 

In un contesto sociopolitico segnato dal paradigma egemonico neoliberale, che tende a reifi-

care soggettività atomizzate e mercificabili, riscoprire e praticare una voce singolare e plurale in-

sieme, intervocale e multivocale, assume la valenza di un atto rivoluzionario e contro-egemonico 

di riappropriazione della narrazione di sé, di resistenza e di affermazione identitaria del Sé. 

 
1 Le nozioni di phéno-chant e di géno-chant sono un’esplicita rielaborazione dei concetti di phenotext e geno-
text sviluppati dalla linguista, psicanalista e filosofa Julia Kristeva. Il fondamento teorico della proposta di Kri-
steva è l’intuizione che tutti i sistemi significanti – ivi inclusa la musica – siano sistemi semiotici. 
2 Cfr. Lisa Quoresimo, Construction of Gendered Differences in the Voice Through Institutional and Bodily Prac-
tices, University of California Davis, 2018. 
3 È infatti Arendt ad individuare nella «pluralità umana la condizione fondamentale dell’azione e del discorso» 
(Arendt, 1958, 188 citato in Irlandini 2015) e ad affermare che tale «pluralità umana è la pluralità paradossale 
degli esseri singolari» (ivi, 189). Ogni essere umano rivela quindi la sua peculiare identità attraverso le proprie 
azioni e, soprattutto, attraverso i propri discorsi: il discorso corrisponde, per Arendt, al «fatto della distinzione» 
(ivi, 191), permettendo l’individuazione di ogni essere umano. Tale distinzione è però possibile – in Arendt co-
me in Cavarero – solo in un’ottica eminentemente relazionale, ergo politica. 
4 Per meglio descrivere questa biiezione Cavarero ricorre alle parole che Italo Calvino dedica alla voce in Un re 
in ascolto, racconto contenuto nella raccolta Sotto il sole giaguaro (1986): «La voce proviene certamente da 
una persona, unica, inimitabile, come ogni essere umano … da una persona vivente, con la sua gola, il suo pet-
to, i suoi sentimenti, che emette la voce nell’aria, diversa da tutte le altre voci (Calvino 1988, 53-54, citato in 
Cavarero, Langione 2012, 80)». 
5 Il code-switching rappresenta “l’uso da parte di un individuo di due o più varietà di linguaggi nel medesimo 
evento discorsivo o scambio” (WOOLARD |}}~, �Ä-�~, citato in MEIZEL |}|}, ÅÄ). 
6 Lett. “voci che abitano sul confine”. 
 

Riferimenti Bibliografici  

Auslander P., Musical Personae, «The Drama Review» 50:1, 2006, pp. 100-119. 



 

Federico Macrì                                                                                       Connessioni Remote n.10 – 2025  170 

 

Barthes R., Le grain de la voix, «Musique en jeu», 9, 1972; trad. inglese (consultata) The 

Grain of the Voice, in Image-Music-Text: Essays selected and translated by Stephen 

Heath, a cura di Stephen Heath, Londra: Fontana Press, 1977, pp. 179-189. 

Butler S., Is the Voice a Myth? A Rereading of Ovid, in The Voice as Something More, a cura 
di Martha Feldman e Judith T. Zeitlin, Chicago: The University of Chicago Press, 2019, 
pp. 171-187. 

Cahill A.J., Vocal Politics, «philoSOPHIA», 10:1, 2020, pp. 71-94. 

Cavarero A., A più voci: filosofia dell'espressione vocale, Milano: Feltrinelli, 2003. 

Cavarero A., Langione M., The Vocal Body: Extract from A Philosophical Encyclopedia of the 

Body, «Qui Parle: Critical Humanities and Social Sciences», 21:1, 2012, pp. 71-83. 

Cavarero A., Pinna I., Thomaidis K., Towards a hopeful plurality of democracy: An interview 

on vocal ontology with Adriana Cavarero, «Journal of Interdisciplinary Voice Studies», 
3:1, 2018, pp. 81-93. 

Davies J.Q., «I Am an Essentialist»: Against the Voice Itself, in The Voice as Something More, 
a cura di Martha Feldman e Judith T. Zeitlin, Chicago: The University of Chicago Press, 
2019, pp. 142-168. 

Dolar M., A Voice And Nothing More, Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 2006. 

Eidsheim N.S., Sensing Voice: Materiality and the Lived Body in Singing and Listening, «Sens-
es and Society», 6:2, 2011, pp. 133-155. 

Evans F., Adriana Cavarero and the Primacy of Voice, «The Journal of Speculative Philoso-
phy», 32:3, 2018, pp. 475-487. 

Feldman M., Voice Gap Crack Break, in The Voice as Something More, a cura di Martha 
Feldman e Judith T. Zeitlin, Chicago: The University of Chicago Press, 2019, pp. 188-208. 

Feldman M., Zeitlin J.T., The Clamor of Voice, in The Voice as Something More, a cura di Mar-
tha Feldman e Judith T. Zeitlin, Chicago: The University of Chicago Press, 2019, pp. 3-33. 

Graham F.A., Singing while female: a narrative study of gender, identity & experience of fe-

male voice in cis, transmasculine & non-binary singers, Tesi di dottorato, Columbia Uni-
versity, 2019. 

Irlandini I., Por uma ontologia plural de vozes singulares: o embate de Adriana Cavarero com 

a metafísica, «Estudos Feministas», 23:1, 2015, pp. 282-284. 

Meizel K., Multivocality: Singing on the Borders of Identity, New York: Oxford University 
Press, 2020. 

 

 



 

Federico Macrì                                                                                       Connessioni Remote n.10 – 2025  171 

 

Biografia dell’autore/ Author’s biography  

Federico Macrì è un artista multidisciplinare, attivo nell’ambito della musica e dello spettacolo in 

qualità di performer, regista e direttore artistico. Laureato in Filosofia e diplomato in Canto Moder-

no, prosegue gli studi con il corso di laurea in Musica, Culture, Media e Performance presso 

l’Università degli Studi di Milano, approfondendo con particolare interesse gli studi relativi al Teatro 

e alla Drammaturgia Multimediale. Affiancando i pregressi studi filosofici di ambito teoretico-politico 

alla prassi canora e all’esperienza sul palcoscenico, ha impostato un percorso di ricerca volto ad ana-

lizzare il potenziale politico e identitario della voce cantata, con particolare attenzione alle possibilità 

aperte dall’impiego delle nuove tecnologie in ambito musicale e teatrale.  

Federico Macrì is a multidisciplinary artist, working in the fields of music and performing arts as a 

performer, stage director and artistic director. He holds a degree in Philosophy and a Diploma in 

Modern Vocal Performance and is currently pursuing a degree in Music, Culture, Media and Perfor-
mance at the University of Milan, where he is focusing on Theatre and Multimedia Dramaturgy. By 

integrating his prior philosophical background in theoretical and political studies with vocal practice 

and stage experience, he has developed a research trajectory aimed at analysing the political and 

identity-related potential of the singing voice, with particular attention to the possibilities opened up 

by the use of new technologies in musical and theatrical contexts. 

 

Articolo sottoposto a double-blind peer-review 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 


