De Musica, 2017 — XXI

Perché la musica? Le quattro cause dell’estetica
musicale

Stefano Oliva

Abstract

Obiettivo del presente contributo € di reimpostare 1’indagine sul senso del
fenomeno musicale svincolando 1’analisi dal paradigma linguistico che ob-
bliga a interrogarsi sul significato delle «forme sonore in movimento». Al
quesito sul senso si sostituisce la domanda sul perché, che trova in Berio e in
Wolff due differenti trattazioni. Adottando uno schema di matrice aristotelica,
la riflessione individua nelle quattro cause (materiale, formale, efficiente, fi-
nale) altrettante piste da percorrere per giungere a una comprensione non ri-
duttiva del fenomeno musicale. In particolare, riannodando i fili del confronto
con I’indagine sul linguaggio, il ricorso alle quattro cause consente di consi-
derare la musica sotto 1 due aspetti di energeia e ergon, di attivita e prodotto.
La musica non si riduce pertanto a un segno significante ma si mostra come
un fenomeno complesso, il cui studio riguarda tanto 1’estetica quanto I’etica,

tanto la musicologia quanto 1’antropologia e la filosofia.

Pregiudizi e domande dell’estetica musicale

La riflessione filosofica sulla musica sembra non riuscire a discostarsi
dalla continua riproposizione dell’interrogativo sul senso della costruzione
sonora. La domanda che pitt o meno esplicitamente ci si pone ¢: di che cosa
parla la musica? Non c¢’¢ estetica musicale che non si imbatta nel modello
linguistico o, al limite, che non tenti di giustificare il suo discostarsene. A

leggere la maggior parte dei saggi dedicati all’argomento, pare che il nostro

@@@ 0] Quest’opera ¢ distribuita con licenza Creative Commons Attribuzione - Non
marrmrm commerciale - Non opere derivate 4.0 Internazionale




De Musica, 2017 — XXI

rapporto con le «forme sonore in movimento»' non sia altro che un tentativo
di sciogliere 1’enigma? costituito dal linguaggio dei suoni. Ad aggravare la
situazione contribuisce I’inarrestabile tendenza a interpretare il senso della
musica in termini emotivi; in questo modo I’interrogativo si specifica, diven-
tando: com’¢ possibile per un brano esprimere tristezza, gioia ecc.? La filo-
sofia della musica ¢ pertanto schiava di due pregiudizi, 1 quali a loro volta si
traducono in due domande. I pregiudizi: @) la musica ¢ una forma di linguag-
gio e in particolare b) essa ¢ il linguaggio delle emozioni. Le domande: o)
qual ¢ il senso della musica? B) di quali contenuti emotivi € portatrice la mu-
sica e in che consiste la sua capacita espressiva?

Ora, lo spettro delle risposte puod essere considerato anche molto ampio,
ma di fatto si limita frequentemente a poche posizioni principali, di cui le altre
non sono che variazioni sul tema. Rispetto ad a) si rispondera che a') la mu-
sica non ha nessun senso ma € un mero gioco combinatorio o che invece a'")
essa ha specifici contenuti (di che tipo, a questo livello, ancora non ¢ il mo-
mento di dire); rispetto a B, si dira che B') la musica esprime emozioni proprie
— puramente musicali — o viceversa che B") le emozioni con cui entriamo a

contatto nella musica sono quelle della nostra vita quotidiana.

1 riferimento ¢ al padre dell’estetica musicale contemporanea e della corrente formalista,
Eduard Hanslick, per il quale notoriamente «contenuto della musica sono forme sonore in
movimento» (Eduard HANSLICK, Vom Musikalisch-Schonen, Leipzig 1854; trad. it. Il Bello
musicale, Palermo, Aesthetica 2001, p. 63).

2 «Tutte le opere d’arte, e I’arte nel suo insieme, sono enigma; cio ha irritato fin dai tempi
antichi la teoria dell’arte. Il fatto che le opere d’arte dicano qualcosa e con lo stesso respiro
lo nascondano, indica il carattere d’enigma sotto I’aspetto del linguaggio. [...] Del carattere
d’enigma di quest’ultima [ovvero dell’arte] puo accertarsi in modo elementare chi viene detto
privo di musicalita, chi non comprende il “linguaggio della musica”, chi percepisce solo in-
sensatezze e si meraviglia del perché di tali rumori; la differenza tra cio che egli ode e cio
che ode I’iniziato definisce il carattere d’enigma» (Theodor W. ADORNO, Asthetische The-
orie, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 1970; trad. It. Teoria estetica, Torino, Einaudi
2009, p. 162).

108



De Musica, 2017 — XXI

@) la musica ¢ una forma di lin- b) la musica ¢ il linguaggio delle
guaggio emozioni

o) qual ¢ il senso della musica? ) di che tipo di emozioni ci parla

la musica?

a') la musica a'") la musica B') la musica B") la musica
non ha nessun | ha contenuti | esprime  emo- | esprime  emo-
senso specifici zioni puramente | zioni comuni e

musicali quotidiane

E evidente come lo sviluppo della domanda B dipenda dalla risposta a':
una volta ammesso che la musica esprime un contenuto, si puo poi specificare
di che cosa e in che modo la costruzione sonora sia espressiva. Le due varianti
B' e B" adombrano rispettivamente le posizioni dell’externality claim e
dell’arousal theory, 1 due maggiori orientamenti del dibattito analitico sulla
musica®, che difendono alternativamente una posizione cognitivista e una teo-
ria eccitazionista. Se per il primo orientamento il significato della musica ¢
nella musica stessa, vale a dire nell’oggetto intenzionale costituito dalla sola
struttura sonora senza riferimento ad alcun contesto extra-musicale, per il se-
condo la musica ¢ profondamente intrecciata con i1 nostri vissuti emotivi co-
muni in quanto ha la capacita di suscitare determinate risposte nell’ascolta-
tore, andando ad attivare meccanismi di empatia tipici della sensibilita

umana®.

3 Per una presentazione articolata del dibattito che anima I’estetica musicale anglo-americana
e per la definizione dell’opposizione tra externality claim e arousal theory, rimandiamo a
Domenica LENTINI, /ntroduzione a EAD. (a cura di) La musica e le emozioni. Percorsi
nell’estetica analitica, Milano-Udine, Mimesis 2014.

4 Campione dell’orientamento cognitivista & Peter Kivy, il quale propone uno schema feno-
menologico-intenzionale secondo cui «I’oggetto dell’emozione ¢ [...] la bellezza della mu-
sica, la credenza ¢ che la musica sia bella; il sentimento ¢ il tipo di eccitazione o di euforia o
di stupore o di meraviglia... che una tale bellezza comunemente suscita» (Peter KIVY, In-
troduction to a Philosophy of Music, Oxford, Oxford University Press 2002; trad. it. Filoso-
fia della musica. Un’introduzione, Torino, Einaudi 2007, p. 159). Piu sfumata ¢ la posizione
di Jerrold Levinson, il quale da una parte ritiene che 1’espressivita sia una proprieta inequi-
vocabile della musica ma dall’altra ammette la necessita di una risposta empatica da parte
dell’ascoltatore, coinvolto dalle vicende della persona musicale che pare essere 1’agente pro-
tagonista del movimento sonoro (cfr. Jerrold LEVINSON, The Pleasure of Aesthetics,
Ithaca, Cornell University Press 1996). Rappresentativo dell’orientamento eccitazionista ¢
Derek Matravers, per il quale una reale comprensione della musica non puo prescindere, ma

109



De Musica, 2017 — XXI

Facciamo ora un passo indietro e torniamo alla domanda a. Si noti come
anche una risposta secca e apparentemente liquidatoria come o' non faccia
altro che adottare lo schema linguistico (a), accettando, sebbene in modo ne-
gativo, di rispondere al quesito sul senso (a) attestandosi sulla posizione del
non-senso. In questo modo la strategia che vuole affrontare la musica a partire
dal linguaggio, individuando il “messaggio” della prima a partire dallo stesso
concetto di messaggio offerto dal secondo, non viene scardinata o rifiutata
ma semplicemente introiettata, anche se in forma negativa. Rispondendo al
quesito a, la risposta che nega un senso alla musica non fa che situarsi all’in-
terno del paradigma linguistico, sebbene per contrasto, perché, come ricorda
Jean-Luc Nancy, anche «silenzio e mutismo sono categorie del linguaggio»’.
Di qui le diverse declinazioni dell’ineffabilismo musicale®, vero e proprio ro-
vescio di un modello integralmente linguistico a partire dal quale giudicare lo
statuto della musica.

Prospettare una spiegazione della comprensione musicale a partire dalla
comprensione linguistica presenta inoltre due inconvenienti metodologici, su
cui raramente ci si sofferma. Il primo: per cercare di interpretare la musica a
partire dal linguaggio, si dovrebbe disporre di un modello linguistico com-
pleto o almeno soddisfacente, mentre il piu delle volte il confronto tra frase
musicale e frase verbale viene schiacciato su un’ingenua idea referenzialista
e associazionista, in cui basta che qualcosa “faccia venire in mente” qual-
cos’altro’ perché il primo polo sia visto come un significante e il secondo

come un significato. In questa caricaturale rappresentazione del linguaggio,

anzi si deve basare sulla risposta emozionale generata nell’ascoltatore (cfr. Derek MATRA-
VERS, Art and Emotion, Oxford, Clarendon Press 1998).

5 Jean-Luc NANCY, Corpus, Paris, Métailié 1992 (trad. It. Corpus, Napoli, Cronopio 1995,
p- 93).

¢ Emblematica a tal proposito ¢ I’opera di Vladimir JANKELEVITCH, La musique et [’inef-
fable, Paris, Armand Colin 1961 (trad. it. La musica e l’ineffabile, Napoli, Tempi Moderni
1985). Per una ricostruzione della metafisica musicale di Jankélévitch, si veda Silvia VIZ-
ZARDELLI, Battere il tempo. Estetica e metafisica in Viadimir Jankélévitch, Macerata,
Quodlibet 2003.

7 L’idea di significato come percezione di un oggetto/evento che fa venire in mente “qual-
cos’altro” rispetto all’oggetto/evento stesso viene proposta da Aniruddh D. PATEL, Music,
Language, and the Brain, Oxford, Oxford University Press 2008 (trad. It. La musica, il lin-
guaggio, il cervello, Roma, Fioriti 2014) e criticata da Peter KIVY, Music, science, and se-
mantics, in ID., Sounding off. Eleven Essays in the Philosophy of Music, Oxford, Oxford
University Press 2012, pp. 164-188.

110



De Musica, 2017 — XXI

implicitamente o esplicitamente accolta da molte teorie, 1’unica funzione ri-
conosciuta al nostro parlare ¢ il comunicare messaggi, il che comporta da una
parte un evidente impoverimento della considerazione che si ha del discorso
umano e dall’altra una banalizzazione del confronto tra musica e linguaggio,
in cui si perde la specificita dei due registri espressivi a vantaggio di
un’astratta “comunicativita” comune. Ben piu interessante ¢, invece, un ap-
proccio come quello di Wittgenstein, il quale richiama 1’attenzione sull’affi-
nita tra comprensione musicale e comprensione linguistica per mettere radi-
calmente in discussione I’idea che ci facciamo generalmente di quest’ultima®.
In breve: se il confronto tra musica e linguaggio ha un valore, ¢ perché la
comprensione di un brano musicale c¢i dona un esempio in cui 1’esperienza
del senso non ¢ ridotta a una scarna comunicazione di messaggi, € cid puo
illuminare la nostra considerazione del discorso umano, ben piu ricco e arti-
colato di un gioco di vasi comunicanti mentali.

Riguardo al secondo inconveniente, bisogna prendere in considerazione il
doppio profilo che il linguaggio offre a chi consideri con attenzione 1’attivita
dei parlanti. Questa si presenta per un verso come energeia, come attivita viva
e in corso, per un altro come ergon, opera frutto della sedimentazione degli

effettivi scambi linguistici®. Il linguaggio & alternativamente e allo stesso

8 «Cio che chiamiamo: “comprendere un enunciato” ¢, in molti casi, molto piu simile al
comprendere un tema musicale di quanto penseremmo. Ma non voglio dire che il compren-
dere un tema musicale corrisponda all’immagine che noi tendiamo a farci della comprensione
d’un enunciato; cio che voglio dire ¢, piuttosto, che quest’immagine della comprensione d’ un
enunciato ¢ errata, e che il comprendere un enunciato ¢ molto piu simile di quanto non sembri
a prima vista a cio che nella realta accade quando noi comprendiamo una melodia» (Ludwig
WITTGENSTEIN, The Blue and Brown Books, Oxford, Blackwell 1958; trad. it. Libro blu
e Libro marrone, Torino, Einaudi 1983, p. 213). Per una ricostruzione della riflessione di
Wittgenstein sul rapporto tra musica e linguaggio, rimandiamo a Stefano OLIVA, La chiave
musicale di Wittgenstein. Tautologia, gesto, atmosfera, Milano-Udine, Mimesis 2016.
® Nel saggio Le antinomie del linguaggio, Pavel Florenskij mette a fuoco il dualismo tra lin-
guaggio come energeia e linguaggio come ergon, gia teorizzato da Wilhelm von Humboldt.
L’autore di Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf
die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts (1836) risolve pero 1’apparente contrad-
dizione tra i due aspetti a favore di una considerazione del linguaggio in quanto energeia: «Il
merito di Humboldt ¢ stata la scoperta della tesi riguardo alla lingua come energeia e non
I’affermazione dell’antitesi relativa alla lingua come ergon» (Pavel FLORENSKIJ, Antino-
mija jazyka, «Studia Slavica Hungy, 32, 1-4, 1986; trad. it. Le antinomie del linguaggio, in
Id., Attualita della parola. La lingua tra scienza e mito, a cura di E. Treu, Milano, Guerini
2013, p. 68). Per il filosofo russo la realta del linguaggio emerge invece da una considera-
zione complessiva dell’antinomia: «Ma la lingua € un equilibrio vivo di ergon ed energeia,
di “prodotti finiti” e “vita”. Detto in modo piu preciso, € proprio per questa contraddittorieta,
spinta al suo limite estremo, che ¢ possibile la lingua: da un lato eterna, incrollabile [...];

111



De Musica, 2017 — XXI

tempo un fare e un fatto, una prassi che si solidifica in un oggetto poetico
(intendendo con questa espressione non tanto € non solo la parola fissata su
carta dal poeta ma, piu in generale, quel particolare artefatto umano che la
parola ¢ in se stessa). Ora, il discorso filosofico sulla musica compie nella
maggior parte dei casi un’inavvertita semplificazione, limitando il confronto
tra musica e linguaggio alla sola dimensione dell’ergon, del fatto, dell’opera.
Se letta in questa prospettiva, si comprende I’insistente domanda intorno al
senso della frase musicale e della sua relazione con I’emotivita umana: tutto
lo sforzo teorico si concentra sulla significativita di un artefatto (peraltro cul-
turalmente connotato) come 1’opera musicale. La musica ¢ un geroglifico, un
segno misterioso proveniente da un mondo lontano di cui ¢ nostro compito
scoprire il significato. Si perde cosi 1’occasione di considerare la musica in
una prospettiva dinamica, in cui I’agire musicale e il fatto sonoro rappresen-
tano 1 due poli di un fenomeno complesso. Solo conservando questa comples-
sita si puo proporre un confronto non banale tra musica e linguaggio.
Ricostruito in questo modo — necessariamente parziale — lo status quae-
stionis dell’interrogazione filosofica intorno alla musica, proviamo a evitare
il consueto movimento verso la questione del senso (para)linguistico della
musica, volgendoci piuttosto a un altro quesito, meno frequente ma non per

questo meno pressante: perché la musica?

Un altro modo di interrogare la musica

La domanda che ci poniamo, apparentemente ellittica e capziosa, ha in
realta dalla sua parte dei precedenti non trascurabili. Basteranno due esempi.

Nella prima puntata del ciclo di trasmissioni Rai dal titolo C’é musica e
musica (1972), Luciano Berio (ideatore del programma) interroga i suoi col-
leghi, teorici e compositori, domandando: che cos’¢ la musica? Dopo un
primo giro di risposte, la questione diviene un’altra: «Perché la musica? Per-
ché si fa la musica? Perché la si cerca? Perché tanto lavoro per dare un senso
alle dita, al fiato?»!°. Le risposte dei suoi prestigiosi interlocutori sono varie

e sorprendenti.

dall’altro ¢ invece indicibilmente vicina all’animo di ognuno [...]» (Ibid., p. 73). Per questo
motivo «quando si mitiga del tutto I’antinomicita della lingua, con cio stesso si annienta an-
che la lingua in se stessa» (/bid., p. 99).

19 Luciano BERIO, C’é musica e musica, Milano, Feltrinelli 2013, p. 34.

112



De Musica, 2017 — XXI

Massimo Mila: Quando si chiede il “perché” di qualche cosa, a
questo “perché” generalmente si da un’accezione teleologica, fi-
nalistica, cio¢ si crede che questo “perché” voglia dire “a che
scopo”. [...] E chiaro che con questo sistema di idee non si spie-
ghera mai niente. [...] Perché la musica, perché questo, perché
quest’altro? [...] Perché un albero? Perché sotto ci sono i semi.

Luciano Berio: Gyorgy Ligeti, compositore ungherese. Perché la
musica?

Gyorgy Ligeti: Perché I’amore?!!

André Boucourechliev: Perché la musica? In ogni caso, ¢ qual-
cosa che ¢ un modello dell’uomo e del suo comportamento.

[...]

Michael Tippett: Tutto cid che possiamo dire ¢ che andando in-
dietro — ma anche andando avanti — I’arte ¢ vecchia quanto I’uma-
nita. Ci sono dei piccoli flauti, fatti di osso, trovati in una caverna
che risale all’eta glaciale, ci si possono suonare due note. Quindi
I’uomo faceva musica gia nell’eta glaciale e fara musica quando
arriveremo a un’altra eta glaciale'?.

Karlheinz Stockhausen: Il vero significato e lo scopo della musica
¢, prima di tutto, quello di rimodellare gli uomini e di riuscire a
modularli all’interno, fino agli atomi che 1i compongono, attra-
verso vibrazioni cosmiche che si tramutano in vibrazioni sonore.
Sono queste vibrazioni che 1 musicisti usano, e ne fanno qualcosa

di nuovo. In sostanza la musica serve come mezzo per ritrovare

noi stessi, ¢ il nostro collegamento con il cosmo, con il divino'*.

Nonostante il carattere astratto, cursorio e necessariamente improvvisato
di alcune risposte, la domanda — posta da un compositore ad altri compositori
— pare ineludibile. La musica ¢ qualcosa che si fa: domandarsi “perché?” vuol
dire provare ad entrare nel cuore di una pratica, di un agire musicale che non
puo essere immotivato e per il quale, anzi, si spendono energie, tempo, entu-
siasmo. La domanda sul “perché” costituisce dunque un passo in avanti verso
la considerazione della musica non solo in quanto ergon, prodotto finito (cioe
opera musicale), ma in quanto energeia, prassi e attivitd umana — natural-

mente “nostra” — che tuttavia ci interroga come una condotta estranea, come

1 Ibid.
12 Ibid., p. 35.
13 Ibid., p. 36.

113



De Musica, 2017 — XXI

un atteggiamento alieno che non riusciamo a comprendere immediatamente.
La musica ¢ qualcosa fatto da noi — e tuttavia, «perché tanto lavoro per dare
un senso alle dita, al fiato?».

Il secondo esempio chiama in causa un recente volume di Francis Wolff
intitolato, per I’appunto, Pourquoi la musique? In realta il filosofo francese
abbandona questo interrogativo fin dalla prima pagina, indicando in un’altra
domanda il punto di partenza di ogni ricerca sulla musica: «On ne peut dire
pourquoi il y a de la musique sans définir d’abord ce qu’est 1a musique»'.
Dopo aver cercato di rendere conto dello statuto ontologico della musica (arte
che si fonda non sulle proprieta degli oggetti fisici ma sul suono, il quale
riguarda gli eventi che coinvolgono tali oggetti), nella seconda parte dell’in-
dagine il quesito, inizialmente accantonato, torna in una forma piu determi-
nata: «La musique est I’““art des sons”. C’est 1’art qui rend les sons autosuffi-
sants. Mais cela ne nous dit pas pourquoi elle nous fait danser, chanter, pleu-
rer. Ni pourquoi, partout ou il y a des hommes, il y a de la musique»'>. In
questa nuova formulazione, la domanda “perché la musica?” assume due di-
verse sfumature: da una parte, ci si chiede perché essa produca specifici effetti
emotivi sull’ascoltatore; dall’altra, si pone la questione in termini antropolo-
gici, registrando la diffusione della musica in tutte le culture e suggerendo
I’idea di una “universalita” della musica. Di nuovo, la domanda sul perché
viene accantonata a favore di un’analisi dei problemi legati all’espressivita
musicale (affrontati, per cosi dire, tanto da un punto di vista somatico quanto
in una prospettiva psicologica) che immerge il lettore nelle consuete dispute
sulla comprensione musicale e sul possibile paragone con I’espressivita lin-
guistica'®. Wolff distingue una comprensione di tipo semantico (nella quale i
suoni vengono intesi in maniera unitaria e articolata, cosi come viene inteso
un discorso) da una di tipo intellettivo (in cui viene colta la permanenza at-

traverso il mutamento, come nel caso del riconoscimento di un tema nelle sue

14 Francis WOLFF, Pourquoi la musique?, Paris, Fayard 2015, p. 17.

15 Ibid., p. 89.

16 Per inciso, Wolff si schiera a favore di un approccio cognitivo che considera il contenuto
emotivo nella musica, come oggetto della comprensione dell’ascoltatore: «Celle qui est ex-
primée par la musique n’a pas a étre éprouvée mais a étre comprise: que nous la comprenions
ou non, elle est, puisqu’elle est dans la musique. [...] Ainsi notre rapport a cette émotion
n’est pas immédiat [...] mais cognitif : nous appréhendons le fait que cette musique est ra-
geuse, nous 1’entendons bien, nous 1’éprouvons comme une vérité, une vérité sensible certes,
mais nous ne 1I’éprouvons pas comme une émotion » (Ibid., p. 142).

114



De Musica, 2017 — XXI

molteplici variazioni). A queste due forme si deve aggiungere una compren-
sione di tipo dinamico, capace di cogliere le cause interne del movimento
musicale: «Comprendre une musique c¢’est tout simplement entendre — rien
de plus, rien de moins — cette causalité imaginaire. Comprendre une musique,
c¢’est donc entendre la causalité qui unifie ses éléments»!’. A questo punto
Wolff approfondisce 1’idea di causalita musicale proponendone una declina-
zione basata sulle quattro tipologie di causa individuate da Aristotele: mate-
riale (pulsazione isocrona, suono di riferimento), formale (raggruppamenti
ritmici, melodici e armonici), efficiente (leggi induttive della ripetizione e
della “buona prosecuzione”), finale (attesa ritmica, melodica e armonica).

Non ci interessa in questa sede ripercorrere le ulteriori riflessioni presen-
tate nella terza parte del libro, 1 cui capitoli sono significativamente intitolati
“Ce que dit la musique” e “ Ce que répresente la musique”. Bisogna invece
sottolineare come il versante antropologico della domanda “perché la mu-
sica?” (lasciato in sospeso per trecentocinquanta pagine) non venga svilup-
pato se non nell’ultima parte del saggio. Tenendo ferma la distinzione tra
«choses» ed «evenementsy», secondo Wolff “perché¢?” ¢ la domanda che ci
facciamo di fronte agli eventi, mentre “che cos’¢?” ¢ I’interrogativo riguar-
dante gli oggetti. Ora, la musica, arte degli eventi sonori, ¢ un modo di rap-
presentare un mondo immaginario costituito da puri eventi, privi di riferi-
menti precisi a oggetti fisici. Di piu, la musica permette di padroneggiare
(«maitriser») la concatenazione degli eventi conferendo al loro decorso una
logica processuale. In questo modo, attraverso la musica siamo finalmente
all’altezza della domanda stessa sul perché degli eventi, domanda che nella
vita reale non trova solitamente una risposta certa o soddisfacente: «Pourquoi
la musique? Parce qu’il y a du pourquoi. Le monde imaginaire de la musique
est le monde des pourquoi comblés»'®.

Con questa mossa Wolff da la sua risposta al quesito (la musica ha una
funzione apotropaica, esorcizza il cambiamento rendendoci capaci di padro-
neggiare un flusso di eventi sonori) e cambia la prospettiva dell’indagine:
“perché la musica?”’ non ¢ una domanda tra le tante, dal momento che il “per-
ché” riguarda gli eventi, e la musica ¢ proprio I’arte che cerca di orchestrare

gli eventi secondo una logica perspicua, producendo un mondo immaginario

7 Ibid., p. 162.
8 Ibid., p. 397.

115



De Musica, 2017 — XXI

in cui la concatenazione degli avvenimenti mostra i suoi nessi causali. La
musica, in un certo senso, ¢ per antonomasia arte del perché, composizione
di motivi.

La prospettiva cosi raggiunta ¢ senza dubbio interessante ma mostra una
parzialita: seguendo lo stesso schema aristotelico proposto da Wolff (ma da
lui applicato, per cosi dire, solo “localmente”, al movimento musicale), I’idea
di “padroneggiare gli eventi” risponde esclusivamente al requisito della causa
finale, lasciando inesplorate le altre tre cause. Non ¢’¢ da meravigliarsi: come
vedremo, ogni proposta teorica non fa che privilegiare uno dei quattro aspetti,
rispondendo a uno specifico interesse di ricerca. Alla domanda “perché la
musica?” si puo rispondere in molti modi, seguendo almeno quattro direzioni.
Assumeremo dunque lo schema aristotelico e lo applicheremo integralmente
al fenomeno musicale, cercando di mettere in luce come molte delle rifles-
sioni sulla musica non abbiano fatto altro che seguire, almeno parzialmente,

un simile progetto.

Le quattro cause

Causa materiale

Per iniziare, la musica & I’arte dei suoni'®. La causa materiale non puo es-
sere rinvenuta se non nella dimensione acustica, nella trama sonora in cui si
traduce I’agire musicale. Apparentemente ovvio, e per questo da riconsiderare
con attenzione, I’aspetto materiale della musica pone in realta non pochi pro-
blemi a teorici, filosofi e compositori. Intanto, dicendo che la materia della
musica ¢ il suono, si trascura il fatto che non ogni suono puo entrare nell’or-
dito musicale: non intendiamo qui discutere la distinzione tra suono e rumore
(che pure andrebbe vagliata) ma D’alternativa tra vibrazione, intesa come

evento fisico naturale, e tono, ovvero suono “lavorato”, pronto per ’utilizzo

19 Da questo assunto prende le mosse anche 1’indagine presentata da Alessandro Bertinetto
nel volume /I pensiero dei suoni: «Provvisoriamente si puo assumere che il concetto di mu-
sica indichi una forma d’arte particolare, o le attivita a essa associate o ancora i prodotti di
tale attivita: ’arte dei suoni» (Alessandro BERTINETTO, I/ pensiero dei suoni, Milano,
Bruno Mondadori 2012, p. 19). In questa prospettiva, «presupposto necessario dell’arte dei
suoni ¢ la dimensione acustica » e dunque «una musica non sonora non ¢ musica» (/bid., p.
20), sebbene «non tutto cio che si ascolta ¢ musica» (/bid., p. 24).

116



De Musica, 2017 — XXI

musicale. In effetti, come nota Roger Scruton?’, la musica non preleva il pro-
prio materiale dalla natura ma predispone differenti serie sonore, considerate
in autonomia rispetto alla loro origine fisica. Il musicista manipola toni, vale
a dire suoni modulati, proponendo concatenazioni che si sono rese autonome
rispetto al movimento causale che le ha prodotte. In questo senso, modi, scale
e tonalita si presentano come griglie astratte all’interno delle quali sono ordi-
nati i suoni concreti, una volta depurati della loro materialita grezza. Sulla
natura storicamente determinata del materiale musicale, come ¢ noto, prende
posizione Adorno: la musica non usa qualunque impressione sonora ma di-
spone di volta in volta il materiale «socialmente preformato»?! in configura-
zioni sempre diverse. La materia musicale ¢ dunque incrostata di usi, tradi-
zioni e convenzioni che il musicista non puo ignorare: il movimento vibrato-
10 non esaurisce 1’aspetto materiale del suono musicale.

L’immediata definizione della musica come arte dei suoni viene messa ul-
teriormente in discussione dalla neoavanguardia novecentesca. La celebre
composizione 4’33’ (1952) di John Cage ha posto il problema in maniera
paradossale ma non per questo risolvibile con un’alzata di spalle. Il pianista
entra nella sala, si siede sullo sgabello di fronte allo strumento, apre il coper-
chio della tastiera e sosta in silenzio; chiude e riapre il coperchio altre due
volte, a sottolineare 1’articolazione della composizione in tre movimenti, per
poi alzarsi, terminando 1’esecuzione. Come suggerisce Alex Ross??, I’opera
di Cage indica la condizione limite in cui I’arte dei suoni si svuota, segnando
per cosi dire il grado zero della musica ma non per questo uscendo dal terreno
del musicale. Piuttosto, sono ora gli eventuali rumori della sala a riempire il
vuoto lasciato dal pianista. Piu in generale, se la musica ¢ composizione di

suoni articolati, cio¢ di toni e relative pause, 1’'uso estremo di uno solo degli

20 Cfr. Roger SCRUTON, Understanding Music. Philosophy and Interpretation, London-
New York, Continuum 2009, cap. 2.

2 Theodor W. ADORNO, Philosophie der neuen Musik, Tiibingen, J.C.B. Mohr 1949 (trad.
It. Filosofia della musica moderna, Torino, Einaudi 2002, p. 39).

22 «Cage disse in seguito che a ispirargli 4’ 33’ era stata una serie di tele bianche di
Rauschenberg esposte al Black Mountain 1’anno prima. “La musica ¢ rimasta indietro” penso
tra s¢ quando conobbe il lavoro di Rauschenberg. [...] La musica era il suono dello spazio
circostante. Era al tempo stesso un vertiginoso enunciato filosofico e un rituale contemplativo
simile a quelli zen » (Alex ROSS, The Rest is Noise: Listening to the XX Century, New York,
Farrar, Straus and Giroux 2007; trad. It. 1] resto é rumore: ascoltando il XX secolo, Milano,
Bompiani 2009, pp. 587-88).

117



De Musica, 2017 — XXI

ingredienti rende testimonianza della problematicita della definizione di “ma-

teriale musicale™.

Causa formale

Distaccata dall’ordine della causalita naturale, storicamente preformata e
intimamente problematica, la materia sonora non puo fornire alcuna risposta
alla domanda “perché la musica?” senza chiamare in causa il principio for-
male. Questa ¢ forse 1’intuizione piu caratteristica e ostinata dell’estetica mu-
sicale contemporanea, che con il proprio atto di nascita sancisce la necessita
di una considerazione formale dell’intreccio sonoro. Il gia citato “formali-
smo” di Eduard Hanslick rappresenta dunque un passo in avanti sulla ricerca
del perché musicale: il puro suono, se pure fosse attingibile, potrebbe offrire
al massimo una spiegazione psicologica del fenomeno musicale, mai una
reale descrizione di cio che va in scena quando suoniamo un brano o ascol-
tiamo un’esecuzione. Limitarsi alla causa materiale della musica vuol dire
prendere in considerazione solamente 1’elemento sonoro e il suo correlato
psico-fisico, I’emozione suscitata dal tono, dal ritmo e dal timbro. Ma una
simile considerazione, pare dire Hanslick, non individua cio che ¢ proprio
della musica, ovvero il movimento di forme sonore la cui espressivita ¢ auto-
noma e non strumentale, non subordinata cio¢ alla trasmissione di alcun con-
tenuto extramusicale. In questo senso, invocare il principio formale non si-
gnifica rinunciare alla causa materiale bensi cogliere la necessaria interdipen-
denza della due cause. Il formalismo non ¢ dunque alternativo a un possibile
“materialismo” musicale, ma ne ingloba le motivazioni piu profonde: il bino-
mio forma/materia non indica una dicotomia tra apparenza e sostanza ma la
coesistenza di due dimensioni nella realta inseparabili®>.

La centralita della forma viene ribadita perd anche dalle teorie isomorfi-
che, che al formalismo si richiamano e al contempo si contrappongono. Esem-

plare in questo senso ¢ il progetto di Susanne K. Langer: cosi come sul piano

23 Cosi scrive Carl Dahlhaus a proposito della disputa tra neo-tedeschi, fautori della musica
a programma, e formalisti hanslickiani: «Nell’interpretazione del concetto di forma musicale,
la dialettica platonica e neoplatonica di essenza e forma fenomenica fu scambiata con la dia-
lettica aristotelica di materia e formazione categoriale» (Carl DAHLHAUS, Die Idee der
absoluten Musik, Kassel, Barenreiter 1976; trad. it. L idea di musica assoluta, Firenze, La
Nuova Italia 1988, p. 138).

118



De Musica, 2017 — XXI

linguistico®* proposizione e fatto sono legate da una forma logica comune,
allo stesso modo in campo musicale ¢ possibile rintracciare un’analogia strut-
turale tra forma espressiva e vita emotiva. Nell’articolazione musicale si puo
dunque trovare una stilizzazione della forma del sentimento, ricongiungendo
in tal modo cio che il formalismo piu severo avrebbe separato, vale a dire
forma e contenuto. La musica viene considerata come un composto ilemor-

fico la cui capacita espressiva deriva da un’intima organizzazione formale.

Causa efficiente

La gran parte delle ricerche svolte in ambito analitico e ispirate alla teoria
di Langer proseguono 1’indagine sul terreno dell’espressivita, interrogandosi
— come si ¢ detto — sulla capacita della musica di comunicare contenuti di
diverso tipo. Domandosi “che cosa dice la musica?” ci si chiede piu raramente
“chi” sia colui che nella musica si esprime, vale a dire quale sia la causa effi-
ciente dell’agire musicale. Ma un’indagine che prenda in esame la causa ma-
teriale e la causa formale della musica trascurando la causa efficiente non puo
che condurre a una ricostruzione astratta della realta musicale: ci si trova cosi
a dover rendere conto della costituzione di una mera struttura sonora. Quel
che non si prende in considerazione ¢ il fatto che, proprio in quanto compo-
sizione di materia e forma, la musica va considerata come il prodotto del la-
voro di qualcuno, responsabile del processo formativo.

A questo punto le risposte oscillano tra due poli: da una parte, la musica ¢
opera del compositore; dall’altra, I’interprete che esegue un brano si propone
come nuovo artefice. La polarita di compositore e interprete ¢ al centro di un
importante dibattito nell’Italia degli anni Trenta e Quaranta: se per il crociano
Alfredo Parente I’unico autore dell’opera deve essere considerato il compo-

sitore (mentre il lavoro dell’interprete viene considerato un semplice fatto

24 11 modello linguistico cui si ispira Susanne K. LANGER (Philosophy in a New Key. A
Study in the Symbolism of Reason, Rite and Art, London, Harvard University Press 1942,
trad. it. Filosofia in una nuova chiave: linguaggio, mito, rito e arte, Roma Armando 1965;
EAD., Feeling and Form: A Theory on Art Developed from Philosophy in a New Key, Lon-
don, Routledge and Kegan Paul 1953, trad. it. Sentimento e forma, Milano, Feltrinelli 1965)
¢ per ammissione della stessa autrice la pictural theory of meaning presentata da Wittgenstein
nel Tractatus logico-philosophicus. Langer riconosce nel filosofo uno dei suoi punti di rife-
rimento, accanto a Cassirer, Russell e Carnap. Per un confronto tra Langer ¢ Wittgenstein,
rimandiamo a Stefano OLIVA, La chiave musicale di Wittgenstein. Tautologia, gesto, atmo-
sfera, Milano-Udine, Mimesis 2016.

119



De Musica, 2017 — XXI

tecnico, e dunque non artistico), per il gentiliano Salvatore Pugliatti 1’attua-
lizzazione dovuta all’intervento dell’interprete fa di quest’ultimo un nuovo
creatore. Gli strascichi della disputa si fanno sentire ancora negli anni Cin-
quanta, quando Graziosi, Mila e Pareyson denunciano la nettezza delle due
posizioni®®. La questione tocca un punto sensibile, un’antinomia costitutiva
dell’estetica musicale. A dimostrazione della rilevanza di tale problema, gli
studi recenti sull’improvvisazione musicale?® hanno ripreso il tema del rap-
porto tra musica e persona, presentando per cosi dire il punto medio delle due
alternative in campo, la condizione in cui puntualmente compositore e inter-
prete coincidono.

Interrogarsi sulla causa efficiente della musica significa riconoscere la pro-
venienza umana del suono musicale?’. Ma cid comporta anche 1’inserimento
della musica nella rete delle pratiche umane, nell’insieme multiforme dei gio-
chi linguistici, nel binomio di azione e produzione di cui si compone la vita
dell’uomo. Proprio per questo non si puod riconoscere I’origine umana della

musica senza interrogarsi sulla sua intima finalita.

Causa finale

25 Come ricorda Massimo MILA (L ‘esperienza musicale e [’estetica, Torino, Einaudi 1950),
la disputa italiana intorno al ruolo dell’interprete musicale prende il via grazie a un articolo
di G. M. Gatti pubblicato sulla «Rassegna musicale» nel maggio-giugno 1930. Giorgio GRA-
ZI0SI (L interpretazione musicale, Torino, Einaudi 1952) affronta la questione proponendo
una soluzione di mediazione tra le posizioni crociane e gentiliane. Luigi PAREYSON appro-
fondisce il problema dell’interpretazione prima in Estetica. Teoria della formativita (Torino,
Edizioni di Filosofia 1954; nuova ed., Bompiani, Milano 1988) e poi, in modo piu dettagliato,
in Verita e interpretazione (Milano, Mursia 1971; nuova ed. in Opere complete, vol. 10, Mi-
lano, Mursia 2009)

26 La continuita tra i recenti studi sull’improvvisazione e la questione dell’interpretazione
musicale, oggetto del dibattito italiano gia menzionato, trova testimonianza nel saggio di
Alessandro BERTINETTO, Improvvisazione e formativita, « Annuario filosofico», 25, 2009,
pp. 145-74. A tal proposito, si veda anche Stefano OLIVA, Spunti per un’estetica musicale
nella teoria della formativita, « Annuario filosofico», 27,2012, pp. 109-30. Sempre di Berti-
netto, si veda il piu recente Eseguire [’inatteso. Ontologia della musica e improvvisazione,
Roma, il glifo 2016.

27 L’origine umana e personale dell’esperienza musicale viene cosi presentata da Marcello
La Matina nel suo recente volume dedicato al rapporto tra musica, linguaggi e forme di vita:
«Il suono [musicale] si manifesta all’'uomo come richiamo: come significante che esprime il
soggetto dell’enunciazione. Ha una funzione indicale, che fa pensare a un dimostrativo. Con-
cepire la musica e il suono musicale come aspettativa di una relazione a noi ¢ parso un modo
per richiamarci ad una possibile, originaria, relazionalita insita nell’esperienza del linguag-
gio» (Marcello LA MATINA, Note sul suono. Filosofia dei linguaggio e forme di vita, An-
cona, Le Ossa 2014, p. 200).

120



De Musica, 2017 — XXI

Si arriva cosi al senso piu specifico della domanda “perché la musica?”. In
effetti, il quesito intorno alla causa di un fenomeno ne adombra gia la possi-
bile finalita: per questo motivo origine e fine in una certa misura si presup-
pongono e si richiamano a vicenda. Stabilire la provenienza umana della
forma sonora della musica conduce necessariamente a chiedersi perché
I’uomo senta il bisogno di cantare, battere il tempo, suonare e quale sia lo
scopo di tali attivita. Verso quale destinazione si dirige la musica?

Sentiamo qui che I’interrogativo ¢ diretto al cuore dell’agire musicale. A
una simile domanda si puo tentare di rispondere in molti modi differenti, chia-
mando in causa o negando il valore evoluzionistico della musica®® o, in ma-
niera diametralmente opposta, intavolando una discussione sull’orizzonte
metafisico dischiuso dall’arte dei suoni®’. In realta, chiedersi perché si faccia
musica implica una torsione speculativa analoga a quella imposta dalla do-
manda sul perché si parli: dal momento che la nostra vita ¢ cosi profonda-
mente segnata dalle nostre pratiche, interrogarsi su di esse significa porsi in
una posizione di alterita rispetto a se stessi. Cio € ovviamente possibile, ma a
causa della ricorsivita tipica della domanda “perché?” ci si trova presto in
imbarazzo: di qui la constatazione wittgensteiniana secondo cui, a un certo

punto, le spiegazioni in merito al nostro agire hanno un termine e non ci resta

28 Secondo Steven PINKER (How the Mind Works, New York, Norton & Company 1997) e
Dan SPERBER (Explaining Culture. A Naturalistic Approach, Oxford, Blackwell 1998) la
musica non ha alcuna funzione evolutiva ma rappresenta un mero gioco ricreativo. Contro
tale idea, riprendendo una tesi gia di Charles Darwin, Steven J. MITHEN (The Singing Ne-
anderthals. The Origins of Language, Music, Mind and Body, London, Weidenfeld & Nicol-
son 2005; trad. It. /I canto degli antenati. Le origini del linguaggio, della musica, della mente
e del corpo, Torino, Codice 2007) afferma che nell’ Homo sapiens la musica ha preceduto il
linguaggio svolgendo un ruolo adattivo di richiamo sessuale.

2 Secondo la ricostruzione di Lydia GOEHR, (The Imaginary Museum of Musical Works.
An Essay in the Philosophy of Music, Oxford Clarendon Press 1992, trad. It. /] museo imma-
ginario delle opere musicali, a cura di L. Giombini e V. Santarcangelo, Milano-Udine, Mi-
mesis 2016; EAD. The Quest of Voice. On Music, Politics, and the Limits of Philosophy of
Music, Oxford, Clarendon Press 2004), ripresa da Alessandro BERTINETTO (I/ pensiero
dei suoni, Milano, Bruno Mondadori 2012, p. 10), all’istanza formalista si contrappone
un’istanza di trascendenza che trova espressione nella “metafisica della musica” di autori
come Arthur Schopenhauer, Ernst Bloch e il gia citato Vladimir Jankélévitch. Comune a
questi tre autori € 1’idea che la musica possa condurre 1’ascoltatore verso una realta ulteriore,
sia essa la Volonta, I’'utopia comunitaria o 1’ineffabile nominazione di Dio.

121



De Musica, 2017 — XXI

che dare una descrizione del nostro operato®’. Su questa base ¢ dunque pos-
sibile riannodare 1 fili dell’analogia tra musica e linguaggio, precedentemente
messa in discussione: entrambe le forme espressive sono un dato di fatto della
nostra forma di vita, «sta[nno] li»*! e la loro causa piu profonda ci sfugge.
Sentiamo inoltre che ogni tentativo di spiegazione risulterebbe parziale, inne-
scherebbe un’ulteriore interrogazione e in definitiva non risponderebbe al no-
stro desiderio di comprendere. Il sapere per cause puo dunque lasciarci insod-
disfatti:

La gente ha ancora I’idea che un giorno la psicologia spieghera tutti i nostri
giudizi estetici, e intende, con cio, la psicologia sperimentale. [...] Supponi
che si fosse trovato che tutti i nostri giudizi derivano dal nostro cervello [...].
Si potrebbe mostrare come questa sequenza di note musicali produca questo
tipo particolare di reazione: fa sorridere un uomo e gli fa dire “Oh, ¢ meravi-
glioso” [...]. Il problema ¢ se questo ¢ il tipo di spiegazione che ci piacerebbe
avere quando siamo perplessi di fronte a delle impressioni estetiche®2.

Il motivo dello scacco va ricercato nell’intimita tra 1’oggetto d’indagine e
il soggetto interrogante. In un certo senso, proprio perché la causa efficiente
della musica fa segno verso I’operativita umana, 1I’indagine intorno alla causa
finale tende a sfuggire la presa. Qualunque risposta fossimo disposti a dare —
si fa musica per comunicare stati d’animo, si fa musica per richiamare le at-
tenzioni sessuali del partner, si fa musica per padroneggiare un corso di eventi
in una cornice finzionale, si fa musica per piacere, o per esercizio — impalli-
direbbe di fronte a un ulteriore interrogativo: “si, ma perché?”. Le momenta-
nee risposte che siamo in grado di immaginare forniscono in realta una de-
scrizione — sebbene parziale — di ci0 che effettivamente facciamo quando fac-

ciamo musica e non individuano realmente la causa finale.

39 «Quando ho esaurito le giustificazioni arrivo allo strato di roccia, e la mia vanga si piega.
Allora sono disposto a dire: “Ecco agisco proprio cosi”» (Ludwig WITTGENSTEIN, Philo-
sophische Untersuchungen, Oxford, Basil Blackwell 1953; trad. it. Ricerche filosofiche, To-
rino, Einaudi 1995, p. 113).

31 «Non devi dimenticare che il giuoco linguistico &, per cosi dire, qualcosa di impre-
vedibile. Voglio dire: non ¢ fondato, non ¢ ragionevole (o irragionevole). Sta li — come la
nostra vita» (Ludwig WITTGENSTEIN, Uber Gewissheit, Oxford, Blackwell 1969; trad.
it. Della certezza, Torino, Einaudi 1978, p. 91).

32 Ludwig WITTGENSTEIN, Lectures and conversations on Aesthetics, Psychology and Re-
ligious Belief, Oxford, Blackwell 1966 (trad. it. Lezioni e conversazioni su etica, estetica,
psicologia e credenza religiosa, Milano, Adelphi 1992, p. 81).

122



De Musica, 2017 — XXI

Conclusioni

Cercando di sfuggire al pregiudizio che assimila la musica a un linguaggio
sui generis, abbiamo posto la domanda “perché la musica?” tentando di ri-
spondere seguendo le diverse direzioni suggerite dallo schema delle quattro
cause aristoteliche. Le brevi riflessioni dedicate ai diversi aspetti — materiale,
formale, efficiente e finale — non avevano la pretesa di esaurire la complessita
dei problemi ma quella di presentare en gros le linee di sviluppo lungo cui ¢
possibile ricercare le cause della musica, linee di sviluppo effettivamente se-
guite da alcuni tra i piu rilevanti orientamenti dell’estetica musicale contem-
poranea.

Da una considerazione sintetica, che prenda in esame le quattro cause, ¢
possibile trarre un’immagine della musica come fenomeno complesso. La
molteplicita delle cause riflette la varieta delle possibili prospettive sulla mu-
sica, intesa al contempo come energeia e come ergon. In particolare, consi-
derare la musica come composto ilemorfico significa concentrare ’attenzione
(non in maniera esclusiva, ma privilegiata) sull’organizzazione interna
dell’intreccio sonoro, ovvero prendere in esame la musica in quanto opera.
Interrogarsi sull’origine umana dell’agire musicale e sulla sua finalita vuol
dire invece considerare la musica in quanto prassi. Causa materiale e causa
formale orientano cosi la nostra comprensione della musica come fatto, men-
tre causa efficiente e causa finale sollecitano una considerazione della musica
nel suo farsi.

L’itinerario proposto dalle quattro cause — itinerario da noi semplicemente
impostato —ha I’obiettivo di prendere in considerazione la musica sotto le due
specie dell’opera e dell’azione, esaminandone tanto la dimensione poietica
quanto quella pratica. Vista nella duplice veste di ergon ed energeia®’, la mu-
sica si presenta ora come un fenomeno complesso, il cui studio riguarda tanto

’estetica quanto 1’etica, tanto la musicologia quanto la filosofia. L’itinerario

33 Distinguere nella musica Pergon dall’energeia vuol dire riconoscere che, accanto
all’opera, nella musica si trova sempre un aspetto pratico. Se si riprende la distinzione ari-
stotelica tra poeisis e praxis, si vede bene come la domanda sul perché della musica sia piut-
tosto problematica. Da una parte, infatti, la musica ¢ attivita poietica che ha come finalita la
produzione di un’opera; dall’altra, la prassi musicale ¢ in una certa misura autonoma e, dun-
que, fine a se stessa, priva di una meta esterna al suo stesso agire. Un’attivita musicale dunque
riflessiva e tautologica. In questa direzione va d’altronde la constatazione di Luciano Berio,
secondo cui «[...] la musica ¢ tutto quello che si ascolta con I’intenzione di ascoltare musica»
(Luciano BERIO, Intervista sulla musica, Bari, Laterza 1981, p. 7).

123



De Musica, 2017 — XXI

proposto, piu che dare risposte, apre in realta domande ulteriori, ma allo
stesso tempo prova a tirar fuori la riflessione dal pantano delle domande sul
senso della musica, ampliando la prospettiva dalla sola costruzione sonora
(corrispondente alle prime due cause) alla dimensione piu propriamente an-
tropologica dell’agire musicale (adombrata dalle ultime due). Su questo ter-
reno 1I’indagine si complica, entrando in contatto con discipline meno diretta-
mente legate alle speculazioni sulla musica. Di contro, in questa direzione si
apre uno spazio ancora da percorrere. Uno spazio in gran parte inesplorato, o
visto solo per via negationis, come suggerisce la risposta di Darius Milhaud

al quesito di Berio:

Berio: «Perché la musica?»

Milhaud: «E perché no?».>*

Bibliografia

ADORNO Theodor W., Philosophie der neuen Musik, Tiibingen, J.C.B.
Mohr 1949 (trad. It. Filosofia della musica moderna, Torino, Einaudi 2002).
ADORNO Theodor W., Asthetische Theorie, Frankfurt am Main, Suhrkamp
Verlag 1970 (trad. It. Teoria estetica, Torino, Einaudi 2009).

BERIO Luciano, Intervista sulla musica, Bari, Laterza 1981.

BERIO Luciano, C’e musica e musica, Milano, Feltrinelli 2013.
BERTINETTO Alessandro, Improvvisazione e formativita, «Annuario filo-
soficoy, 25, 2009, pp. 145-74.

BERTINETTO Alessandro, I/ pensiero dei suoni, Milano, Bruno Mondadori
2012.

BERTINETTO Alessandro, Eseguire [ 'inatteso. Ontologia della musica e im-
prowisazione, Roma, il glifo 2016.

DAHLHAUS Carl, Die Idee der absoluten Musik, Kassel, Biarenreiter 1976
(trad. it. L’idea di musica assoluta, Firenze, La Nuova Italia 1988).
FLORENSKIJ Pavel, Antinomija jazyka, «Studia Slavica Hungy», 32, 1-4,
1986 (trad. it. Le antinomie del linguaggio, 1d., Attualita della parola. La lin-

gua tra scienza e mito, a cura di E. Treu, Milano, Guerini 2013).

3#1ID., C’é musica e musica, Milano, Feltrinelli 2013, p. 35.

124



De Musica, 2017 — XXI

GOEHR Lydia, The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the
Philosophy of Music, Oxford Clarendon Press 1992 (trad. It. Il museo imma-

ginario delle opere musicali, a cura di L. Giombini e V. Santarcangelo, Mi-
lano-Udine, Mimesis 2016).

GOEHR Lydia, The Quest of Voice. On Music, Politics, and the Limits of
Philosophy of Music, Oxford, Clarendon Press 2004.

GRAZIOSI Giorgio, L ’interpretazione musicale, Torino, Einaudi 1952.
HANSLICK Eduard, Vom Musikalisch-Schénen, Leipzig 1854 (trad. it. 1]
Bello musicale, Palermo, Aesthetica 2001).

JANKELEVITCH Vladimir, La musique et ['ineffable, Paris, Armand Colin
1961 (trad. it. La musica e [’ineffabile, Napoli, Tempi Moderni 1985).
KIVY Peter, Introduction to a philosophy of music, Oxford, Oxford Univer-
sity Press 2002 (trad. it. Filosofia della musica. Un’introduzione, Torino,
Einaudi 2007).

KIVY Peter, Music, science, and semantics, in 1D., Sounding off. Eleven Es-
says in the Philosophy of Music, Oxford, Oxford University Press 2012, pp.
164-188.

LA MATINA Marcello, Note sul suono. Filosofia dei linguaggio e forme di
vita, Ancona, Le Ossa 2014.

LANGER, Susanne K., Philosophy in a New Key. A Study in the Symbolism
of Reason, Rite and Art, London, Harvard University Press 1942 (trad. it. Fi-
losofia in una nuova chiave: linguaggio, mito, rito e arte, Roma Armando
1965).

LANGER, Susanne K., Feeling and Form: A Theory on Art Developed from
Philosophy in a New Key, London, Routledge and Kegan Paul 1953 (trad. it.
Sentimento e forma, Milano, Feltrinelli 1965).

LENTINI Domenica, Introduzione a EAD., (a cura di) La musica e le emo-
zioni. Percorsi nell estetica analitica, Milano-Udine, Mimesis 2014.
LEVINSON lJerrold, The Pleasure of Aesthetics, Ithaca, Cornell University
Press 1996.

MATRAVERS Derek, Art and Emotion, Oxford, Clarendon Press 1998.
MILA Massimo, L ‘esperienza musicale e l’estetica, Torino, Einaudi 1950.
MITHEN Steven J., The Singing Neanderthals. The Origins of Language,
Music, Mind and Body, London, Weidenfeld & Nicolson 2005 (trad. It. 7/

125



De Musica, 2017 — XXI

canto degli antenati. Le origini del linguaggio, della musica, della mente e
del corpo, Torino, Codice 2007).

NANCY Jean-Luc, Corpus, Paris, Métaili¢ 1992 (trad. It. Corpus, Napoli,
Cronopio 1995).

OLIVA Stefano, Spunti per un’estetica musicale nella teoria della formati-
vita, «Annuario filosoficoy», 27, 2012, pp. 109-30.

OLIVA Stefano, La chiave musicale di Wittgenstein. Tautologia, gesto, at-
mosfera, Milano-Udine, Mimesis 2016.

PAREYSON Luigi, Estetica. Teoria della formativita, Torino, Edizioni di Fi-
losofia 1954 (nuova ed., Bompiani, Milano 1988).

PAREYSON Luigi, Verita e interpretazione, Milano, Mursia 1971 (nuova ed.
in Opere complete, vol. 10, Milano, Mursia 2009).

PATEL Aniruddh D., Music, Language, and the Brain, Oxford, Oxford Uni-
versity Press 2008 (trad. It. La musica, il linguaggio, il cervello, Roma, Fioriti
2014).

PINKER Steven, How the Mind Works, New Y ork, Norton & Company 1997.
ROSS Alex, The Rest is Noise: Listening to the XX Century, New York, Far-
rar, Straus and Giroux 2007 (trad. It. I/ resto e rumore: ascoltando il XX se-
colo, Milano, Bompiani 2009).

SCRUTON Roger, Understanding Music. Philosophy and Interpretation,
London-New York, Continuum 2009.

SPERBER Dan, Explaining Culture. A Naturalistic Approach, Oxford,
Blackwell 1998.

VIZZARDELLI Silvia, Battere il tempo. Estetica e metafisica in Vladimir
Jankélévitch, Macerata, Quodlibet 2003.

WITTGENSTEIN Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Oxford, Basil
Blackwell 1953 (trad. it. Ricerche filosofiche, Torino, Einaudi 1995).
WITTGENSTEIN Ludwig, The Blue and Brown Books, Oxford Blackwell
1958 (trad. it. Libro blu e Libro marrone, Torino, Einaudi 1983).
WITTGENSTEIN Ludwig, Lectures and conversations on Aesthetics, Psy-
chology and Religious Belief, Oxford, Blackwell 1966 (trad. it. Lezioni e con-
versazioni su etica, estetica, psicologia e credenza religiosa, Milano, Adelphi
1992).

WITTGENSTEIN Ludwig, Uber Gewissheit, Oxford, Blackwell 1969 (trad.

it. Della certezza, Torino, Einaudi 1978).

126



De Musica, 2017 — XXI

WOLFF Francis, Pourquoi la musique?, Paris, Fayard 2015.

127



