
 

 

 

Enthymema XXVII 2021 

Bildung antiborghese e individuazione in 
Ahnung und Gegenwart e Aus dem Leben 
eines Taugenichts di Joseph von Eichendorff 
Mario Bosincu 
Università degli Studi di Sassari 

 
 
 
 
Abstract – Lo scopo del saggio è proporre un’interpretazione di due opere di Joseph 
von Eichendorff: Ahnung und Gegenwart (1815) e Aus dem Leben eines Taugenichts 
(1826). La concezione della letteratura elaborata da Francesco Orlando è utilizzata 
per mostrare come in questi testi il fenomeno dell’anticapitalismo romantico trovi 
espressione nel ritorno di contenuti repressi incarnati dai due protagonisti dei testi in 
esame: Friedrich, un cavaliere medievaleggiante, ed un fannullone ribelle al princi-
pio di prestazione. Entrambe le figure vivono l’esperienza di una Bildung, che, in 
Aus dem Leben eines Taugenichts, tuttavia, si configura come un percorso di indivi-
duazione scandito dalla comparsa di immagini archetipiche e perciò ricostruibile 
tramite alcune categorie attinte dalla psicologia analitica. La psicoanalisi freudiana 
e la psicologia analitica di Jung sono impiegate, perciò, per mettere a fuoco, rispet-
tivamente, la fisionomia antimoderna di tali personaggi e le caratteristiche che diffe-
renziano il Bildungsweg del Taugenichts dal processo di sviluppo interiore di Frie-
drich. 

Parole chiave – Joseph von Eichendorff; Ahnung und Gegenwart; Aus dem Leben 
eines Taugenichts; Francesco Orlando; Carl Gustav Jung. 

 
Abstract – The paper aims at advancing an interpretation of two works by Joseph von 
Eichendorff: Ahnung und Gegenwart (1815) and Aus dem Leben eines Taugenichts 
(1826). Francesco Orlando’s theory of literature is used to demonstrate that in both 
texts the phenomenon of Romantic anticapitalism finds expression in the return of 
repressed contents embodied by the protagonists of the texts under investigation: 
Friedrich, a medieval-like knight, and a good-for-nothing rebelling against the per-
formance principle. Both characters experience a Bildung, which, in the case of the 
novella Aus dem Leben eines Taugenichts, takes on the form of an individuation 
process that is characterized by the emergence of archetypical images and that may 
be reconstructed by means of Jungian concepts. Freud’s psychoanalysis and Jung’s 
analytical psychology are therefore employed to focus on the antimodern identity of 
these characters and the features that differentiate the good-for-nothing’s Bildungs-
weg from Friedrich’s process of inner development. 



 

 

Keywords – Joseph von Eichendorff; Ahnung und Gegenwart; Aus dem Leben 
eines Taugenichts; Francesco Orlando; Carl Gustav Jung. 

 
 
 

Bosincu, Mario. “Bildung antiborghese e individuazione in Ahnung und Gegenwart e Aus 
dem Leben eines Taugenichts di Joseph von Eichendorff”. Enthymema, n. XXVII, 2021, pp. 
1-17. 

http://dx.doi.org/10.13130/2037-2426/14244 

https://riviste.unimi.it/index.php/enthymema 

 
Creative Commons Attribution 4.0 Unported License 
ISSN 2037-2426 

 



 

Bildung antiborghese e individuazione 
in Ahnung und Gegenwart e Aus dem Leben eines 

Taugenichts di Joseph von Eichendorff 
 

Mario Bosincu 
Università degli Studi di Sassari 

 
 
 
 

1. L’obiettivo del presente saggio è quello di avanzare un’ipotesi interpretativa concernente 
due opere di Joseph von Eichendorff: Ahnung und Gegenwart (1815) e Aus dem Leben eines Tau-
genichts (1826). Prendendo le mosse dalla concezione della letteratura messa a punto da Fran-
cesco Orlando, si tratta di mostrare come in questi testi il fenomeno dell’anticapitalismo ro-
mantico trovi espressione nel ritorno di contenuti repressi antifunzionali incarnati da due sin-
golari personaggi: Friedrich, un cavaliere medievaleggiante, ed un grullo ribelle al principio di 
prestazione. Entrambe le figure vivono l’esperienza di una Bildung, che, in Aus dem Leben eines 
Taugenichts, assume, tuttavia, i contorni di un percorso di individuazione ricostruibile tramite 
alcune categorie attinte dalla psicologia analitica. La psicoanalisi freudiana e la psicologia com-
plessa di Jung sono impiegate, perciò, per mettere a fuoco, rispettivamente, la fisionomia an-
timoderna dei protagonisti dei testi in esame e le peculiarità che differenziano il Bildungsweg del 
Taugenichts dal cammino di formazione di Friedrich. 

Come ha osservato Otto Eberhardt (Eberhardt 36), lo stesso Eichendorff concepì Ahnung 
und Gegenwart come un confronto con il suo tempo, tanto che il testo è stato visto spesso come 
uno Zeitroman.1 In tal senso, la descrizione iniziale del protagonista, caratterizzato da «ein ein-
faches, freies, fast altritterliches Ansehen» (Eichendorff, Ahnung 57), può fungere da introdu-
zione all’analisi del modo in cui lo scrittore si rapporta alla sua epoca di crisi. A questo propo-
sito, viene in mente, innanzitutto, la spietata diagnosi sulla fine dell’epoca cavalleresca formu-
lata da Marx ed Engels nel Manifest der kommunistischen Partei (1848): la borghesia, vi si legge, 
non ha lasciato valere altro legame tra gli uomini all’infuori del puro interesse economico e ha 
soffocato così i fremiti «der frommen Schwärmerei, der ritterlichen Begeisterung» (Marx/En-
gels 464-465). A integrazione di questa celebre diagnosi si ricordino alcune considerazioni del 
giovane Lukács sul concetto della Kultur:  

 
Was ist eigentlich die Kultur? Kurz zusammengefaßt: Der Begriff der Kultur […] umfaßt sämt-
liche wertvollen Produkte und Fähigkeiten, die in bezug auf den unmittelbaren Lebensunterhalt 
zu entbehren sind. Zum Beispiel: die innere und äußere Schönheit eines Hauses gehört zum 
Begriff der Kultur, im Gegensatz zu seiner Festigkeit und Heizarbeit (Lukács, Taktik 133).  
 
Si potrebbe dire, pertanto, che Lukács identifica la Kultur con la dimensione dell’antifun-

zionale – ciò che non risponde ad alcun obiettivo della società capitalista – elevata al rango di 
valore supremo. Entro questa prospettiva, l’avvento del capitalismo segna, quindi, il trionfo di 
ciò che è, invece, funzionale, col risultato che ogni cosa è ora valutata solo sotto il profilo della 

 
1 Marcuse scrisse a questo proposito: «Auseinandersetzung des Künstlers mit den zersetzten Lebens-
formen der Zeit und seine Entwicklung zu wirkendem Dienst an der Gesamtheit – dieser Gehalt drängt 
[…] zu epischer Formung. Ahnung und Gegenwart ist als Zeitroman in diesem Sinne gedacht» (Marcuse 
150-151). 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 4 

sua utilità sul mercato: «Alles hat aufgehört, für sich, seines inneren (zum Beispiel künstleri-
schen, ethischen) Wertes wegen, wertvoll zu sein, es hatte nur Wert als eine auf dem Markte 
verkaufbare oder kaufbare Ware» (135). Nel caso della Germania e del suo Sonderweg verso la 
modernità i valori antifunzionali della Kultur non furono interamente spazzati via. Essi con-
dussero un’esistenza polemica e non contemporanea, per riprendere una categoria introdotta 
da Ernst Bloch. Questi definì la Ungleichzeitigkeit come «ein wirtschaftlich-ideologisches Re-
stsein aus früheren Zeiten» (Bloch 16) e descrisse la Germania come «ein riesiger, ein kochen-
der Behälter von Vergangenheit» (56) proprio per indicare il fatto che l’avvento della modernità 
non aveva eliminato nel suo Paese il retaggio ideologico del passato. Questa sopravvivenza di 
residui valoriali non-contemporanei, a sua volta, può essere spiegata ricorrendo all’analisi del 
fenomeno del contatto tra civiltà messa a punto da Toynbee. Secondo lo storico britannico 
l’aggressione culturale attuata da una civiltà nei confronti di un’altra può dar luogo a due ri-
sposte da parte della civiltà assalita: quella erodiana, favorevole all’influenza esterna, e quella 
zelota, laddove Toynbee, facendo riferimento all’episodio del confronto tra l’ecumene elleni-
stica ed il mondo ebraico, fa del gruppo degli zeloti la categoria idealtipica indicante coloro che 
resistono ad ogni influenza straniera demonizzandola e arroccandosi nella strenua fedeltà al 
loro universo culturale (Toynbee 438). Vittima in ritardo dell’‘invasione’ della modernità capi-
talistica, scientifica ed industriale, la Germania fornì una risposta zelota ad essa sotto forma 
dell’anticapitalismo romantico, ossia di una critica alla «Unnatur des modernen Lebens» 
(Lukács, Moskauer 125), succube del principio di prestazione e dell’«imperativo funzionale» 
(Orlando, Oggetti 18), condotta in nome di valori premoderni (Löwy/Sayre 17), che tornarono 
così, polemicamente, in vita per reagire ad un’aggressione culturale. Inoltre, come ha chiarito 
Karl Mannheim, il recupero di valori del passato si risolse, in termini esistenziali, nella ripresa 
di «Lebenselemente und Lebenshaltungen, die durch den kapitalistich-rationalen Zug 
verdrängt wurden» (Mannheim 85). 

Sul piano testuale una delle modalità d’espressione dell’anticapitalismo romantico può es-
sere colta facendo riferimento alla concezione della letteratura quale «sede immaginaria di un 
ritorno del represso» (Orlando, Oggetti 7), laddove con questa categoria Francesco Orlando 
intende elementi «sociali e consci» e «non conformi all’ordine costituito» (Orlando, Teoria 25). 
Di qui il suo interesse per il «ritorno del represso immorale», per il «ritorno del represso irra-
zionale» (Orlando, Oggetti 10), rappresentato, per esempio, dalla dimensione religiosa, e per la 
«ribellione romantica», avvenuta nel segno del «ritorno del represso antifunzionale» (17) e dun-
que di ciò che è in contrasto con l’imperativo capitalista della rispondenza ad un fine utilitari-
stico. Fu anche in questi «contenuti testuali trasgressivi» (8) sfacciatamente antiborghesi che 
prese corpo l’anticapitalismo romantico, come è testimoniato dal romanzo di Eichendorff. 
Questi, non a caso, sviluppò alcune preziose considerazioni sul Romanticismo quale risposta 
all’invasione culturale compiuta dalla modernità illuministica. Nel saggio intitolato “Halle und 
Heidelberg” (1857), dopo aver definito il XVIII secolo come «das Zeitalter der Geisterrevolu-
tion» (Eichendorff, Halle 416) egli si scagliò contro l’Illuminismo, reo di aver fatto trionfare il 
più gretto razionalismo, il disprezzo del medioevo, e, soprattutto, «die Lehre von der alleinse-
ligmachenden Nützlichkeit» (447). Ricordando anche l’‘impresa’ rappresentata dalla pubblica-
zione della Einsiedlerzeitung per opera di Brentano e von Arnim, Eichendorff osservò, inoltre, 
che la loro opposizione a «die alte Prosa» (430) aveva portato ad una rivalutazione del passato 
nazionale, del patriottismo e del Cristianesimo. Nel caso di Ahnung und Gegenwart è interessante 
notare come la rivolta dello scrittore contro la «kapitalistische Prosa» (Lukács, Realisten 50) si 
traduca nella creazione di uno spazio romanzesco in cui è possibile far ritornare le istanze 
respinte dal mondo capitalista post-illuministico. Si consideri un episodio emblematico. Nel 
sedicesimo capitolo del secondo libro il narratore riporta i pensieri di Friedrich:  

 
Aller Ernst war verwittert, und Friedrich stand fast allein. Mehr jedoch, als diese Treulosigkeit 
einzelner, auf die er doch nie gebaut, kränkte ihn die allgemeine Willenlosigkeit, von der er sich 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 5 

immer deutlicher überzeugen mußte. So bemerkte er, unter vielen andern Zeichen der Zeit, oft 
an einem Abend und in einer Gesellschaft zwei Arten von Religionsnarren. Die einen prahlten 
da, daß sie das ganze Jahr nicht in die Kirche gingen, verspotteten freigeisterisch alles Heilige 
und hingen auf alle Weise; die, Gott sei Dank, bereits abgenutzte und schäbigte Paradecke der 
Aufklärung (Eichendorff, Ahnung 257). 
 

Segue la descrizione del suo incontro, in una chiesa, con «eine weibliche Gestalt […] ganz weiß 
angezogen und […] sehr blaß» (262). Si tratta dello spettro della fanciulla che, dopo essere stata 
sedotta dal principe ereditario, si è tolta la vita, e la sua apparizione rappresenta il ritorno del 
represso irrazionale costituito dal soprannaturale bandito dall’epoca dei Lumi. In altre parole, 
si può affermare che il narratore non si limita a registrare con favore la decadenza dell’Illumi-
nismo, ma che si ribella ad esso evocando un fantasma. Nel romanzo compare, però, anche un 
altro revenant: la stessa figura altritterlich di Friedrich, che fa rivivere quella civiltà cavalleresca di 
cui Marx, Engels e Burke avevano riconosciuto la fine. Parafrasando Orlando, interessato al 
ritorno del represso condensatosi negli oggetti desueti, si potrebbe quindi parlare, a proposito 
di Friedrich, di un soggetto desueto, definito, non a caso, dall’amico Leontin, un «seltsamer Men-
sch» (135) e un «neumodischer Don Quixote» (211). Eichendorff, «der reinste Typus des feu-
dalen Romantikers» (Lukács, Realisten 49), sceglie, infatti, come protagonista del suo romanzo 
una figura di cavaliere medievaleggiante, arcitedesco e cristiano che incarna,2 con il suo stile 
esistenziale basato su «Gebet und Mut» (Eichendorff, Ahnung 92), quel ritorno di valori reli-
giosi ed antifunzionali rifiutati dalla società moderna che, per lo scrittore, erano stati riportati 
in vita dal Romanticismo. 

La figura di Friedrich si staglia in tutta la sua non-contemporaneità contro lo sfondo di una 
società borghese industriosa e sdivinizzata. In questo senso, sono illuminanti le parole di un 
personaggio: «Das Reisen […] ist dem Leben vergleichbar. Das Leben der Meisten ist eine 
immerwährende Geschäftsreise vom Buttermarkt zum Käsemarkt» (91). Il poeta Faber ri-
prende, dunque, il topos cristiano della peregrinatio vitae, mostrando, tuttavia, come all’homo viator 
in cammino verso la sua vera patria celeste sia subentrato l’homo œconomicus, che si muove in un 
mondo schiacciato sulla dimensione di un’immanenza schiava di «der Geist ökonomischer 
Zweckrationalität» (Schwering 76). Il teatro dell’agire di questa nuova forma umana è una ca-
pitale, non meglio definita e descritta da Friedrich con queste parole: «Siehst du dort […] die 
dunklen Türme der Residenz? Sie stehen wie Leichensteine des versunkenen Tages. Anders 
sind die Menschen dort […]; treue Sitte, Frömmigkeit und Einfalt gilt nicht unter ihnen» (Ei-
chendorff, Ahnung 116). Le immagini di morte sono dunque utilizzate per presentare la città, 
in netto contrasto con una campagna arcaica, patriarcale ed idilliaca,3 come lo spazio in cui i 
vecchi valori sono scomparsi ed in cui lo spettacolo offerto da «das verwirrende Treiben der 
mühselig-drängenden, schwankenden Menge» (186) getta Friedrich in una dimensione intera-
mente terrestre che lo priva della capacità di pregare. In questo contesto avviene anche la sua 
scoperta della reale natura dello Stato moderno. Il ministro, da cui egli si reca, invece di pre-
sentarsi come «ein lebenskräftiger, heldenählicher, freudiger Mann» (188), appare come un 
freddo burocrate che spegne i suoi entusiasmi patriottici invitandolo a dedicarsi ancora allo 
studio del diritto e dell’economia. Lo Stato moderno si configura, così, come una realtà che è 
 
2 Si leggano queste considerazioni di Egon Schwarz: «Der Name des Helden, Friedrich, scheint zunächst 
von verborgenen Bedeutungen frei zu sein. Bedenkt man aber, daß dieser weitverbreitete Name in allen 
Gesellschaftsklassen und allen geschichtlichen Epochen einschließlich des Mittelalters vorkommt, dann 
zeigt sich, daß auch er sorgfältig ausgewählt wurde. Alle Eigenschaften Friedrichs, seine ganze an-
spruchslose, superdeutsche, ›altfränkische‹ Art sind darin ausgedrückt» (Schwarz 315). 
3 Da questo punto di vista è emblematica la descrizione della tenuta di campagna del signor von A. quale 
microcosmo in cui sono sopravvissuti i valori premoderni ed i cui abitanti «zwischen ihren Bergen und 
Wäldern friedlich wohnen, im ewigen gleichen Wechsel einförmiger Tage frisch und arbeitsam Gott 
loben» (Eichendorff, Ahnung 260-261).  



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 6 

estranea ai valori superiori di cui Friedrich si fa portatore e che esige da lui l’adattamento alla 
razionalità strumentale delle discipline giuridiche ed economiche. L’ingresso del protagonista 
nella dimensione cittadina segna, quindi, la sua perdita dell’innocenza ed il suo destarsi alla 
comprensione delle caratteristiche principali del suo tempo. Persino i riti della società letteraria, 
prigioniera di una concezione vuota, estetizzante e, in fondo, nichilistica della letteratura lo 
deludono:4 tutto concorre, perciò, a far spiccare la solitudine di Friedrich, zelota antimoderno 
a disagio in un’epoca di «allgemeine Auflösung» (258).5 Di qui la sua ricerca di uno spazio in 
cui poter vivere una vita conforme ai propri valori. Egli lo trova, temporaneamente, tra le 
montagne del Tirolo perché si unisce alla rivolta antinapoleonica del «Landsturm» (279). In 
altre parole, un’eterotopia guerriera – rappresentata dalle montagne in cui operano i ribelli 
guidati da ideali premoderni –6 gli offre la possibilità di condurre un’esistenza fedele ad essi. 
Ma si tratta di una breve parentesi: «güterlos und geächtet» (290), egli si vede costretto a ri-
prendere i suoi vagabondaggi ai margini della società. 

È nel quadro di questo scenario di decadenza che Friedrich percorre le tappe della sua 
«Bildung» (32). Si comprende, pertanto, perché il romanzo sia stato definito come «der einzige 
Bildungsroman der Hochromantik» (Korff 441),7 caratterizzato dal fatto che il protagonista, 
diversamente da altri personaggi romanzeschi, si attiene caparbiamente ai valori del Super-Io.8 
In particolare, la comprensione delle modalità del suo processo di sviluppo interiore richiede 
un excursus sulla genesi della concezione moderna della Bildung. Come ha chiarito Stahl, tale 
idea presenta una matrice religiosa. Usato soprattutto dagli esponenti della mistica speculativa 
e, successivamente, in ambito pietista, il concetto della Bildung servì originariamente per indi-
care il ritorno dell’uomo alla condizione di imago dei (Stahl 52), e fu il sorgere dell’idea moderna 
dell’individuazione espressiva (Taylor 376) che fece sì che si formasse la nozione di una Bildung 
puramente terrena. A partire dalla seconda metà del XVIII secolo si affermò, infatti, l’idea 
secondo la quale ogni individuo, essendo diverso ed originale, è chiamato a dare espressione 
alla propria peculiare ed intima natura se vuole vivere una vita giusta (375). Nel mondo di 
lingua tedesca fu soprattutto Herder a dare vita a questa svolta. Convinto che gli esseri umani 
sono individui profondamente diversi gli uni dagli altri (Forster 186), egli scrisse a proposito dei 
bambini: «im Kinde ist ein Quell von mancherlei Leben, nur noch mit Duft und Nebel be-
deckt; eine Knospe, in der der ganze Baum, die ganze Blume eingehüllt blühet» (Herder, Er-
kennen 63). Di qui il sorgere dell’idea della Bildung quale processo di sviluppo grazie a cui 

 
4 Chi usa i misteri della religione cristiana come un mero materiale letterario, dichiara Friedrich, «wird 
eben so gern an den griechischen Olymp glauben, als an das Christentum, und eins mit dem andern 
verwechseln und versetzen, bis der ganze Himmel furchtbar öde und leer wird» (203). 
5 Ciò spiega perché Eichendorff rappresenti spesso Friedrich separato dagli altri personaggi ed intento 
ad osservare una scena da una finestra: emerge così, plasticamente, la sua solitudine. 
6 Foucault definisce le eterotopie come dei «contro-spazi, delle specie di utopie effettivamente realizzate» 
poiché si tratta di «luoghi che stanno al di fuori di tutti i luoghi, anche se sono effettivamente localizza-
bili» (Foucault 310). 
7 Anche Selbmann classifica il testo come un romanzo di formazione (Selbmann 94), seguito in ciò da 
Mayer (Mayer 100). Al contrario, Killy scrive che «Ahnung und Gegenwart kennt keine, Entwicklung‘; den 
äußeren Stationen entsprechen keineswegs innere» (Killy 49). 
8 Moretti osserva a proposito dei personaggi di Stendhal e Puškin: «These novels establish thus an es-
sential paradigm for modern existence: ‘maturity’ is no longer perceived as an acquisition, but as a loss. 
We do not become adults by becoming adults, but by ceasing to be young: the process involves primarily 
a renunciation. But not the renunciation of aggressive and asocial impulses in the name of superior and 
even ‘sublime’ social virtues. What are silenced here are the very values society holds dearest: in Freudian 
terms, the socialization that takes place in youth requires not the sacrifice of the Id, but – symbolically 
much more disturbing – that of the Super-ego» (Moretti 90-91).  



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 7 

trovano compimento nel mondo le peculiarità di un individuo (Seigel 333).9 Con l’affermarsi 
di questo concetto ebbe luogo, quindi, il passaggio dalla visione religiosa a quella secolarizzata 
della Bildung, e, parallelamente, scomparvero la concezione di una dimensione soggettiva nor-
mativa (Stahl 151) e l’ideale della ricerca della salvezza ultraterrena, cui subentrò l’aspirazione 
ad una realizzazione puramente mondana. Tali fenomeni gettarono le basi del genere letterario 
del romanzo di formazione, focalizzato su «das gestaltgewinnende Innere des Menschen» (115) 
e su processi psichici individuali.10 

Alla luce di queste riflessioni acquista un significato preciso il percorso interiore di Frie-
drich. All’inizio del romanzo egli si schiera, infatti, a favore di una Bildung premoderna consi-
stente in un «tugendhafter Wandel», convinto che «ein ruhiges, tapferes, tüchtiges und ritterli-
ches Leben ist jetzt jedem Manne vonnöten» (Eichendorff, Ahnung 67-68). Non si tratta, 
quindi, per Friedrich, di estrinsecare la natura peculiare di un individuo, ma di approdare ad 
una forma di vita cavalleresca e cristiana tramite l’esercizio spirituale consistente nel trascorrere 
ogni mese una notte di veglia al fine di rafforzare la propria fede (68) e adeguarsi, così, ad un 
modello normativo di soggettività.11 Del resto, non mancano nel romanzo riferimenti al lavoro 
che Friedrich compie su di sé per fare di sé un perfetto cristiano. In un passo egli si esprime 
così a tale riguardo: «Und so soll auch der Mensch die wilden Elemente, die in seiner eignen 
dunklen Brust nach der alten Willkür lauren und an ihren Ketten reißen und beißen, mit gött-
lichem Sinne besprechen und zu einem schönen, lichten Leben die Ehre, Tugend und Gott-
seligkeit in Eintracht verbinden und formieren» (294). In questo senso, è esemplare il suo 
sforzo per non soggiacere al fascino esercitato su di lui dalla contessa Romana, la «heidnische 
Seele» (295) che minaccia di sviarlo.12 Tuttavia, nel romanzo l’accento principale cade sul ca-
rattere autonomo del processo interiore di sviluppo della sua personalità nel quadro di un con-
fronto serrato con gli eventi dell’epoca. Non a caso, Friedrich è colpito dal modo in cui «das 
innere Leben überall durchdringt und, sich an keine vorberechneten Pläne kehrend, gleich 
einem Baume aus freier, geheimnisvoller Werkstatt seine Äste nach allen Richtungen hin-
streckt und treibt» (187). Sotto questo profilo, il romanzo si colloca interamente nel contesto 
secolarizzato della concezione moderna della Bildung perché Dio, pur invocato varie volte dal 
protagonista, non compare mai quale agente di una trasformazione interiore. Sul piano lette-
rario l’arcicattolico Eichendorff appare, quindi, come un seguace della tanto vituperata «Hu-
manitätsreligion» (Eichendorff, Roman 551) che affida a forze puramente umane il compi-
mento del singolo. Anche se Friedrich, diversamente dall’homo œconomicus, cerca Dio, ciò av-
viene, dunque, solo in virtù di dinamiche psichiche puramente individuali. Non sorprende, 
pertanto, che il narratore concentri la sua attenzione sull’infanzia del protagonista quale fase 
decisiva del suo sviluppo. Alla vista del volto di Erwin Friedrich riconosce «die Züge der 
 
9 Lo stesso Eichendorff scrisse nel suo saggio su “Der deutsche Roman des achtzehnten Jahrhunderts 
in seinem Verhältnis zum Christentum” che Herder teorizzò «eine harmonische Entwickelung sämtli-
cher Kräfte und Anlagen der Menschennatur zu einer idealen Menschheit» (Eichendorff, Roman 528). 
10 Come ha osservato Forster, «unlike his predecessors in the theory of the unconscious, such as Leibniz 
and Kant, who were mainly interested in unconscious mental processes that are common to all human 
beings, […], Herder is at least as interested in unconscious mental conditions that are deeply individual 
in nature» (Forster 188). Significativamente, Herder scrisse, infatti, queste considerazioni: «Immer ist 
unsere Psychologie noch nicht weit über die Kindheit hinaus, wenn sie bloß nach dem Bekannten, das 
alle menschliche Seelen gemein haben, ihren Weg durch Schlüsse und Errathungen fortsetzt; ohne auf 
die Besonderheiten einzelner Subjekte mit der Genauigkeit zu merken, mit welcher der Naturforscher 
die Körper der Thiere zergliedert, um sich in die innere Werkstätte der Natur einzuschleichen» (Herder 
Thomas Abbts 29).  
11 Per il concetto dell’esercizio spirituale quale «pratica destinata ad operare un cambiamento radicale 
dell’essere» cfr. Hadot 171.  
12 Mahoney scrive a proposito di questa figura: «die geniale Gräfin Romana ist das Urbild der Venus-
Gestalten in Eichendorffs spätere Dichtungen» (Mahoney 139). 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 8 

kleinen Angelina, mit der er als Kind so oft im Garten gespielt, und welcher, wie es ihm nun 
ganz klar wurde, das Kind Maria auf dem Heiligenbilde des verfallenen Gebirgsschlosses so 
auffallend ähnlich sah» (Eichendorff, Ahnung 315-316). Questo episodio mostra come l’infan-
zia del protagonista sia stata sotto il segno dell’affetto per una fanciulla angelicata e come, 
quindi, la conclusione del suo percorso interiore sia racchiusa, in potenza, nel suo inizio. 
L’esplorazione narrativa di tale cammino tocca anche gli anni della sua educazione. È stato, 
infatti, l’influsso determinante esercitato su di lui dalla lettura di romanzi cavallereschi a pro-
teggerlo da «der Anfall einer ganzen nüchternen Welt» (107) incarnato dalla figura severa del 
suo illuminato precettore. Ma ancora più notevole è il fatto che lo stesso Friedrich faccia rife-
rimento all’ideale dell’individuazione espressiva. Alla vista di un gruppo di ballerini, di cui non 
può udire le voci e che, quindi, sembrano muoversi come marionette, egli si chiede: «Gesti-
kulieren, quälen und mühen sich nicht überhaupt alle Menschen ab, die eigentümliche 
Grundmelodie äußerlich zu gestalten, die jedem in tiefster Seele mitgegeben ist […]?» (118). 
Ciò spiega anche perché, durante una conversazione con la zia di Julie, che si rammarica di 
non aver mandato la nipote in un istituto, egli attacchi il modello educativo, che, in nome di 
una «heillose Nachahmungssucht», corrompe «die kindliche Eigentümlichkeit jedes 
Mädchens» (127). Entro questa prospettiva si comprende perché il narratore, servendosi della 
scena di un ballo in maschera per svelare la vera natura dei personaggi, descriva la società della 
capitale come lo scenario in cui si muovono figure disindividualizzate: «Gewöhnliches Volk, 
Charaktermasken ohne Charakter, vertraten auch hier, wie draußen im Leben, überall den 
Weg» (172). Diversamente da tali figure, Friedrich giunge, immanentisticamente, non alla sal-
vezza, ma alla realizzazione della propria intima natura orientata verso la trascendenza. La sua 
Bildung, culmina, infatti, nella decisione di ritirarsi in un convento e di divenire un crociato in 
lotta contro l’irreligiosità che regna in Europa.13 Alla fine del romanzo, pertanto, i tre perso-
naggi maschili principali – Friedrich, il fratello Rudolf, deciso a dedicarsi in Egitto all’appren-
dimento delle arti magiche, e Leontin, in procinto di emigrare in America per lasciarsi alle 
spalle un’Europa interamente corrotta –14 raggiungono il loro «innerster Kern» (344) e trovano 
la forma di vita ad esso conforme. Acquistano così un significato preciso i riferimenti testuali, 
altrimenti incomprensibili, all’alchimia. In un episodio del romanzo, infatti, Leontin incontra 
un cavaliere errante che dichiara di essere in cerca della pietra filosofale (163), e in un’altra 
scena compare una misteriosa figura, paludata in vesti regali e sacerdotali, che desidera trovare 
il «Karfunkelstein» (327). Questi personaggi servono, infatti, a sottolineare il fatto che il ro-
manzo si presenta anche come un «Erlösungsroman» (Schwarz 311) incentrato sulla ricerca 
della vita giusta. 

 
 

2. Un «Bildungsgang» (Müller 138) è alla base anche della novella Aus dem Leben eines Tauge-
nichts, il cui protagonista, lungi dal restare immutato nel corso della narrazione (Schau 101), 
affronta un percorso interiore che non pare riducibile al tentativo di fondere poesia e vita 
(Zimorski 163) né alla semplice volontà di vivere un’esistenza romanticizzata anti-borghese 
(Schultz 190). Il fannullone al centro della narrazione incarna, come Friedrich, contenuti anti-
funzionali repressi (ora costituiti dal rifiuto del lavoro e dalla dedizione all’arte, all’ozio ed 
 
13 «Und in dieser Gesinnung bleibe ich in Deutschland und wähle mir das Kreuz zum Schwerte. Denn 
wahrlich, wie man sonst Missionarien unter Kannibalen aussandte, so tut es jetzt viel mehr Not in Eu-
ropa, dem ausgebildeten Heidensitze» (Eichendorff, Ahnung 375). 
14 Leontin descrive l’Europa del suo tempo con queste parole: «Die Jungfrau Europa, die so hochherzig 
mit ihren ausgebreiteten Armen dastand, als wolle sie die ganze Welt umspannen, hat die alten, sinnrei-
chen, frommen, schönen Sitten abgelegt und ist eine Metze geworden. Sie buhlt frei mit dem gesunden 
Menschenverstand, dem Unglauben, Gewalt und Verrat, und ihr Herz ist dabei besonders einge-
schrumpft» (366).  



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 9 

all’eros), ma si differenzia dal protagonista di Ahnung und Gegenwart per via della specificità del 
suo percorso di formazione. Una lettura della novella che si avvalga di categorie attinte dalla 
psicologia analitica può chiarire, infatti, il significato delle peripezie del protagonista, mo-
strando come il suo cammino si presenti come un vero e proprio processo di individuazione 
e come le immagini ricorrenti nel testo – a cui la critica non ha prestato un’attenzione adeguata 
– possano trovare una spiegazione alla luce della costellazione simbolica che accompagna lo 
svolgimento di tale itinerario interiore.15 A partire da questa ipotesi interpretativa la narrazione 
acquista, quindi, i contorni di un tutto coeso governato dalla logica serrata della Selbstwerdung 
ed intessuto di immagini archetipiche. 

In questo senso, è emblematico il fatto che il testo si apra con l’immagine del risveglio del 
protagonista e con quella, altrettanto significativa, di una ruota: «Das Rad meines Vaters Mühle 
brauste und rauschte schon wieder recht lustig, der Schnee tröpfelte emsig vom Dache […]; 
ich saß auf der Türschwelle und wischte mir den Schlaf aus den Augen» (Eichendorff, Tauge-
nichts 447). Traendo spunto da alcune riflessioni di Jung, è possibile vedere in tale immagine il 
simbolo del dinamismo dell’inconscio, in grado di attivarsi autonomamente per dare slancio 
all’attività psichica16 e spesso rappresentato nelle fiabe sotto forma di un oggetto circolare.17 
Ne è un esempio anche l’immagine della ruota tracciata da Nietzsche in Also sprach Zarathustra. 
Nel capitolo intitolato “Vom Wege des Schaffenden” il cammino verso la realizzazione di sé 
quale individuo, dotato, come «ein Stern» (Nietzsche 82), di un movimento autonomo e capace 
di essere norma per sé stesso, risulta possibile, infatti, solo se si è «Ein aus sich rollendes Rad» 
(80).18 Proseguendo sulla strada dell’amplificazione appare utile,19 inoltre, fare riferimento 
all’universo simbolico e cromatico dell’alchimia che aveva già fatto la sua comparsa in Ahnung 
und Gegenwart. Esso, infatti, fornisce una specie di spaccato anatomico dell’individuazione 
(Edinger 2) perché illustra, tramite le sue immagini archetipiche, le tappe principali di questo 
cammino interiore. Alla luce della tradizione alchemica si comprende, perciò, perché all’imma-
gine della ruota segua quella della neve che si scioglie. Essa sembra inserirsi, infatti, nel contesto 
 
15 L’individuazione è definita da Jung come un processo di «Ganzwerdung des Individuums» (Jung, 
Empirie 180), illustrato con queste parole: «Individuation bedeutet: zum Einzelwesen werden, und, in-
sofern wir unter Individualität unsere innerste, letzte und unvergleichbare Einzigartigkeit verstehen, 
zum eigenen Selbst werden» (Jung, Beziehungen 183). Si leggano, a questo proposito, anche le seguenti 
considerazioni di Emma Jung e Marie-Louise von Franz: «Darum ist der psychologische Individuati-
onsprozeß auch ein Prozeß der Bewußtwerdung, die mit der Auseinandersetzung zwischen Individuum 
und Außenwelt einerseits und Individuum und objektiver Innenwelt (=Unbewußtem) andererseits 
Hand in Hand geht» (Jung/von Franz 89).  
16 Significativamente, Jung parlò di «diese Idee der Selbständigkeit des Unbewußten, welche meine Auf-
fassung so prinzipiell von derjenigen Freuds unterscheidet» (Jung, Beziehungen 129). Del resto, nel terzo 
capitolo, l’immagine della ruota del mulino è associata di nuovo all’attivarsi dell’inconscio, impegnato 
nella produzione di un sogno incentrato sull’apparizione della «schöne gnädige Frau». Il momento cul-
minante del sogno è descritto, infatti, con queste parole: «Da fing auf einmal die Mühle, erst in einzelnen 
langsamen Schlägen, dann immer schneller und heftiger an zu gehen und zu brausen» (Eichendorff, 
Taugenichts 490). 
17 A questo proposito, si leggano le seguenti considerazioni di Marie-Louise von Franz sul simbolismo 
della sfera: «essa rappresenta quel fattore della psiche inconscia, scoperto da Jung, che consiste nella 
capacità di creare un movimento da sé stesso, senza un impulso causale degno di nota […]. Il simbolo 
della sfera o della palla ha innanzitutto questo significato. Spesso […] l’eroe segue una mela o una sfera 
che rotola verso un obiettivo misterioso. Egli segue quest’impulso autonomo e spontaneo della propria 
psiche verso un fine segreto» (von Franz 73).  
18 Non a caso, Jung vede nell’immagine della stella un simbolo di individuazione. Cfr. Jung Zarathustra 
107.  
19 «One method of achieving a fruitful integration is by another hermeneutic strategy with images as 
symbols that Jung called ‘amplification’. A symbol is amplificated by finding sources and analogies for 
it in the collective culture, in history and in mythology» (Rowland 38). 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 10 

del simbolismo della solutio, la fase dell’opus alchemico che rimanda, tramite immagini d’acqua 
(58) al processo di dissoluzione della struttura della personalità. La sua successiva rinascita – 
collocata, non a caso, da Eichendorff, all’inizio del disgelo primaverile – avviene nel quadro 
dell’albedo, la fase alchemica che è legata ad immagini dal colore bianco ed al confronto con i 
contenuti psichici propri dell’Ombra,20 il lato oscuro e non vissuto della personalità indivi-
duale.21 In altre parole, l’incipit del testo sembra ‘fotograre’ il protagonista nel bel mezzo di 
una fase di transizione determinata da quel primum movens che è l’inconscio: destatosi dal sonno 
e seduto sulla soglia di casa – immagini plastiche del suo passaggio da una condizione psichica 
ad un’altra –, egli vive una trasformazione interiore poiché passa da una condizione di pigrizia 
puramente passiva ed estranea alla vita all’apertura ad una componente ancora inesplorata di 
sé: la propensione ad un ozio ‘attivo’, favorevole ad una molteplicità di esperienze e, quindi, 
all’individuazione nel segno di un «Lyrismus des Offen- und Aufgeschlossenseins» (Seidlin 63). 
Apostrofato come un «Taugenichts» dal padre e cacciato di casa, il protagonista, infatti, os-
serva: «“Nun, […] wenn ich ein Taugenichts bin, so ist’s gut, so will ich in die Welt gehn und 
mein Glück machen”. Und eigentlich war mir das recht lieb, denn es war mir kurz vorher 
selber eingefallen, auf Reisen zu gehen» (Eichendorff, Taugenichts 447). L’inizio della novella 
sembra, quindi, collocarsi nel segno dell’adesione ad una parte di sé non ancora vissuta e fattasi 
presente alla mente grazie alla ‘forza motrice’ dell’inconscio, un’adesione che porta all’abban-
dono della casa del padre. Questi «hatte schon seit Tagesanbruch in der Mühle rumort und die 
Schlafmütze schien auf dem Kopfe» (447). Significativamente, pertanto, l’attivismo lavorativo 
è associato al sonno, ad indicare che si tratta di un’attività quasi sonnambulica, non pienamente 
cosciente e, in fondo, automatica. Nella società borghese si lavora indossando una Schlafmütze 
perché non si è interamente desti, ma assopiti in un automatismo che nulla ha a che fare con 
un autentico agire.22 Le immagini del testo sembrano suggerire, perciò, il fatto che il padre, 
incarnazione dell’attivismo borghese, in realtà sta dormendo, mentre il figlio si sta veramente 
svegliando perché va maturando una decisione, alimentata da contenuti profondi, che lo porta 
a fare, provocatoriamente, della definizione di Taugenichts la sua bandiera. Fin dal nome, del 
resto il protagonista è designato, letteralmente, come qualcuno che non serve a niente e che, 
anzi, si ribella all’imperativo funzionale, spinto in modo naïf dalla decisione di vagare per il 
mondo in cerca di fortuna. Il suo agire lo apparenta, perciò, ad una figura precisa della tradi-
zione popolare. A questo proposito, Zimorski ha attirato l’attenzione sul carattere fiabesco 
della novella (Zimorski 171), Mühlher ha definito il Taugenichts una «Märchenfigur» (Mühlher 
184), Lukács ha sottolineato le affinità tra questo personaggio e l’eroe della fiaba Hans im Glück 
(Lukács, Realisten 59) e Meyer lo ha accostato alla «Märchengestalt des “Dümmlings”» (Meyer 
141). Nei termini della psicologia analitica Marie-Louise von Franz ha visto nella figura fiabe-
sca del grullo colui che agisce in modo ingenuo e spontaneo, tanto da accettare prove assurde, 
perché incarna la capacità di aderire ai moti spontanei della psiche (von Franz 58). Ripren-
dendo la teoria junghiana, secondo la quale le manifestazioni dell’inconscio collettivo hanno 
un carattere compensatorio perché ovviano all’unilateralità di una condizione storicamente ben 

 
20 Tipica di questa fase dell’opus è, infatti, l’immagine della terra alba foliata assai simile a quella della natura 
primaverile ancora imbiancata di neve in cui avviene il risveglio del personaggio di Eichendorff. Cfr. 
Jung Mysterium 158. 
21 «Jedermann ist gefolgt von einem Schatten […]. Wenn die verdrängten Tendenzen des Schattens 
nichts als böse wären, so gäbe es überhaupt kein Problem. Aber der Schatten ist in der Regel nur etwas 
Niedriges, Primitives, Unangepaßtes und Mißliches, und nicht absolut böse. Er enthält auch kindische 
oder primitive Eigenschaften, die in gewisser Weise die menschliche Existenz beleben und verschönern 
würden; aber man stößt sich an hergebrachten Regeln» (Jung, Religion 93). 
22 In questo senso è emblematica anche l’immagine del «Postmeister» che, nel segno di uno studiato 
parallelismo con la figura del padre del perdigiorno, all’inizio del quarto capitolo si affaccia alla finestra 
munito di una «Schlafmütze» (Eichendorff, Taugenichts 502).  



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 11 

determinata della coscienza collettiva (Jung Dichtung 23-24), von Franz ha ricondotto la fre-
quenza delle storie incentrate sulle figure di grulli alla necessità di compensare gli eccessi ed i 
deficit della moderna società occidentale, caratterizzata da un’ipertrofia della coscienza e delle 
sue coercizioni (von Franz 58). Appare lecita l’ipotesi che lo stesso valga per la novella di 
Eichendorff, il cui protagonista, talvolta assonato o stordito, agisce istintivamente, spesso 
senza comprendere quanto gli dicono gli altri personaggi e senza rendersi conto delle situazioni 
in cui va a cacciarsi. In questo senso, Adorno parlò, a ragione, di una «Absage ans Herrschaf-
tliche, an die Herrschaft zumal des eigenen Ichs über die Seele» (Adorno 78) perché, ciò che è 
in ballo nel testo sembra essere, in termini psicoanalitici, l’emancipazione dal moderno totali-
tarismo della coscienza e dalla subordinazione dell’Io ai principi super-egoici di funzionalità e 
di prestazione a favore del libero dilatarsi ed arricchirsi della personalità nella direzione del Sé, 
la totalità che abbraccia ogni dato della psiche cosciente ed inconscia.23 

Tra gli aspetti psichici da integrare figura, innanzitutto, la dimensione del piacere. È, infatti, 
degno di nota il fatto che l’impulso a mettersi in viaggio sia suggerito da un «Goldammer» 
(Eichendorff, Taugenichts 446), un essere selvatico, che, in cerca unicamente del piacere, non si 
cura del domani. Il volatile rappresenta, quindi, l’alternativa esistenziale alla condotta del mu-
gnaio e corrisponde, mutato di segno, alla cicala della favola di Esopo. Tale mutamento di 
segno indica, dunque, il confronto del protagonista con una parte irrazionale e ‘selvatica’ di sé. 
Un confronto che porta alla rottura con l’ethos borghese del lavoro nel quadro di una contro-
morale anti-attivistica.24 Il comportamento trasgressivo del Taugenichts, in questo senso, appare 
confermato dalla Schadenfreude con cui egli osserva conoscenti ed amici sottostare all’imperativo 
della prestazione (447-449), e la sua canzone, contenente un riferimento intertestuale ad un 
passo della Bibbia (Lc 12, 22-34), testimonia la ripresa in senso antiborghese del monito evan-
gelico a non preoccuparsi per il lavoro e a confidare nella Provvidenza.25 Abbandonato il 
mondo maschile della razionalità strumentale, il Taugenichts incontra ora sul suo cammino una 
carrozza con due dame, una delle quali lo invita a mettersi in viaggio con loro. Appare lecito 
identificare tale personaggio con una figura di Anima, l’immagine archetipica femminile di 
psicopompo (Jung, Alchemie 79) che, quale controparte inconscia della coscienza maschile 
(Hillman 20), guida verso i contenuti psichici da integrare per avvicinarsi al Sé, poiché, a partire 
da questo momento, il Taugenichts inizia ad esplorare altre parti insondate della propria psiche.26 
In termini junghiani la meta del percorso interiore del protagonista è, infatti, la coincidentia op-
positorum, ossia la fusione di una razionalità ben sviluppata e capace di decisioni autonome con 
le componenti psichiche simboleggiate dalle due figure femminili principali: la propensione ad 
un ozio votato all’arte ed il rapporto con la sfera dell’eros, due aspetti che appaiono rappre-
sentati, rispettivamente, dalla bianca dama angelicata e da quella rossa e carnale. In quest’ottica, 
 
23 «Zwar definiere ich das “Selbst” als Totalität der bewußten und der unbewußten Psyche» (Jung, Al-
chemie 214). 
24 Per un inquadramento della novella nel contesto generale della rivolta contro la società moderna 
basata sul principio di prestazione cfr. quanto scrive Fuest: «Je deutlicher sich die Anforderungen und 
Bedingungen der modernen Arbeitsgesellschaft konturieren, je klarer sich der ideologische und morali-
sche Sieg der Arbeit abzeichnet, desto radikaler, negativer, abweisender, härter und reduzierter zeigt sich 
der Müßiggang, desto deutlicher scheinen Strategien oder Gesten der Verweigerung durch» (Fuest 17). 
25 «Diese Lebenslehre bedeutet nicht nur eine, Paraphrase‘ auf Lukas 12, 22-34, sondern eine dezidiert, 
katholische‘ Einstellung, die sich doch relativ klar gegenüber der, protestantischen‘ Arbeitsethik ab-
zeichnet» (Ries 132). 
26 Che in mancanza di strumenti d’indagine psicoanalitici si giunga ad un’interpretazione riduzionistica 
del testo è dimostrato da quanto scrive Martin Jörg Schäfer riguardo all’incontro con le due figure fem-
minili: «Eine Kutsche hält und bietet eine Mitfahrgelegenheit an. Der Fokus des Texts verschiebt sich 
von der Problematik von Arbeit und Müßiggang zu derjenigen der Glückssuche, Zufallsbegegnungen, 
Liebeshändel und eines adeligen Intrigenspiels, dessen Spielball der etwas tumbe Taugenichts wird» 
(Schäfer 354).  



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 12 

il processo di individuazione richiede, inoltre, il superamento di un’Ombra fatta di rous-
seauiano amour propre ed il completo distacco dai valori borghesi. L’arrivo al castello segne-
rebbe, quindi, la prima, frustrante, tappa di tale cammino.  

Sfuggito al mondo maschile del principio di prestazione, il Taugenichts, infatti, vi ricade per-
ché, in preda alle emozioni ed incapace di fare scelte razionali, finisce con l’assumere il ruolo 
di giardiniere, cui è richiesto di essere «nüchtern und arbeitsam» (Eichendorff, Taugenichts 452). 
La centralità nel testo della dimensione psicologica è attestata, del resto, dalle frequenti fanta-
sticherie del protagonista: a questi appare, infatti, la figura eterea della «junge schöne Dame» 
(454), dedita alla lettura ed alla musica, che incarna, nel bel mezzo di un universo maschile 
prigioniero del Leistungsprinzip, la parte contemplativa di sé che egli deve fare sua. Poche righe 
più avanti, inoltre, avviene il primo confronto con la sfera dell’eros, per il quale il Taugenichts 
non è ancora pronto, tanto che non è in grado di entrare nel «Lusthaus» (454) ed è addirittura 
spaventato dalla visione di «zwei schöne junge, frische Augen» (456). Nel secondo capitolo il 
suo deficit di razionalità lo porta ad assumere l’incarico di daziere. Egli oscilla, infatti, tra il 
desiderio di adattarsi alla società borghese ed accumulare denaro nel segno dell’etica del lavoro 
e la spinta verso una dimensione antifunzionale,27 attestata dal suo vagheggiare «die edle Jäge-
rei» (470) e dal suo sostituire dei fiori agli ortaggi piantati nel suo giardino (468). Il segno del 
suo desiderio di normalizzazione appare, quindi, costituito dalla «Schlafmütze» (466) che ora 
indossa, simbolo grottesco della sua identificazione parziale col padre. Segue un’altra fantasti-
cheria che mette in luce il tema centrale del testo, il desiderio di fuga da una condizione di non-
essere e di accesso ad una pienezza non ancora sperimentata. Nel tentativo di far quadrare i 
conti, e di adeguarsi, così, alla razionalità calcolante dell’homo capitalisticus, il numero otto si 
trasforma nella «dicke enggeschnürte Dame», il che, non a caso, porta il Taugenichts a chiedersi: 
«Wo soll das am Ende noch hinaus mit dir, du arme Null? Ohne Sie, diese schlanke Eins und 
Alles, bleibst du doch ewig Nichts!» (473) L’episodio successivo del ballo, a cui egli assiste 
senza parteciparvi, evoca, non a caso, tramite l’immagine del mescolarsi di uomini e donne in 
un tutto «bunt» (480) ed il simbolismo archetipico della coniunctio oppositorum (Edinger 214), il 
motivo del Sé quale unione ‘policroma’ degli opposti verso la quale il Taugenichts sta faticosa-
mente procedendo.  

Abbandonato il tentativo velleitario di integrarsi nel mondo borghese e ripreso in mano il 
suo violino, simbolo della dimensione estetica verso cui si sta riorientando, il protagonista 
decide, infatti, sviluppando una maggiore autonomia, di mettersi in viaggio verso l’Italia. Tale 
Paese, lungi dal presentarsi solo come uno Schlaraffenland (Battafarano 1998), è descritto, signi-
ficativamente, come il luogo «wo die Pomeranzen wachsen» (Eichendorff, Taugenichts 489): 
un’immagine che allude alla possibilità di crescere ed approdare ad una personalità piena e 
matura. Che quello intrapreso dal protagonista della novella sia un percorso di crescita interiore 
segnato da progressi e regressi appare testimoniato, inoltre, dal fatto che egli, durante il viaggio 
(descritto nel terzo capitolo), si trova a confronto con la propria Ombra nelle vesti di un con-
tadino aggressivo e geloso dei propri beni a cui egli, comicamente, ricorda il suo passato status 
di daziere in possesso di una splendida veste da camera a pois (491). Si noti come il simbolo 
della solida posizione lavorativa conquistata sia proprio lo «Schlafrock» (491), e, quindi, come 
Eichendorff associ, nuovamente, la condizione borghese alla sfera del sonno. La ricaduta del 
protagonista nella sfera dei valori paterni, è attestata, del resto, anche dall’idea di sedurre una 
ragazza, incontrata in una locanda, ai fini di un’ascesa sociale (495), ma questo confronto col 
femminile segna, al tempo stesso, un progresso lungo il cammino di individuazione poiché ora 
il desiderio di baciarla mette in luce il suo approdo ad un rapporto più maturo con la 
 
27 «Der Schlafrock stand mir schön zu Gesichte, und überhaupt das alles behagte mir sehr gut. So saß 
ich denn da und dachte mir mancherlei hin und her, wie aller Anfang schwer ist, wie das vornehmere 
Leben doch eigentlich recht kommode sei, und faßte heimlich den Entschuß, nunmehr alles Reisen zu 
lassen, auch Geld zu sparen wie die andern» (Eichendorff, Taugenichts 468). 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 13 

dimensione dell’eros.28 Dopo aver incontrato di nuovo la sua Ombra, avente ora le fattezze di 
un nano gobbo, grottescamente agghindato ed ossessionato dalle apparenze (503), egli giunge 
nel quinto capitolo in un nuovo castello. Come si vede, il suo cammino ha un andamento 
circolare che riflette la necessità di confrontarsi ripetutamente con degli elementi di sé. Gli si 
fa incontro, infatti, un’altra immagine dell’Anima-psicopompo: una vecchia che parla una lin-
gua a lui incomprensibile – a simboleggiare un’integrazione non ancora portata a compimento 
dell’Anima – e che, munita di chiavi, lo accompagna dentro il maniero, aprendogli l’accesso ad 
altre esperienze interiori, la prima delle quali è, di nuovo, l’incontro con la parte in ombra della 
sua personalità. Trattato come un gran signore, egli, giunto nella sua stanza, contempla, infatti, 
tutto compiaciuto la sua elegante immagine, riflessa nello specchio, e si sofferma sul dettaglio 
dei baffi appena spuntati: un particolare che sembra fare riferimento alla sua immaturità. Del 
resto, l’ennesimo giardino in cui egli si aggira nel sesto capitolo e che è trascurato e costellato 
di «zerbrochene Statuen» (512) pare alludere proprio alla mancanza di una personalità integra 
e ‘ben coltivata’.  

La prosecuzione del viaggio comporta, però, un progresso. Se, nel primo capitolo, il Tauge-
nichts poteva scorgere solo da lontano le torri di Vienna, egli arriva nel settimo capitolo a Roma. 
Tale città si colloca nel segno del simbolismo della coniunctio oppositorum: situata tra la terra e 
l’acqua, il secco e l’umido, la «heilige Stadt» della cristianità si erge sopra «eine uralte Stadt» 
pagana in cui è sepolta «die Frau Venus» (522). Invece di rifuggire, come il protagonista di 
Ahnung und Gegenwart, da questa dimensione afroditica, erotica ed animica, il perdigiorno fa il 
suo ingresso nella città attraverso un «prächtiges Tor» (522): un’ulteriore immagine di transi-
zione che si ricollega alla soglia su cui egli sedeva nel primo capitolo e che simboleggia ora il 
suo raggiungimento di uno stadio ulteriore che prevede un’integrazione più profonda di com-
ponenti psichiche ‘sepolte’, rimosse e dimenticate, come la dea pagana Venere, dalla civiltà 
cristiana e borghese.29 Prendendo le mosse dalla soglia della casa paterna il Taugenichts è giunto 
ora alla soglia della casa della «schöne, gnädige Frau» intenta a cantare; lasciato dietro di sé il 
mondo maschile capitalista, egli si trova adesso all’ingresso della sfera di un femminile animico 
ed artistico. Non solo: se l’abbandono della casa paterna era avvenuto sotto lo sprone di un 
impulso, l’arrivo a Roma è dettato da un attivismo razionale e consapevole. Giunto nel terzo 
giardino della novella, egli cerca, infatti, in tutti i modi, di incontrare la dama angelicata. Fallito 
ogni suo tentativo, si abbandona ad una fantasticheria – nel testo i sogni, anche ad occhi aperti, 
fanno il punto sui suoi progressi interiori – che evoca, significativamente, uno scenario naturale 
rigoglioso, in cui, ad eccezione del fuoco, compaiono tutti gli elementi. L’assenza dell’elemento 
igneo segnala, quindi, che il suo cammino non si è ancora concluso, ossia, nei termini del 
simbolismo archetipico alchemico, che non è ancora giunto alla fase della rubedo, l’opus solis in 
cui avviene la sintesi psichica degli opposti.30 Non mancano, tuttavia, dei riferimenti alla sua 

 
28 «“Musikanten trinken gern”, sagte sie, und lachte mich freundlich an, und ihre perlweißen Zähne 
schimmerten recht scharmant zwischen den roten Lippen hindurch, so daß ich sie wohl hätte darauf 
küssen mögen» (493). 
29 Da questo punto di vista la Bildung del Taugenichts si distingue nettamente da quella di Friedrich perché, 
in qualità di percorso di individuazione, deve abbracciare anche la sfera dell’eros. Per un’ironia della 
sorte il vecchio Eichendorff, che aveva rimproverato a Goethe di aver fornito, col suo Wilhelm Meister, 
un »Evangelium der fünf Sinne» (Eichendorff, Roman 162), alcuni anni prima aveva delineato i contorni 
di una Bildung che non trascura la dimensione corporea. 
30 «Die nunmehr zunehmende Rötung entspricht einer Vermehrung von Wärme und Licht, welche von 
der Sonne, also aus dem Bereich des Bewußtseins, stammen. Dies entspricht der wachsenden Anteil-
nahme, beziehungsweise Implikation, des Bewußtseins, welches anfängt, auch emotional auf die vom 
Unbewußten produzierten Inhalte zu reagieren. Durch die Auseinandersetzung mit dem Unbewußten, 
welche zunächst einen «hitzigen» Konflikt bedeutet, bahnt sich aber die Zusammenschmelzung oder 
 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 14 

evoluzione interiore. Se egli prima godeva nel pavoneggiarsi davanti ad uno specchio, ora, nella 
casa di un pittore, si compiace nel vedere il suo volto riprodotto nell’umile immagine di un 
pastore in ginocchio davanti alla Vergine (527). Non sorprende, quindi, che all’inizio dell’ot-
tavo capitolo la città di Roma sia descritta come un luogo brulicante di vita in cui uomini e 
donne passeggiano al sole. Segue un sogno in cui si fondono tutti e quattro gli elementi: la 
terra di un prato, irrorata, al tramonto, dalla pioggia proveniente dal cielo fa sbocciare «schöne 
bunte Blumen» (530) da cui il Taugenichts si vede ricoperto. Ormai il protagonista è, dunque, 
vicino alla ‘fioritura’ di sé nel segno della totalità. Lo dimostra anche l’intermezzo grottesco 
costituito dal suo ‘dialogo’ con un pappagallo, che sottolinea la crescita della sua capacità di 
interagire con quella componente selvatica ed animica di sé che, fin dal primo capitolo, aveva 
le fattezze di un volatile. All’inizio del testo il Taugenichts ode il Goldammer, ossia reagisce alle 
sollecitazioni dell’Anima; ora parla col pappagallo. Trova, così, una spiegazione l’episodio suc-
cessivo che lo vede salire, attraverso un ameno paesaggio, fino ad arrivare ad un quarto, rigo-
glioso, giardino, in cui uomini e donne sono seduti intorno ad una tavola rotonda. È estrema-
mente significativo il fatto che ora il giardino non sia più la sede di una sola figura femminile 
e che, anzi, vi venga rappresentata l’unione del maschile e del femminile, della coscienza e del 
suo lato inconscio che consente l’accesso al Sé, simboleggiato dall’immagine del tavolo di 
forma circolare.31 La coniunctio oppositorum che conduce al Sé è, inoltre, nuovamente rappresen-
tata attraverso l’immagine del ballo. Al giardino delle «zerbrochene Stauen» segue, quindi, il 
«klein hochgelegter Garten» (530-531) in cui si intrecciano i corpi di uomini e donne, ed ora, 
significativamente, avviene il primo contatto fisico tra il Taugenichts ed una figura femminile, la 
Kammerjungfer. Se, nel secondo capitolo, il protagonista si era limitato ad osservare un ballo, ora 
inizia a danzare tra le «halb versunkene Säulen» dell’antica Roma afroditica assieme a fanciulle 
simili a «heidnische Waldnymphen» (534) fino a divenire una sorta di «Satyr» (536): un’imma-
gine che mostra come egli abbia interiorizzato una dimensione arcaica, pagana e selvatica che 
prima era apparsa al di fuori di lui sotto forma di animali. Non mancano, però, gli indizi del 
fatto che egli non si è definitivamente distaccato dall’etica borghese della prestazione. Nel nono 
capitolo i tre studenti di Praga, dediti, in qualità di autentici buoni a nulla, ad una vita contem-
plativa di vagabondaggi, sono giudicati irragionevoli dal Taugenichts, il che porta a ritenere che 
egli non sia ancora del tutto all’altezza del suo nome.32 Tornato, infine, nel decimo capitolo, 
nel castello nei pressi di Vienna, questi, appare di nuovo caratterizzato da un deficit di razio-
nalità, testimoniato dal fatto che non ha ancora compreso quanto sta accadendo intorno a lui. 
Al tempo stesso, la tessitura simbolica delle scene finali evidenzia chiaramente i progressi fatti 
lungo il cammino dell’individuazione. Il sogno incentrato, nell’ottavo capitolo, sulla fusione 
dei quattro elementi trova ora la sua realizzazione nel paesaggio entro il quale si muove il 
protagonista (un prato, posto accanto ad uno stagno illuminato dalla rossa luce del crepuscolo) 
e che sta all’insegna del reiterato simbolismo circolare del Sé: mentre dei cigni tracciano dei 

 
die Synthese der Gegensätze an. Die Alchemie drückt dies durch die rubedo aus, in welcher sich die 
Hochzeit des roten Mannes mit der weißen Frau, des Sol und der Luna, vollzieht» (Jung, Mysterium 263-
264).  
31 A proposito del processo di individuazione e del suo simbolismo Jung scrisse le seguenti considera-
zioni: «Der Sinn und das Ziel des Prozesses sind die Verwirklichung der ursprünglich im embryonalen Keim angelegten 
Persönlichkeit mit allen ihren Aspekten. Es ist die Herstellung und Entfaltung der ursprünglichen, poten-
tiellen Ganzheit. Die Symbole, welche das Unbewußte hierfür verwendet, sind dieselben, die die Mensch-
heit seit jeher brauchte, um Ganzheit, Vollständigkeit und Vollendung auszudrücken; es sind in der 
Regel Vierheits- und Kreissymbole» (Jung, Psychologie 116-117). 
32 «Wie sie so sprachen, wurde mir so lustig in meinem Sinn, daß ich gleich auch hätte mit studieren 
mögen. Ich konnte mich gar nicht satt hören, denn ich unterhalte mich gern mit studierten Leuten, wo 
man etwas profitieren kann. Aber es konnte gar nicht zu einem recht vernünftigen Diskurse kommen» 
(Eichendorff, Taugenichts 545). 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 15 

cerchi sull’acqua, il Taugenichts contempla affascinato la «schöne gnädige Frau», il cui capo è 
cinto da una ghirlanda, e, all’improvviso, si ritrova al centro del «Kreis» (554) formato da un 
gruppo di bambine, intonanti una sorta di epitalamio. Può, quindi, abbracciare la donna amata, 
nel quadro del simbolismo archetipico dello hieros gamos,33 dopo che è stata posta sul suo capo 
una corona di mirto,34 simbolo del ‘trionfo’35 rappresentato dalla sua integrazione interiore 
della «Frau Venus». 

 
 

Bibliografia  
Adorno, Theodor W. „Zum Gedächtnis Eichendorffs‘‘. Noten zur Literatur, in Gesammelte Schrif-

ten, Bd. XI. Suhrkamp, 1974. 
Battafarano, Italo M. (a cura di). Italienische Reise – Reise nach Italien, Reverdito, 1998. 

Bloch, Ernst. Erbschaft dieser Zeit. Suhrkamp, 1962. 

Burke, Edmund. Reflections on the Revolution in France. J. M. Dent & Sons LTD, 1910. 

Eberhardt, Otto. Figurae: Rollen und Namen der Personen in Eichendorffs Erzählwerk. Königshausen 
& Neumann, 2011. 

Edinger, Edward F. Anatomy of the Psyche. Alchemical Symbolism in Psychotherapy. OpenCourt, 1985. 

Ferber, Michael. A Dictionary of Literary Symbols. Cambridge UP, 1999. 

Forster, Michael N. Herder’s Philosophy. Oxford UP, 2018. 

Foucault, Michel. “Eterotopie”. Archivio Foucault. Interventi, colloqui, interviste. Vol. 3. 1978-1985. 
Estetica dell’esistenza, etica, politica. Feltrinelli, 1998. 

Fuest, Leonhard. Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Literatur seit 1800. Wilhelm 
Fink, 2008. 

Hadot, Pierre. Che cos’è la filosofia antica? Einaudi, 1998. 

Herder, Johann G. „Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele‘‘. Sämmtliche 
Werke, Bd. VI. Cotta’scher Verlag, 1853. 

–––. „Über Thomas Abbts Schriften“. Der junge Herder. Max Niemeyer Verlag, 1955. 

Hillman, James. Anima. Anatomia di una nozione personificata. Adelphi, 1989. 

 
33 Jung parla della «Vereinigung der Gegensätze in der archetypischen Form des hieros gamos, nämlich 
der “chymischen Hochzeit”. In dieser werden die supremen Gegensätze in der Gestalt des Männlichen 
und des Weiblichen (wie im chinesischen Yang und Yin) zu einer Einheit verschmolzen, welche keine 
Gegensätze mehr enthält» (Jung, Alchemie 53).  
34 La pianta del mirto nell’antichità era associata alla dea Venere. Cfr. Ferber 134. Sul piano iconografico 
si ricordi il dipinto di Lorenzo Lotto che mostra Venere, che tiene una ghirlanda di mirto, assieme a 
Cupido.  
35 Sulla corona di mirto, associata nel mondo romano ai cortei trionfali, cfr. quanto scrive Plinio: «Il 
mirto ha avuto un ruolo anche negli affari bellici e Publio Postumio Tuberto, celebrando durante il suo 
consolato un trionfo sui Sabini, […] avanzò coronato col mirto di Venere Vittoriosa […]. Questa fu poi 
la corona delle ovazioni, eccetto che per Marco Crasso, il quale marciò coronato d’alloro […]. Masurio 
attesta che anche i comandanti che sul carro celebravano il trionfo usavano portare una corona di mirto» 
(Plinio 357). 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 16 

Jung, Carl G. „Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewussten”, „Über die Psy-
chologie des Unbewussten”. Zwei Schriften über analytische Psychologie. Patmos Verlag, 1995. 

–––. „Zur Empirie des Individuationsprozesses”, “Psychologie und Dichtung”. Gestaltungen des 
Unbewussten. Rascher Verlag, 1950. 

–––. Mysterium Coniunctionis. Untersuchungen über die Trennung und Zusammensetzung der seelischen Ge-
gensätze in der Alchemie. Walter Verlag, 1971. 

–––. Nietzsche’s Zarathustra. Notes of the Seminar given in 1934-1939, Vol. I. Routledge, 1989. 

–––. Psychologie und Alchemie. Patmos Verlag, 1995. 

–––. Psychologie und Religion. Terry Lectures 1939. Rascher Verlag, 1962. 

Jung, Emma, e Marie-Louise von Franz. Die Graalslegende in psychologischer Sicht. Walter Verlag, 
1980. 

Killy, Walther. „Der Roman als romantisches Buch. Eichendorffs Ahnung und Gegenwart”. Ro-
mane des 19. Jahrhunderts. Wirklichkeit und Kunstcharakter. Vandehoeck & Ruprecht, 1963. 

Korff, Hermann A. Geist der Goethezeit. Versuch einer ideellen Entwicklung der klassisch-romantischen 
Literaturgeschichte. Bd. IV. Koehler & Amelang, 1953. 

Löwy, Michael e Robert Sayre. Romanticism against the Tide of Modernity. Duke UP, 2001. 

Lukács, György. „Alte und neue Kultur”. Taktik und Ethik. Luchterhand, 1975. 

——. „Eichendorff”. Deutsche Realisten des 19. Jahrhunderts. A. Francke Verlag, 1951. 

——. „Marxismus oder Proudhonismus in der Literaturgeschichte?”. Moskauer Schriften. Zur 
Literaturtheorie und Literaturpolitik 1934-1940, Sendler Verlag, 1981. 

Mahoney, Dennis F. Der Roman der Goethezeit. J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1988. 

Mannheim, Karl. Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens. Suhrkamp, 1984. 

Marcuse, Herbert. Der deutsche Künstlerroman. Suhrkamp, 1978. 

Marx, Karl, e Friedrich Engels. Manifest der kommunistischen Partei. Werke, Bd. IV. Dietz Verlag, 
1977. 

Mayer, Gerhart. Der deutsche Bildungsroman von der Aufklärung bis zur Gegenwart. J. B. Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung, 1992. 

Meyer, Herman. Der Sonderling in der deutschen Dichtung. Fischer Taschenbuch Verlag, 1990. 

Moretti, Franco. The Way of the World. The Bildungsroman in European Culture. Verso, 1987. 

Mühlher, Robert. Lebendige Allegorie. Studien zu Eichendorffs Leben und Werk. Jan Thorbecke Ver-
lag, 1990. 

Müller, Adam. „Die vierfache Wurzel des Taugenichts. Eine Begriffsbestimmung des Eichen-
dorffschen Romanhelden”. Études germaniques, N. 45, 1990. 

Nietzsche, Friedrich. Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. Kritische Studienausgabe, 
Bd. IV. Deutscher Taschenbuch Verlag-Walter de Gruyter, 1988. 

Orlando, Francesco. Per una teoria freudiana della letteratura. Einaudi, 1973. 

——. Gli oggetti desueti nelle immagini della letteratura. Rovine, reliquie, rarità, robaccia, luoghi inabitati e 
tesori nascosti. Einaudi, 2015. 



Bildung antiborghese e individuazione in Joseph von Eichendorff 

Mario Bosincu 

 Enthymema XXVII 2021 / 17 

Plinio Gaio Secondo. Storia Naturale, Vol. III. Einaudi, 1984. 

Ries, Franz X.. Zeitkritik bei Joseph von Eichendorff. Duncker & Humblot, 1997. 

Rowland, Susan. Jungian Literary Criticism. The essential Guide. Routledge, 2019. 

Schau, Albrecht. Märchenform bei Eichendorff. Universitätsverlag Eckhard Becksmann, 1970. 

Schäfer, Martin J. „Die bedrohliche Dimension des Müßiggehens. Raumordnungen in Joseph 
von Eichendorffs Taugenichts.” Arbeit und Müßiggang in der Romantik, hrsg. von C. Lillge, T. 
Unger und B. Weyand. Wilhelm Fink, 2017. 

Schultz, Hartwig. Joseph von Eichendorff. Eine Biographie. Insel Verlag, 2007. 

Schwarz, Egon. „Joseph von Eichendorff: Ahnung und Gegenwart (1815)”. Romane und Erzählun-
gen der deutschen Romantik, hrsg. von P. M. Lützeler. Reclam, 1981. 

Schwering, Markus. Epochenwandel im spätromantischen Roman. Untersuchungen zu Eichendorff, Tieck 
und Immermann. Böhlau Verlag, 1985. 

Seidlin, Oskar. „Eichendorff und das Problem der Innerlichkeit”. Klassische und moderne Klassi-
ker: Goethe, Brentano, Eichendorff, Gerhart Hauptmann, Thomas Mann, Vandehoeck & Ruprecht, 
1972. 

Seigel, Jerrold. The Idea of the Self. Thought and Experience in Western Europe since the Seventeenth 
Century. Cambridge UP, 2005. 

Selbmann, Rolf. Der deutsche Bildungsroman. J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1984. 

Stahl, Ernst L. Die religiöse und die humanitätsphilosophische Bildungsidee und die Entstehung des deutschen 
Bildungsromans im 18. Jahrhundert. Paul Haupt Verlag, 1934. 

Taylor, Charles. Sources of the Self. The Making of the modern Identity. Harvard UP, 1989. 

Toynbee, Arnold. A Study of History. Vol. IX: Contacts between Civilizations in Space. Oxford UP, 
1954. 

von Eichendorff, Joseph. Ahnung und Gegenwart. Aus dem Leben eines Taugenichts. Werke, Bd. II, 
hrsg. von W. Frühwald und B. Schillbach. Deutscher Klassiker Verlag, 1985. 

–––. „Der deutsche Roman des achtzehnten Jahrhunderts in seinem Verhältnis zum Christen-
tum”. Werke, Bd. VI, hrsg. von H. Schultz. Deutscher Klassiker Verlag, 1990. 

–––. „Halle und Heidelberg.” Werke, Bd. V, hrsg. von H. Schultz. Deutscher Klassiker Verlag, 
1993. 

von Franz, Marie-Louise. Le fiabe interpretate. Bollati Boringhieri, 1980. 

Zimorski, Walter. „Eichendorffs Taugenichts – Eine Apologie des Anti-Philisters”. Aurora, 39, 
1979. 


