Enthymema XXXII 2023

Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della
letteratura

Giovanni Pasini
Ricercatore indipendente

Abstract — L’articolo presenta un inquadramento teorico riguardante la riflessione di
Wilhelm Dilthey sulla letteratura. Si discutera, in particolare, della proposta metodo-
logica della Poetik del 1887 e della concezione dell’opera letteraria che compare
negli scritti della maturita successivi al 1905, quando la teoria della conoscenza dil-
theyana & aggiornata sulla base del rapporto fra Erleben, espressione e comprensione.
Si notera in tal modo come Dilthey dalla sua fase di riflessione mediana a quella
matura passi da un proposito di studio normativo della facolta immaginativa a un
discorso descrittivo sulle potenzialita conoscitive che |'opera letteraria riserva per
relazionarsi a un’esperienza soggettiva ulteriore rispetto a quella personale, sulla
scorta della rilevanza attribuita nei suoi ultimi scritti al concetto di comprensione
riproducente.

Parole chiave — Dilthey; Poetica; Immaginazione; Ermeneutica; Trasposizione.

Title — Wilhelm Dilthey and the Second World of Literature

Abstract — The paper proposes a theoretical framework concerning Wilhelm
Dilthey's reflection on literature. We will discuss the methodological proposal of the
Poetik of 1887 and the way in which the literary work is conceived in the writings of
the maturity following 1905, when the Diltheyan theory of knowledge is revised
based on the relationship between Erleben, Expression and Understanding. It will
thus be noted how Dilthey from his mid-to-mature phase of thought passes from a
proposal for a normative study of the imaginative faculty to a descriptive discourse
on the cognitive potential that the literary work reserves for relating to a subjective
experience further than the personal one, based on the relevance attributed in his
last writings to the concept of Reproducing Understanding.

Keywords — Dilthey; Poetics; Imagination; Hermeneutics; Transposition.

Pasini, Giovanni Quinto. “Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura”. En-
thymema, n. XXXIl, 2023, pp. 117-139.

https://doi.org/10.54103/2037-2426/20072
https://riviste.unimi.it/index.php/enthymema
ISSN 2037-2426

@@@@ Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0

AN nternational License



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini
Ricercatore indipendente

1. Introduzione

Negli ultimi due decenni si sta profilando una lettura delle opere diltheyane interessata a ren-
dere giustizia alla complessita che le caratterizza. Le prime avvisaglie di una rilettura in questo
senso erano gia segnalate negli anni Ottanta da Alfredo Marini, che osservava come le inter-
pretazioni della filosofia diltheyana si stessero pian piano allontanando da quel rischio (che
purtroppo avevano corso) di incappare in una stereotipizzazione. Le letture orientate verso
questa direzione sarebbero state, secondo Marini, quelle che riconducevano, in modo sempli-
cistico, le caratteristiche dell’opera di Dilthey prevalentemente a un unico indirizzo filosofico,
senza dimostrare di saperne cogliere la molteplicita di tratti e di sfaccettature. Ecco, quindi,
che il pensiero diltheyano sarebbe stato ricondotto per lo piu allo storicismo, oppure alla con-
tinuazione dell’ermeneutica romantica, oppure a un’epistemologia a meta strada tra romanti-
cismo e positivismo (cfr. 15-16). Proprio la solerzia verso la discussione metodologica fu il
motivo per cui nel secolo scorso, per sua sfortuna, Dilthey subi le critiche pit marcate prima
da Heidegger e poi da Gadamer, i quali, a ben vedere, attuarono una ripresa del suo pensiero
non priva di «un risvolto mistificatorio» (Rossi, Introduzione 35).! 1l discorso teorico sull’'in-
terpretazione, tuttavia, ¢ oggi di sicuro maggiormente incline a integrare nella discussione me-
todologica il confronto con quelle discipline che si prefiggono di studiare la cognizione umana
secondo una prospettiva in terza persona, come le scienze cognitive e le neuroscienze. Questa
propensione pare giovare all'interpretazione attuale del pensiero diltheyano. Come ¢ stato no-
tato nel 2011 in un volume commemorativo del centenario dalla morte di Dilthey (Lessing et
al., Preface 9), si sta attualmente mettendo in luce la valenza interdisciplinare della riflessione
tilosofica diltheyana, che si dimostro sempre interessata alla discussione delle diverse preroga-
tive, pretese, metodologie e intenzioni delle scienze dello spirito e delle scienze della natura. In
questo articolo si proporra, quindi, un discorso che si soffermi in parte su questa duplicita
dell’impostazione del pensiero di Dilthey, in particolar modo per quanto riguarda il suo punto
di vista circa il compito della poetica, circa 'utilizzo del testo letterario per I'elaborazione della
teoria dell’immaginazione poetica e circa le potenzialita che un testo letterario riserva per una
comprensione del mondo ulteriore rispetto alla comprensione relegata al semplice contesto
pragmatico.

1l nostro discorso si concentrera su due atteggiamenti attraverso 1 quali Dilthey si relaziona
alle opere letterarie durante evoluzione del suo pensiero. Il primo riguarda la modalita dello
studio del processo creativo, che il medio Dilthey concepisce, come noteremo, in base alla
precedenza della costituzione naturale dell'uvomo rispetto alla sua costituzione spirituale.2 11

! Per un punto di vista recente circa la ricezione di Dilthey da parte di Heidegger e di Gadamer, cfr.
Grondin.

2 Con «medio Dilthey» ci si riferisce, riprendendo la definizione di Lessing, al «Dilthey che ha lavorato
per anni con grande energia al progetto dell’Introduzione e ha discusso i diversi problemi di questo pro-
getto in studi voluminosi» (“L’ermeneutica” 63). Questa attivita, che si concentra principalmente su
studi di logica, gnoseologia e psicologia, estendendosi anche all’ambito estetico, prosegue fino all’inizio



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

secondo tipo di discorso sulla letteratura proposto da Dilthey emerge nei suoi ultimi anni di
vita in modo frammentario, e si distingue da quello della fase mediana perché propone un’ori-
ginale concezione dell’opera letteraria a partire dal concetto di espressione (Ausdruck), in primo
luogo, e, in secondo luogo, perché pone 'accento su quella particolare situazione nella quale
un lettore puo immedesimarsi con un’esperienza vissuta attraverso il contatto con il testo let-
terario.

I necessaria una breve premessa all’argomentazione: quando Dilthey si riferisce alla lette-
ratura, si riferisce prevalentemente (ma, si badi, non esclusivamente) alla poesia, talvolta anche
in modo incongruo: definisce infatti «erzhilenden poesie» («poesia narrativar) la prosa di Dic-
kens e Balzac (GS 6 105; “L’immaginazione” 79).3 Non per questo, pero, egli si astiene dalla
considerazione delle opere narrative e teatrali: ad esempio, da grande amante di Goethe qual
era, cita spesso il Werther e la successiva produzione romanzesca. Anzi, compare negli scritti di
Dilthey, per di pit, un’acuta presa di coscienza sulla maturazione della teoria del romanzo (cfr.
240-41; 223-24), segno che, al di 1a delle preoccupazioni metodologiche storico-filosofiche che
sempre ebbe, egli fu tuttavia in grado di essere anche interprete dello sviluppo delle forme di
espressione culturale a lui coeve.* Dal momento, pero, che questo articolo intende proprio
ragionare sulle conseguenze che i risvolti metodologici della sua riflessione ebbero sul suo
modo di concepire lo studio della poetica e lo statuto ontologico delle opere letterarie, parle-
remo, appunto, in generale della sua relazione con Popera letteraria. Questa scelta ¢ motivata
dalla constatazione che, come si ¢ detto, nella riflessione di Dilthey si riscontra un’attenzione
complessiva a piu generi letterari, poiché pur riferendosi per lo piu all’opera del poeta, non
mancano anche riflessioni e commenti sul teatro, sul romanzo e sulla novella.

2. Due prospettive sull’Erlebnis letterario

Dilthey manifesta un particolare interessamento per la letteratura della Goethezezt gia prima dei
vent’anni, come ¢ riscontrabile tramite un esame del suo diario giovanile e delle sue lettere
risalenti agli anni Cinquanta.> Sia Pietro Rossi, sia Franco Bianco hanno sottolineato I'impor-
tanza di questi testi, dal momento che offrono la testimonianza del debito contratto dalla for-
mazione filosofico-letteraria di Dilthey verso la cultura del classicismo e del romanticismo te-
deschi (cfr. “La critica” 459-63 e I/ giovane 53-85). Nel ventennio del suo primo periodo specu-
lativo, compreso circa fra il 1850 e il 1870, gli interessi letterari di Dilthey si rivolgono soprat-
tutto alla lettura della poesia di Lessing, Goethe, Schiller, Novalis e Hélderlin. Questo gruppo
di autori accompagnera la riflessione estetica diltheyana fino alla maturita, quando sara ritro-
vabile una panoramica sulle loro opere nei saggi di Das Erlebnis und die Dichtung. La grande
attrazione di Dilthey verso le manifestazioni culturali del romanticismo ¢ suscitata da un

del Novecento. Parleremo di «Dilthey maturo» per riferirci al suo periodo di riflessione successivo al
1905, quando inizia a delinearsi 'aggiornamento della sua teotia della conoscenza a pattire dagli Studien
gur Grundlegung der Geisteswissenschaften.

3 Quando si citeranno gli scritti diltheyani si forniranno dapprima le indicazioni per reperire il testo in
lingua originale, mentre di seguito saranno poste le indicazioni per reperire il corrispettivo testo in tra-
duzione italiana. Quando si segnaleranno le pagine reperibili nelle Gesammelte Schriften (indicate con GS),
si segnalera solo il numero del volume dal quale si cita, senza specificate il titolo dell’opera citata.
Quando non si indichera la fonte della traduzione in italiano subito dopo i passi testuali citati in originale
tedesco, si intenda la traduzione come nostra.

4 Riguardo alla riflessione di Dilthey sul genere letterario del romanzo, cfr. Gjesdal.

> Nelle prime pagine di Der Junge Dilthey, il volume che raccoglie questi scritti, si incontrano subito delle
informazioni a proposito dell’entusiasmo suscitato dal contatto con la letteratura, in particolare con
Popera di Goethe (cft. 6).

Enthymema XXXI1 2023 /119



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

interesse di carattere prevalentemente storico, al quale si congiunge un proposito di critica
dell’attivita filosofica e letteraria a lui precedente. Rossi scrive al riguardo:

Tutta la cultura romantica, dalla letteratura alla poesia e alla musica, ¢ per lui un possesso inalie-
nabile che occorre non piu smarrire, e che costituisce il presupposto indispensabile per il pre-
sente.

Questa intensa partecipazione spirituale non vuol dire pero che il pensiero di Dilthey sia, anche
solo al suo inizio, racchiuso entro 'ambito della cultura, e tanto meno del pensiero romantico:
proprio mentre ne accoglie I'eredita, impadronendosi dei suoi motivi piu vitali, egli assume infatti
di fronte al Romanticismo un atteggiamento di distacco e di valutazione critica [...]. L’interesse
per il mondo romantico viene cosi a configurarsi come un interesse storico, e le sue diverse
manifestazioni non esercitano piu un’attrazione immediata, ma diventano oggetto di indagine
storica, come dimostrano gli studi giovanili su Hamann (1858), Schleiermacher (1859) e quelli
successivi sull’intuizione del mondo presente nella poesia di Novalis (1865) e di Holdetlin (1867),
e come dimostra pero I'attenzione rivolta per lungo tempo ancora a Schleiermacher. (460)

Le ricerche di Dilthey degli anni Sessanta risultano dunque orientate, oltre che dall’interesse
letterario per gli autori della Goethezeit, anche dal riguardo per la filosofia di Schleiermacher.6
Dopo la pubblicazione, nel 1870, del Leben Schieiermachers, non tarda a manifestarsi la conside-
razione per la figura principale del panorama romantico tedesco, appunto quella di Goethe.”
A partire dall’articolo del 1877 Uber die Einbildungskraft der Dichter, dove ¢ riscontrabile il nucleo
originario della sua teoria del’immaginazione poetica, fino al 1905 in Das Erlebnis und die Di-
chtung, Dilthey coinvolge sempre nella sua riflessione estetica anche la discussione inerente
all’opera goethiana. L’interesse diltheyano per la letteratura pare dunque mosso inizialmente
da due stimoli: la volonta di indagine storica e la volonta di uno studio su base psicologistica
della capacita creativa.

Queste due inclinazioni, palesate da Dilthey ancor prima del progetto della Einleitung, sono
considerabili come 1 due criteri che orienteranno la maggior parte dei suoi discorsi inerenti alla
letteratura, almeno finché non sara pubblicato nel 1910 Der_Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften,® dove, al contrario, sara proposto un diverso punto di vista inerente alla
concezione dell’opera letteraria, che pare indicare una volonta di allontanamento dal discorso
metodologico a proposito dell’individualita artistica. Si preferira parlare, nel corso dell’articolo,
appunto di discorsi sulla letteratura, in quanto, come noteremo, i ragionamenti sulle opere let-
terarie, cosi come le modalita di concepirle, mutano tra gli scritti diltheyani della fase mediana
e quelli della fase matura. I tratti di discontinuita e di mutevolezza propri del pensiero di Dil-
they si riscontrano quindi anche nel caso dei suoi discorsi sulla letteratura, dal momento che
I'impostazione della riflessione estetica diltheyana risulta influenzata dall’elaborazione del suo
progetto di fondazione metodologica delle Geisteswissenschaften. Exnst Wolfgang Orth sostiene
che ci si debba mantenere prudenti prima di giungere a delle conclusioni generali sull’evolu-
zione e sull’assetto del pensiero diltheyano proprio perché «la forma letteraria e la configura-
zione dell’opera filosofica di Dilthey nella sua incompiutezza, nella sua terminologia variabile,
nella sua molteplicita tematica e nel carattere incompleto della sua ricerca di fondazione [...]
sono troppo fuorviant» (199-200). Si rende necessaria, quindi, 'accortezza di considerare la

¢ Ricordiamo che Dilthey nel 1859 ricevette I'incarico di curare I’edizione dell’epistolario di Schleierma-
cher a seguito della morte del genero di quest'ultimo, Ludwig Jonas. Per le vicende storiche inerenti
all'inizio degli studi diltheyani su Schleiermacher cfr. Bianco 235-45. Un punto di vista recente sulla
ricezione dell’ermeneutica schleiermacheriana da parte di Dilthey e sul ruolo di questultima per lo svi-
luppo del pensiero diltheyano ¢ reperibile in Forster.

7 Per un punto di vista sul ruolo svolto dalla lettura di Goethe per la riflessione giovanile di Dilthey, cft.
Giancristofaro.

8 Indicato di seguito come Aufban.

Enthymema XXXI1 2023 / 120



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

riflessione diltheyana con cautela giacché essa, pur essendo stata sempre orientata dal propo-
sito della fondazione metodologica delle scienze dello spirito, durante il suo sviluppo manifesta
una serie di riprese concettuali, di tentativi di ridefinizione e di aggiustamenti teorici che non
¢ possibile tralasciare in vista di un discorso organico che la riguardi. Non per questo motivo,
pero, ¢ impossibile evidenziare un punto di partenza teorico stabile rispetto al quale impostare
un’argomentazione a proposito della pur variegata riflessione di Dilthey sulla letteratura.

11 contatto con le opere letterarie ¢ concepito infatti da Dilthey sempre come una relazione
dellindividuo con una manifestazione esterna (Anffernng) dell’esperienza interna (intrinsecamente
«psico-storica») che trae origine dalla soggettivita dell’autore.? L’opera letteraria, in quanto pro-
dotto di una individualita riflettente, ¢ ritenuta da Dilthey in grado di rappresentare un Erlebnis
particolare,!? cioe quell’esperienza di coscienza relativa alla vita psichica «individuata», dunque
un’esperienza di vita individuale unica e irripetibile del mondo storico-sociale. In Betrdge zum
Studinm der Individualitit (1895) compaiono degli spunti funzionali allo sviluppo della nostra
argomentazione. Dilthey scrive:

Die menschlich-geschichtliche Welt, wie sie auf dem Grunde von Gleichférmigkeiten durch sie
so ritselhafte Individuation sich wie ein Stamm in getrennten Asten ausbreitet, ist der zentrale
Gegenstand der darstellenden Kunste, namentlich der Plastik, Malerei, erzihlenden und drama-
tischen Poesie. [...]

Die darstellende Kunst erweitert den engen Umkreis von Erleben, in den jeder von uns einges-
chlossen ist, sie hebt den in dunklem und heftigem Innewerden enthaltenen Zusammenhang des
Lebens in die helle, leichte Sphire des Nachbildens, sie zeigt das Leben, wie es in michtigeren
aufassenden Vermogen, als die unseren sind, sich abspiegelt, und sie riickt es in eine Ferne von
dem Zusammenhang unseres eignen Handelns, durch welchen wir ihm gegentiber in einen freien

Zustand geraten.!! (GS 5273 e 276)

In queste pagine la poesia viene ricondotta all’ambito delle arti che hanno come fine la rappre-
sentazione (Darstellenden Kiinste) del mondo storico-umano. Si presenta quindi la concezione
della pratica letteraria come quel tipo di attivita che, tramite la scrittura, rappresenta un’espe-
rienza del mondo fondata a partire dal vivere stesso, coerentemente con quanto abbiamo os-
servato. Ci interessa maggiormente sottolineare pero due concetti che compaiono nel passo in
questione. Dilthey, pur parlando della vita umana in termini di «mistero» per quanto riguarda
la sua individuazione, si riferisce a delle «uniformita» (Gleichformigkeiten) in base alle quali il
mondo storico-umano si struttura; poco dopo parla di un allargamento degli orizzonti

? Dilthey parla del dominio delle opere letterarie come un «tutto stotico-psicologicon (geistig-geschichtlich
Ganzge) (GS 6 125; “L’immaginazione” 101).

10 Uno studio approfondito del concetto di Erlbnis, per come questo compare nella filosofia diltheyana,
¢ reperibile in Sauerland. Ci basti qui ricordare che I'accezione da attribuire a questo concetto cambia
tra il medio Dilthey e il Dilthey maturo. 11 Dilthey della Einlitung utilizza il termine per descrivere in
generale I'esperienza interiore, laddove nel Dilthey maturo la nozione di Erlebnis «cessa di designare la
vita psichica in generale per indicare invece un singolo stato di coscienza nella sua determinatezza tem-
porale, mentre alla successione degli stati nella loro continuita temporale viene ora attribuito il nome di
Erleben» (Rossi, Introduzione 23). Negli scritti della maturita gli Erlebnisse vengono quindi considerati
come le esperienze singole, che si inseriscono in un Erleben, inteso come vissuto psichico personale com-
plessivo. Nell’articolo, per quanto possibile, cercheremo di mantenere questa distinzione.

11l mondo storico-umano che sulla base di uniformita, per quell’enigma che ¢ l'individuazione, si
espande come un tronco in diversi rami, ¢ 'oggetto centrale delle arti espositive, e cio¢ la plastica, la
pittura e la poesia narrativa e drammatica. [...] L’arte espositiva allarga la stretta cerchia di vissuto in cui
ognuno ¢ chiuso; solleva la connessione di vita raccolta nell’oscuro e violento accorgerss, alla sfera chiara
e leggera del riprodurre; mostra la vita rispecchiata in capacita intellettuali pit potenti delle nostre e la
proietta in una lontananza dalla connessione del nostro agire che ci mette, nei suoi riguardi, in uno stato
di liberta» (““Tentativo” 476-78).

Enthymema XXXII 2023 / 121



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

esperienziali del fruitore, che grazie al contatto con le opere d’arte ¢ in grado di «riprodurre»
in sé (Nachbilden) esperienza di vita trasposta in essa. Questi due termini, pur comparendo in
un passo ancora relativo alla fase mediana, riconducono a due diverse inclinazioni secondo le
quali Dilthey orienta la sua riflessione sulla pratica letteraria. Le considereremo dapprima en-
trambe per via contrastiva per mettere in luce le loro differenze e i loro tratti comuni, per poi
discutere, nello specifico, delle caratteristiche di ognuna.

a) 1l primo tipo di discorso sulla letteratura ¢ interrelato alla questione dell’esigenza di una
metodologia conforme a un rinnovamento dello studio della poetica. Dilthey, ricollegandosi
all’eredita dell’estetica romantica, propone una prospettiva metodologica di studio della lette-
ratura finalizzata a fornire una spegazione cansale (Erklarung) della capacita creativa, intesa come
facolta immaginativa, a partire da quelle #niformita intrinseche alla natura umana in base alla sua
medesimezza (Selbigkeir).'2 Gia nell’articolo del 1877 sullimmaginazione poetica e Goethe difatti
puntualizza: «Die Erforschung der dichterischen Phantasie ist die naturgemif3e Grundlegung
des wissenschaftlichen Studiums der poetischen Litteratur und ihrer Geschichte» (49) («L’in-
dagine dell'immaginazione poetica ¢ il fondamento naturale dello studio scientifico della lette-
ratura poetica e della sua storia»). Tale approccio ¢ correlato alla discussione epistemologica
della Einleitung, e noteremo come esso consista in un tentativo di spiegazione dell’operare ar-
tistico sulla base di determinate leggi o norme universalmente valide insite nella natura umana.
Nell’estetica diltheyana si assiste in tal modo alla ripresa di un retaggio romantico, cio¢ I'analisi
dell’immaginazione poetica, con il fine perd di proporre una rinnovata metodologia di studio
della letteratura, che sappia coniugare allo studio della storia della letteratura anche quello ine-
rente alla psicologia del procedimento creativo. Dilthey progetta quindi per questo scopo una
nuova poetica, intesa come «scienza generale degli elementi e delle leggi sulla cui base si co-
struiscono le opere poetiche» (GS 6 107; “L’immaginazione” 81). Questa prospettiva di studio
¢ esplicitata nel suo assetto iniziale nell’articolo del 1877 e si ritrova, nella sua strutturazione
pit compiuta, nella Poetik del 1887.

b) Un’ulteriore tipologia di discorso sulla letteratura appare soltanto negli ultimi anni della
riflessione diltheyana, quando la sua teoria della conoscenza ¢ aggiornata in base al rapporto
tra Erleben, Ausdruck e Verstehen.3 (ctr. GS 7 191-220; “Progetto di” 218-40). Per considerare
questo cambio di atteggiamento ci dobbiamo basare su quelle indicazioni sparse asistematica-
mente nell’ Aufbau, nel suo Plan der Forsetzung e, in minor misura, negli scritti della Weltan-
schaaungslehre. Quando il Dilthey maturo parla della relazione con le opere letterarie, non si
pone piu come obiettivo la proposta di una metodologia di studio della creativita artistica,
bensi intende soffermarsi sulle implicazioni legate alla concezione dell’opera letteraria intesa
come espressione di un Erleben. Nel suo pensiero tardo si accresce pertanto il ruolo attribuito alla
cosiddetta «comprensione riproducente» (nachbildenden 1 ersteben), comparsa nella sua teoria
della conoscenza in maniera esplicita gia a partire dagli anni Novanta, e poi connessa piu nello
specifico al concetto di #rasposizione (Hineinversetzen o Transposition) nel Plan. Ci si collega in tal
caso alla questione della comprensione soggettiva di un testo letterario, muovendosi verso il

12 Si ricorda che Dilthey intende la medesimezza come una categoria (cfr. GS 5 362-68; “Vivere” 322-29).
Non ci si soffermera nello specifico su come la teoria psicologistica dell'immaginazione venga presentata
da Dilthey, e su come essa muti tra la fase mediana e quella degli scritti del periodo maturo; per un punto
di vista al riguardo, cfr. lo studio di Makkreel (190-202 e 356-64). Si segnala anche la recente lettura di
Nelson, che nel suo articolo del 2018 al riguardo ha definito il ruolo attribuito da Dilthey all’immagina-
zione come creativo (schaffende o schipferische) e formativo-generativo (gestaldende).

13 La strutturazione pitt compiuta di questo aggiornamento ¢ reperibile in GS 7 191-220; “Progetto di”
218-40. Come ¢ noto, Dilthey riprende il concetto di Ausdruck, spogliandolo pero della connotazione
fenomenologica originatia, dalle Logische Untersuchungen husserliane. Non si astiene infatti dall’esprimere
il suo debito nei confronti dell’opera di Husserl negli Szudien (cfr. GS 7 14; “Studi” 113). Per il rapporto
fra Dilthey e Husserl cfr. Orth e Rodi (135-53).

Enthymema XXXI1 2023 / 122



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

terreno dell’ermeneutica. Questo punto di vista incentrato sul ruolo della ricezione comporta
quindi un allontanamento da quanto sostenuto secondo la prospettiva di studio precedente:
quando il Dilthey maturo si riferisce alla comprensione di un’opera letteraria, pare infatti non
voler ritornare sull’esame dei processi psichici autoriali responsabili della sua nascita. Se I'ac-
costamento di Dilthey alla letteratura in precedenza era caratterizzato da un approccio meto-
dologico psicologistico, fondato a partire da una concezione dell’opera letteraria in quanto
prodotto di una facolta naturale, nella sua ultima fase di pensiero, quando compare il concetto
di spirito oggettivo (objektiver Geisi), ci si interroga invece sull’interpretazione dell’opera letteraria
considerata come espressione di una dimensione spirituale condivisa oggettivantesi nel mondo
storico-sociale.

Si puo affermare che vi sia un periodo di transizione dall'uno all’altro atteggiamento — o
meglio, di loro parziale sovrapposizione —, riscontrabile nella trattazione di Das Erlebnis und die
Dichtung. Qui compaiono simultaneamente sia la teoria dell'immaginazione poetica di Dilthey,
sia il concetto di espressione per definire la manifestazione oggettiva dell’Erleben trasposto
nell’opera letteraria (non compare ancora, in tal caso, il concetto di spirito oggettivo). Fatto sta
che, comunque, in Das Erlebnis und die Dichtung la teoria del’immaginazione poetica ¢ esposta
secondo un’argomentazione simile a quella dell’articolo del 1877, dove non era fornita ancora
un’elencazione rigorosa delle norme e dei principi regolativi dell’attivita creativa. Ci limitiamo
a segnalare che nello scritto del 1905 si presenta una riconduzione complessiva dell’operato
dell’attivita immaginativa ai «processi semplici» della percezione, della memoria e della ripro-
duzione (cfr. 182-83; 184), il che fa supporre che non ci fosse ancora del tutto la volonta di
abbandonare 'esame delle opere letterarie in chiave psicologistica. Basta considerare quanto
dichiarato gia nellintroduzione per rendersene conto; qui si ribadisce infatti che il «fulcro»
della storia della letteratura debba essere innanzitutto la «fantasia del poeta» e «l suo rapporto
col materiale della realta effettuale vissuta e della tradizione» (175; 177). Noteremo comunque
di seguito che un indizio importante sulle ultime volonta dell’autore, che avrebbero dovuto
concretizzarsi nella revisione della Poefik, giunge comunque da alcune bozze, pubblicate po-
stume da Misch e Groethuysen.!* Quello che piu ci importa sottolineare, comunque, ¢ che
questa ambivalenza della riflessione diltheyana riguardo alla letteratura non si presenta come
una netta contrapposizione di due punti di vista ritenuto fra loro incompatibili da Dilthey,
quanto piu come una conseguenza della modifica del progetto di fondazione metodologica
delle scienze dello spirito. Sono anzi possibili delle compenetrazioni fra i due atteggiamenti in
questione.

In particolare, il concetto di Erlebnis connesso all’opera letteraria risente della compenetra-
zione disciplinare della riflessione diltheyana. In sede di discussione del pensiero di Dilthey si
sono infatti ormai prese le distanze da quelle tesi che definivano la sua fase media come «psi-
cologistica», mentre quella matura come «di passaggio all’ermeneutica».!> Orth osserva al

14 Dilthey lavoro a due progetti di revisione della Poetik: il primo, relativo al biennio 1892-1894, non
avrebbe previsto, secondo Misch, cambiamenti radicali del testo originale del 1887, mentre il secondo,
risalente al 1907-1908, avrebbe invece comportato una revisione sistematica dell’originale, sulla scorta
di un suo aggiornamento in base al concetto di Ausdruck. Entrambi i progetti sono reperibili in GS 6
(307-21); “Progetto del 1892” e “Progetto del 1907”. E disponibile anche il commento di Matteucci al
riguardo in Dilthey, Estetica 277-79 e 307-15. A questi due progetti si aggiungono poi delle altre bozze,
destinate a un ulteriore proposito di rifacimento della Poezik, risalenti al 1910-1911, inserite da Groe-
thuysen nel Plan, per le quali cfr. GS 7 228-45; “Progetto di” 246-56.

15 Cft. sul tema, in ordine di tempo: Marini, Gadamer (“Dilthey tra” 24-6), Lessing (“L’ermenecutica”
70-1). I primi studiosi di Dilthey negli anni Venti, quali Bollnow, Landgrebe e Misch preferirono orien-
tare i loro studi sul periodo finale della filosofia diltheyana, piuttosto che dedicarsi a un suo esame
complessivo. Ea seguito di questa ricezione iniziale che si ¢ diffuso il luogo comune inerente al pensiero

Enthymema XXXI1 2023 /123



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

riguardo: «Nel pensiero di Dilthey, evidentemente, giocano un ruolo “filosofico” tre singole
discipline scientifiche: psicologia, storia ed ermeneutica. Infatti, proprio a partire da esse, puo
essere strutturata 'intera ampiezza del concetto di esperienza, che ¢ rilevante per la sua filoso-
tia» (200). Questi tre piani (psicologico, storico ed ermeneutico) svolgono parimenti nella ri-
flessione diltheyana sulla pratica letteraria un ruolo alterno e non vi ¢ mai il netto abbandono
di una componente rispetto all’altra. Fra tutte, non viene mai meno I’attitudine storico-lettera-
ria (le forme e i contenuti letterari sono sempre ritenuti intrecciati alla Geistesgeschichte delle
societa storiche nelle quali sorgono),'¢ mentre, in concomitanza all’evoluzione del suo pen-
siero, se da un lato Dilthey ridimensiona il compito dalla psicologia a partire dagli scritti del
Novecento, dall’altro non lascia tuttavia trasparire nessuna volonta palese che i suoi scritti
seriori vengano ricordati come esclusivamente legati all’ermeneutica e all’interpretazione (cfr.
Lessing, “L’ermeneutica” 61). Seguendo quanto affermato dal Dilthey maturo a proposito della
comprensione riproducente (cfr. GS 7 215; “Progetto di”” 236), ¢ possibile sostenere, in ogni
caso, che le due tipologie di discorso da lui intraprese sull’attivita letteraria, pur influenzate
dalla compenetrazione disciplinare citata, differiscano soprattutto in base al loro scopo: dal
suggerimento di una prospettiva di studio con finalita esplicativo-psicologistica (1a discussione sulla
costituzione della facolta creativa in base alle sue leggi), si passa quindi all’abbozzo di una
prospettiva con finalita funzionalistico-ermenentica (la discussione sulle potenzialita offerte dall'in-
terpretazione di un’opera letteraria).!”

Compare in entrambi questi atteggiamenti, oltre alla centralita del concetto di Erebnis, un
altro punto in comune. Dilthey sostiene infatti con costanza che la letteratura possiede la po-
tenzialita di divenire una sorta di ‘dispositivo ermeneutico’. 11 filosofo discute ripetutamente
della dote dei grandi poeti di riuscire a rappresentare un Erkbnis legato a una determinata si-
tuazione esistenziale nella sua significativita (Bedentsam#keit), laddove il significato viene inteso
nella sua riflessione come una categoria funzionale alla determinazione ontologica e stretta-
mente legata alla temporalita.'® E affermato a tal riguardo in vari passi della sua opera: «Die
Dichtung ist Organ des Lebenverstindnisses» («La poesia ¢ 'organo della comprensione della
vitaw) (ctr. GS 5 274; “Contributi allo studio” 476, GS 5 394; “L’essenza” 346 ¢ GS 6 116 ¢
128-29; “L’immaginazione” 90-91 e 104-05). La letteratura diviene secondo Dilthey uno stru-
mento di conoscenza perché, tramite la sua potenzialita di presentare uno spazio fittizio di
possibilita, offrirebbe una rappresentazione alternativa dello strutturarsi delle dinamiche espe-
rienziali. Il contatto con un’opera letteraria fornirebbe dunque 1 mezzi per la comprensione di

diltheyano che vedrebbe nella sua fase matura una «svolta dalla psicologia all’ermeneutica», dovuta alle
novita della Aufban rispetto alla Einleitung. Si concorda, ormai, nel riconoscere questo punto di vista
come approssimativo, dal momento che non vi ¢ traccia, negli scritti diltheyani, di una sua completa
volonta di rigetto della psicologia descrittiva a favore dell’ermeneutica. Quest’ultima, inoltre, non as-
sume mai un valore fondante per le scienze dello spirito, quanto piuttosto quello di disciplina tecnica
orientata, nello specifico, all'interpretazione dei testi (cfr. Lessing 71 e Dilthey, GS 7 216-20; “Progetto
di” 237-40).

16 Cfr. GS 6 233-306; “L’immaginazione” 216-20.

17 A tal riguardo, per un altro punto di vista circa le declinazioni e i fini dei due atteggiamenti manifestati
da Dilthey nel suo esame della pratica letteraria, cfr. Owensby, che ha parlato di un approccio psico-
storico e di uno ermeneutico-ontologico del pensiero diltheyano rispetto alla letteratura.

18 Sul concetto di Bedentsamkeit legato alla poesia cfr. GS 6 131; “L’immaginazione” 107 ¢ GS 7 238-41;
“Progetto di”” 254-56. Sara soprattutto durante la sua riflessione matura che Dilthey porra un accento
sullimportanza da attribuire alla femporalita. Concepisce infatti come essenziale per la sussistenza dell’Er-
lebnis 1a sua collocazione nel presente: «Der Erlebnissatz: alles, was fiir uns da ist, das ist nur als ein
solches in der Gegenwart Gegebenes. Auch wenn ein Erlebnis vergangen ist, ist es fiir uns nur da als
ein im gegenwirtingen Erlebnis Gegebensein» (230) («ll principio dell’ Erlebnis ¢ infatti questo: che tutto
cio che esiste per noi, esiste come tale se ¢ dato nel presente. Anche se un Erlebnis ¢ passato, esso esiste
pet noi solo in quanto ¢ dato in un Erlebnis presente», “Progetto di” 248).

Enthymema XXXII 2023 / 124



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

una situazione aggiuntiva rispetto a quella personale, concepibile attraverso 'esempio di pen-
sieri e azioni riconducibili a un vissuto diverso da quello del sé riflettente. Secondo il Dilthey
maturo, questo tipo di comprensione immedesimativa offerto dalla letteratura, connesso al
concetto di Transposition o Hineinversetzen, sarebbe il tipo di comprensione piu profondo, nel
quale I'individuo puo valicare la finitezza delle proprie esperienze e pervenire al contatto con
Erlebnisse altrimenti irraggiungibili (cfr. GS 7 213-16; “Progetto di” 235-37). La teoria della
conoscenza diltheyana rivela quindi un suo prolungamento nei discorsi sulla letteratura, dal
momento che anche essa puo coadiuvare quella Se/bsthesinnung instaurabile tramite il confronto
con «l mondo esterno, gli individui fuori di noi, il loro vivere nel tempo e il loro interagire»
(GS' 1 XV Introduzione 9), cioe con tutte quelle relazioni fra una coscienza individuale e un
Erlebnis estraneo che costituiscono le cosiddette «connessioni di vita» (Lebenszusammenhdngen).
Ci soffermeremo pero a questo punto su ciascuna delle due tipologie di discorso diltheyano
sulla letteratura.

3. Dal principio di imitazione alla legge di Schiller

11 medio Dilthey, concependo la propria discussione estetica come erede di quella romantica,
trae criticamente dalla riflessione della Goethezeit gli spunti teoretici funzionali all’avvio della
trattazione della Poesif."? Lo sviluppo dell’estetica romantica viene infatti ritenuto il momento
fondativo di un nuovo modo di considerare la letteratura a partire dall’esame della capacita
creativa.?) Secondo Dilthey sarebbe stata 'indagine gnoseologica, per come si ¢ configurata a
partire da Descartes e Locke, a spingere 'estetica moderna verso un suo rinnovamento sulla
base di un discorso inerente alle caratteristiche della conoscenza umana. Collocandosi dunque
come continuatrice di questa tendenza, la poetica romantica si sarebbe rifiutata di impostare la
sua fondazione a partire da qualsiasi principio obiettivistico eszerno allo studio della soggettivita
umana, come quello aristotelico dell’imitazione, basato sull’esemplarita della tragedia greca (cfr.
GS 6 115; “L’immaginazione” 90); tramite 'impostazione di quest’estetica soggettivistica ci si
sarebbe pertanto allontanati dalla concezione aristotelica della poetica «als Formenlehre und
Technik» (109) («come dottrina della forma e della tecnica», 84). Nella Poefik viene sostenuto
che la riflessione romantica sarebbe stata capace, in particolare, di conseguire quattro «conqui-
ste» a favore del progresso della poetica (cfr. 116-23; 91-99).2! Risulta funzionale alla tratta-
zione intrapresa soffermarsi soprattutto sul primo di questi passi in avanti ravvisati da Dilthey,
concernente, nello specifico, il cambiamento del modo di considerare la poesia instauratosi
proprio a partire dal romanticismo tedesco. Dilthey afferma al riguardo:

In dem Vorgang der Differenzierung, in welchem die einzelnen Systeme der Kultur bei den
neueren Voélkeren seit dem Ausgang des Mittelalters sich immer entschiedener trennten, hat sich
auch die Kunst al seine selbstindige LebensduBerung von eignem Gehalt entwickelt. Und indem
nun im 18. Jahrhundert in Deutschland die Poesie zur herrschenden Macht wutde, [...] enstand
die fir die Poesie grundlegende erkenntnis: die Poesie ist nicht die Nachahmung einer Wirkli-
chkeit, welche ebenso schon vor ihr bestinde; sie ist nicht eine Einkleidung von Wahrheiten,

19 Considereremo prevalentemente la Poetik, dal momento che questa ¢ 'opera dove il medio Dilthey
presenta piu diffusamente la sua teoria dell'immaginazione poetica. Per un discorso esauriente sulla
Poetik, si rimanda a Miller-Vollmer e a Sauerland (96-132). Per una disamina storica da parte di Dilthey
dell’evolversi degli studi di estetica cfr. GS 6 242-87; “Le tre epoche”.

20 Nonostante nella Poetif si rimarchi "importanza dell’estetica romantica per la messa in luce del ruolo
della capacita creativa, va notato che fu Kant a soggettivizzare I’estetica, come ricordato dallo stesso
Dilthey (cfr. GS 6 118; “L’immaginazione” 94).

21 F riscontrabile un commento ragionato a questi quattro principi ravvisati da Dilthey nella trattazione
dell’estetica tedesca in Matteucci (“L’idea” 21-06).

Enthymema XXXII 2023 / 125



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

von einem geistigen Gehalt, der gleichsam vor ihr da wire; das dstetische Vermdgen ist eine
schopferische Kraft zur Erzeugung eines die Wirklichkeit Gberschreitenden und in keinem
abstrakten Denken gegebenen Gehaltes, ja einer Art und Weise, die Welt zu betrachten. So
wurde der Poesie ein selbstindiges Vermogen, Leben und Welt zu schauen, zuerkannt; sie wurde
zu einem Organ des Welttverstindnisses erhoben [...]. Wahrheiten und Uberspannungen waren
in diesem Satze gemischt, und man darf sagen, dal3 eine kiinftige Poetik gro3e Mithe haben wird,
beides zu scheiden.?? (116)

Dilthey non si astiene dunque dal notare che, a suo avviso, in questa nobilitazione della poesia
da parte del pensiero romantico risultano compresenti «verita e esagerazioni». E importante
evidenziare quali risvolti teorici in tal caso siano accettati con favore e quali, invece, criticati.

Ricollegandosi alla messa in discussione della Poetica di Aristotele e del principio della mi-
mesi (i cui due autori pit influenti in ambito tedesco sarebbero stati Schiller e Goethe),” e
sostenendo che la facolta creativa non consisterebbe tanto in un procedimento di copia della
Wirklichkeit, quanto pil in un suo trascendimento, Dilthey pone le basi per un caposaldo della
sua concezione estetica. Nell’esaltazione romantica del valore della poesia, con il suo rifiuto di
ridurla a mera imitazione della realta, egli reperisce lo spunto fondamentale per smarcare lo
statuto ontologico dell’opera letteraria dal suo legame con la mimesi, e per spostare la discus-
sione su di esso sul piano del rapporto fra il reale effettuale e il suo trascendimento. Si inizia
cosl a delineare nella Poetik la tesi del «<secondo mondo» della letteratura. Per Dilthey, infatti, i
contenuti delle opere letterarie rappresenterebbero delle vicende appartenenti a un mondo
secondario, che non sussiste a partire dall'imitazione fedele del mondo pratico dove si svol-
gono le nostre azioni, ma ¢ il prodotto della fantasia del poeta, in grado di attuare una «meta-
mortfosi del reale effettuale» (136-38; 113-17).24

Pur dichiarandosi debitrice nei confronti della fede romantica nel ruolo della fantasia, la
trattazione diltheyana mira pero, al contempo, a distanziarsene. E avanzata infatti nei confronti
della speculazione romantica un’obiezione metodologica, cio¢ di non essersi avvalsa di una
condotta metodica finalizzata allo studio dei processi psichici responsabili della creativita arti-
stica. Secondo Dilthey, estetica soggettivistica di impianto metafisico non sarebbe stata ca-
pace di fare del tutto chiarezza sulla facolta che presiede alla creazione poetica, dal momento
che non ha attuato un ragionamento utile a cogliere la sua essenza fondamentale, immutabile

22 «Nel processo di differenziazione nel corso del quale, dalla fine del Medioevo, nelle nazioni moderne
i singoli sistemi della cultura si divisero sempre piu decisamente, anche I’arte si ¢ sviluppata come un’au-
tonoma manifestazione della vita con contenuto proptio. E dal momento in cui in Germania nel XVIII
secolo la poesia divenne la potenza preminente, [...] sorse un’idea basilare per la poesia: essa non ¢
I'imitazione di una realta effettuale a sua volta gia esistente prima di lei; non ¢ un rivestimento di verita,
di un contenuto spirituale che in qualche modo ci sarebbe prima di lei; la facolta estetica ¢ una forza
creativa per la produzione di un contenuto che trascende la realta effettuale e che non ¢ dato in un
pensiero astratto; essa ¢ anzi una maniera di considerate il mondo. Cosi alla poesia venne riconosciuta
una facolta autonoma di guardare vita e mondo; essa fu innalzata ad organo per la comprensione del
mondo [...]. In questo principio furono mescolate verita e esagerazioni, ed ¢ facile prevedere che una
poetica futura dovra darsi molta pena per separarle» (91-2).

23 Nella Poetik vengono citati in particolare alcuni giudizi di Schiller e Goethe sulla Poetica espressi nella
loro corrispondenza dell’aprile-maggio del 1797 (cfr. GS 6 112-14; 85-90).

24 Lespressione «zweite Welt» comparira nello specifico in Das Erlebnis und die Dichtung (cfr. 184-86; 186-
88). Essa allude non solo alla situazione di trascendimento del reale effettuale resa possibile dalla crea-
zione letteraria, ma anche a tutte quelle situazioni nelle quali, tramite il ricorso alla fantasia, si verifica la
liberazione dai vincoli dettati dalle norme del vivere pratico. Dilthey si riferisce quindi anche, ad esem-
pio, alla fantasia dei bambini nel gioco, oppure a quella del religioso che immagina la presenza di esseri
divini ultraterreni. Ricordiamo che Dilthey concepisce inoltre come momenti di ‘trascendimento del
reale’ anche quelli dei fenomeni soggettivi legati al sogno e al disturbo psichico (cfr. GS 6 93-6; “Imma-
ginazione poetica” 66-70).

Enthymema XXXI1 2023 / 126



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

nonostante il divenire storico.2> Pertanto, a maggior ragione, si sarebbe posta la necessita di
coniugare lo studio storico della poetica tecnica al sussidio di una «scienza d’esperienza» (Er-
fabrungswissenschafi), cio¢ al sussidio della psicologia descrittiva, ritenuta «una psicologia che
educa a riconoscere I'essenza storica dell’uomo» (123; 99). Ecco, quindi, che anche per la poe-
tica si tratterebbe per Dilthey di proporre una fondazione metodologica, sulla scorta del pro-
getto intrapreso con 'Einleitung, in quanto il contatto con le opere letterarie si configurerebbe
come un tipo di esperienza interna scaturente dalla relazione con il divenire del mondo storico-
sociale. E scritto in proposito:

So gelangen wir zur selben Grundfrage [...]. Konnen wir erkennen, wie die in der Natur des
Menschen gegriindeten, sonach tiberall wirkenden Vorginge diese verschiedenen Gruppen von
Poesie, getrennt nach Volkern und Zeiten, hervorbringen? Hier berthren wir die tiefste Tatsache
der Geisteswissenschaften: die Geschichtlichkeit des Seelenlebens, sich dulernd in jedem System
der Kultur, das die Menschheit hervorbringt. Wie ist die hier in den Gleichférmigkeiten sich
duBernde Selbigkeit unseres menschlichen Wesens verkniipft mit seiner Variabilitit, seinem ge-
schichtlichen Wesenr2¢ (108)

Tale pretesa di ridefinizione metodologica tramite 'ausilio della scienza d’esperienza, inte-
ressata a ragionare sul modo in cui 1 «processi psichici produttivi» (wirkenden 1 orgénge), in base
alla «medesimezza» (Selbigkei?) dell’essere umano, si manifestano nella letteratura delle diverse
epoche, non ¢ tuttavia una novita del trattato del 1887. Gia nell’articolo del 1877 sull'immagi-
nazione poetica Dilthey aveva sostenuto la necessita di considerare la fantasia nel suo rapporto
con il mondo dell’esperienza; qui aveva infatti scritto: «Die Phantasie des Dichters in ihrer
Stellung zur Welt der Erfahrungen bildet den notwendigen Ausgangspunkt fiir jede Theorie,
welche die mannichfaltige Welt der Dichtungen in der Aufeinanderfolge ihrer Erscheinungen
wirklich erkliren will» (57) («La fantasia del poeta, nella sua posizione nei confronti del mondo
delle esperienze, costituisce il necessario punto di partenza di ogni teoria che voglia effettiva-
mente spiegare il molteplice mondo delle opere poetiche nel succedersi delle sue manifesta-
zioni»; Dilthey, “L’immaginazione” 82).

Perché, pero, sulla base del suo «manifestarsi» (Erscheinung) a partire dal procedimento crea-
tivo, il mondo delle opere poetiche — questo «secondo mondo» nel quale, tramite il trascendi-
mento del reale effettuale, si entra in contatto con un Erlbnis (ctr. GS 6 131; 107) — andrebbe
spiegato, e non invece compreso? Una tale affermazione, dove compare espressamente il ter-
mine «Erkliren», pare manifestare una prospettiva di indagine ben precisa e non priva di ri-
svolti contraddittori, se si pensa al discorso diltheyano sulla fondazione metodologica delle
scienze dello spirito. E noto, infatti, come il procedimento della «spiegazione» nell’epistemo-
logia diltheyana corrisponda alla modalita di indagine propria delle Naturwissenschaften, finaliz-
zata all’evidenziazione di rapporti causali inerenti al loro oggetto di studio, cio¢ la natura fisica,
intesa come «Naturzusammenhangy (GS' 1 15; Introduzione 30). Sempre nell’articolo del 1877 si
dichiara apertamente che I'indagine dell'immaginazione poetica debba configurarsi come

25 Questa critica di Dilthey all'impostazione metafisica dell’estetica romantica — che si sarebbe avvalsa,
pet 'esame della capacita creativa, di un metodo «arbitrario» non basato sull’ausilio della scienza d’espe-
rienza —, ¢ un prolungamento della pit ampia critica verso «’atteggiamento metafisico» della filosofia
gia esposta nel secondo libro della Einleitung. Una critica all’estetica metafisica ¢ reperibile anche in GS
6 308-09; “Progetto del 1892 308-09.

26 Perveniamo cosi alla stessa domanda fondamentale [...]. Siamo in grado di conoscere il modo in cui
i processi radicati nella natura umana, e pertanto ovunque efficaci, generano questi diversi gruppi di
poesie separati per popoli e per epoche? Tocchiamo qui il fatto piu profondo delle scienze dello spirito:
la storicita della vita psichica che si esterna in ogni sistema della cultura da cui ¢ generata 'umanita. In
che modo la medesimezza del nostro essere umano, che qui si esterna nelle uniformita, si intreccia con
la sua variabilita, con la sua essenza storica» (“L’immaginazione” 82).

Enthymema XXXII 2023 / 127



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

«fondamento naturale [naturgenifte Grundlegung] dello studio della letteratura poetica e della sua
storia» (49). Compare in tal caso la riconduzione della facolta di creare letteratura a una dote
conferita naturaliter all’'uomo. La fantasia, dunque, pur essendo fenomenologicamente un pro-
cesso esperienziale vissuto in prima persona, viene considerata alla stregua di un’esperienza
naturale da porre come fondamento per lo studio della poetica. Cerchiamo di evidenziare il
motivo che spinge Dilthey a considerare la fantasia sia come un Erlebnis, sia come un dato
naturale da indagare.

Ricordiamo che nei primi paragrafi dell’ Einleitung 'aomo ¢ inteso dal medio Dilthey moni-
sticamente come «unita di vita psico-fisican (psycho-physische Einbeif), quindi egli puo essere con-
siderato come oggetto di studio sia dalle scienze dello spirito, sia dalle scienze della natura. In
base alla sua costituzione materiale, 'nomo ¢ ritenuto un essere vivente dotato di un corpo
fisico in grado di reagire in modo responsivo agli stimoli provenienti dall’esterno, mentre in
base alla sua costituzione esperienziale ¢ ritenuto un essere dotato di una coscienza, ovvero un
essere concepito come un «nesso di fatti spiritualiy (Zusammenbhang geistiger Tatsachen), cioe 1 suoi
Erlebnisse (cfr. 14-6; 29).27 Si presenta cosi la bipartizione degli ambiti di indagine delle due
prospettive scientifiche secondo i loro differenti statuti epistemici, laddove le scienze della
natura avrebbero come finalita la spiegazione dei «fatti della natura», mentre le scienze dello
spirito la descrizione dei «fatti dello spirito». Dilthey non esita comunque a segnalare I'interre-
lazione delle due maniere in cui concepire lo statuto ontologico dello stesso oggetto di inda-
gine, qualora esso sia 'uomo: il sostrato biologico costituisce la conditio sine qua non delle espe-
rienze interne, in quanto 'esperienza del mondo nasce a posteriori rispetto all'inserimento in un
contesto naturale che sia agisce sull'uomo, sia ha subito, storicamente, ’azione dell’'uomo su
di esso (cfr. 17-21; 32-4). Scrive quindi al riguardo: «Tatsachen des Geistes sind die oberste
Grenze der Tatsachen der Natur, die Tatsachen der Natur bilden die unteren Bedingungen des
geistigens Lebens» (17) (I fatti dello spirito sono il limite superiore dei fatti della natura; i fatti
della natura formano le condizioni inferiori della vita spirituale», 32).

Nella Poetik 1a fantasia viene concepita dunque in ottemperanza a questa precedenza della
costituzione naturale dell’'uomo rispetto alla sua costituzione spirituale. Riprendendo la nota
affermazione risalente alle Ideen, dove Dilthey afferma: «Spieghiamo la natura, comprendiamo
la vita psichica» (GS 5 144; 355), pare che il proposito della Poetik sia in contraddizione con
questo assunto, dal momento che ¢ qui dichiarato che, tramite il trattato, forse si riuscira a
trarre «una spiegazione causale dei processi produttivi» («eine Kausalerkldrung aus den erzeu-
genden Vorgingen»), ossia si tentera di spiegare la concatenazione dei processi psichici che
presiedono alla creazione poetica (GS 6 125; “L’immaginazione” 100-01).

E questo quindi il primo aspetto fondamentale da tenere presente quando si considera la
genesi dell’atteggiamento con cui il medio Dilthey esamina le opere letterarie: egli non ¢ inte-
ressato tanto a un discorso che descriva quale sia 'esperienza soggettiva del lettore, bensi a un
discorso orientato a spiegare causalmente la #atura della capacita poetica. 1l Dilthey della Poefik
si sofferma infatti ad attribuire al momento ricettivo una funzione strumentale, giacché I’esame
storico-letterario della produzione testuale e quello autobiografico delle testimonianze autoriali
lo interessano come mezzo per desumere le caratteristiche della creativita artistica, intesa come
facolta naturale.2

27 Cfr. al riguardo anche la descrizione di Dilthey del principio di fenomenalita in GS 5 90-1; “Contributi
alla soluzione” 228-29.

28 «Auf keinem anderen Gebiet, auBBer dem der Wissenschaft, haben sich so vollstindig die Erzeugnisse
der Vorginge erhalten; sie liegen in der schonen Literatur aufeinander geschichtet da. Die wirkenden
Krifte scheinen noch lebendig in dem Erzeugnis zu pulsieren. Die Vorginge vollziehen sich heute, wie
zu jeder friheren Zeit; der Dichter lebt vor unseren Augen, Zeugnisse iiber sein Schaffen liegen vor. So
kann das dichterische Bilden, seine psychologische Struktur und seine geschichtliche Variabilitit

Enthymema XXXI1 2023 / 128



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

Dilthey propone dunque in un capitolo specifico della Poetik il suo «tentativo di una spie-
gazione psicologica della creativita poeticay (cfr. 139-78; 116-56), la cui impostazione manifesta
il secondo aspetto fondamentale della teoria poetica diltheyana da sottolineare, cio¢ la sua vo-
lonta di costituirsi come un discorso normative. Sulla base delle «uniformita» della natura umana
la psicologia descrittiva puo evidenziare una serie di /gg/ inerenti alla poetica.?? Ancor prima di
quelle leggi il cui chiarimento spetta alla psicologia, aventi come loro oggetto appunto le uni-
formita dei processi psichici formativi (a parere di Dilthey, quei processi inerenti al rappresen-
tare, al volere e al sentire), si situa un presupposto trascendentale, definito come «egge di
Schiller».30 Dilthey scrive al riguardo:

Ich werde den Satz, daf3 der dsthetische Vorgang die im Gefiihl genossene Lebendigkeitin der
Gestalt erfal3t und so die Anschauung beseelt, oder diese Lebendigkeit in Anschauung darstellt
und so das Leben in Gestalt abertragt, daf3 also Obersetzung von Erlebnis in Gestalt und von
Gestalt in Erlebnis hier bestindig stattfindet, als das Schillersche Gesetz bezeichnen.?! (GS 6
117)

Tramite la ripresa della terminologia schilleriana si identificano come wissuto (Ieben) e forma
(Gestald) rispettivamente I'esperienza interna (il vissuto #radotto attraverso il procedimento della
creazione) e 'esperienza esterna (lopera costituentesi nella sua materialita) che entrano in cor-
relazione durante il procedimento creativo.’2 Sulla base della legge di Schiller, quindi, lo studio
dell’'immaginazione poetica si configura come «analisi e descrizione delle relazioni che inter-
vengono quando qualcosa di interno si esteriorizza e, viceversa, qualcosa di esterno si interio-
rizza» (Matteucci, “L’esperienza” 30). Ecco allora che, tramite la legge di Schiller, ricompare
nella Poetik quella bipartizione concettuale riguardante I'esterno e l'interno che gia era com-
parsa nella Eznleitung, ma con un’accezione in parte diversa: la materialita esterna, nel caso
dell’opera letteraria, non ¢ un dato naturale, bensi, una materialita esteriore che veicola un proce-
dimento creativo naturale da studiare tramite la psicologia descrittiva.

Alla luce di quanto ¢ stato notato finora, ¢ possibile proporre una serie di considerazioni
circa questo primo atteggiamento diltheyano. Innanzitutto, ¢ emerso che il medio Dilthey con-
cepisce I'esame del processo creativo come un resoconto i ferza persona dei fenoment psichici

besonders gut studiert warden» (GS 6 108-09) («In nessun altro ambito, eccetto quello della scienza, si
sono consetvati cosi compiutamente i prodotti dei processi [psichicil; essi c¢i sono consegnati, stratificati
I'uno sull’altro, nella letteratura. Le forze efficaci sembrano pulsare ancora con vitalita nel prodotto. 1
processi [psichici] si compiono oggi come in ogni epoca precedente; il poeta vive davanti ai nostri occhi:
vi sono testimonianze del suo creare. Possiamo cosi studiare particolarmente bene lattivita immagina-
tiva poetica, la sua struttura psicologica e la sua variabilita storica» Dilthey, “L’immaginazione” 83). Per
il capitolo della Poefik dove Dilthey considera alcune autotestimonianze sul procedimento creativo da
lui ritenute significative cfr. GS 6 178-84; 156-63.

29 Non entreremo, come gia detto, nel merito di una ricapitolazione precisa delle leggi e dei principi
elencati da Dilthey nella Poezik. Ci basta segnalare che I'assunto principale della teoria dell’immaginazione
diltheyana sostiene che la capacita creativa dei poeti si distinguerebbe grazie alla ripresentazione finzio-
nale, tramite la scrittura, di un vissuto appartenente alla realta, che il poeta riesce a trasporre e a trasfor-
mare secondo la propria percezione del reale (Dilthey parla in questo caso di «principio di integrazione»,
cfr. GS 6 174-77; “L’immaginazione” 153-50).

30 Dilthey si rifa alla lettera XV dell’ Educazione estetica di Schiller (cfr. Schiller 131-43).

31 «Chiamero legge di Schiller quel principio pet il quale il processo estetico coglie nella forma la vitalita
fruita nel sentimento e anima cosi 'intuizione, oppure rappresenta intuitivamente questa vitalita traspo-
nendo in tal modo la vita in forma; e quindi il principio per cui ha qui costantemente luogo una tradu-
zione del vissuto in forma e della forma in vissuto» (Dilthey, “L’immaginazione” 117).

32 T stato in particolare Matteucci a parlare di una concezione dell’esperienza estetica come «correla-
zioney» per come essa ¢ presentata da Dilthey. Al riguardo cfr. “L’esperienza” 29 e Dilthey: Das Asthetische
als Relation.

Enthymema XXXI1 2023 / 129



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

vissuti 7 prima persona durante la creazione, a suo avviso responsabili della nascita dell’opera
letteraria. La sua spiegazione dei processi psichici inerenti all’atto creativo cosi intesa si confi-
gura come un tentativo di proposta teorica che studia 'opera letteraria in quanto fondata su
caratteristiche intrinseche alla natura umana. Le facolta naturali di cui ¢ in possesso 'nvomo —
nel nostro caso, i processi psichici responsabili della fantasia poetica —, vengono considerate
in un rapporto di antecedenza costitutiva (dunque in un rapporto di antecedenza causale) ri-
spetto all’esperienza interiore alla quale si correlano. Anche Jos de Mul, riflettendo a proposito
di questa correlazione fra esperienza della natura ed esperienza interna, ha osservato che Dil-
they, a partire dalla Eénleitung, non nega quindi che si possa orientare lo studio dell’esperienza
in prima persona del mondo umano a partire da quelle conoscenze sul suo sostrato materiale
indagabili secondo una prospettiva in terza persona propria delle scienze della natura (cfr. “Le-
ben” 45-7).33

L’impostazione della metodologia di studio della creativita artistica del medio Dilthey pare
pertanto anticipare, per certi versi, 'obiettivo di quei discorsi attuali che si prefiggono di inda-
gare le dinamiche soggettive della creazione e dell'interpretazione dei testi a partire da quelle
condizioni e da quei presupposti biologici che le rendono possibili per natura. Odiernamente
compaiono infatti proposte teoriche che intendono configurare il loro studio dell'interpreta-
zione sulla base della costituzione biolygica attiva intersoggettivamente nelle dinamiche cogni-
tive connesse alla letteratura, oppure si tende a rileggere concetti, per cosi dire, ‘classici’ della
teoria dell'interpretazione proprio tramite il ricorso al sussidio delle scienze cognitive o delle
neuroscienze.>* Anche la proposta diltheyana pare aver concepito lo studio dell'individualita
autoriale intendendola come facolta naturale, ovviamente rimanendo all’interno dei limiti della
psicologia descrittiva del suo tempo. E da segnalare comunque che, nella Poetik, Dilthey acco-
glie anche alcuni risultati della psicologia sperimentale di Fechner, il che non dimostra una
chiusura netta rispetto agli esiti scientifici raggiunti a partire propriamente dalle osservazioni
sull’esperienza esterna.3s

Una seconda considerazione ¢ dettata poi dalle conseguenze inerenti al cambiamento della
maniera in cui concepire il rapporto fra la realta e la componente finzionale delle opere lette-
rarie. Dilthey propone infatti nella Poetik uno spunto che si rivela interessante, se viene consi-
derato sempre in relazione a quanto dibattuto odiernamente in teoria della letteratura. Ci rife-
riamo alla tesi del secondo mondo riferito allo statuto ontologico delle opere letterarie. A questo
proposito, Dilthey pare guardare con favore all’eredita schilleriana, dal momento che nei suoi
scritti non si astiene, come detto, dal chiamare in causa piu volte il contatto con un mondo
ulteriore rispetto a quello reale, che si configura come una realta alternativa, nella quale il

33 La maggior novita della proposta di De Mul ¢ pero sottolineare che sia riscontrabile nel pensiero
diltheyano, sulla base di alcuni assunti presenti in Die Entstehung der Hermeneutik (cfr. GS 5 334-35; “L’ori-
gine” 106), un Naturalistic Turn, il che permetterebbe di leggere la sua teoria dell'interpretazione anche
come bioermenentica (cfr. “Leben” e “Comprendere”).

34 Per fare solo qualche esempio di pubblicazioni recenti, si pensi alla proposta di una biologia della
letteratura da parte di Casadei. Segnaliamo poi, all’interno della corrente delle fenomenologie cosiddette
naturalizzate, Strange Tools. Art and Human Nature di Noé, la cui traduzione in italiano ¢ stata pubblicata
proptio nello scotso anno.

3 Questa volonta di confrontarsi apertamente con la psicologia sperimentale in voga all’epoca e di ri-
prenderne alcuni risultati appare comungque contrastante con i fini della psicologia descrittiva diltheyana.
Matteucci segnala quindi che «potrebbe sorgere il dubbio di una impostazione del tutto occasionale
dellintero saggion (“L’esperienza” 37), dal momento che esso doveva essere pubblicato in un volume
miscellaneo dedicato alla commemorazione della carriera di Eduard Zeller. Pur tenendo in conto un’ipo-
tesi del genere, sarebbe forse azzardato ritenere che uno scritto a cui ¢ attribuito un obiettivo perentorio
come il rinnovamento degli studi poetici — e che avrebbe richiesto, per di pit, delle revisioni successive
—, possa essere stato concepito come un esercizio sperimentale fine a se stesso, dettato da esigenze di
pubblicazione.

Enthymema XXXI1 2023 / 130



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

fruitore si troverebbe in una condizione simile al gioco (cfr. GS 5 279; “Contributi allo studio”
480). 11 raffronto in questo caso va a quanto si discute odiernamente a partire dalla teoria dei
mondi possibili. Ma c’¢ di piu: la questione del contatto con una possibilita alternativa rispetto
a quelle reali risulta strettamente correlata, a sua volta, alla questione dell’immedesimazione
che I'interprete attua nei confronti di quanto legge. La prenderemo in considerazione esami-
nando la riflessione diltheyana matura.

4. «Trasposizione sia in un uomo, sia in un’opera»

Per ragionare sul secondo discorso diltheyano sulla letteratura ¢ utile riferirsi alla concezione
dell’opera letteraria come espressione di un Erleben, introdotta a partire da Das Erlebnis und die
Dichtung. Nella parte dove compare la riproposizione del suo articolo del 1877 su Goethe,
Dilthey scrive: «Das Verfahren des Dichters [...] beruht auf dem Strukturzusammenhang
zwischen dem Erleben und dem Ausdruck des Erlebten. Das Erlebte geht hier voll und ganz
in den Ausdruck ein. Keine Reflexionen trennen seine Tiefen von ihrer Darstellung in Worten»
(236) («l procedimento del poeta che esprime la personale esperienza vissuta poggia sul nesso
strutturale esistente fra ’esperienza vissuta e la sua espressione. Cio che viene vissuto interior-
mente, si risolve per intero nell’espressione», 237). Dilthey si riferisce quindi costantemente in
questo passo a un «Verhiltnis von Erlebnis und seinen Ausdruck» (198-99) («un rapporto tra
Pesperienza vissuta e la sua espressione»), ma senza concepire tale rapporto come avverra nei
suoi ultimi scritti, dal momento che, come si ¢ gia ricordato, a questa altezza cronologica, non
compare ancora il concetto di spirito oggettivo. Sottolineiamo che il concetto di Ausdruck era
gia comparso negli anni Novanta, ma senza venire mai «tematizzato» (Rossi, Introduzione
25).36 1l ricorso a questo termine, per come verra inteso a partire dall’Aufban, si prefigge di
risolvere una sorta di lacuna avvertita da Dilthey nella sua teoria della conoscenza, dal mo-
mento che essa, per come era stata presentata nell’Einleitung, era rimasta priva di un termine
per definire il manifestarsi esterno dell’esperienza interiore (nel nostro caso, quindi, per la Ge-
stalt dell’opera letteraria, come era definita dalla legge di Schiller). Nello specifico, il termine
Ausdruck indica «l sedimento obiettivo o obiettivato» (Lessing, “L’ermeneutica” 67) dell’ Erle-
ben, reperibile in tutte quelle testimonianze materiali dellinteriorita che necessitano di [erste-
hen.37 1l punto di arrivo di questa teoria della conoscenza diltheyana, basata sulla triade concet-
tuale di Erleben, Ausdruck e Verstehen, ¢ riscontrabile nel Plan. Qui Dilthey scrive:

Das Verstehen und Deuten ist die Methode, welche die Geisteswissenschaften erfiillt. Alle Funk-
tionen vereinigen sich in ihm. Es enthilt alle geisteswissenschaftlichen Wahreiten in sich. An
jedem Punkt 6ffnet das Verstehen eine Welt.

Auf der Grundlage des Erlebens und des Verstehens seiner selbst, und in bastindiger Wechsel-
witkung beider miteinander, bildet sich das Verstehen fremder LebensduBerungen und Personen
aus. Auch hier handelt es sich nicht um logiscge Konstruktion oder psichologische

36 In Leben und Erkennen (Cfr. GS 19 347; “Vivere” 307), che fu uno dei testi non pubblicati da Dilthey
mentre era in vita, si riscontra gia, come ha evidenziato Marini (cfr. 34-35), la «dottrina delle categoria
della vita» riferita al rapporto tra Erleben, Ausdruck e Verstehen.

37 Considerando le manifestazioni dello spirito oggettivo, Dilthey afferma che «(s]ia che si tratti di stati,
di chiese, di istituzioni, di costumi, di libri, di opere d’arte, questi elementi contengono sempre, al pari
dell’'uvomo stesso, il riferimento di un aspetto sensibile esterno a un aspetto sottratto dai sensi, e percio
interno» (GS 7 84; “La costruzione” 122). All’analisi della struttura psichica della fase mediana del pen-
siero diltheyano subentra cosi un discorso sull’esame del rapporto con le oggettivazioni dell’interiorita
nel mondo storico-sociale.

Enthymema XXXII 2023 / 131



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

Zergliederung, sondern um Analysis in wissenstheoretischer Absicht. Es soll der Ertag des Ver-
stehen sander fiir das historische Wissen festgestellt warden.’® (GS 7 205)

11 Dilthey maturo relaziona quindi al concetto di espressione quello di wanifestazioni di vita
(LebensanfSerungen). L opera letteraria esprime, in particolare, un tipo di manifestazione della vita
che non ha relazioni con l'agire teleologico situato in un contesto pragmatico (non ¢ cio¢ con-
siderabile alla stregua di un’azione o di un’espressione verbale), bensi va intesa come quelle
espressioni che «essendo espressioni di qualcosa di spirituale, ce lo rendono comprensibile»
(205; 228). Ovvero, 'opera d’arte, secondo Dilthey, ¢ a tutti gli effetti un monumento, poiché ¢
un dato materiale che, in quanto espressione duratura rispetto alla «transitorieta» dell’accadere
del contesto pragmatico, si da come testimonianza di Erkben alla nostra comprensione. Nella
sua materialita, lo scritto letterario ¢ allora una manifestazione oggetfivata dello spirito che va
compresa e interpretata in quanto presente e dunque non transitoria come un Erlebnis coscien-
ziale, contraddistinto dal suo essere soggetto al divenire temporale.

Riflettere in questi termini su un’opera letteraria significa allora distanziarsi da quanto Dil-
they aveva sostenuto nella Poetik, dove il testo letterario era considerato come il prodotto di
una facolta naturale, da utilizzare in maniera strumentale per 'indagine psicologistica. Significa,
secondo Dilthey, relazionarsi quindi con un’opera che, di per sé, «non vuole dire nulla del suo
autorey. Scrive al riguardo: «Wahraftig in sich, steht es fixiert, sichtbar, dauernd da, und damit
wird ein kunstmiBiges sicheres Verstehen desselben moglich» (207) («Veritiera in sé, essa se
ne sta fissa, visibile, permanente, e in tal modo diventa possibile una sua comprensione sicura
adeguata all’arte» 230). E lo stesso Dilthey a parlarci ulteriormente di questo suo nuovo modo
di considerare un’opera letteraria, figurando di avere un testo poetico davanti agli occhi:

Vor mir liegt das Werk eines Dichters. Es besteht aus Buchstaben, ist von Setzern zusam-
mengestellt und durch Maschinen gedruckt. Aber die Literargeschichte und die Poetik haben
nur zu tun mit dem Bezug dieses sinnfilligen Zusammenhanges von Worten auf das, was durch
sie ausgedriickt ist. Und nun ist entscheindend: dieses sind nicht die inneren Vorginge in dem
Dichter, sondern ein in diesen geschaffener, aber von ihnen ablésbarer Zusammenhang. (85)

Viene quindi sostenuto che la storia della letteratura e la poetica abbiano a che fare con un
oggetto da studiare che, sebbene nato da un’interiorita, «¢ del tutto differente dai processi
psichici che hanno luogo nel poeta o nei suoi lettori». In quale rapporto si pone allora questo
nuovo atteggiamento verso 'opera letteraria rispetto a quello che chiamava in causa I'immagi-
nazione che la ha prodotta?

E chiaro che non ¢ possibile sapere del tutto in che modo Dilthey volesse aggiornare la
Poetik — cioe, se spostare la discussione sull'interpretazione del testo, intesa come interpretatio

38 «La comprensione e l'interpretazione costituiscono il metodo dominante nelle scienze dello spirito.
Tutte le funzioni si uniscono in esso, in quanto racchiude in sé tutte le verita delle scienze dello spirito.
A ogni punto la comprensione ci rivela un mondo. Sulla base dell’Erleben ¢ della comprensione di se
stesso, e nella loro costante relazione reciproca, si forma la comprensione delle manifestazioni di vita
altrui e della altre persone. Anche qui si tratta non gia di una costruzione logica o di un’analisi psicolo-
gica, ma di un’analisi orientata verso una teoria della scienza. Si deve cioe determinare apporto della
comprensione degli altri al sapere storico» (“Progetto di”” 228).

3 «Dinanzi a me sta I'opera di un poeta: essa consiste di lettere, ¢ stata composta da compositori e
stampata mediante macchine. Ma la storia letteraria e la poetica hanno a che fare soltanto con il riferi-
mento di questa connessione di parole che cade sotto i sensi a cid che viene espresso attraverso di esse.
E il punto decisivo consiste nel fatto che cio non ¢ costituito da processi interiori del poeta, ma ¢ una
connessione creata in questi ma da questi separabile [...]. Cosi I'oggetto a cui la storia letteraria o la
poetica si riferisce dapprima, ¢ del tutto differente dai processi psichici che hanno luogo nel poeta o nei
suoi lettori» (“La costruzione” 123).

Enthymema XXXI1 2023 / 132



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

operis, fine verso cul pare tendere il suo ragionamento, se consideriamo quanto dichiarato
nell’ Aufban e nel Plan —, dal momento che nelle bozze risalenti al progetto del 1907-1908 com-
pare ancora, nell’indice del primo libro intitolato I/ poeta, un capitolo dedicato alla fantasia del
vissuto (Erlebnisphantasic). B possibile pero al contempo rifarsi a un passo del saggio che inaugura
la Weltanschaanngslebre, cioe Das Wesen der Philosophie (1907), per trovare un riferimento di Dil-
they alla spiegazione dei processi psichici di associazione, riproduzione e integrazione come
«fondamento della spiegazione psicologica dei prodotti spirituali» (330) («Psychologisches Er-
klirungsgrundes fiir die geistigen Erzeugnisse» GS 5 372).40 11 tutto ci fa quindi a maggior
ragione supporre che Dilthey, negli ultimi anni della sua riflessione, si sia voluto allontanare
parzialmente da una discussione finalizzata all’esame della psicologia creativa, giacché non si
trovano tracce di queste ipotetiche «spiegazioni psicologiche dei prodotti spirituali» nel Na-
¢hlaff, bensi si ritrova piuttosto la sua nuova maniera di concepire 'opera letteraria, ormai di-
stanziatasi in parte dallo psicologismo. Makkreel ha parlato al riguardo di «impersonalitay
dell’ Erleben: «It is the impersonality of artistic Erlebnis that makes it possible to speak of works
of art as providing an understanding of life» (363). Anche Lessing ha un punto di vista simile,
che ha espresso evidenziando come il concetto di Versteben si differenzi fra il medio Dilthey e
il Dilthey maturo. Il comprendere nella Eznleitung era infatti ritenuto un «rapporto pre-teoretico
tra 'individuo e la realta storico-sociale che lo circonda, su cui si fonda I'autonomia delle
scienze dello spirito e i loro metodi» (“L’ermeneutica” 66), mentre nell”Aufban e nel Plan emer-
gerebbe, come abbiamo visto, «a concentrazione sul comprendere che dischiude stati di cose
significativi, i quali possiedono una propria struttura (“spirito”, “senso”) distinta da chi li ha
prodotti» (71).

C’¢ pero da fare un’ulteriore distinzione riguardo alle «forme» che il comprendere assume:
la comprensione in sé di quella particolare manifestazione della vita che ¢ un testo, ¢ per Dil-
they ascrivibile a una forma di comprensione particolare. Nel P/an Dilthey distingue infatti le
cosiddette forme elementari e forme superiori della comprensione; compito di un’analisi filosofica
del comprendere riferibile al mondo storico-sociale ¢ ’esame di queste due forme di compren-
sione. Le prime riguardano la comprensione immediata di singole azioni orientate a un fine e
inserite in un contesto pragmatico condiviso, mentre le seconde — nelle quali si riscontrerebbe
prevalentemente il ricorso a un ragionamento di tipo induttivo — riguardano casistiche di com-
prensione meno immediata, o perché queste sono connotate da gradi di incertezza in cui «nel
risultato della comprensione si presenta una difficolta interna o una contraddizione con quanto
¢ gia notow» (210; 232), o perché sono tanto articolate da richiedere il ricorso all’interpretazione,
non consistendo pit in un unico atto ‘elementare’ (¢ questo il caso che piu ci interessa, dal
momento che in esso sono inserite anche le situazioni in cui si ha a che fare con un testo). Va
segnalato che, secondo Dilthey, ¢ necessario per lo svolgimento della comprensione che av-
venga il ritrovamento di «un elemento comune all’io e al tu» (209; 231), in una situazione di
Gemeinsambkeit (comunanza), ossia che, a partire da un oggetto da comprendere A (sia esso
un’espressione di interiorita individuale, o un’opera letteraria, per il nostro caso), sia compiuto
da un soggetto comprendente B il ritrovamento di quell’esperienza interiore, condivisa da cia-
scun individuo e manifestantesi esteriormente, tramite le espressioni, nello spirito oggettivo.

Affinché vi sia la comprensione deve sussistere quindi un rapporto proiettivo tra la co-
scienza del soggetto e I'esperienza interna divenuta realta oggettiva alla quale questo soggetto
si relaziona, come Dilthey gia aveva sostenuto nella Eznleitung (ctr. GS 1 20; 36). Cio significa
che, affinché si realizzi la comprensione di un vissuto, ¢ necessario trasporre la propria espe-
rienza interna nell’oggetto da comprendere, sia che questo si manifesti come semplice atto
fisico o verbale, o, in modo pit complesso, come uno scritto. F significativo, pero, che Dilthey

40 Si riprende questo passo in base a quanto segnalato da Makkreel (cfr. 356-57).

Enthymema XXXI1 2023 / 133



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

sottolinei appunto piu volte la potenzialita della comprensione di riprodurre un vissuto nel caso
del contatto con le opere letterarie.

Come abbiamo notato all’inizio del nostro discorso, una particolare attenzione per il con-
cetto di Nachbilden era gia riscontrabile, negli anni Novanta, nei Betrdge zum Studium der Indivi-
dualitit. In questo scritto infatti Dilthey parlava di un «metodo» proprio delle scienze dello
spirito, ovvero del «umetodo ermeneutico» che consisterebbe, appunto, nella «proiezione del
proprio S¢é in qualcosa di esterno e nella connessa trasformazione di questo Sé nel processo
del comprendere» (“Contributi allo studio” 466) («Hineinverlegung des eignen Selbst in ein
AuBeres und damit verbundene Umformung dieses Selbst in dem Vorgang des Verstehens
gegriindet isty, GS 5 262). Dilthey aveva parlato in tal caso di Hineinversetzen, termine al quale
si sovrappongono i gia citati concetti di Transposition, Nachbilden e Nacherleben. 1 quattro termini
sono usati in maniera pressocché intercambiabile. Essi sono definiti dal medio Dilthey, in ge-
nerale, come dei processi psichici (IVorgangen) (ctr. GS 5 276; “Contributi allo studio” 478),
mentre il Dilthey maturo definisce anche il riprodurre e il rivivere come una «Verfassungy (cfr.
GS'7 214; “Progetto di” 235), cioe come un processo psichico con valore costitutivo pregresso
rispetto alla comprensione riproducente (INachbildenden 1 ersteben), considerabile come quel tipo di
comprensione immedesimativa che caratterizza il 17erstehen metodico. Un Hineinversetzen si ve-
rificherebbe, per Dilthey, «sia in un uomo, sia in un’opera» (GS 7 214; “Progetto di” 235),
quindi sia nell’esperienza intersoggettiva relegata all’ambito pragmatico, sia nell’esperienza in-
teriore resa possibile dal contatto con I'arte. Le implicazioni connesse al concetto di compren-
sione riproducente compaiono parimenti a partire dai Betrige um Studium der Individualitit. rife-
rendosi all’esperienza della fruizione teatrale, qui veniva gia detto che questo tipo di compren-
sione ha come oggetto, indifferentemente, gli stati psichici — ci si riferisce infatti agli spettatori
teatrali che riproducono gli stati psichici degli attori in scena (cfr. 277; 479) —, oppure un vis-
suto alternativo, che per un lettore ¢ possibile riprodurre sulla base della sua esperienza di
un’opera scritta in grado di «allargare I'orizzonte della vita» — ricompare in tal caso la conce-
zione schilleriana dell’arte come liberazione dalla contingenza (cfr. 276; 478). Nel Plan appare
pero un ulteriore approfondimento di quanto gia era stato detto negli anni Novanta.

La novita prospettata nella fase matura riguardo al concetto di trasposizione ¢ costituita
appunto dall’approfondimento della correlazione con la modalita di concepire 'opera letteraria
in quanto espressione di Erleben. Riprendiamo un passo significativo al riguardo:

Seine vollendung erreicht es, wo das Geschehnis durch das Bewuf3tseins des Dichters, Kinstlers
oder Geschichtschreibers hindurchgegangen ist und nun in einem Werk fixiert und dauernd vor
uns liegt.

Das Lyrische Gedicht erméglicht so in der Aufeinanderfolge seiner Verse das Nacherleben eines
Erlebniszusammenhanges: nicht des wirklichen, der den Dichter anregte, sondern dessen, den
auf Grund von ihm der Dichter einer idealen person.#! (GS 7 212)

Ecco quindi che, secondo il Dilthey maturo, si verificherebbe attraverso 'esperienza susci-
tata dal contatto con il testo poetico una comprensione immedesimativa non dello stato psi-
chico che ha presieduto alla sua creazione, ma del personaggio che patla, agisce e prova i sen-
timenti e le emozioni descritte nel testo. In tal modo, si rivivrebbe la connessione di esperienze
di un personaggio situato nel «secondo mondo» della finzione, ma che, nonostante la sua ap-
partenenza a un dominio /deale, riesce a provocare in noi una risposta emotiva reale. Si potrebbe

4 «a compiutezza del rivivere ¢ raggiunta quando 'avvenimento ¢ attraversato dalla coscienza del
poeta, dell’artista o dello storico, quando viene fissato in un’opera ed ¢ presente davanti a noi. La poesia
lirica rende cosi possibile, nella successione dei suoi versi, rivivere una connessione di Erlebnisse: non
quella reale che animava il poeta, ma quella che, sulla sua base, il poeta pone in bocca a una persona
ideale» (“Progetto di” 235-36).

Enthymema XXXI1 2023 / 134



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

parlare in tal caso, a buon diritto, di una risposta empatica nei confronti del testo, ma ci preme
notare che, nella concezione diltheyana, non compare propriamente il concetto di Eznfiiblung.
Anche in tal caso, comunque, ¢ stato notato di recente come la riflessione di Dilthey, riferen-
dosi a questa componente immedesimativa della comprensione, pare essere stata anticipatrice
di un tema dibattuto nella contemporaneita dagli studi interessati a chiarire la comprensione
del mondo resa possibile dall’esperienza dell’arte concependola come una trasposizione ezzpa-
tica. In particolare, ¢ stato Shaun Gallagher a dedicare attenzione a un discorso di questo tipo.

La riconsiderazione piu recente del pensiero diltheyano da parte di Gallagher, coniugante
alcune sue prime osservazioni del 2004 (cfr. “Hermeneutics”) con i risultati della sua Inzeraction
Theory, ¢ stata presentata nel 2019 nel saggio Dilthey and Empathy.*? In questo scritto Gallagher
propone una panoramica delle diverse concezioni dell’empatia succedutesi a partire dal primo
Novecento quando si sviluppo, prevalentemente in ambito tedesco, il dibattito sul concetto di
Einfiihlung, fino all’attualita, in cui si ¢ cercato di chiarire il concetto di empatia ricorrendo al
supporto delle neuroscienze (cfr. 146-54). Nella sua argomentazione, per inquadrare le prime
teorie inerenti al concetto di empatia, Gallagher si rifa nello specifico all’intervento di Moritz
Geiger al quarto Congresso tedesco sulla Psicologia sperimentale del 1910,% per poi passare al
dibattito odierno nel quale si sono segnalate le tesi sul ruolo dei neuroni specchio per attiva-
zione della capacita empatica. Gallagher osserva con precisione che la riflessione di Dilthey
non indugia marcatamente sulle caratteristiche dell’ Eénfiihlung, come invece accade, ad esem-
pio, in Lipps o in Stein. Quando st tratta di discutere della comprensione intersoggettiva, in-
fatti, Dilthey parla sempre di erstehen, e non utilizza il termine Einfithlung, se non en passant,**
preferendogli, soprattutto nei suoi ultimi scritti, i gia citati termini di Hineinversetzen (o Transpo-
sition), Nachbilden e Nacherleben. Riprendendo quanto osservato da Geiger nella sua conferenza,
in ogni caso, Gallagher nota che le riflessioni sul fenomeno del’empatia offerte dalle diverse
teorie del primo Novecento (inclusa quella di Dilthey) prendono avvio dallo stesso punto di
partenza: si cerca di comprendere come sia possibile soggettivamente, sulla base di espressioni
corporee esterne, desumetre /['esperienza mentale interna altrui che rimane quindi, per cosi dire, ‘nasco-
sta’ al sensi. Avviene, dunque, una prozegione immedesimativa che consiste nell’atto di «riempi-
mento» di quanto ¢ celato nell'interiorita dell’altro tramite il ricorso all’esperienza di se stessi e
del mondo circostante. Scrive Gallagher, riprendendo Geiger: «Although we know of the
other’s experience only through external signs, “we add something mental from our own in-
wardness [...]”. Projection involves a kind of filling in (Einfillung) where we use our own
experience to fill in what we cannot access of the other’s experience» (148). Ecco, quindi, che
si ripresenta la medesima correlazione tra esperienza esterna ed esperienza interna sulla quale
ci siamo gia soffermati piu volte, e che riguarda il contatto con I'esperienza interiore dell’altro
da cogliere sia nel contatto intersoggettivo in ambito pragmatico, sia nel contatto linguistico
con un testo da leggere e poi interpretare.

Quanto affermato da Dilthey nella sua descrizione del concetto di trasposizione «sia in un
uomo sia, in un’opera» puo offrire, pero, al contempo, diversi spunti di riflessione riguardo ai
limiti ai quali questo concetto puod essere soggetto, se messo in relazione con ruolo dell’erme-
neutica, cosi come intesa dal pensiero diltheyano maturo. Secondo Dilthey, ci si puo confron-
tare, grazie alla comprensione delle vite altrui permessa dagli scritti storici o finzionali, con le

42 Gallagher ¢ inoltre ritornato il medesimo anno sullo stesso tema in una serie di conferenze, il cui
contenuto ¢ stato reso disponibile in volume (cfr. Performance 102-18). Per la riflessione di Gallagher sulla
risposta empatica relativa all’espetienza teatrale cfr. invece “Acting”.

43 Segnaliamo in bibliografia la traduzione in inglese dell'intervento di Geiger, intitolato Uber das Wesen
und die Bedentung der Einfiiblung. 1a traduzione citata ¢ comparsa di recente in rivista, suddivisa in due
parti.

4 Al riguardo, cfr. ad esempio GS 7 215; “Progetto di”” 236. In tal caso, Dilthey accosta al termine di
Einfiihinng quello di Mitfiiblen (traducibile all’incirca come ‘sentire/provate insieme’ un qualcosa).

Enthymema XXXII 2023 / 135



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini

piu disparate esperienze di vita, riproducendole: si puo rivivere nei panni di Riccardo 111, di Bi-
smarck, di Lutero, o di qualsiasi personaggio ideale (cfr. GS 7 215-16; “Progetto di” 236-37),
ma vanno differenziati questi processi psichici di trasposizione, riprodutrre e rivivere nella loro
appartenenza alla «totalita della vita psichica» appunto, dall'interpretazione afferente all’erme-
neutica in quanto «tecnica» che si occupa di cogliere I'essenza storica delle manifestazioni di
vita. Quando si ¢ dinanzi a un «testo veritiero in sé», 'esperienza che esso suscita comporta un
rivivere, un allargare la propria esperienza di vita, avviene cio¢ un’esperienza riflessa, razionale,
che puo essere funzionale all’interpretazione. Dilthey sostiene pero anche che, nell'interpreta-
zione det testi, ci si debba basare al contempo su una «genialita», su una predisposizione indi-
viduale verso l'interpretazione che non ¢ possibile definire in modo preciso: quando si deve
interpretare un testo, ci si imbatte allora in una componente di «irrazionale» che contraddistin-
gue pur sempre il momento interpretativo (cfr. 217; 238). Ecco quindi che, forse, il secondo
mondo della letteratura, pur nel suo statuto di finzionalita, puo servire come un sussidio per
comprendere anche gli aspetti pit nascosti di noi stessi, in quanto animali anto-interpretanti, ci-
tando la definizione di Chatrles Taylor.

Bibliografia
Bianco, Franco. I/ giovane Dilthey. La genesi della critica storica della ragione, Quodlibet, 2015.
Casadei, Alberto. Biologia della letteratura: Corpo, stile, storia. 11 Saggiatore, 2018.

De Mul, Jos. “Comprendere la natura. Dilthey, Plessner e la bioermeneutica”. Lo sguardo. Rivista
di filosofia, no. 14, 2014, pp. 117-34.

—. “Leben erfaf3t hier Leben. Dilthey as a Philosopher of (the) Life (Sciences)”. Interpreting
Diithey, edited by Eric S. Nelson, Cambridge UP, 2019, pp. 41-60.

Dilthey, Wilhelm. “Contributi alla soluzione del problema circa l'origine e il diritto della nostra
credenza alla realta del mondo esterno”. Per la fondazione delle scienze dello spirito. Scritti editi e
inediti (1860-1896). Traduzione e cura di Alfredo Marini, FrancoAngeli, 1985, pp. 228-76.

—. Das Erlebnis und die Dichtung. B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1922.

—. Der Junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebiichern. B. G. Teubner Verlagsgesellschaft,
1960.

—. Esperienza vissuta e poesia. Traduzione di Nicola Accolti Gil Vitale, 11 Nuovo Melangolo,
1999.

—. “Frammenti per una poetica”. Wilhelm Dilthey, Estetica ¢ poetica. Materiali editi e inediti (1886-
7909). Traduzione e cura di Giovanni Matteucci, 1992, pp. 289-97.

—. Gesammelte Schriften. Vol. 1, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1922.
—. Gesammelte Schriften. Vol. 5, Vandenhoeck & Ruprecht, 1964.

—. Gesammelte Schriften. Vol. 6, Vandenhoeck & Ruprecht, 1962.

—. Gesammelte Schriften. Vol. 7, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1927.
—. Gesammelte Schriften. Vol. 19, Vandenhoeck & Ruprecht, 1982.

—. “Idee su una psicologia descrittiva e analitica”. Dilthey, Per la_fondazione delle scienze dello
spirito, pp. 351-446.

—. “Immaginazione poetica e follia”. Dilthey, Estefica ¢ poetica, pp. 63-76.

Enthymema XXXI1 2023 / 136



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini
—. Introduzione alle scienze dello spirito: Ricerca di una fondazione per lo studio della societd e della storia.
Traduzione e cura di Gian Antonio De Toni, L.a Nuova Italia, 1974.

—. “La costruzione del mondo storico nelle scienze dello spirito”. Wilhelm Dilthey, Secrizti
filosofici. Traduzione e cura di Pietro Rossi, 2017, pp. 116-216.

—. “L’essenza della filosofia”. Dilthey, Seritti filosofic, pp. 302-68.

—. “L’immaginazione del poeta. Materiali per una poetica”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 77-
224,

—. “L’origine dell’ermeneutica”. Wilhelm Dilthey, Ermenentica ¢ religione. Traduzione e cura di
Gianfranco Morra, Rusconi, 1992, pp. 75-113.

—. “Le tre epoche dell’estetica moderna e il suo compito attuale”. Dilthey, Estetica ¢ poetica, pp.
225-73.

—. “Progetto del 1892-1894”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 307-11.
—. “Progetto del 1907-1908”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 312-15.

—. “Progetto di continuazione per la costruzione del mondo storico nelle scienze dello spi-
rito”. Dilthey, Seritti filosofici, pp. 217-302.

—. “[Sulla psicologia comparativa] Contributi allo studio dell'individualita”. Dilthey, Per /a fon-
dazione delle scienze dello spirito, pp. 447-518.

—. “Studi per la fondazione delle scienze dello spirito”. Dilthey, Seritti filosofici, pp. 55-115.

—. “Uber die Einbildungskraft der Dichter”. Zeitschrift fiir I ilkerpsychologie und Sprachwissenschaf?,
vol. 10, 1877, pp. 42-104.

—. “Vivere e conoscere. Progetto di logica gnoseologica e di dottrina delle categorie”. Dilthey,
Per la fondazione delle scienze dello spirito, pp. 293-350.

Forster, Michael N. “Dilthey’s Importance for Hermeneutics”. Interpreting Dilthey, pp. 61-81.

Gadamer, Hans-Georg. “Dilthey tra romanticismo e positivismo”, traduzione di Patrizia Ci-
polletta. Dilthey e il pensiero del Novecento, a cura di Franco Bianco, Franco Angeli, 1985, pp.
24-41.

—. Verita e metodo. Traduzione e cura di Gianni Vattimo, Bompiani, 2000.

Gallagher, Shaun, e Julia Gallagher. “Acting oneself as another: An actor’s empathy for her
character”. Topos, 12 gennaio 2019.

Gallagher, Shaun. “Dilthey and empathy”. Interpreting Dilthey, edited by Eric S. Nelson, Cam-
bridge UP, 2019, pp. 145-58.

—. “Hermeneutics and the Cognitive Sciences”. Journal of Conscionsness Studies, vol. 11, n. 10-
11, 2004, pp. 162-74.

—. Performance/ Art. The Venetian Lectures. Edited by Catlos Vara Sanchez, Mimesis, 2021.

Geiger, Moritz. “On the essence and meaning of Empathy”, Part 1, translated by Florian G6-
del and Massimiliano Aragona. Dialogues in Philosophy, Mental and Neurosciences, vol. 8, n. 1,
2015, pp. 75-86.

—. “On the essence and meaning of Empathy”, Part 2, translated by Florian Gédel and Mas-
similiano Aragona. Dialogues in Philosophy, Mental and Neurosciences, vol. 8, n. 2, 2015, pp. 19-
31.

Enthymema XXXI1 2023 / 137



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura

Giovanni Pasini
Giancristofaro, Luca. “Dilthey lettore di Goethe. Scritti e recensioni giovanili”. Syzezesis, n. 2,
2016, pp. 159-80.

Gjesdel, Kristin. “A Task Most Pressing. Dilthey’s Philosophy of the Novel and His Rewriting
of Modern Aesthetics”. Interpreting Dilthey, pp. 200-16.

Grondin, Jean. “Dilthey’s Hermeneutics and Philosophical Hermeneutics”. Interpreting Dilthey,
pp. 252-65.

Husserl, Edmund. Ricerche logiche. Traduzione e cura di Giovanni Piana, Il Saggiatore, 2015.

Lessing, Hans-Ulrich. “L’ermeneutica nella fondazione diltheyana delle scienze dello spirito”,
traduzione di Sara Vicentini. Magagzino di filosofia, n. 8., 2002, pp. 59-71.

Lessing, Hans-Ulrich, Rudolf A. Makkreel et al. Preface. Recent Contributions to Dilthey’s Philoso-
phy of the Human Sciences, edited by Lessing, Makkreel et al., Frommann-Holzboog, 2011,
pp. 9-11.

Makkreel, Rudolf A. Dilthey: Philosopher of the Human Sciences, Princeton UP, 1975.
Marini, Alfredo. Introduzione. Per la fondazione delle scienze dello spirito, di Dilthey, pp. 11-37.
Matteucci, Giovanni. Dilthey, Das Astetische als Relation. Kénigshausen und Neumann, 2004.

—. “L’esperienza estetica in Wilhelm Dilthey”. Introduzione. Estetica ¢ poetica, di Dilthey, pp.
9-62.

—. “Sull'idea diltheyana di poesia”, Aesthetica Preprint, no. 62, 2001, pp. 17-28.

Miiller-Vollmer, Kurt. Towards a Phenomenological Theory of Literature: A Study of Wilbelm Dilthey’s
Poetik, The Hague, 1963.

Nelson, Eric S. “Wilhelm Dilthey and the Formative-Generative Imagination”. Stretching the
Limits of Productive Imagination: Studies in Hermenentics, Phenomenology and Neo-Kantianism, edited
by Saulius Geniusas, Rowman & Littlefield International, 2018, pp. 23-45.

Noé€, Alva. Strange Tools. Art and Human Nature. Hill and Wang, 2015.

Orth, Ernst Wolfgang. “Dilthey e la fenomenologia husserliana”, traduzione di Daniela Jan-
notta. Wilhelm Dilthey e il pensiero del Novecento, pp. 195-213.

Owensby, Jacob. “Dilthey and the Historicity of Poetic Expression”. The Journal of Aesthetics
and Art Criticism, vol. 46, n. 4., 1988, pp. 501-507.

Rodi, Frithjof. Conoscenza del conoscinto. Traduzione di Alfredo Marini e Giovanni Matteucci, a
cura di Marini, Franco Angeli, 1996.

Rossi, Pietro. “La critica della ragione storica in Dilthey: il problema della fondazione delle
scienze dello spitito”. Révista Critica di Storia della Filosofia, vol. 7, no. 6, 1952, pp. 459-87.

—. Introduzione. Seritti filosofici, di Dilthey, pp. 1-36.
Sauerland, Karol. Diltheys Erlebnisbegriff. Walter de Gruyter, 1972.

Schiller, Friedrich. I educazione estetica dell’nomo. Una serie di lettere. Traduzione e cura di Guido
Boffi, Bompiani, 2017.

Enthymema XXXI1 2023 / 138



