
 

 

 

Enthymema XXXII 2023 

Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della 
letteratura 
Giovanni Pasini 
Ricercatore indipendente 

 
Abstract – L’articolo presenta un inquadramento teorico riguardante la riflessione di 
Wilhelm Dilthey sulla letteratura. Si discuterà, in particolare, della proposta metodo-
logica della Poetik del 1887 e della concezione dell’opera letteraria che compare 
negli scritti della maturità successivi al 1905, quando la teoria della conoscenza dil-
theyana è aggiornata sulla base del rapporto fra Erleben, espressione e comprensione. 
Si noterà in tal modo come Dilthey dalla sua fase di riflessione mediana a quella 
matura passi da un proposito di studio normativo della facoltà immaginativa a un 
discorso descrittivo sulle potenzialità conoscitive che l’opera letteraria riserva per 
relazionarsi a un’esperienza soggettiva ulteriore rispetto a quella personale, sulla 
scorta della rilevanza attribuita nei suoi ultimi scritti al concetto di comprensione 
riproducente. 
Parole chiave – Dilthey; Poetica; Immaginazione; Ermeneutica; Trasposizione. 

 
Title – Wilhelm Dilthey and the Second World of Literature 

Abstract – The paper proposes a theoretical framework concerning Wilhelm 
Dilthey's reflection on literature. We will discuss the methodological proposal of the 
Poetik of 1887 and the way in which the literary work is conceived in the writings of 
the maturity following 1905, when the Diltheyan theory of knowledge is revised 
based on the relationship between Erleben, Expression and Understanding. It will 
thus be noted how Dilthey from his mid-to-mature phase of thought passes from a 
proposal for a normative study of the imaginative faculty to a descriptive discourse 
on the cognitive potential that the literary work reserves for relating to a subjective 
experience further than the personal one, based on the relevance attributed in his 
last writings to the concept of Reproducing Understanding. 
Keywords – Dilthey; Poetics; Imagination; Hermeneutics; Transposition. 

 
Pasini, Giovanni Quinto. “Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura”. En-
thymema, n. XXXII, 2023, pp. 117-139. 

https://doi.org/10.54103/2037-2426/20072 
https://riviste.unimi.it/index.php/enthymema 

ISSN 2037-2426 

 

Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 
International License 

 



 

Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 
 

Giovanni Pasini 
Ricercatore indipendente 

 
 
 
 

1. Introduzione 
Negli ultimi due decenni si sta profilando una lettura delle opere diltheyane interessata a ren-
dere giustizia alla complessità che le caratterizza. Le prime avvisaglie di una rilettura in questo 
senso erano già segnalate negli anni Ottanta da Alfredo Marini, che osservava come le inter-
pretazioni della filosofia diltheyana si stessero pian piano allontanando da quel rischio (che 
purtroppo avevano corso) di incappare in una stereotipizzazione. Le letture orientate verso 
questa direzione sarebbero state, secondo Marini, quelle che riconducevano, in modo sempli-
cistico, le caratteristiche dell’opera di Dilthey prevalentemente a un unico indirizzo filosofico, 
senza dimostrare di saperne cogliere la molteplicità di tratti e di sfaccettature. Ecco, quindi, 
che il pensiero diltheyano sarebbe stato ricondotto per lo più allo storicismo, oppure alla con-
tinuazione dell’ermeneutica romantica, oppure a un’epistemologia a metà strada tra romanti-
cismo e positivismo (cfr. 15-16). Proprio la solerzia verso la discussione metodologica fu il 
motivo per cui nel secolo scorso, per sua sfortuna, Dilthey subì le critiche più marcate prima 
da Heidegger e poi da Gadamer, i quali, a ben vedere, attuarono una ripresa del suo pensiero 
non priva di «un risvolto mistificatorio» (Rossi, Introduzione 35).1 Il discorso teorico sull’in-
terpretazione, tuttavia, è oggi di sicuro maggiormente incline a integrare nella discussione me-
todologica il confronto con quelle discipline che si prefiggono di studiare la cognizione umana 
secondo una prospettiva in terza persona, come le scienze cognitive e le neuroscienze. Questa 
propensione pare giovare all’interpretazione attuale del pensiero diltheyano. Come è stato no-
tato nel 2011 in un volume commemorativo del centenario dalla morte di Dilthey (Lessing et 
al., Preface 9), si sta attualmente mettendo in luce la valenza interdisciplinare della riflessione 
filosofica diltheyana, che si dimostrò sempre interessata alla discussione delle diverse preroga-
tive, pretese, metodologie e intenzioni delle scienze dello spirito e delle scienze della natura. In 
questo articolo si proporrà, quindi, un discorso che si soffermi in parte su questa duplicità 
dell’impostazione del pensiero di Dilthey, in particolar modo per quanto riguarda il suo punto 
di vista circa il compito della poetica, circa l’utilizzo del testo letterario per l’elaborazione della 
teoria dell’immaginazione poetica e circa le potenzialità che un testo letterario riserva per una 
comprensione del mondo ulteriore rispetto alla comprensione relegata al semplice contesto 
pragmatico. 

Il nostro discorso si concentrerà su due atteggiamenti attraverso i quali Dilthey si relaziona 
alle opere letterarie durante l’evoluzione del suo pensiero. Il primo riguarda la modalità dello 
studio del processo creativo, che il medio Dilthey concepisce, come noteremo, in base alla 
precedenza della costituzione naturale dell’uomo rispetto alla sua costituzione spirituale.2 Il 
 
1 Per un punto di vista recente circa la ricezione di Dilthey da parte di Heidegger e di Gadamer, cfr. 
Grondin. 
2 Con «medio Dilthey» ci si riferisce, riprendendo la definizione di Lessing, al «Dilthey che ha lavorato 
per anni con grande energia al progetto dell’Introduzione e ha discusso i diversi problemi di questo pro-
getto in studi voluminosi» (“L’ermeneutica” 63). Questa attività, che si concentra principalmente su 
studi di logica, gnoseologia e psicologia, estendendosi anche all’ambito estetico, prosegue fino all’inizio 
 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 119 

secondo tipo di discorso sulla letteratura proposto da Dilthey emerge nei suoi ultimi anni di 
vita in modo frammentario, e si distingue da quello della fase mediana perché propone un’ori-
ginale concezione dell’opera letteraria a partire dal concetto di espressione (Ausdruck), in primo 
luogo, e, in secondo luogo, perché pone l’accento su quella particolare situazione nella quale 
un lettore può immedesimarsi con un’esperienza vissuta attraverso il contatto con il testo let-
terario. 

È necessaria  una breve premessa all’argomentazione: quando Dilthey si riferisce alla lette-
ratura, si riferisce prevalentemente (ma, si badi, non esclusivamente) alla poesia, talvolta anche 
in modo incongruo: definisce infatti «erzhälenden poesie» («poesia narrativa») la prosa di Dic-
kens e Balzac (GS 6 105; “L’immaginazione” 79).3 Non per questo, però, egli si astiene dalla 
considerazione delle opere narrative e teatrali: ad esempio, da grande amante di Goethe qual 
era, cita spesso il Werther e la successiva produzione romanzesca. Anzi, compare negli scritti di 
Dilthey, per di più, un’acuta presa di coscienza sulla maturazione della teoria del romanzo (cfr. 
240-41; 223-24), segno che, al di là delle preoccupazioni metodologiche storico-filosofiche che 
sempre ebbe, egli fu tuttavia in grado di essere anche interprete dello sviluppo delle forme di 
espressione culturale a lui coeve.4 Dal momento, però, che questo articolo intende proprio 
ragionare sulle conseguenze che i risvolti metodologici della sua riflessione ebbero sul suo 
modo di concepire lo studio della poetica e lo statuto ontologico delle opere letterarie, parle-
remo, appunto, in generale della sua relazione con l’opera letteraria. Questa scelta è motivata 
dalla constatazione che, come si è detto, nella riflessione di Dilthey si riscontra un’attenzione 
complessiva a più generi letterari, poiché pur riferendosi per lo più all’opera del poeta, non 
mancano anche riflessioni e commenti sul teatro, sul romanzo e sulla novella. 

 
 

2. Due prospettive sull’Erlebnis letterario 
Dilthey manifesta un particolare interessamento per la letteratura della Goethezeit già prima dei 
vent’anni, come è riscontrabile tramite un esame del suo diario giovanile e delle sue lettere 
risalenti agli anni Cinquanta.5 Sia Pietro Rossi, sia Franco Bianco hanno sottolineato l’impor-
tanza di questi testi, dal momento che offrono la testimonianza del debito contratto dalla for-
mazione filosofico-letteraria di Dilthey verso la cultura del classicismo e del romanticismo te-
deschi (cfr. “La critica” 459-63 e Il giovane 53-85). Nel ventennio del suo primo periodo specu-
lativo, compreso circa fra il 1850 e il 1870, gli interessi letterari di Dilthey si rivolgono soprat-
tutto alla lettura della poesia di Lessing, Goethe, Schiller, Novalis e Hölderlin. Questo gruppo 
di autori accompagnerà la riflessione estetica diltheyana fino alla maturità, quando sarà ritro-
vabile una panoramica sulle loro opere nei saggi di Das Erlebnis und die Dichtung. La grande 
attrazione di Dilthey verso le manifestazioni culturali del romanticismo è suscitata da un 

 
del Novecento. Parleremo di «Dilthey maturo» per riferirci al suo periodo di riflessione successivo al 
1905, quando inizia a delinearsi l’aggiornamento della sua teoria della conoscenza a partire dagli Studien 
zur Grundlegung der Geisteswissenschaften. 
3 Quando si citeranno gli scritti diltheyani si forniranno dapprima le indicazioni per reperire il testo in 
lingua originale, mentre di seguito saranno poste le indicazioni per reperire il corrispettivo testo in tra-
duzione italiana. Quando si segnaleranno le pagine reperibili nelle Gesammelte Schriften (indicate con GS), 
si segnalerà solo il numero del volume dal quale si cita, senza specificare il titolo dell’opera citata. 
Quando non si indicherà la fonte della traduzione in italiano subito dopo i passi testuali citati in originale 
tedesco, si intenda la traduzione come nostra. 
4 Riguardo alla riflessione di Dilthey sul genere letterario del romanzo, cfr. Gjesdal. 
5 Nelle prime pagine di Der Junge Dilthey, il volume che raccoglie questi scritti, si incontrano subito delle 
informazioni a proposito dell’entusiasmo suscitato dal contatto con la letteratura, in particolare con 
l’opera di Goethe (cfr. 6). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 120 

interesse di carattere prevalentemente storico, al quale si congiunge un proposito di critica 
dell’attività filosofica e letteraria a lui precedente. Rossi scrive al riguardo: 

 
Tutta la cultura romantica, dalla letteratura alla poesia e alla musica, è per lui un possesso inalie-
nabile che occorre non più smarrire, e che costituisce il presupposto indispensabile per il pre-
sente.  
Questa intensa partecipazione spirituale non vuol dire però che il pensiero di Dilthey sia, anche 
solo al suo inizio, racchiuso entro l’ambito della cultura, e tanto meno del pensiero romantico: 
proprio mentre ne accoglie l’eredità, impadronendosi dei suoi motivi più vitali, egli assume infatti 
di fronte al Romanticismo un atteggiamento di distacco e di valutazione critica […]. L’interesse 
per il mondo romantico viene così a configurarsi come un interesse storico, e le sue diverse 
manifestazioni non esercitano più un’attrazione immediata, ma diventano oggetto di indagine 
storica, come dimostrano gli studi giovanili su Hamann (1858), Schleiermacher (1859) e quelli 
successivi sull’intuizione del mondo presente nella poesia di Novalis (1865) e di Hölderlin (1867), 
e come dimostra però l’attenzione rivolta per lungo tempo ancora a Schleiermacher. (460) 
 

Le ricerche di Dilthey degli anni Sessanta risultano dunque orientate, oltre che dall’interesse 
letterario per gli autori della Goethezeit, anche dal riguardo per la filosofia di Schleiermacher.6 
Dopo la pubblicazione, nel 1870, del Leben Schleiermachers, non tarda a manifestarsi la conside-
razione per la figura principale del panorama romantico tedesco, appunto quella di Goethe.7 
A partire dall’articolo del 1877 Über die Einbildungskraft der Dichter, dove è riscontrabile il nucleo 
originario della sua teoria dell’immaginazione poetica, fino al 1905 in Das Erlebnis und die Di-
chtung, Dilthey coinvolge sempre nella sua riflessione estetica anche la discussione inerente 
all’opera goethiana. L’interesse diltheyano per la letteratura pare dunque mosso inizialmente 
da due stimoli: la volontà di indagine storica e la volontà di uno studio su base psicologistica 
della capacità creativa. 

Queste due inclinazioni, palesate da Dilthey ancor prima del progetto della Einleitung, sono 
considerabili come i due criteri che orienteranno la maggior parte dei suoi discorsi inerenti alla 
letteratura, almeno finché non sarà pubblicato nel 1910 Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den 
Geisteswissenschaften,8 dove, al contrario, sarà proposto un diverso punto di vista inerente alla 
concezione dell’opera letteraria, che pare indicare una volontà di allontanamento dal discorso 
metodologico a proposito dell’individualità artistica. Si preferirà parlare, nel corso dell’articolo, 
appunto di discorsi sulla letteratura, in quanto, come noteremo, i ragionamenti sulle opere let-
terarie, così come le modalità di concepirle, mutano tra gli scritti diltheyani della fase mediana 
e quelli della fase matura. I tratti di discontinuità e di mutevolezza propri del pensiero di Dil-
they si riscontrano quindi anche nel caso dei suoi discorsi sulla letteratura, dal momento che 
l’impostazione della riflessione estetica diltheyana risulta influenzata dall’elaborazione del suo 
progetto di fondazione metodologica delle Geisteswissenschaften. Ernst Wolfgang Orth sostiene 
che ci si debba mantenere prudenti prima di giungere a delle conclusioni generali sull’evolu-
zione e sull’assetto del pensiero diltheyano proprio perché «la forma letteraria e la configura-
zione dell’opera filosofica di Dilthey nella sua incompiutezza, nella sua terminologia variabile, 
nella sua molteplicità tematica e nel carattere incompleto della sua ricerca di fondazione […] 
sono troppo fuorvianti» (199-200). Si rende necessaria, quindi, l’accortezza di considerare la 

 
6 Ricordiamo che Dilthey nel 1859 ricevette l’incarico di curare l’edizione dell’epistolario di Schleierma-
cher a seguito della morte del genero di quest’ultimo, Ludwig Jonas. Per le vicende storiche inerenti 
all’inizio degli studi diltheyani su Schleiermacher cfr. Bianco 235-45. Un punto di vista recente sulla 
ricezione dell’ermeneutica schleiermacheriana da parte di Dilthey e sul ruolo di quest’ultima per lo svi-
luppo del pensiero diltheyano è reperibile in Forster. 
7 Per un punto di vista sul ruolo svolto dalla lettura di Goethe per la riflessione giovanile di Dilthey, cfr. 
Giancristofaro. 
8 Indicato di seguito come Aufbau. 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 121 

riflessione diltheyana con cautela giacché essa, pur essendo stata sempre orientata dal propo-
sito della fondazione metodologica delle scienze dello spirito, durante il suo sviluppo manifesta 
una serie di riprese concettuali, di tentativi di ridefinizione e di aggiustamenti teorici che non 
è possibile tralasciare in vista di un discorso organico che la riguardi. Non per questo motivo, 
però, è impossibile evidenziare un punto di partenza teorico stabile rispetto al quale impostare 
un’argomentazione a proposito della pur variegata riflessione di Dilthey sulla letteratura. 

Il contatto con le opere letterarie è concepito infatti da Dilthey sempre come una relazione 
dell’individuo con una manifestazione esterna (Äußerung) dell’esperienza interna (intrinsecamente 
«psico-storica») che trae origine dalla soggettività dell’autore.9 L’opera letteraria, in quanto pro-
dotto di una individualità riflettente, è ritenuta da Dilthey in grado di rappresentare un Erlebnis 
particolare,10 cioè quell’esperienza di coscienza relativa alla vita psichica «individuata», dunque 
un’esperienza di vita individuale unica e irripetibile del mondo storico-sociale. In Beträge zum 
Studium der Individualität (1895) compaiono degli spunti funzionali allo sviluppo della nostra 
argomentazione. Dilthey scrive:  

 
Die menschlich-geschichtliche Welt, wie sie auf dem Grunde von Gleichförmigkeiten durch sie 
so rätselhafte Individuation sich wie ein Stamm in getrennten Ästen ausbreitet, ist der zentrale 
Gegenstand der darstellenden Künste, namentlich der Plastik, Malerei, erzählenden und drama-
tischen Poesie. […] 
Die darstellende Kunst erweitert den engen Umkreis von Erleben, in den jeder von uns einges-
chlossen ist, sie hebt den in dunklem und heftigem Innewerden enthaltenen Zusammenhang des 
Lebens in die helle, leichte Sphäre des Nachbildens, sie zeigt das Leben, wie es in mächtigeren 
aufassenden Vermögen, als die unseren sind, sich abspiegelt, und sie rückt es in eine Ferne von 
dem Zusammenhang unseres eignen Handelns, durch welchen wir ihm gegenüber in einen freien 
Zustand geraten.11 (GS 5 273 e 276) 
 

In queste pagine la poesia viene ricondotta all’ambito delle arti che hanno come fine la rappre-
sentazione (Darstellenden Künste) del mondo storico-umano. Si presenta quindi la concezione 
della pratica letteraria come quel tipo di attività che, tramite la scrittura, rappresenta un’espe-
rienza del mondo fondata a partire dal vivere stesso, coerentemente con quanto abbiamo os-
servato. Ci interessa maggiormente sottolineare però due concetti che compaiono nel passo in 
questione. Dilthey, pur parlando della vita umana in termini di «mistero» per quanto riguarda 
la sua individuazione, si riferisce a delle «uniformità» (Gleichförmigkeiten) in base alle quali il 
mondo storico-umano si struttura; poco dopo parla di un allargamento degli orizzonti 

 
9 Dilthey parla del dominio delle opere letterarie come un «tutto storico-psicologico» (geistig-geschichtlich 
Ganze) (GS 6 125; “L’immaginazione” 101).  
10 Uno studio approfondito del concetto di Erlebnis, per come questo compare nella filosofia diltheyana, 
è reperibile in Sauerland. Ci basti qui ricordare che l’accezione da attribuire a questo concetto cambia 
tra il medio Dilthey e il Dilthey maturo. Il Dilthey della Einleitung utilizza il termine per descrivere in 
generale l’esperienza interiore, laddove nel Dilthey maturo la nozione di Erlebnis «cessa di designare la 
vita psichica in generale per indicare invece un singolo stato di coscienza nella sua determinatezza tem-
porale, mentre alla successione degli stati nella loro continuità temporale viene ora attribuito il nome di 
Erleben» (Rossi, Introduzione 23). Negli scritti della maturità gli Erlebnisse vengono quindi considerati 
come le esperienze singole, che si inseriscono in un Erleben, inteso come vissuto psichico personale com-
plessivo. Nell’articolo, per quanto possibile, cercheremo di mantenere questa distinzione. 
11 «Il mondo storico-umano che sulla base di uniformità, per quell’enigma che è l’individuazione, si 
espande come un tronco in diversi rami, è l’oggetto centrale delle arti espositive, e cioè la plastica, la 
pittura e la poesia narrativa e drammatica. […] L’arte espositiva allarga la stretta cerchia di vissuto in cui 
ognuno è chiuso; solleva la connessione di vita raccolta nell’oscuro e violento accorgersi, alla sfera chiara 
e leggera del riprodurre; mostra la vita rispecchiata in capacità intellettuali più potenti delle nostre e la 
proietta in una lontananza dalla connessione del nostro agire che ci mette, nei suoi riguardi, in uno stato 
di libertà» (“Tentativo” 476-78).  



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 122 

esperienziali del fruitore, che grazie al contatto con le opere d’arte è in grado di «riprodurre» 
in sé (Nachbilden) l’esperienza di vita trasposta in essa. Questi due termini, pur comparendo in 
un passo ancora relativo alla fase mediana, riconducono a due diverse inclinazioni secondo le 
quali Dilthey orienta la sua riflessione sulla pratica letteraria. Le considereremo dapprima en-
trambe per via contrastiva per mettere in luce le loro differenze e i loro tratti comuni, per poi 
discutere, nello specifico, delle caratteristiche di ognuna. 

a) Il primo tipo di discorso sulla letteratura è interrelato alla questione dell’esigenza di una 
metodologia conforme a un rinnovamento dello studio della poetica. Dilthey, ricollegandosi 
all’eredità dell’estetica romantica, propone una prospettiva metodologica di studio della lette-
ratura finalizzata a fornire una spiegazione causale (Erklärung) della capacità creativa, intesa come 
facoltà immaginativa, a partire da quelle uniformità intrinseche alla natura umana in base alla sua 
medesimezza (Selbigkeit).12 Già nell’articolo del 1877 sull’immaginazione poetica e Goethe difatti 
puntualizza: «Die Erforschung der dichterischen Phantasie ist die naturgemäße Grundlegung 
des wissenschaftlichen Studiums der poetischen Litteratur und ihrer Geschichte» (49) («L’in-
dagine dell’immaginazione poetica è il fondamento naturale dello studio scientifico della lette-
ratura poetica e della sua storia»). Tale approccio è correlato alla discussione epistemologica 
della Einleitung, e noteremo come esso consista in un tentativo di spiegazione dell’operare ar-
tistico sulla base di determinate leggi o norme universalmente valide insite nella natura umana. 
Nell’estetica diltheyana si assiste in tal modo alla ripresa di un retaggio romantico, cioè l’analisi 
dell’immaginazione poetica, con il fine però di proporre una rinnovata metodologia di studio 
della letteratura, che sappia coniugare allo studio della storia della letteratura anche quello ine-
rente alla psicologia del procedimento creativo. Dilthey progetta quindi per questo scopo una 
nuova poetica, intesa come «scienza generale degli elementi e delle leggi sulla cui base si co-
struiscono le opere poetiche» (GS 6 107; “L’immaginazione” 81). Questa prospettiva di studio 
è esplicitata nel suo assetto iniziale nell’articolo del 1877 e si ritrova, nella sua strutturazione 
più compiuta, nella Poetik del 1887. 

b) Un’ulteriore tipologia di discorso sulla letteratura appare soltanto negli ultimi anni della 
riflessione diltheyana, quando la sua teoria della conoscenza è aggiornata in base al rapporto 
tra Erleben, Ausdruck e Verstehen.13 (cfr. GS 7 191-220; “Progetto di” 218-40). Per considerare 
questo cambio di atteggiamento ci dobbiamo basare su quelle indicazioni sparse asistematica-
mente nell’Aufbau, nel suo Plan der Forsetzung e, in minor misura, negli scritti della Weltan-
schaaungslehre. Quando il Dilthey maturo parla della relazione con le opere letterarie, non si 
pone più come obiettivo la proposta di una metodologia di studio della creatività artistica, 
bensì intende soffermarsi sulle implicazioni legate alla concezione dell’opera letteraria intesa 
come espressione di un Erleben. Nel suo pensiero tardo si accresce pertanto il ruolo attribuito alla 
cosiddetta «comprensione riproducente» (nachbildenden Verstehen), comparsa nella sua teoria 
della conoscenza in maniera esplicita già a partire dagli anni Novanta, e poi connessa più nello 
specifico al concetto di trasposizione (Hineinversetzen o Transposition) nel Plan. Ci si collega in tal 
caso alla questione della comprensione soggettiva di un testo letterario, muovendosi verso il 

 
12 Si ricorda che Dilthey intende la medesimezza come una categoria (cfr. GS 5 362-68; “Vivere” 322-29). 
Non ci si soffermerà nello specifico su come la teoria psicologistica dell’immaginazione venga presentata 
da Dilthey, e su come essa muti tra la fase mediana e quella degli scritti del periodo maturo; per un punto 
di vista al riguardo, cfr. lo studio di Makkreel (190-202 e 356-64). Si segnala anche la recente lettura di 
Nelson, che nel suo articolo del 2018 al riguardo ha definito il ruolo attribuito da Dilthey all’immagina-
zione come creativo (schaffende o schöpferische) e formativo-generativo (gestaldende). 
13 La strutturazione più compiuta di questo aggiornamento è reperibile in GS 7 191-220; “Progetto di” 
218-40. Come è noto, Dilthey riprende il concetto di Ausdruck, spogliandolo però della connotazione 
fenomenologica originaria, dalle Logische Untersuchungen husserliane. Non si astiene infatti dall’esprimere 
il suo debito nei confronti dell’opera di Husserl negli Studien (cfr. GS 7 14; “Studi” 113). Per il rapporto 
fra Dilthey e Husserl cfr. Orth e Rodi (135-53). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 123 

terreno dell’ermeneutica. Questo punto di vista incentrato sul ruolo della ricezione comporta 
quindi un allontanamento da quanto sostenuto secondo la prospettiva di studio precedente: 
quando il Dilthey maturo si riferisce alla comprensione di un’opera letteraria, pare infatti non 
voler ritornare sull’esame dei processi psichici autoriali responsabili della sua nascita. Se l’ac-
costamento di Dilthey alla letteratura in precedenza era caratterizzato da un approccio meto-
dologico psicologistico, fondato a partire da una concezione dell’opera letteraria in quanto 
prodotto di una facoltà naturale, nella sua ultima fase di pensiero, quando compare il concetto 
di spirito oggettivo (objektiver Geist), ci si interroga invece sull’interpretazione dell’opera letteraria 
considerata come espressione di una dimensione spirituale condivisa oggettivantesi nel mondo 
storico-sociale. 

Si può affermare che vi sia un periodo di transizione dall’uno all’altro atteggiamento – o 
meglio, di loro parziale sovrapposizione –, riscontrabile nella trattazione di Das Erlebnis und die 
Dichtung. Qui compaiono simultaneamente sia la teoria dell’immaginazione poetica di Dilthey, 
sia il concetto di espressione per definire la manifestazione oggettiva dell’Erleben trasposto 
nell’opera letteraria (non compare ancora, in tal caso, il concetto di spirito oggettivo). Fatto sta 
che, comunque, in Das Erlebnis und die Dichtung la teoria dell’immaginazione poetica è esposta 
secondo un’argomentazione simile a quella dell’articolo del 1877, dove non era fornita ancora 
un’elencazione rigorosa delle norme e dei principi regolativi dell’attività creativa. Ci limitiamo 
a segnalare che nello scritto del 1905 si presenta una riconduzione complessiva dell’operato 
dell’attività immaginativa ai «processi semplici» della percezione, della memoria e della ripro-
duzione (cfr. 182-83; 184), il che fa supporre che non ci fosse ancora del tutto la volontà di 
abbandonare l’esame delle opere letterarie in chiave psicologistica. Basta considerare quanto 
dichiarato già nell’introduzione per rendersene conto; qui si ribadisce infatti che il «fulcro» 
della storia della letteratura debba essere innanzitutto la «fantasia del poeta» e «il suo rapporto 
col materiale della realtà effettuale vissuta e della tradizione» (175; 177). Noteremo comunque 
di seguito che un indizio importante sulle ultime volontà dell’autore, che avrebbero dovuto 
concretizzarsi nella revisione della Poetik, giunge comunque da alcune bozze, pubblicate po-
stume da Misch e Groethuysen.14 Quello che più ci importa sottolineare, comunque, è che 
questa ambivalenza della riflessione diltheyana riguardo alla letteratura non si presenta come 
una netta contrapposizione di due punti di vista ritenuto fra loro incompatibili da Dilthey, 
quanto più come una conseguenza della modifica del progetto di fondazione metodologica 
delle scienze dello spirito. Sono anzi possibili delle compenetrazioni fra i due atteggiamenti in 
questione. 

In particolare, il concetto di Erlebnis connesso all’opera letteraria risente della compenetra-
zione disciplinare della riflessione diltheyana. In sede di discussione del pensiero di Dilthey si 
sono infatti ormai prese le distanze da quelle tesi che definivano la sua fase media come «psi-
cologistica», mentre quella matura come «di passaggio all’ermeneutica».15 Orth osserva al 

 
14 Dilthey lavorò a due progetti di revisione della Poetik: il primo, relativo al biennio 1892-1894, non 
avrebbe previsto, secondo Misch, cambiamenti radicali del testo originale del 1887, mentre il secondo, 
risalente al 1907-1908, avrebbe invece comportato una revisione sistematica dell’originale, sulla scorta 
di un suo aggiornamento in base al concetto di Ausdruck. Entrambi i progetti sono reperibili in GS 6 
(307-21); “Progetto del 1892” e “Progetto del 1907”. È disponibile anche il commento di Matteucci al 
riguardo in Dilthey, Estetica 277-79 e 307-15. A questi due progetti si aggiungono poi delle altre bozze, 
destinate a un ulteriore proposito di rifacimento della Poetik, risalenti al 1910-1911, inserite da Groe-
thuysen nel Plan, per le quali cfr. GS 7 228-45; “Progetto di” 246-56. 
15 Cfr. sul tema, in ordine di tempo: Marini, Gadamer (“Dilthey tra” 24-6), Lessing (“L’ermeneutica” 
70-1). I primi studiosi di Dilthey negli anni Venti, quali Bollnow, Landgrebe e Misch preferirono orien-
tare i loro studi sul periodo finale della filosofia diltheyana, piuttosto che dedicarsi a un suo esame 
complessivo. È a seguito di questa ricezione iniziale che si è diffuso il luogo comune inerente al pensiero 
 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 124 

riguardo: «Nel pensiero di Dilthey, evidentemente, giocano un ruolo “filosofico” tre singole 
discipline scientifiche: psicologia, storia ed ermeneutica. Infatti, proprio a partire da esse, può 
essere strutturata l’intera ampiezza del concetto di esperienza, che è rilevante per la sua filoso-
fia» (200). Questi tre piani (psicologico, storico ed ermeneutico) svolgono parimenti nella ri-
flessione diltheyana sulla pratica letteraria un ruolo alterno e non vi è mai il netto abbandono 
di una componente rispetto all’altra. Fra tutte, non viene mai meno l’attitudine storico-lettera-
ria (le forme e i contenuti letterari sono sempre ritenuti intrecciati alla Geistesgeschichte delle 
società storiche nelle quali sorgono),16 mentre, in concomitanza all’evoluzione del suo pen-
siero, se da un lato Dilthey ridimensiona il compito dalla psicologia a partire dagli scritti del 
Novecento, dall’altro non lascia tuttavia trasparire nessuna volontà palese che i suoi scritti 
seriori vengano ricordati come esclusivamente legati all’ermeneutica e all’interpretazione (cfr. 
Lessing, “L’ermeneutica” 61). Seguendo quanto affermato dal Dilthey maturo a proposito della 
comprensione riproducente (cfr. GS 7 215; “Progetto di” 236), è possibile sostenere, in ogni 
caso, che le due tipologie di discorso da lui intraprese sull’attività letteraria, pur influenzate 
dalla compenetrazione disciplinare citata, differiscano soprattutto in base al loro scopo: dal 
suggerimento di una prospettiva di studio con finalità esplicativo-psicologistica (la discussione sulla 
costituzione della facoltà creativa in base alle sue leggi), si passa quindi all’abbozzo di una 
prospettiva con finalità funzionalistico-ermeneutica (la discussione sulle potenzialità offerte dall’in-
terpretazione di un’opera letteraria).17 

Compare in entrambi questi atteggiamenti, oltre alla centralità del concetto di Erlebnis, un 
altro punto in comune. Dilthey sostiene infatti con costanza che la letteratura possiede la po-
tenzialità di divenire una sorta di ‘dispositivo ermeneutico’. Il filosofo discute ripetutamente 
della dote dei grandi poeti di riuscire a rappresentare un Erlebnis legato a una determinata si-
tuazione esistenziale nella sua significatività (Bedeutsamkeit), laddove il significato viene inteso 
nella sua riflessione come una categoria funzionale alla determinazione ontologica e stretta-
mente legata alla temporalità.18 È affermato a tal riguardo in vari passi della sua opera: «Die 
Dichtung ist Organ des Lebenverständnisses» («La poesia è l’organo della comprensione della 
vita») (cfr. GS 5 274; “Contributi allo studio” 476, GS 5 394; “L’essenza” 346 e GS 6 116 e 
128-29; “L’immaginazione” 90-91 e 104-05). La letteratura diviene secondo Dilthey uno stru-
mento di conoscenza perché, tramite la sua potenzialità di presentare uno spazio fittizio di 
possibilità, offrirebbe una rappresentazione alternativa dello strutturarsi delle dinamiche espe-
rienziali. Il contatto con un’opera letteraria fornirebbe dunque i mezzi per la comprensione di 

 
diltheyano che vedrebbe nella sua fase matura una «svolta dalla psicologia all’ermeneutica», dovuta alle 
novità della Aufbau rispetto alla Einleitung. Si concorda, ormai, nel riconoscere questo punto di vista 
come approssimativo, dal momento che non vi è traccia, negli scritti diltheyani, di una sua completa 
volontà di rigetto della psicologia descrittiva a favore dell’ermeneutica. Quest’ultima, inoltre, non as-
sume mai un valore fondante per le scienze dello spirito, quanto piuttosto quello di disciplina tecnica 
orientata, nello specifico, all’interpretazione dei testi (cfr. Lessing 71 e Dilthey, GS 7 216-20; “Progetto 
di” 237-40). 
16 Cfr. GS 6 233-36; “L’immaginazione” 216-20. 
17 A tal riguardo, per un altro punto di vista circa le declinazioni e i fini dei due atteggiamenti manifestati 
da Dilthey nel suo esame della pratica letteraria, cfr. Owensby, che ha parlato di un approccio psico-
storico e di uno ermeneutico-ontologico del pensiero diltheyano rispetto alla letteratura. 
18 Sul concetto di Bedeutsamkeit legato alla poesia cfr. GS 6 131; “L’immaginazione” 107 e GS 7 238-41; 
“Progetto di” 254-56. Sarà soprattutto durante la sua riflessione matura che Dilthey porrà un accento 
sull’importanza da attribuire alla temporalità. Concepisce infatti come essenziale per la sussistenza dell’Er-
lebnis la sua collocazione nel presente: «Der Erlebnissatz: alles, was für uns da ist, das ist nur als ein 
solches in der Gegenwart Gegebenes. Auch wenn ein Erlebnis vergangen ist, ist es für uns nur da als 
ein im gegenwärtingen Erlebnis Gegebensein» (230) («Il principio dell’Erlebnis è infatti questo: che tutto 
ciò che esiste per noi, esiste come tale se è dato nel presente. Anche se un Erlebnis è passato, esso esiste 
per noi solo in quanto è dato in un Erlebnis presente», “Progetto di” 248). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 125 

una situazione aggiuntiva rispetto a quella personale, concepibile attraverso l’esempio di pen-
sieri e azioni riconducibili a un vissuto diverso da quello del sé riflettente. Secondo il Dilthey 
maturo, questo tipo di comprensione immedesimativa offerto dalla letteratura, connesso al 
concetto di Transposition o Hineinversetzen, sarebbe il tipo di comprensione più profondo, nel 
quale l’individuo può valicare la finitezza delle proprie esperienze e pervenire al contatto con 
Erlebnisse altrimenti irraggiungibili (cfr. GS 7 213-16; “Progetto di” 235-37). La teoria della 
conoscenza diltheyana rivela quindi un suo prolungamento nei discorsi sulla letteratura, dal 
momento che anche essa può coadiuvare quella Selbstbesinnung instaurabile tramite il confronto 
con «il mondo esterno, gli individui fuori di noi, il loro vivere nel tempo e il loro interagire» 
(GS 1 XVIII; Introduzione 9), cioè con tutte quelle relazioni fra una coscienza individuale e un 
Erlebnis estraneo che costituiscono le cosiddette «connessioni di vita» (Lebenszusammenhängen). 
Ci soffermeremo però a questo punto su ciascuna delle due tipologie di discorso diltheyano 
sulla letteratura. 
 
 
3. Dal principio di imitazione alla legge di Schiller 
Il medio Dilthey, concependo la propria discussione estetica come erede di quella romantica, 
trae criticamente dalla riflessione della Goethezeit gli spunti teoretici funzionali all’avvio della 
trattazione della Poetik.19 Lo sviluppo dell’estetica romantica viene infatti ritenuto il momento 
fondativo di un nuovo modo di considerare la letteratura a partire dall’esame della capacità 
creativa.20 Secondo Dilthey sarebbe stata l’indagine gnoseologica, per come si è configurata a 
partire da Descartes e Locke, a spingere l’estetica moderna verso un suo rinnovamento sulla 
base di un discorso inerente alle caratteristiche della conoscenza umana. Collocandosi dunque 
come continuatrice di questa tendenza, la poetica romantica si sarebbe rifiutata di impostare la 
sua fondazione a partire da qualsiasi principio obiettivistico esterno allo studio della soggettività 
umana, come quello aristotelico dell’imitazione, basato sull’esemplarità della tragedia greca (cfr. 
GS 6 115; “L’immaginazione” 90); tramite l’impostazione di quest’estetica soggettivistica ci si 
sarebbe pertanto allontanati dalla concezione aristotelica della poetica «als Formenlehre und 
Technik» (109) («come dottrina della forma e della tecnica», 84). Nella Poetik viene sostenuto 
che la riflessione romantica sarebbe stata capace, in particolare, di conseguire quattro «conqui-
ste» a favore del progresso della poetica (cfr. 116-23; 91-99).21 Risulta funzionale alla tratta-
zione intrapresa soffermarsi soprattutto sul primo di questi passi in avanti ravvisati da Dilthey, 
concernente, nello specifico, il cambiamento del modo di considerare la poesia instauratosi 
proprio a partire dal romanticismo tedesco. Dilthey afferma al riguardo: 
 

In dem Vorgang der Differenzierung, in welchem die einzelnen Systeme der Kultur bei den 
neueren Völkeren seit dem Ausgang des Mittelalters sich immer entschiedener trennten, hat sich 
auch die Kunst al seine selbständige Lebensäußerung von eignem Gehalt entwickelt. Und indem 
nun im 18. Jahrhundert in Deutschland die Poesie zur herrschenden Macht wurde, […] enstand 
die für die Poesie grundlegende erkenntnis: die Poesie ist nicht die Nachahmung einer Wirkli-
chkeit, welche ebenso schon vor ihr bestände; sie ist nicht eine Einkleidung von Wahrheiten, 

 
19 Considereremo prevalentemente la Poetik, dal momento che questa è l’opera dove il medio Dilthey 
presenta più diffusamente la sua teoria dell’immaginazione poetica. Per un discorso esauriente sulla 
Poetik, si rimanda a Müller-Vollmer e a Sauerland (96-132). Per una disamina storica da parte di Dilthey 
dell’evolversi degli studi di estetica cfr. GS 6 242-87; “Le tre epoche”. 
20 Nonostante nella Poetik si rimarchi l’importanza dell’estetica romantica per la messa in luce del ruolo 
della capacità creativa, va notato che fu Kant a soggettivizzare l’estetica, come ricordato dallo stesso 
Dilthey (cfr. GS 6 118; “L’immaginazione” 94). 
21 È riscontrabile un commento ragionato a questi quattro principi ravvisati da Dilthey nella trattazione 
dell’estetica tedesca in Matteucci (“L’idea” 21-6). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 126 

von einem geistigen Gehalt, der gleichsam vor ihr da wäre; das ästetische Vermögen ist eine 
schöpferische Kraft zur Erzeugung eines die Wirklichkeit überschreitenden und in keinem 
abstrakten Denken gegebenen Gehaltes, ja einer Art und Weise, die Welt zu betrachten. So 
wurde der Poesie ein selbständiges Vermögen, Leben und Welt zu schauen, zuerkannt; sie wurde 
zu einem Organ des Welttverständnisses erhoben […]. Wahrheiten und Überspannungen waren 
in diesem Satze gemischt, und man darf sagen, daß eine künftige Poetik große Mühe haben wird, 
beides zu scheiden.22 (116) 

 
Dilthey non si astiene dunque dal notare che, a suo avviso, in questa nobilitazione della poesia 
da parte del pensiero romantico risultano compresenti «verità e esagerazioni». È importante 
evidenziare quali risvolti teorici in tal caso siano accettati con favore e quali, invece, criticati. 

Ricollegandosi alla messa in discussione della Poetica di Aristotele e del principio della mi-
mesi (i cui due autori più influenti in ambito tedesco sarebbero stati Schiller e Goethe),23 e 
sostenendo che la facoltà creativa non consisterebbe tanto in un procedimento di copia della 
Wirklichkeit, quanto più in un suo trascendimento, Dilthey pone le basi per un caposaldo della 
sua concezione estetica. Nell’esaltazione romantica del valore della poesia, con il suo rifiuto di 
ridurla a mera imitazione della realtà, egli reperisce lo spunto fondamentale per smarcare lo 
statuto ontologico dell’opera letteraria dal suo legame con la mimesi, e per spostare la discus-
sione su di esso sul piano del rapporto fra il reale effettuale e il suo trascendimento. Si inizia 
così a delineare nella Poetik la tesi del «secondo mondo» della letteratura. Per Dilthey, infatti, i 
contenuti delle opere letterarie rappresenterebbero delle vicende appartenenti a un mondo 
secondario, che non sussiste a partire dall’imitazione fedele del mondo pratico dove si svol-
gono le nostre azioni, ma è il prodotto della fantasia del poeta, in grado di attuare una «meta-
morfosi del reale effettuale» (136-38; 113-17).24  

Pur dichiarandosi debitrice nei confronti della fede romantica nel ruolo della fantasia, la 
trattazione diltheyana mira però, al contempo, a distanziarsene. È avanzata infatti nei confronti 
della speculazione romantica un’obiezione metodologica, cioè di non essersi avvalsa di una 
condotta metodica finalizzata allo studio dei processi psichici responsabili della creatività arti-
stica. Secondo Dilthey, l’estetica soggettivistica di impianto metafisico non sarebbe stata ca-
pace di fare del tutto chiarezza sulla facoltà che presiede alla creazione poetica, dal momento 
che non ha attuato un ragionamento utile a cogliere la sua essenza fondamentale, immutabile 

 
22 «Nel processo di differenziazione nel corso del quale, dalla fine del Medioevo, nelle nazioni moderne 
i singoli sistemi della cultura si divisero sempre più decisamente, anche l’arte si è sviluppata come un’au-
tonoma manifestazione della vita con contenuto proprio. E dal momento in cui in Germania nel XVIII 
secolo la poesia divenne la potenza preminente, […] sorse un’idea basilare per la poesia: essa non è 
l’imitazione di una realtà effettuale a sua volta già esistente prima di lei; non è un rivestimento di verità, 
di un contenuto spirituale che in qualche modo ci sarebbe prima di lei; la facoltà estetica è una forza 
creativa per la produzione di un contenuto che trascende la realtà effettuale e che non è dato in un 
pensiero astratto; essa è anzi una maniera di considerare il mondo. Così alla poesia venne riconosciuta 
una facoltà autonoma di guardare vita e mondo; essa fu innalzata ad organo per la comprensione del 
mondo […]. In questo principio furono mescolate verità e esagerazioni, ed è facile prevedere che una 
poetica futura dovrà darsi molta pena per separarle» (91-2). 
23 Nella Poetik vengono citati in particolare alcuni giudizi di Schiller e Goethe sulla Poetica espressi nella 
loro corrispondenza dell’aprile-maggio del 1797 (cfr. GS 6 112-14; 85-90). 
24 L’espressione «zweite Welt» comparirà nello specifico in Das Erlebnis und die Dichtung (cfr. 184-86; 186-
88). Essa allude non solo alla situazione di trascendimento del reale effettuale resa possibile dalla crea-
zione letteraria, ma anche a tutte quelle situazioni nelle quali, tramite il ricorso alla fantasia, si verifica la 
liberazione dai vincoli dettati dalle norme del vivere pratico. Dilthey si riferisce quindi anche, ad esem-
pio, alla fantasia dei bambini nel gioco, oppure a quella del religioso che immagina la presenza di esseri 
divini ultraterreni. Ricordiamo che Dilthey concepisce inoltre come momenti di ‘trascendimento del 
reale’ anche quelli dei fenomeni soggettivi legati al sogno e al disturbo psichico (cfr. GS 6 93-6; “Imma-
ginazione poetica” 66-70). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 127 

nonostante il divenire storico.25 Pertanto, a maggior ragione, si sarebbe posta la necessità di 
coniugare lo studio storico della poetica tecnica al sussidio di una «scienza d’esperienza» (Er-
fahrungswissenschaft), cioè al sussidio della psicologia descrittiva, ritenuta «una psicologia che 
educa a riconoscere l’essenza storica dell’uomo» (123; 99). Ecco, quindi, che anche per la poe-
tica si tratterebbe per Dilthey di proporre una fondazione metodologica, sulla scorta del pro-
getto intrapreso con l’Einleitung, in quanto il contatto con le opere letterarie si configurerebbe 
come un tipo di esperienza interna scaturente dalla relazione con il divenire del mondo storico-
sociale. È scritto in proposito: 

 
So gelangen wir zur selben Grundfrage […]. Konnen wir erkennen, wie die in der Natur des 
Menschen gegründeten, sonach überall wirkenden Vorgänge diese verschiedenen Gruppen von 
Poesie, getrennt nach Völkern und Zeiten, hervorbringen? Hier berühren wir die tiefste Tatsache 
der Geisteswissenschaften: die Geschichtlichkeit des Seelenlebens, sich äußernd in jedem System 
der Kultur, das die Menschheit hervorbringt. Wie ist die hier in den Gleichförmigkeiten sich 
äußernde Selbigkeit unseres menschlichen Wesens verknüpft mit seiner Variabilität, seinem ge-
schichtlichen Wesen?26 (108) 
 
Tale pretesa di ridefinizione metodologica tramite l’ausilio della scienza d’esperienza, inte-

ressata a ragionare sul modo in cui i «processi psichici produttivi» (wirkenden Vorgänge), in base 
alla «medesimezza» (Selbigkeit) dell’essere umano, si manifestano nella letteratura delle diverse 
epoche, non è tuttavia una novità del trattato del 1887. Già nell’articolo del 1877 sull’immagi-
nazione poetica Dilthey aveva sostenuto la necessità di considerare la fantasia nel suo rapporto 
con il mondo dell’esperienza; qui aveva infatti scritto: «Die Phantasie des Dichters in ihrer 
Stellung zur Welt der Erfahrungen bildet den notwendigen Ausgangspunkt für jede Theorie, 
welche die mannichfaltige Welt der Dichtungen in der Aufeinanderfolge ihrer Erscheinungen 
wirklich erklären will» (57) («La fantasia del poeta, nella sua posizione nei confronti del mondo 
delle esperienze, costituisce il necessario punto di partenza di ogni teoria che voglia effettiva-
mente spiegare il molteplice mondo delle opere poetiche nel succedersi delle sue manifesta-
zioni»; Dilthey, “L’immaginazione” 82). 

Perché, però, sulla base del suo «manifestarsi» (Erscheinung) a partire dal procedimento crea-
tivo, il mondo delle opere poetiche – questo «secondo mondo» nel quale, tramite il trascendi-
mento del reale effettuale, si entra in contatto con un Erlebnis (cfr. GS 6 131; 107) – andrebbe 
spiegato, e non invece compreso? Una tale affermazione, dove compare espressamente il ter-
mine «Erklären», pare manifestare una prospettiva di indagine ben precisa e non priva di ri-
svolti contraddittori, se si pensa al discorso diltheyano sulla fondazione metodologica delle 
scienze dello spirito. È noto, infatti, come il procedimento della «spiegazione» nell’epistemo-
logia diltheyana corrisponda alla modalità di indagine propria delle Naturwissenschaften, finaliz-
zata all’evidenziazione di rapporti causali inerenti al loro oggetto di studio, cioè la natura fisica, 
intesa come «Naturzusammenhang» (GS 1 15; Introduzione 30). Sempre nell’articolo del 1877 si 
dichiara apertamente che l’indagine dell’immaginazione poetica debba configurarsi come 

 
25 Questa critica di Dilthey all’impostazione metafisica dell’estetica romantica – che si sarebbe avvalsa, 
per l’esame della capacità creativa, di un metodo «arbitrario» non basato sull’ausilio della scienza d’espe-
rienza –, è un prolungamento della più ampia critica verso «l’atteggiamento metafisico» della filosofia 
già esposta nel secondo libro della Einleitung. Una critica all’estetica metafisica è reperibile anche in GS 
6 308-09; “Progetto del 1892” 308-09. 
26 «Perveniamo così alla stessa domanda fondamentale […]. Siamo in grado di conoscere il modo in cui 
i processi radicati nella natura umana, e pertanto ovunque efficaci, generano questi diversi gruppi di 
poesie separati per popoli e per epoche? Tocchiamo qui il fatto più profondo delle scienze dello spirito: 
la storicità della vita psichica che si esterna in ogni sistema della cultura da cui è generata l’umanità. In 
che modo la medesimezza del nostro essere umano, che qui si esterna nelle uniformità, si intreccia con 
la sua variabilità, con la sua essenza storica?» (“L’immaginazione” 82). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 128 

«fondamento naturale [naturgemäße Grundlegung] dello studio della letteratura poetica e della sua 
storia» (49). Compare in tal caso la riconduzione della facoltà di creare letteratura a una dote 
conferita naturaliter all’uomo. La fantasia, dunque, pur essendo fenomenologicamente un pro-
cesso esperienziale vissuto in prima persona, viene considerata alla stregua di un’esperienza 
naturale da porre come fondamento per lo studio della poetica. Cerchiamo di evidenziare il 
motivo che spinge Dilthey a considerare la fantasia sia come un Erlebnis, sia come un dato 
naturale da indagare. 

Ricordiamo che nei primi paragrafi dell’Einleitung l’uomo è inteso dal medio Dilthey moni-
sticamente come «unità di vita psico-fisica» (psycho-physische Einheit), quindi egli può essere con-
siderato come oggetto di studio sia dalle scienze dello spirito, sia dalle scienze della natura. In 
base alla sua costituzione materiale, l’uomo è ritenuto un essere vivente dotato di un corpo 
fisico in grado di reagire in modo responsivo agli stimoli provenienti dall’esterno, mentre in 
base alla sua costituzione esperienziale è ritenuto un essere dotato di una coscienza, ovvero un 
essere concepito come un «nesso di fatti spirituali» (Zusammenhang geistiger Tatsachen), cioè i suoi 
Erlebnisse (cfr. 14-6; 29).27 Si presenta così la bipartizione degli ambiti di indagine delle due 
prospettive scientifiche secondo i loro differenti statuti epistemici, laddove le scienze della 
natura avrebbero come finalità la spiegazione dei «fatti della natura», mentre le scienze dello 
spirito la descrizione dei «fatti dello spirito». Dilthey non esita comunque a segnalare l’interre-
lazione delle due maniere in cui concepire lo statuto ontologico dello stesso oggetto di inda-
gine, qualora esso sia l’uomo: il sostrato biologico costituisce la conditio sine qua non delle espe-
rienze interne, in quanto l’esperienza del mondo nasce a posteriori rispetto all’inserimento in un 
contesto naturale che sia agisce sull’uomo, sia ha subito, storicamente, l’azione dell’uomo su 
di esso (cfr. 17-21; 32-4). Scrive quindi al riguardo: «Tatsachen des Geistes sind die oberste 
Grenze der Tatsachen der Natur, die Tatsachen der Natur bilden die unteren Bedingungen des 
geistigens Lebens» (17) («I fatti dello spirito sono il limite superiore dei fatti della natura; i fatti 
della natura formano le condizioni inferiori della vita spirituale», 32). 

Nella Poetik la fantasia viene concepita dunque in ottemperanza a questa precedenza della 
costituzione naturale dell’uomo rispetto alla sua costituzione spirituale. Riprendendo la nota 
affermazione risalente alle Ideen, dove Dilthey afferma: «Spieghiamo la natura, comprendiamo 
la vita psichica» (GS 5 144; 355), pare che il proposito della Poetik sia in contraddizione con 
questo assunto, dal momento che è qui dichiarato che, tramite il trattato, forse si riuscirà a 
trarre «una spiegazione causale dei processi produttivi» («eine Kausalerklärung aus den erzeu-
genden Vorgängen»), ossia si tenterà di spiegare la concatenazione dei processi psichici che 
presiedono alla creazione poetica (GS 6 125; “L’immaginazione” 100-01).  

È questo quindi il primo aspetto fondamentale da tenere presente quando si considera la 
genesi dell’atteggiamento con cui il medio Dilthey esamina le opere letterarie: egli non è inte-
ressato tanto a un discorso che descriva quale sia l’esperienza soggettiva del lettore, bensì a un 
discorso orientato a spiegare causalmente la natura della capacità poetica. Il Dilthey della Poetik 
si sofferma infatti ad attribuire al momento ricettivo una funzione strumentale, giacché l’esame 
storico-letterario della produzione testuale e quello autobiografico delle testimonianze autoriali 
lo interessano come mezzo per desumere le caratteristiche della creatività artistica, intesa come 
facoltà naturale.28  
 
27 Cfr. al riguardo anche la descrizione di Dilthey del principio di fenomenalità in GS 5 90-1; “Contributi 
alla soluzione” 228-29. 
28 «Auf keinem anderen Gebiet, außer dem der Wissenschaft, haben sich so vollständig die Erzeugnisse 
der Vorgänge erhalten; sie liegen in der schönen Literatur aufeinander geschichtet da. Die wirkenden 
Kräfte scheinen noch lebendig in dem Erzeugnis zu pulsieren. Die Vorgänge vollziehen sich heute, wie 
zu jeder früheren Zeit; der Dichter lebt vor unseren Augen, Zeugnisse über sein Schaffen liegen vor. So 
kann das dichterische Bilden, seine psychologische Struktur und seine geschichtliche Variabilität 
 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 129 

Dilthey propone dunque in un capitolo specifico della Poetik il suo «tentativo di una spie-
gazione psicologica della creatività poetica» (cfr. 139-78; 116-56), la cui impostazione manifesta 
il secondo aspetto fondamentale della teoria poetica diltheyana da sottolineare, cioè la sua vo-
lontà di costituirsi come un discorso normativo. Sulla base delle «uniformità» della natura umana 
la psicologia descrittiva può evidenziare una serie di leggi inerenti alla poetica.29 Ancor prima di 
quelle leggi il cui chiarimento spetta alla psicologia, aventi come loro oggetto appunto le uni-
formità dei processi psichici formativi (a parere di Dilthey, quei processi inerenti al rappresen-
tare, al volere e al sentire), si situa un presupposto trascendentale, definito come «legge di 
Schiller».30 Dilthey scrive al riguardo: 
 

Ich werde den Satz, daß der ästhetische Vorgang die im Gefühl genossene Lebendigkeitin der 
Gestalt erfaßt und so die Anschauung beseelt, oder diese Lebendigkeit in Anschauung darstellt 
und so das Leben in Gestalt abertragt, daß also Obersetzung von Erlebnis in Gestalt und von 
Gestalt in Erlebnis hier beständig stattfindet, als das Schillersche Gesetz bezeichnen.31 (GS 6 
117) 

 
Tramite la ripresa della terminologia schilleriana si identificano come vissuto (Leben) e forma 
(Gestalt) rispettivamente l’esperienza interna (il vissuto tradotto attraverso il procedimento della 
creazione) e l’esperienza esterna (l’opera costituentesi nella sua materialità) che entrano in cor-
relazione durante il procedimento creativo.32 Sulla base della legge di Schiller, quindi, lo studio 
dell’immaginazione poetica si configura come «analisi e descrizione delle relazioni che inter-
vengono quando qualcosa di interno si esteriorizza e, viceversa, qualcosa di esterno si interio-
rizza» (Matteucci, “L’esperienza” 30). Ecco allora che, tramite la legge di Schiller, ricompare 
nella Poetik quella bipartizione concettuale riguardante l’esterno e l’interno che già era com-
parsa nella Einleitung, ma con un’accezione in parte diversa: la materialità esterna, nel caso 
dell’opera letteraria, non è un dato naturale, bensì, una materialità esteriore che veicola un proce-
dimento creativo naturale da studiare tramite la psicologia descrittiva. 

Alla luce di quanto è stato notato finora, è possibile proporre una serie di considerazioni 
circa questo primo atteggiamento diltheyano. Innanzitutto, è emerso che il medio Dilthey con-
cepisce l’esame del processo creativo come un resoconto in terza persona dei fenomeni psichici 
 
besonders gut studiert warden» (GS 6 108-09) («In nessun altro ambito, eccetto quello della scienza, si 
sono conservati così compiutamente i prodotti dei processi [psichici]; essi ci sono consegnati, stratificati 
l’uno sull’altro, nella letteratura. Le forze efficaci sembrano pulsare ancora con vitalità nel prodotto. I 
processi [psichici] si compiono oggi come in ogni epoca precedente; il poeta vive davanti ai nostri occhi: 
vi sono testimonianze del suo creare. Possiamo così studiare particolarmente bene l’attività immagina-
tiva poetica, la sua struttura psicologica e la sua variabilità storica» Dilthey, “L’immaginazione” 83). Per 
il capitolo della Poetik dove Dilthey considera alcune autotestimonianze sul procedimento creativo da 
lui ritenute significative cfr. GS 6 178-84; 156-63. 
29 Non entreremo, come già detto, nel merito di una ricapitolazione precisa delle leggi e dei principi 
elencati da Dilthey nella Poetik. Ci basta segnalare che l’assunto principale della teoria dell’immaginazione 
diltheyana sostiene che la capacità creativa dei poeti si distinguerebbe grazie alla ripresentazione finzio-
nale, tramite la scrittura, di un vissuto appartenente alla realtà, che il poeta riesce a trasporre e a trasfor-
mare secondo la propria percezione del reale (Dilthey parla in questo caso di «principio di integrazione», 
cfr. GS 6 174-77; “L’immaginazione” 153-56). 
30 Dilthey si rifà alla lettera XV dell’Educazione estetica di Schiller (cfr. Schiller 131-43). 
31 «Chiamerò legge di Schiller quel principio per il quale il processo estetico coglie nella forma la vitalità 
fruita nel sentimento e anima così l’intuizione, oppure rappresenta intuitivamente questa vitalità traspo-
nendo in tal modo la vita in forma; e quindi il principio per cui ha qui costantemente luogo una tradu-
zione del vissuto in forma e della forma in vissuto» (Dilthey, “L’immaginazione” 117). 
32 È stato in particolare Matteucci a parlare di una concezione dell’esperienza estetica come «correla-
zione» per come essa è presentata da Dilthey. Al riguardo cfr. “L’esperienza” 29 e Dilthey: Das Ästhetische 
als Relation. 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 130 

vissuti in prima persona durante la creazione, a suo avviso responsabili della nascita dell’opera 
letteraria. La sua spiegazione dei processi psichici inerenti all’atto creativo così intesa si confi-
gura come un tentativo di proposta teorica che studia l’opera letteraria in quanto fondata su 
caratteristiche intrinseche alla natura umana. Le facoltà naturali di cui è in possesso l’uomo – 
nel nostro caso, i processi psichici responsabili della fantasia poetica –, vengono considerate 
in un rapporto di antecedenza costitutiva (dunque in un rapporto di antecedenza causale) ri-
spetto all’esperienza interiore alla quale si correlano. Anche Jos de Mul, riflettendo a proposito 
di questa correlazione fra esperienza della natura ed esperienza interna, ha osservato che Dil-
they, a partire dalla Einleitung, non nega quindi che si possa orientare lo studio dell’esperienza 
in prima persona del mondo umano a partire da quelle conoscenze sul suo sostrato materiale 
indagabili secondo una prospettiva in terza persona propria delle scienze della natura (cfr. “Le-
ben” 45-7).33 

L’impostazione della metodologia di studio della creatività artistica del medio Dilthey pare 
pertanto anticipare, per certi versi, l’obiettivo di quei discorsi attuali che si prefiggono di inda-
gare le dinamiche soggettive della creazione e dell’interpretazione dei testi a partire da quelle 
condizioni e da quei presupposti biologici che le rendono possibili per natura. Odiernamente 
compaiono infatti proposte teoriche che intendono configurare il loro studio dell’interpreta-
zione sulla base della costituzione biologica attiva intersoggettivamente nelle dinamiche cogni-
tive connesse alla letteratura, oppure si tende a rileggere concetti, per così dire, ‘classici’ della 
teoria dell’interpretazione proprio tramite il ricorso al sussidio delle scienze cognitive o delle 
neuroscienze.34 Anche la proposta diltheyana pare aver concepito lo studio dell’individualità 
autoriale intendendola come facoltà naturale, ovviamente rimanendo all’interno dei limiti della 
psicologia descrittiva del suo tempo. È da segnalare comunque che, nella Poetik, Dilthey acco-
glie anche alcuni risultati della psicologia sperimentale di Fechner, il che non dimostra una 
chiusura netta rispetto agli esiti scientifici raggiunti a partire propriamente dalle osservazioni 
sull’esperienza esterna.35 

Una seconda considerazione è dettata poi dalle conseguenze inerenti al cambiamento della 
maniera in cui concepire il rapporto fra la realtà e la componente finzionale delle opere lette-
rarie. Dilthey propone infatti nella Poetik uno spunto che si rivela interessante, se viene consi-
derato sempre in relazione a quanto dibattuto odiernamente in teoria della letteratura. Ci rife-
riamo alla tesi del secondo mondo riferito allo statuto ontologico delle opere letterarie. A questo 
proposito, Dilthey pare guardare con favore all’eredità schilleriana, dal momento che nei suoi 
scritti non si astiene, come detto, dal chiamare in causa più volte il contatto con un mondo 
ulteriore rispetto a quello reale, che si configura come una realtà alternativa, nella quale il 
 
33 La maggior novità della proposta di De Mul è però sottolineare che sia riscontrabile nel pensiero 
diltheyano, sulla base di alcuni assunti presenti in Die Entstehung der Hermeneutik (cfr. GS 5 334-35; “L’ori-
gine” 106), un Naturalistic Turn, il che permetterebbe di leggere la sua teoria dell’interpretazione anche 
come bioermeneutica (cfr. “Leben” e “Comprendere”). 
34 Per fare solo qualche esempio di pubblicazioni recenti, si pensi alla proposta di una biologia della 
letteratura da parte di Casadei. Segnaliamo poi, all’interno della corrente delle fenomenologie cosiddette 
naturalizzate, Strange Tools. Art and Human Nature di Noë, la cui traduzione in italiano è stata pubblicata 
proprio nello scorso anno. 
35 Questa volontà di confrontarsi apertamente con la psicologia sperimentale in voga all’epoca e di ri-
prenderne alcuni risultati appare comunque contrastante con i fini della psicologia descrittiva diltheyana. 
Matteucci segnala quindi che «potrebbe sorgere il dubbio di una impostazione del tutto occasionale 
dell’intero saggio» (“L’esperienza” 37), dal momento che esso doveva essere pubblicato in un volume 
miscellaneo dedicato alla commemorazione della carriera di Eduard Zeller. Pur tenendo in conto un’ipo-
tesi del genere, sarebbe forse azzardato ritenere che uno scritto a cui è attribuito un obiettivo perentorio 
come il rinnovamento degli studi poetici – e che avrebbe richiesto, per di più, delle revisioni successive 
–, possa essere stato concepito come un esercizio sperimentale fine a se stesso, dettato da esigenze di 
pubblicazione. 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 131 

fruitore si troverebbe in una condizione simile al gioco (cfr. GS 5 279; “Contributi allo studio” 
480). Il raffronto in questo caso va a quanto si discute odiernamente a partire dalla teoria dei 
mondi possibili. Ma c’è di più: la questione del contatto con una possibilità alternativa rispetto 
a quelle reali risulta strettamente correlata, a sua volta, alla questione dell’immedesimazione 
che l’interprete attua nei confronti di quanto legge. La prenderemo in considerazione esami-
nando la riflessione diltheyana matura. 

 
 

4. «Trasposizione sia in un uomo, sia in un’opera» 
Per ragionare sul secondo discorso diltheyano sulla letteratura è utile riferirsi alla concezione 
dell’opera letteraria come espressione di un Erleben, introdotta a partire da Das Erlebnis und die 
Dichtung. Nella parte dove compare la riproposizione del suo articolo del 1877 su Goethe, 
Dilthey scrive: «Das Verfahren des Dichters […] beruht auf dem Strukturzusammenhang 
zwischen dem Erleben und dem Ausdruck des Erlebten. Das Erlebte geht hier voll und ganz 
in den Ausdruck ein. Keine Reflexionen trennen seine Tiefen von ihrer Darstellung in Worten» 
(236) («Il procedimento del poeta che esprime la personale esperienza vissuta poggia sul nesso 
strutturale esistente fra l’esperienza vissuta e la sua espressione. Ciò che viene vissuto interior-
mente, si risolve per intero nell’espressione», 237). Dilthey si riferisce quindi costantemente in 
questo passo a un «Verhältnis von Erlebnis und seinen Ausdruck» (198-99) («un rapporto tra 
l’esperienza vissuta e la sua espressione»), ma senza concepire tale rapporto come avverrà nei 
suoi ultimi scritti, dal momento che, come si è già ricordato, a questa altezza cronologica, non 
compare ancora il concetto di spirito oggettivo. Sottolineiamo che il concetto di Ausdruck era 
già comparso negli anni Novanta, ma senza venire mai «tematizzato» (Rossi, Introduzione 
25).36 Il ricorso a questo termine, per come verrà inteso a partire dall’Aufbau, si prefigge di 
risolvere una sorta di lacuna avvertita da Dilthey nella sua teoria della conoscenza, dal mo-
mento che essa, per come era stata presentata nell’Einleitung, era rimasta priva di un termine 
per definire il manifestarsi esterno dell’esperienza interiore (nel nostro caso, quindi, per la Ge-
stalt dell’opera letteraria, come era definita dalla legge di Schiller). Nello specifico, il termine 
Ausdruck indica «il sedimento obiettivo o obiettivato» (Lessing, “L’ermeneutica” 67) dell’Erle-
ben, reperibile in tutte quelle testimonianze materiali dell’interiorità che necessitano di Verste-
hen.37 Il punto di arrivo di questa teoria della conoscenza diltheyana, basata sulla triade concet-
tuale di Erleben, Ausdruck e Verstehen, è riscontrabile nel Plan. Qui Dilthey scrive: 
 

Das Verstehen und Deuten ist die Methode, welche die Geisteswissenschaften erfüllt. Alle Funk-
tionen vereinigen sich in ihm. Es enthält alle geisteswissenschaftlichen Wahreiten in sich. An 
jedem Punkt öffnet das Verstehen eine Welt. 
Auf der Grundlage des Erlebens und des Verstehens seiner selbst, und in baständiger Wechsel-
wirkung beider miteinander, bildet sich das Verstehen fremder Lebensäußerungen und Personen 
aus. Auch hier handelt es sich nicht um logiscge Konstruktion oder psichologische 

 
36 In Leben und Erkennen (Cfr. GS 19 347; “Vivere” 307), che fu uno dei testi non pubblicati da Dilthey 
mentre era in vita, si riscontra già, come ha evidenziato Marini (cfr. 34-35), la «dottrina delle categoria 
della vita» riferita al rapporto tra Erleben, Ausdruck e Verstehen. 
37 Considerando le manifestazioni dello spirito oggettivo, Dilthey afferma che «[s]ia che si tratti di stati, 
di chiese, di istituzioni, di costumi, di libri, di opere d’arte, questi elementi contengono sempre, al pari 
dell’uomo stesso, il riferimento di un aspetto sensibile esterno a un aspetto sottratto dai sensi, e perciò 
interno» (GS 7 84; “La costruzione” 122). All’analisi della struttura psichica della fase mediana del pen-
siero diltheyano subentra così un discorso sull’esame del rapporto con le oggettivazioni dell’interiorità 
nel mondo storico-sociale. 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 132 

Zergliederung, sondern um Analysis in wissenstheoretischer Absicht. Es soll der Ertag des Ver-
stehen sander für das historische Wissen festgestellt warden.38 (GS 7 205) 
 
Il Dilthey maturo relaziona quindi al concetto di espressione quello di manifestazioni di vita 

(Lebensäußerungen). L’opera letteraria esprime, in particolare, un tipo di manifestazione della vita 
che non ha relazioni con l’agire teleologico situato in un contesto pragmatico (non è cioè con-
siderabile alla stregua di un’azione o di un’espressione verbale), bensì va intesa come quelle 
espressioni che «essendo espressioni di qualcosa di spirituale, ce lo rendono comprensibile» 
(205; 228). Ovvero, l’opera d’arte, secondo Dilthey, è a tutti gli effetti un monumento, poiché è 
un dato materiale che, in quanto espressione duratura rispetto alla «transitorietà» dell’accadere 
del contesto pragmatico, si dà come testimonianza di Erleben alla nostra comprensione. Nella 
sua materialità, lo scritto letterario è allora una manifestazione oggettivata dello spirito che va 
compresa e interpretata in quanto presente e dunque non transitoria come un Erlebnis coscien-
ziale, contraddistinto dal suo essere soggetto al divenire temporale. 

Riflettere in questi termini su un’opera letteraria significa allora distanziarsi da quanto Dil-
they aveva sostenuto nella Poetik, dove il testo letterario era considerato come il prodotto di 
una facoltà naturale, da utilizzare in maniera strumentale per l’indagine psicologistica. Significa, 
secondo Dilthey, relazionarsi quindi con un’opera che, di per sé, «non vuole dire nulla del suo 
autore». Scrive al riguardo: «Wahraftig in sich, steht es fixiert, sichtbar, dauernd da, und damit 
wird ein kunstmäßiges sicheres Verstehen desselben möglich» (207) («Veritiera in sé, essa se 
ne sta fissa, visibile, permanente, e in tal modo diventa possibile una sua comprensione sicura 
adeguata all’arte» 230). È lo stesso Dilthey a parlarci ulteriormente di questo suo nuovo modo 
di considerare un’opera letteraria, figurando di avere un testo poetico davanti agli occhi: 

 
Vor mir liegt das Werk eines Dichters. Es besteht aus Buchstaben, ist von Setzern zusam-
mengestellt und durch Maschinen gedruckt. Aber die Literargeschichte und die Poetik haben 
nur zu tun mit dem Bezug dieses sinnfälligen Zusammenhanges von Worten auf das, was durch 
sie ausgedrückt ist. Und nun ist entscheindend: dieses sind nicht die inneren Vorgänge in dem 
Dichter, sondern ein in diesen geschaffener, aber von ihnen ablösbarer Zusammenhang.39 (85) 
 

Viene quindi sostenuto che la storia della letteratura e la poetica abbiano a che fare con un 
oggetto da studiare che, sebbene nato da un’interiorità, «è del tutto differente dai processi 
psichici che hanno luogo nel poeta o nei suoi lettori». In quale rapporto si pone allora questo 
nuovo atteggiamento verso l’opera letteraria rispetto a quello che chiamava in causa l’immagi-
nazione che la ha prodotta? 

È chiaro che non è possibile sapere del tutto in che modo Dilthey volesse aggiornare la 
Poetik – cioè, se spostare la discussione sull’interpretazione del testo, intesa come interpretatio 

 
38 «La comprensione e l’interpretazione costituiscono il metodo dominante nelle scienze dello spirito. 
Tutte le funzioni si uniscono in esso, in quanto racchiude in sé tutte le verità delle scienze dello spirito. 
A ogni punto la comprensione ci rivela un mondo. Sulla base dell’Erleben e della comprensione di se 
stesso, e nella loro costante relazione reciproca, si forma la comprensione delle manifestazioni di vita 
altrui e della altre persone. Anche qui si tratta non già di una costruzione logica o di un’analisi psicolo-
gica, ma di un’analisi orientata verso una teoria della scienza. Si deve cioè determinare l’apporto della 
comprensione degli altri al sapere storico» (“Progetto di” 228). 
39 «Dinanzi a me sta l’opera di un poeta: essa consiste di lettere, è stata composta da compositori e 
stampata mediante macchine. Ma la storia letteraria e la poetica hanno a che fare soltanto con il riferi-
mento di questa connessione di parole che cade sotto i sensi a ciò che viene espresso attraverso di esse. 
E il punto decisivo consiste nel fatto che ciò non è costituito da processi interiori del poeta, ma è una 
connessione creata in questi ma da questi separabile […]. Così l’oggetto a cui la storia letteraria o la 
poetica si riferisce dapprima, è del tutto differente dai processi psichici che hanno luogo nel poeta o nei 
suoi lettori» (“La costruzione” 123). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 133 

operis, fine verso cui pare tendere il suo ragionamento, se consideriamo quanto dichiarato 
nell’Aufbau e nel Plan –, dal momento che nelle bozze risalenti al progetto del 1907-1908 com-
pare ancora, nell’indice del primo libro intitolato Il poeta, un capitolo dedicato alla fantasia del 
vissuto (Erlebnisphantasie). È possibile però al contempo rifarsi a un passo del saggio che inaugura 
la Weltanschaaungslehre, cioè Das Wesen der Philosophie (1907), per trovare un riferimento di Dil-
they alla spiegazione dei processi psichici di associazione, riproduzione e integrazione come 
«fondamento della spiegazione psicologica dei prodotti spirituali» (330) («Psychologisches Er-
klärungsgrundes für die geistigen Erzeugnisse» GS 5 372).40 Il tutto ci fa quindi a maggior 
ragione supporre che Dilthey, negli ultimi anni della sua riflessione, si sia voluto allontanare 
parzialmente da una discussione finalizzata all’esame della psicologia creativa, giacché non si 
trovano tracce di queste ipotetiche «spiegazioni psicologiche dei prodotti spirituali» nel Na-
chlaß, bensì si ritrova piuttosto la sua nuova maniera di concepire l’opera letteraria, ormai di-
stanziatasi in parte dallo psicologismo. Makkreel ha parlato al riguardo di «impersonalità» 
dell’Erleben: «It is the impersonality of artistic Erlebnis that makes it possible to speak of works 
of art as providing an understanding of life» (363). Anche Lessing ha un punto di vista simile, 
che ha espresso evidenziando come il concetto di Verstehen si differenzi fra il medio Dilthey e 
il Dilthey maturo. Il comprendere nella Einleitung era infatti ritenuto un «rapporto pre-teoretico 
tra l’individuo e la realtà storico-sociale che lo circonda, su cui si fonda l’autonomia delle 
scienze dello spirito e i loro metodi» (“L’ermeneutica” 66), mentre nell’Aufbau e nel Plan emer-
gerebbe, come abbiamo visto, «la concentrazione sul comprendere che dischiude stati di cose 
significativi, i quali possiedono una propria struttura (“spirito”, “senso”) distinta da chi li ha 
prodotti» (71). 

C’è però da fare un’ulteriore distinzione riguardo alle «forme» che il comprendere assume: 
la comprensione in sé di quella particolare manifestazione della vita che è un testo, è per Dil-
they ascrivibile a una forma di comprensione particolare. Nel Plan Dilthey distingue infatti le 
cosiddette forme elementari e forme superiori della comprensione; compito di un’analisi filosofica 
del comprendere riferibile al mondo storico-sociale è l’esame di queste due forme di compren-
sione. Le prime riguardano la comprensione immediata di singole azioni orientate a un fine e 
inserite in un contesto pragmatico condiviso, mentre le seconde – nelle quali si riscontrerebbe 
prevalentemente il ricorso a un ragionamento di tipo induttivo – riguardano casistiche di com-
prensione meno immediata, o perché queste sono connotate da gradi di incertezza in cui «nel 
risultato della comprensione si presenta una difficoltà interna o una contraddizione con quanto 
è già noto» (210; 232), o perché sono tanto articolate da richiedere il ricorso all’interpretazione, 
non consistendo più in un unico atto ‘elementare’ (è questo il caso che più ci interessa, dal 
momento che in esso sono inserite anche le situazioni in cui si ha a che fare con un testo). Va 
segnalato che, secondo Dilthey, è necessario per lo svolgimento della comprensione che av-
venga il ritrovamento di «un elemento comune all’io e al tu» (209; 231), in una situazione di 
Gemeinsamkeit (comunanza), ossia che, a partire da un oggetto da comprendere A (sia esso 
un’espressione di interiorità individuale, o un’opera letteraria, per il nostro caso), sia compiuto 
da un soggetto comprendente B il ritrovamento di quell’esperienza interiore, condivisa da cia-
scun individuo e manifestantesi esteriormente, tramite le espressioni, nello spirito oggettivo. 

Affinché vi sia la comprensione deve sussistere quindi un rapporto proiettivo tra la co-
scienza del soggetto e l’esperienza interna divenuta realtà oggettiva alla quale questo soggetto 
si relaziona, come Dilthey già aveva sostenuto nella Einleitung (cfr. GS 1 20; 36). Ciò significa 
che, affinché si realizzi la comprensione di un vissuto, è necessario trasporre la propria espe-
rienza interna nell’oggetto da comprendere, sia che questo si manifesti come semplice atto 
fisico o verbale, o, in modo più complesso, come uno scritto. È significativo, però, che Dilthey 

 
40 Si riprende questo passo in base a quanto segnalato da Makkreel (cfr. 356-57). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 134 

sottolinei appunto più volte la potenzialità della comprensione di riprodurre un vissuto nel caso 
del contatto con le opere letterarie. 

Come abbiamo notato all’inizio del nostro discorso, una particolare attenzione per il con-
cetto di Nachbilden era già riscontrabile, negli anni Novanta, nei Beträge zum Studium der Indivi-
dualität. In questo scritto infatti Dilthey parlava di un «metodo» proprio delle scienze dello 
spirito, ovvero del «metodo ermeneutico» che consisterebbe, appunto, nella «proiezione del 
proprio Sé in qualcosa di esterno e nella connessa trasformazione di questo Sé nel processo 
del comprendere» (“Contributi allo studio” 466) («Hineinverlegung des eignen Selbst in ein 
Äußeres und damit verbundene Umformung dieses Selbst in dem Vorgang des Verstehens 
gegründet ist», GS 5 262). Dilthey aveva parlato in tal caso di Hineinversetzen, termine al quale 
si sovrappongono i già citati concetti di Transposition, Nachbilden e Nacherleben. I quattro termini 
sono usati in maniera pressocché intercambiabile. Essi sono definiti dal medio Dilthey, in ge-
nerale, come dei processi psichici (Vorgängen) (cfr. GS 5 276; “Contributi allo studio” 478), 
mentre il Dilthey maturo definisce anche il riprodurre e il rivivere come una «Verfassung» (cfr. 
GS 7 214; “Progetto di” 235), cioè come un processo psichico con valore costitutivo pregresso 
rispetto alla comprensione riproducente (Nachbildenden Verstehen), considerabile come quel tipo di 
comprensione immedesimativa che caratterizza il Verstehen metodico. Un Hineinversetzen si ve-
rificherebbe, per Dilthey, «sia in un uomo, sia in un’opera» (GS 7 214; “Progetto di” 235), 
quindi sia nell’esperienza intersoggettiva relegata all’ambito pragmatico, sia nell’esperienza in-
teriore resa possibile dal contatto con l’arte. Le implicazioni connesse al concetto di compren-
sione riproducente compaiono parimenti a partire dai Beträge zum Studium der Individualität: rife-
rendosi all’esperienza della fruizione teatrale, qui veniva già detto che questo tipo di compren-
sione ha come oggetto, indifferentemente, gli stati psichici – ci si riferisce infatti agli spettatori 
teatrali che riproducono gli stati psichici degli attori in scena (cfr. 277; 479) –, oppure un vis-
suto alternativo, che per un lettore è possibile riprodurre sulla base della sua esperienza di 
un’opera scritta in grado di «allargare l’orizzonte della vita» – ricompare in tal caso la conce-
zione schilleriana dell’arte come liberazione dalla contingenza (cfr. 276; 478). Nel Plan appare 
però un ulteriore approfondimento di quanto già era stato detto negli anni Novanta. 

La novità prospettata nella fase matura riguardo al concetto di trasposizione è costituita 
appunto dall’approfondimento della correlazione con la modalità di concepire l’opera letteraria 
in quanto espressione di Erleben. Riprendiamo un passo significativo al riguardo: 

 
Seine vollendung erreicht es, wo das Geschehnis durch das Bewußtseins des Dichters, Künstlers 
oder Geschichtschreibers hindurchgegangen ist und nun in einem Werk fixiert und dauernd vor 
uns liegt. 
Das Lyrische Gedicht ermöglicht so in der Aufeinanderfolge seiner Verse das Nacherleben eines 
Erlebniszusammenhanges: nicht des wirklichen, der den Dichter anregte, sondern dessen, den 
auf Grund von ihm der Dichter einer idealen person.41 (GS 7 212) 
 
Ecco quindi che, secondo il Dilthey maturo, si verificherebbe attraverso l’esperienza susci-

tata dal contatto con il testo poetico una comprensione immedesimativa non dello stato psi-
chico che ha presieduto alla sua creazione, ma del personaggio che parla, agisce e prova i sen-
timenti e le emozioni descritte nel testo. In tal modo, si rivivrebbe la connessione di esperienze 
di un personaggio situato nel «secondo mondo» della finzione, ma che, nonostante la sua ap-
partenenza a un dominio ideale, riesce a provocare in noi una risposta emotiva reale. Si potrebbe 

 
41 «La compiutezza del rivivere è raggiunta quando l’avvenimento è attraversato dalla coscienza del 
poeta, dell’artista o dello storico, quando viene fissato in un’opera ed è presente davanti a noi. La poesia 
lirica rende così possibile, nella successione dei suoi versi, rivivere una connessione di Erlebnisse: non 
quella reale che animava il poeta, ma quella che, sulla sua base, il poeta pone in bocca a una persona 
ideale» (“Progetto di” 235-36). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 135 

parlare in tal caso, a buon diritto, di una risposta empatica nei confronti del testo, ma ci preme 
notare che, nella concezione diltheyana, non compare propriamente il concetto di Einfühlung. 
Anche in tal caso, comunque, è stato notato di recente come la riflessione di Dilthey, riferen-
dosi a questa componente immedesimativa della comprensione, pare essere stata anticipatrice 
di un tema dibattuto nella contemporaneità dagli studi interessati a chiarire la comprensione 
del mondo resa possibile dall’esperienza dell’arte concependola come una trasposizione empa-
tica. In particolare, è stato Shaun Gallagher a dedicare attenzione a un discorso di questo tipo. 

La riconsiderazione più recente del pensiero diltheyano da parte di Gallagher, coniugante 
alcune sue prime osservazioni del 2004 (cfr. “Hermeneutics”) con i risultati della sua Interaction 
Theory, è stata presentata nel 2019 nel saggio Dilthey and Empathy.42 In questo scritto Gallagher 
propone una panoramica delle diverse concezioni dell’empatia succedutesi a partire dal primo 
Novecento quando si sviluppò, prevalentemente in ambito tedesco, il dibattito sul concetto di 
Einfühlung, fino all’attualità, in cui si è cercato di chiarire il concetto di empatia ricorrendo al 
supporto delle neuroscienze (cfr. 146-54). Nella sua argomentazione, per inquadrare le prime 
teorie inerenti al concetto di empatia, Gallagher si rifà nello specifico all’intervento di Moritz 
Geiger al quarto Congresso tedesco sulla Psicologia sperimentale del 1910,43 per poi passare al 
dibattito odierno nel quale si sono segnalate le tesi sul ruolo dei neuroni specchio per l’attiva-
zione della capacità empatica. Gallagher osserva con precisione che la riflessione di Dilthey 
non indugia marcatamente sulle caratteristiche dell’Einfühlung, come invece accade, ad esem-
pio, in Lipps o in Stein. Quando si tratta di discutere della comprensione intersoggettiva, in-
fatti, Dilthey parla sempre di Verstehen, e non utilizza il termine Einfühlung, se non en passant,44 
preferendogli, soprattutto nei suoi ultimi scritti, i già citati termini di Hineinversetzen (o Transpo-
sition), Nachbilden e Nacherleben. Riprendendo quanto osservato da Geiger nella sua conferenza, 
in ogni caso, Gallagher nota che le riflessioni sul fenomeno dell’empatia offerte dalle diverse 
teorie del primo Novecento (inclusa quella di Dilthey) prendono avvio dallo stesso punto di 
partenza: si cerca di comprendere come sia possibile soggettivamente, sulla base di espressioni 
corporee esterne, desumere l’esperienza mentale interna altrui che rimane quindi, per così dire, ‘nasco-
sta’ ai sensi. Avviene, dunque, una proiezione immedesimativa che consiste nell’atto di «riempi-
mento» di quanto è celato nell’interiorità dell’altro tramite il ricorso all’esperienza di se stessi e 
del mondo circostante. Scrive Gallagher, riprendendo Geiger: «Although we know of the 
other’s experience only through external signs, “we add something mental from our own in-
wardness […]”. Projection involves a kind of filling in (Einfüllung) where we use our own 
experience to fill in what we cannot access of the other’s experience» (148). Ecco, quindi, che 
si ripresenta la medesima correlazione tra esperienza esterna ed esperienza interna sulla quale 
ci siamo già soffermati più volte, e che riguarda il contatto con l’esperienza interiore dell’altro 
da cogliere sia nel contatto intersoggettivo in ambito pragmatico, sia nel contatto linguistico 
con un testo da leggere e poi interpretare. 

Quanto affermato da Dilthey nella sua descrizione del concetto di trasposizione «sia in un 
uomo sia, in un’opera» può offrire, però, al contempo, diversi spunti di riflessione riguardo ai 
limiti ai quali questo concetto può essere soggetto, se messo in relazione con ruolo dell’erme-
neutica, così come intesa dal pensiero diltheyano maturo. Secondo Dilthey, ci si può confron-
tare, grazie alla comprensione delle vite altrui permessa dagli scritti storici o finzionali, con le 

 
42 Gallagher è inoltre ritornato il medesimo anno sullo stesso tema in una serie di conferenze, il cui 
contenuto è stato reso disponibile in volume (cfr. Performance 102-18). Per la riflessione di Gallagher sulla 
risposta empatica relativa all’esperienza teatrale cfr. invece “Acting”. 
43 Segnaliamo in bibliografia la traduzione in inglese dell’intervento di Geiger, intitolato Über das Wesen 
und die Bedeutung der Einfühlung. La traduzione citata è comparsa di recente in rivista, suddivisa in due 
parti. 
44 Al riguardo, cfr. ad esempio GS 7 215; “Progetto di” 236. In tal caso, Dilthey accosta al termine di 
Einfühlung quello di Mitfühlen (traducibile all’incirca come ‘sentire/provare insieme’ un qualcosa). 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 136 

più disparate esperienze di vita, riproducendole: si può rivivere nei panni di Riccardo III, di Bi-
smarck, di Lutero, o di qualsiasi personaggio ideale (cfr. GS 7 215-16; “Progetto di” 236-37), 
ma vanno differenziati questi processi psichici di trasposizione, riprodurre e rivivere nella loro 
appartenenza alla «totalità della vita psichica» appunto, dall’interpretazione afferente all’erme-
neutica in quanto «tecnica» che si occupa di cogliere l’essenza storica delle manifestazioni di 
vita. Quando si è dinanzi a un «testo veritiero in sé», l’esperienza che esso suscita comporta un 
rivivere, un allargare la propria esperienza di vita, avviene cioè un’esperienza riflessa, razionale, 
che può essere funzionale all’interpretazione. Dilthey sostiene però anche che, nell’interpreta-
zione dei testi, ci si debba basare al contempo su una «genialità», su una predisposizione indi-
viduale verso l’interpretazione che non è possibile definire in modo preciso: quando si deve 
interpretare un testo, ci si imbatte allora in una componente di «irrazionale» che contraddistin-
gue pur sempre il momento interpretativo (cfr. 217; 238). Ecco quindi che, forse, il secondo 
mondo della letteratura, pur nel suo statuto di finzionalità, può servire come un sussidio per 
comprendere anche gli aspetti più nascosti di noi stessi, in quanto animali auto-interpretanti, ci-
tando la definizione di Charles Taylor. 

 
 

Bibliografia 
Bianco, Franco. Il giovane Dilthey. La genesi della critica storica della ragione, Quodlibet, 2015. 

Casadei, Alberto. Biologia della letteratura: Corpo, stile, storia. Il Saggiatore, 2018. 

De Mul, Jos. “Comprendere la natura. Dilthey, Plessner e la bioermeneutica”. Lo sguardo. Rivista 
di filosofia, no. 14, 2014, pp. 117-34. 

––. “Leben erfaßt hier Leben. Dilthey as a Philosopher of (the) Life (Sciences)”. Interpreting 
Dilthey, edited by Eric S. Nelson, Cambridge UP, 2019, pp. 41-60. 

Dilthey, Wilhelm. “Contributi alla soluzione del problema circa l’origine e il diritto della nostra 
credenza alla realtà del mondo esterno”. Per la fondazione delle scienze dello spirito. Scritti editi e 
inediti (1860-1896). Traduzione e cura di Alfredo Marini, FrancoAngeli, 1985, pp. 228-76. 

––. Das Erlebnis und die Dichtung. B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1922. 

––. Der Junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebüchern. B. G. Teubner Verlagsgesellschaft, 
1960. 

––. Esperienza vissuta e poesia. Traduzione di Nicola Accolti Gil Vitale, Il Nuovo Melangolo, 
1999. 

––. “Frammenti per una poetica”. Wilhelm Dilthey, Estetica e poetica. Materiali editi e inediti (1886-
1909). Traduzione e cura di Giovanni Matteucci, 1992, pp. 289-97. 

––. Gesammelte Schriften. Vol. 1, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1922. 

––. Gesammelte Schriften. Vol. 5, Vandenhoeck & Ruprecht, 1964. 

––. Gesammelte Schriften. Vol. 6, Vandenhoeck & Ruprecht, 1962. 

––. Gesammelte Schriften. Vol. 7, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1927. 

––. Gesammelte Schriften. Vol. 19, Vandenhoeck & Ruprecht, 1982. 

––. “Idee su una psicologia descrittiva e analitica”. Dilthey, Per la fondazione delle scienze dello 
spirito, pp. 351-446. 

––. “Immaginazione poetica e follia”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 63-76. 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 137 

––. Introduzione alle scienze dello spirito: Ricerca di una fondazione per lo studio della società̀ e della storia. 
Traduzione e cura di Gian Antonio De Toni, La Nuova Italia, 1974.  

––. “La costruzione del mondo storico nelle scienze dello spirito”. Wilhelm Dilthey, Scritti 
filosofici. Traduzione e cura di Pietro Rossi, 2017, pp. 116-216. 

––. “L’essenza della filosofia”. Dilthey, Scritti filosofici, pp. 302-68. 

––. “L’immaginazione del poeta. Materiali per una poetica”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 77-
224. 

––. “L’origine dell’ermeneutica”. Wilhelm Dilthey, Ermeneutica e religione. Traduzione e cura di 
Gianfranco Morra, Rusconi, 1992, pp. 75-113. 

––. “Le tre epoche dell’estetica moderna e il suo compito attuale”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 
225-73. 

––. “Progetto del 1892-1894”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 307-11. 

––. “Progetto del 1907-1908”. Dilthey, Estetica e poetica, pp. 312-15. 

––. “Progetto di continuazione per la costruzione del mondo storico nelle scienze dello spi-
rito”. Dilthey, Scritti filosofici, pp. 217-302. 

––. “[Sulla psicologia comparativa] Contributi allo studio dell’individualità”. Dilthey, Per la fon-
dazione delle scienze dello spirito, pp. 447-518. 

––. “Studi per la fondazione delle scienze dello spirito”. Dilthey, Scritti filosofici, pp. 55-115. 

––. “Über die Einbildungskraft der Dichter”. Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft, 
vol. 10, 1877, pp. 42-104. 

––. “Vivere e conoscere. Progetto di logica gnoseologica e di dottrina delle categorie”. Dilthey, 
Per la fondazione delle scienze dello spirito, pp. 293-350. 

Forster, Michael N. “Dilthey’s Importance for Hermeneutics”. Interpreting Dilthey, pp. 61-81. 

Gadamer, Hans-Georg. “Dilthey tra romanticismo e positivismo”, traduzione di Patrizia Ci-
polletta. Dilthey e il pensiero del Novecento, a cura di Franco Bianco, Franco Angeli, 1985, pp. 
24-41. 

––. Verità e metodo. Traduzione e cura di Gianni Vattimo, Bompiani, 2000. 

Gallagher, Shaun, e Julia Gallagher. “Acting oneself as another: An actor’s empathy for her 
character”. Topoi, 12 gennaio 2019. 

Gallagher, Shaun. “Dilthey and empathy”. Interpreting Dilthey, edited by Eric S. Nelson, Cam-
bridge UP, 2019, pp. 145-58.  

––. “Hermeneutics and the Cognitive Sciences”. Journal of Consciousness Studies, vol. 11, n. 10- 
11, 2004, pp. 162-74. 

––. Performance/Art. The Venetian Lectures. Edited by Carlos Vara Sánchez, Mimesis, 2021. 

Geiger, Moritz. “On the essence and meaning of Empathy”, Part 1, translated by Florian Gö-
del and Massimiliano Aragona. Dialogues in Philosophy, Mental and Neurosciences, vol. 8, n. 1, 
2015, pp. 75-86. 

––. “On the essence and meaning of Empathy”, Part 2, translated by Florian Gödel and Mas-
similiano Aragona. Dialogues in Philosophy, Mental and Neurosciences, vol. 8, n. 2, 2015, pp. 19-
31. 



Wilhelm Dilthey e il secondo mondo della letteratura 

Giovanni Pasini 

 Enthymema XXXII 2023 / 138 

Giancristofaro, Luca. “Dilthey lettore di Goethe. Scritti e recensioni giovanili”. Syzetesis, n. 2, 
2016, pp. 159-80. 

Gjesdel, Kristin. “A Task Most Pressing. Dilthey’s Philosophy of the Novel and His Rewriting 
of Modern Aesthetics”. Interpreting Dilthey, pp. 200-16. 

Grondin, Jean. “Dilthey’s Hermeneutics and Philosophical Hermeneutics”. Interpreting Dilthey, 
pp. 252-65. 

Husserl, Edmund. Ricerche logiche. Traduzione e cura di Giovanni Piana, Il Saggiatore, 2015. 

Lessing, Hans-Ulrich. “L’ermeneutica nella fondazione diltheyana delle scienze dello spirito”, 
traduzione di Sara Vicentini. Magazzino di filosofia, n. 8., 2002, pp. 59-71. 

Lessing, Hans-Ulrich, Rudolf A. Makkreel et al. Preface. Recent Contributions to Dilthey’s Philoso-
phy of the Human Sciences, edited by Lessing, Makkreel et al., Frommann-Holzboog, 2011, 
pp. 9-11. 

Makkreel, Rudolf A. Dilthey: Philosopher of the Human Sciences, Princeton UP, 1975. 

Marini, Alfredo. Introduzione. Per la fondazione delle scienze dello spirito, di Dilthey, pp. 11-37. 

Matteucci, Giovanni. Dilthey, Das Ästetische als Relation. Königshausen und Neumann, 2004. 

––. “L’esperienza estetica in Wilhelm Dilthey”. Introduzione. Estetica e poetica, di Dilthey, pp. 
9-62. 

––. “Sull’idea diltheyana di poesia”, Aesthetica Preprint, no. 62, 2001, pp. 17-28. 

Müller-Vollmer, Kurt. Towards a Phenomenological Theory of Literature: A Study of Wilhelm Dilthey’s 
Poetik, The Hague, 1963. 

Nelson, Eric S. “Wilhelm Dilthey and the Formative-Generative Imagination”. Stretching the 
Limits of Productive Imagination: Studies in Hermeneutics, Phenomenology and Neo-Kantianism, edited 
by Saulius Geniusas, Rowman & Littlefield International, 2018, pp. 23-45. 

Noë, Alva. Strange Tools. Art and Human Nature. Hill and Wang, 2015. 

Orth, Ernst Wolfgang. “Dilthey e la fenomenologia husserliana”, traduzione di Daniela Jan-
notta. Wilhelm Dilthey e il pensiero del Novecento, pp. 195-213. 

Owensby, Jacob. “Dilthey and the Historicity of Poetic Expression”. The Journal of Aesthetics 
and Art Criticism, vol. 46, n. 4., 1988, pp. 501-507. 

Rodi, Frithjof. Conoscenza del conosciuto. Traduzione di Alfredo Marini e Giovanni Matteucci, a 
cura di Marini, Franco Angeli, 1996. 

Rossi, Pietro. “La critica della ragione storica in Dilthey: il problema della fondazione delle 
scienze dello spirito”. Rivista Critica di Storia della Filosofia, vol. 7, no. 6, 1952, pp. 459-87. 

––. Introduzione. Scritti filosofici, di Dilthey, pp. 1-36. 

Sauerland, Karol. Diltheys Erlebnisbegriff. Walter de Gruyter, 1972. 

Schiller, Friedrich. L’educazione estetica dell’uomo. Una serie di lettere. Traduzione e cura di Guido 
Boffi, Bompiani, 2017. 


