
 

 

 

Enthymema XXXV 2024 

Confini e sconfinamenti: 
le decisioni e le indecisioni di Freud e di Lacan 

Giovanni Bottiroli 

Università degli Studi di Bergamo 
 
 
Abstract – La tesi principale di quest’articolo è ‘nessuna identità senza confini’. Risulta 
perciò necessario interrogarsi sull’identità, nella consapevolezza che si tratta di una no-
zione polisemica: vengono distinti anzitutto due modi dell’identità, la coincidenza (il sog-
getto indiviso) e la non-coincidenza con se stessi (il soggetto diviso). Questa distinzione è 
essenziale per comprendere la differenza tra ideologia e teoria: l’identity politics è sol-
tanto un’ideologia dell’identità; e come ogni ideologia è schematica, dogmatica, ed estre-
mamente povera. Ecco perché si occupa unicamente delle forme di soggettività più sem-
plici, e che possiamo definire mediante proprietà (donna, nero, ecc.) oppure mediante 
parti. Uno degli obiettivi di quest’articolo è mostrare l’arretratezza filosofica, che è anche 
arretratezza politica, della identity politics. Viene poi indicata la via della complessità, an-
zitutto tramite la psicoanalisi. La rivoluzione di Freud (Psicologia delle masse, 1921) non è 
stata però compresa da Lacan. La concezione di un soggetto diviso e flessibile potrà venir 
sviluppata, da un lato, andando oltre la scolastica lacaniana e, dall’altro, esplorando la 
dimensione strategica, che continua a venir ignorata dalle teorie dell’evento così come da 
quelle dell’istituzione. 

Parole chiave – Identity Politics; Ideologia; Psicoanalisi; Flessibilità; Pensiero strategico. 

 

Title – Boundaries and Transgressions: Freud's and Lacan's Decisions and Indecisions  

Abstract – The main thesis of this article is ‘no identity without boundaries’. It is therefore 
necessary to question identity, in the awareness that it is a polysemic notion: first of all, 
two modes of identity are distinguished, coincidence (the undivided subject) and non-
coincidence with oneself (the divided subject). This distinction is essential for understand-
ing the difference between ideology and theory: identity politics is merely an ideology of 
identity; and like any ideology it is schematic, dogmatic, and extremely poor. This is why 
it only deals with the simplest forms of subjectivity, which we can define by properties 
(woman, black, etc.) or by parts. One of the aims of this article is to show the philosophical 
backwardness, which is also political backwardness, of identity politics. The way to com-
plexity is then indicated, first and foremost through psychoanalysis. However, Freud’s rev-
olution (Group Psychology, 1921) was not understood by Lacan. The conception of a di-
vided and flexible subject could be developed, on the one hand, by going beyond Lacanian 
scholasticism and, on the other hand, by exploring the strategic dimension, which contin-
ues to be ignored by theories of the event as well as those of the institution. 

Keywords – Identity Politics; Ideology; Psychoanalysis; Flexibility; Strategic Thought. 

about:blank


 

 

 
 
  
Bottiroli, Giovanni. “Confini e sconfinamenti: le decisioni e le indecisioni di Freud e di Lacan”.  
Enthymema, n. XXXV, 2024, pp. 187-207. 

https://doi.org/10.54103/2037-2426/24927 

https://riviste.unimi.it/index.php/enthymema 

ISSN 2037-2426 

 

Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 
International License 

 

about:blank


 

Confini e sconfinamenti: le decisioni e le indecisioni  
di Freud e di Lacan1 

 
 

Giovanni Bottiroli 

Università degli Studi di Bergamo 
 
 

 

«Tutta la nostra dignità sta, dunque, nel pensiero.  
Lavoriamo quindi a pensare bene: ecco il principio della morale»2 

 
«Freud aveva il senso delle distinzioni»3 

 

1.  

Le decisioni e le indecisioni, a cui mi riferisco nel titolo, riguardano la concezione del soggetto 
diviso e il desiderio di identità. Ritengo che vi sia molto da chiarire, nella psicoanalisi, per quanto 
riguarda una concezione adeguata: adeguata, anzitutto alla rivoluzione di Freud sull’identità, 
non esplicitata concettualmente dal suo autore e non compresa da Lacan, benché Lacan – e in 
ciò vi è qualcosa di paradossale su cui dovremo riflettere – avesse compiuto un passo in avanti 
decisivo. Questa è la tesi che intendo sostenere. Chiedo un po’ di pazienza, tuttavia, perché 
non potremo entrare subito nel vivo del problema. 

La relazione che presento, benché dedicata ai confini, è notevolmente diversa dall’articolo 
che verrà ospitato su Frontiere della psicoanalisi, e in cui ho cercato di approfondire il concetto di 
possibilità, già indagato nei miei libri, ma che meritava un’ulteriore messa a fuoco. Tuttavia, 
com’è intuibile, vi sono forti connessioni tra le mie riflessioni di questa sera e l’articolo per la 
rivista, che s’intitola “Confini buoni, confini cattivi: distingue frequenter”. 

Riprendo questa massima della filosofia medievale per farne il punto di partenza. Il pro-
blema dei confini può venir esaminato da diversi punti di vista, ma tutti convergono verso una 
zona decisiva, l’identità. Non si dà mai identità senza confini, ciò appare evidente. Tutt’altro che 
evidente, invece, è la polisemia di questa nozione, trascurata o indagata in maniera insufficiente 
dalla filosofia, e anche dalla psicoanalisi: lo vedremo tra poco. Ma c’è un discorso ostile – 
strutturalmente ostile – alla polisemia, ed è quello dell’ideologia: poiché non possiamo igno-
rarlo, può essere opportuno iniziare da qui. 

Oggi il problema dell’identità è quasi completamente sommerso dal discorso ideologico, in 
tutti i campi, dalla politica (i nazionalismi, i populismi, da un lato, i movimenti identitari dall’al-
tro) alla sessualità (il gender, il trans, ecc.), alle arti (gli studi culturali e il loro esito quasi inevita-
bile, cioè la cancel culture). Sarebbe del tutto depistante decretare la fine delle ideologie, come 
avviene periodicamente, e come è avvenuto, quasi fosse un’ovvietà, nella fase postmoderna. 
In realtà le ideologie sono immortali, benché sostituibili e in grado di cambiare forma. Esse 

 
1 Quest’articolo riprende la lezione tenuta on line per la rivista Frontiere della psicoanalisi il 14 maggio 2024. 
Ho mantenuto lo stile orale dell’esposizione, e introdotto solo piccole modifiche, aggiungendo però 
un’Appendice. 
2 «Toute notre dignité consiste donc en la pensée. Travaillons donc à bien penser: voilà le principe de la 
morale» (Pascal 162). 
3 Lacan, Il seminario. Libro XXIII 128. 



Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 190 

non si presentano solo come Grandi narrazioni; e la loro azione, il loro influsso, non si limita 
ai valori che propongono. Vorrei concentrare perciò la mia attenzione non solo sui contenuti, 
ma sulla forma del discorso ideologico per quanto riguarda l’identità. Spero di riuscire a mostrare 
l’importanza di questa riflessione. 

Diamo per scontata la nozione di identità nei discorsi di destra: i tratti della chiusura sono 
evidenti. Mi interessa molto di più osservare le accezioni di identità nella cultura e nelle pro-
poste politiche della ‘sinistra’ – da scrivere tra virgolette, bisogna dirlo subito, per vari motivi. 
Su questo versante sono riscontrabili due usi: 

(a) il primo è più sofisticato, nella misura in cui si ispira più o meno direttamente alle posi-
zioni di alcuni filosofi, e più precisamente alle filosofie della differenza (Deleuze, Derrida, 
Foucault). In questa prospettiva l’identità viene svalutata, posta sotto processo. Per compren-
dere l’accusa è necessario aggiungere alcune determinazioni al concetto, cioè alcuni aggettivi al 
sostantivo: identità viene intesa come equivalente a identità chiusa, rigida, coincidente con se stessa 
(e tendenzialmente statica). All’identità si contrappone la differenza, come debordamento, e 
come divenire (metamorfosi). Vedremo tra poco in maniera più dettagliata quanto sia ambigua, 
o meglio fallace, questa posizione filosofica che ha trovato una grande diffusione sul piano 
ideologico. Mi pare opportuno sottolineare sin d’ora un punto fondamentale: opponendo la 
differenza all’identità, si rinuncia alla polisemia del concetto – e lo si consegna facilmente alla 
cultura di destra. Si tratta di un enorme errore – reperibile anche in studiosi non mediocri. Un 
solo esempio, il saggio di un importante antropologo italiano, Francesco Remotti, intitolato 
Contro l’identità (1996); 

(b) ma la sinistra (in un’accezione ampia, estesa ai movimenti democratici, i liberal negli Stati 
Uniti) può davvero permettersi di essere contro l’identità in generale? Il problema lessicale 
s’impone come rilevante: identità è una parola forte, carica di suggestioni positive, dunque non 
deve venir regalata all’avversario. È stato perciò inevitabile, da alcuni decenni, il sorgere e il 
proliferare di gruppi più o meno ampi, che si sono riconosciuti nell’espressione identity politics. 
Che cosa s’intende però con identity e con politics? Ho iniziato la mia riflessione citando la mas-
sima distingue frequenter, cioè bisogna fare le giuste distinzioni. Potremmo riformularla così: bi-
sogna chiamare le cose con i giusti nomi. 

Ecco perché un politologo americano, Mark Lilla, ha pubblicato nel 2017 un breve saggio 
(un pamphlet), tradotto in italiano con il titolo L’identità non è di sinistra. La traduzione non cor-
risponde all’originale, molto più debole (The Once and Future Liberal), ma rispecchia la tesi fon-
damentale: la politica identitaria, afferma l’autore, non è politica, se con questo termine si in-
tende una visione comprensiva della società, dell’economia e della cultura, e che implica inte-
resse per i rapporti internazionali. Niente di tutto ciò nella identity politics, che Lilla definisce 
così: «la politica identitaria è una forma antipolitica che, mentre la sinistra aspetta la comparsa 
di qualche nuova idea, come Estragone e Vladimiro aspettano Godot, potrà avere solo un 
ruolo marginale» (10). Antipolitica e pseudopolitica sono i termini usati dall’autore di questo saggio, 
che intende chiamare le cose con i giusti nomi. Possiamo proporre rapidamente una ricostru-
zione storica: negli Stati Uniti si è cominciato a parlare di ‘identità’ in ambito politico negli anni 
’70, in riferimento a diversi gruppi e minoranze: è nata allora la retorica dell’orgoglio nero, 
dell’orgoglio gay, ecc. Scrive ancora Mark Lilla: «per inseguire quella molteplicità, la sinistra si 
è disgregata» (12). Io proporrei anzitutto un altro termine: la sinistra si è eticizzata. E il processo 
di eticizzazione è dilagato a livello mondiale con la crisi definitiva del marxismo: quando la 
lotta di classe è stata sostanzialmente cancellata, l’identità è salita in primo piano, raccogliendo 
le energie disperse delle minoranze umiliate. C’è stata una restrizione di orizzonti: l’incapacità 
di elaborare il lutto della politica ha suscitato e incrementato processi di eticizzazione. Sin da 
adesso possiamo iniziare a comprendere il contributo che può dare la psicoanalisi, come teoria 
di frontiera: nel Seminario VII (1959-1960) Lacan propone un’etica sobria, ‘minima’, imperniata 
su un solo precetto: essere fedeli al proprio desiderio – che non è un precetto del Super-io, bensì un 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 191 

enunciato da interpretare (il Super-io non ammette interpretazioni, ma unicamente obbe-
dienza). Un solo principio, dunque, viene affermato da Lacan, e non l’etica invasiva 4 – ma pos-
siamo esitare ancora nel riconoscere questa invasività come un tratto di tutte le ideologie? 
L’ideologia è sempre un pensiero eticizzato, e questo vale per le Grandi come per le Piccole narrazioni. 
Bisogna aggiungere: nello spazio soffocante, claustrofobico, dell’etica che ha ingoiato e abolito 
la politica, crescono con bruciante intensità l’orgoglio e la rabbia, e si produce quella terribile 
passione descritta da Dostoevskij e da Nietzsche, cioè il risentimento. Su ciò torneremo. 

Dunque, la politica dell’identità andrebbe denominata, correttamente, l’ideologia dell’identità: 
questo eviterebbe già molti equivoci. Ma non basta, perché una più grande confusione si ad-
densa nell’altro termine di questa espressione. Chiedo ancora un po’ di pazienza, perché penso 
sia utile rilevare alcuni tratti formali del discorso ideologico. Ne abbiamo già visto uno: la pre-
ferenza per i sostantivi, o gli aggettivi sostantivati (i neri, gli omosessuali, ecc.). Ma la questione 
è un po’ più complessa, perché gli aggettivi vengono accettati quando indicano una proprietà, 
cioè un sottogenere. È interessante osservare come questa rigidità grammaticale, così tipica 
dell’ideologia, abbia prodotto un boomerang, nel senso di una ulteriore frantumazione identi-
taria. Osserva Mark Lilla: 

 
La New Left era lacerata dalle dinamiche intellettuali e personali che affliggono ogni movimento 
di sinistra, con un’aggiunta: l’identità. Le tensioni razziali sono emerse subito. I neri si lamenta-
vano che i leader erano quasi tutti bianchi, il che era vero. Le femministe si lamentavano che 
erano tutti uomini, e anche questo era vero. Ben presto le donne nere si sarebbero lamentate sia 
del sessismo dei radicali maschi di colore, sia del razzismo implicito delle femministe bianche, le 
quali a loro volta erano criticate dalle lesbiche perché accettavano la famiglia eterosessuale come 
struttura naturale (81). 

 
Vorrei indicare un secondo tratto, più elitario, diciamo così, cioè riscontrabile non nel lin-

guaggio dei militanti bensì nei testi che per gli identitari sarebbero testi teorici – ma probabil-
mente in gran parte pseudo-teorici o ideologici. Si tratta dell’uso annacquato di alcuni termini 
filosofici dotati di prestigio, come ontologia o epistemologia. Il bluff nell’uso di questi termini è 
facilmente smascherabile, con un minimo di attenzione. Per un filosofo, ontologia rinvia a logica 
e a linguaggio; per un ideologo rinvia a potere, a politica – immediatamente, cioè senza media-
zione. Al dissolversi della complessità concettuale corrisponde un’ascesa dei temi ideologica-
mente privilegiati: i temi prendono il posto dei concetti (è un procedimento tipico). Ad esem-
pio, la distinzione prima e dominante nell’ontologia non potrà essere la differenza heidegge-
riana tra essere e ente, bensì la differenza sessuale. E diventerà plausibile affermare, grazie a 
questo ribaltamento, che la differenza sessuale potrebbe gettare luce sulla differenza ontologica 
(e certamente non il contrario). Quanto all’epistemologia, non si tratterà di discutere sulla me-
todologia delle scienze, sulla eventuale incommensurabilità tra paradigmi, ecc.: questo termine 
indicherà semplicemente un sapere, nel senso di un’opinione diffusa, una doxa culturalmente 
autorevole se non altro perché tramandata, insomma un’ideologia. L’annacquamento viene 
confermato dai nessi immediati che gli identitari non esitano a stabilire, generando entità come 
‘l’ontologia patriarcale’ e ‘l’epistemologia fallica’ (o viceversa, ‘l’ontologia fallica’ e ‘l’epistemo-
logia patriarcale’; e così via). 

Un’ulteriore conferma viene dalla produzione di parole-sintesi, come fallogocentrismo. Chi 
ritiene che il logos, nella filosofia occidentale, sia il termine che indica l’intera storia della filoso-
fia, con la straordinaria ricchezza concettuale che essa ha comunque prodotto, dovrebbe ricre-
dersi, e compiacersi perché il logos è stato finalmente messo a nudo, e svergognato: le sue finte 
profondità celavano semplicemente il membro maschile. Di questo riduzionismo, tuttavia, 

 
4 Invasiva non solo verso la politica, ma anche verso l’estetica (cultural studies e cancel culture) e verso la 
conoscenza (relativismo, doxa, anziché pluralismo). 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 192 

sono responsabili anche alcuni filosofi contemporanei – e senza dubbio, in generale, il degrado 
filosofico che ha caratterizzato il postmoderno: un periodo in cui, per esempio, si parlava della 
metafisica come ‘pensiero violento’, senza scandalizzare nessuno. 

Aggiungo un esempio recente di parola-sintesi: il petrosessorazzismo, un termine coniato da 
Paul Preciado, e utilizzato continuamente in Disforia mundi (2022). «Definisco ‘petrosessoraz-
ziali’ la forma di organizzazione sociale e l’insieme delle tecnologie di governo e di rappresen-
tanza sorte in Europa nel Sedicesimo secolo e da lì, con l’espansione del capitalismo coloniale 
e delle epistemologie razziali e sessuali, esportate in tutto il mondo» (40). Qui diventa visibile 
un altro tratto delle ideologie, che chiamerò la sovrapposizione generalizzata: tutti i conflitti tra 
oppressori e oppressi sarebbero perfettamente sovrapponibili – in particolare, l’assetto sociale 
che ha la sua fonte primaria negli idrocarburi ad alto tasso di carbonio (carbone, petrolio, ecc.), 
la secolare dominanza sessuale e patriarcale, la violenza e lo sfruttamento razziale. Non sem-
plicemente ‘tutto è connesso con tutto’, ma la forma binaria di tutte le lotte implica la loro 
sovrapposizione. Con alcune conseguenze che vale la pena di esplicitare. Nel romanzo-allego-
ria, La fattoria degli animali, tutti erano eguali, ma alcuni erano più eguali degli altri. Analoga-
mente, la visione iperglobale di Preciado è guidata da una gerarchia surrettizia, in base a cui 
alcune lotte sono più ‘archetipiche’ delle altre. Quali? Le lotte per l’identità, vale a dire quelle 
condotte dai movimenti identitari (per l’ambiente, per le minoranze sessuali e razziali). Chi 
combatte una di queste lotte, e soprattutto chi combatte le lotte ‘essenziali’, agisce contempo-
raneamente ad ogni livello: questo dice l’ideologia. Non è più la lotta di classe, sono le lotte 
identitarie a determinare il destino dell’umanità. In questa prospettiva, un trans non è soltanto 
un trans: sarebbe, in un certo senso, un individuo ‘universale’. Ebbene, Freud ci ha insegnato 
che nei sogni un personaggio può condensare diverse identità in base al processo della Verdi-
chtung; nella realtà, come la descrive l’ideologia (e non solo quella di Preciado), avverrebbe 
qualcosa di analogo: l’individuo identitario unificherebbe tutte le forze di insubordinazione del 
pianeta. 
 
 

2.  

Considero la psicoanalisi come una prospettiva critica indispensabile nei confronti del sempli-
cismo, del fanatismo e del delirio ideologico (ogni ideologia ha dei tratti deliranti). Ma sono 
necessarie delle puntualizzazioni. Anzitutto: secondo la vulgata lacaniana, nella società con-
temporanea il Super-io ha modificato la sua forma: anziché proibire, incentiva. Il Super-io 
attuale autorizza il narcisismo e ordina di godere. Questa descrizione, che riceve molti con-
sensi, mi sembra parziale: trascura l’esistenza di un altro Super-io, o di alcuni Super-io riuniti da 
somiglianze di famiglia, per citare Wittgenstein. Proviamo ad assegnare dei nomi: c’è un Super-
io egualitario, un Super-io inclusivo, un Super-io dei diritti. Dunque la voce dell’etica non ha smesso 
di risuonare nella psiche; e con la medesima intolleranza, con il medesimo fanatismo del vec-
chio Super-io freudiano, erede dell’imperativo categorico di Kant, con la medesima cecità, im-
pone il proprio dominio. Non potrebbe essere questo il nuovo disagio della civiltà, se vogliamo 
riprendere il celebre saggio di Freud del 1929? Non più la necessaria parziale repressione del 
soddisfacimento sessuale, bensì la subordinazione all’etica invasiva, il dominio dei processi di 
eticizzazione, che rispondono all’esigenza del senso promuovendo l’ideologia identitaria (a de-
stra e a sinistra). Non esiste soltanto la banalità del male, indicata da Hannah Arendt, esiste 
anche la stupidità del bene. Vi torneremo. 

Cerchiamo di verificare questa tesi, affrontando la polisemia dell’identità in maniera ade-
guata. Vi propongo le distinzioni che ho enunciato nella Ragione flessibile (2013) e in seguito 
nella Prova non-ontologica (2020), e che ho illustrato in uno schema, che si trova in entrambi i 
libri (La ragione flessibile 354): 
 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 193 

 

 
 
Osservazioni: 
(a) gli schemi possono essere utili, ma rischiano anche di provocare qualche equivoco. Que-

sto schema presenta quattro concezioni dell’identità, allineandole, una accanto all’altra. Tutta-
via la concezione più importante è la quarta, poiché è quella che ispira l’intera tipologia. Ciò è 
già palese nel punto di partenza: non si dà identità senza un modo di identità. L’identità va indagata 
nei suoi modi, nei modi d’essere; 

(b) una prima e fondamentale distinzione riguarda la possibilità che un individuo (un sog-
getto) coincida o non coincida con se stesso. Che cosa significa ‘non-coincidenza’? vale a dire, 
qual è il preciso significato del ‘non’? La domanda investe tutto il campo della logica, e anzi-
tutto la legittimità di usare l’articolo determinativo: contro la fallacia che esso ha sempre sug-
gerito, va affermato che ‘la’ logica non esiste. Non esiste se non in quanto pluralismo logico, 
cioè pluralità degli stili di pensiero. È la tesi che possiamo attribuire quantomeno a Hegel e a 
Heidegger, con differenze, però, che vanno esplicitate, il che è possibile soltanto a partire dalla 
polisemia delle relazioni oppositive. Con estrema concisione – i presupposti del mio discorso 
sono reperibili nei miei libri già citati –, va precisato che il ‘non’ della ‘non-coincidenza’ non 
corrisponde né ai contraddittori, né ai contrari, bensì ai correlativi, cioè agli opposti che si defi-
niscono nella loro interdipendenza.  

Ancora due precisazioni minime, ma indispensabili: i correlativi rappresentano un’opposi-
zione non-separativa (come indicato dalla ‘et’), e tuttavia non sintetica. Sono costitutivamente 
diversi dal rapporto di sintesi (hegeliano), ma va ricordato che Hegel non è solo il pensatore 
della sintesi: infatti padrone – servo è un caso eminente dei correlativi; piuttosto, questa ‘et’ si 
avvicina alla relazione heideggeriana di co-appartenenza, che non contempla alcuna sintesi. 
Una volta messa a fuoco, la relazione tra correlativi permetterebbe di reinterpretare nella ma-
niera più feconda la formulazione di Hegel ‘l’identità è identità dell’identità e della non-identità’ 
e quella di Sartre ‘l’uomo è ciò che non è e non è ciò che è’. 

Inoltre, l’interdipendenza tra correlativi non viola il principio di non-contraddizione. Dun-
que la logica flessibile dei correlativi non ripropone l’eterna stupidaggine dell’hegelo-marxismo, ri-
lanciata negli scorsi anni da Žižek (Meno di niente), secondo cui la dialettica sarebbe un supera-
mento del principio logico supremo. In ogni caso, il pensiero della flessibilità è radicalmente 
diverso dalla dialettica. 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 194 

Lascio in sospeso un’ultima precisazione, che vi presenterò tra poco. Cominciamo ora ad 
osservare il versante dell’identità intesa come coincidenza. Questa prospettiva non è falsa, ma 
è fallace, presenta cioè una grave semplificazione/distorsione del problema servendosi di una 
possibilità parzialmente legittima. Niente ci vieta infatti di utilizzare questa prospettiva, descri-
vendo gli enti – gli individui – in quanto determinati da una serie di proprietà oppure composti 
da un insieme di parti. Qualunque documento di identità è imperniato sulla concezione pro-
prietaria e, nei suoi limiti, dice la verità sull’individuo a cui si riferisce. In ambito filosofico, 
proprietarie sono le definizioni essenzialiste: ad esempio, la celebre definizione aristotelica 
dell’uomo come animale razionale. Questa definizione può venir messa in discussione, non sem-
plicemente per la sua parzialità: la parzialità, di per sé, è un difetto forse ineludibile. Bisogna 
sempre guardare alla prospettiva che ispira una definizione, per comprenderne il valore euristico; 
è così che dovremmo giudicare la parodia anti-aristotelica di un personaggio di Dostoevskij, il 
protagonista dei Ricordi dal sottosuolo: «Io ritengo che la miglior definizione dell’uomo sia questa: 
animale bipede e ingrato» (50). Ingrato, perché non aspira necessariamente al benessere che gli 
promette la società, e può preferire l’infelicità. Mi pare che qui Dostoevskij anticipi ciò che 
Freud chiamerà pulsione di morte. 

La concezione proprietaria non è stata completamente abbandonata dai filosofi, ma certa-
mente ha perduto di prestigio. In compenso, e lo abbiamo visto poco fa, riceve grandi consensi 
sul terreno dell’ideologia. Ho accennato agli effetti di frantumazione che ha prodotto – ad 
esempio, per la identity politics, una donna nera lesbica ha il diritto di non riconoscersi nell’iden-
tità dei bianchi, dei maschi, delle donne eterosessuali. Ora possiamo comprendere una delle 
cause che hanno prodotto lacerazioni nei movimenti identitari: quando un’identità viene defi-
nita rigidamente – e le proprietà sono le determinazioni più votate all’irrigidimento –, è inevita-
bile che sorga il conflitto con altre identità, altrettanto rigide. Senza alcuna consapevolezza, 
l’identity politics ha ereditato in ampia misura dalla metafisica l’essenzialismo che crede di com-
battere, e che ha piuttosto moltiplicato. L’unico gruppo che sembra fare eccezione è quello dei 
trans: ma se lo spazio in cui si è fluidi è circoscritto da proprietà, se rimane uno spazio ‘pro-
prietario’, quello che viene descritto come un vasto mare si riduce a poco più di una piscina. 
Vogliamo ancora qualche conferma? Si pensi a una locuzione che da parecchi anni è diventata 
abituale negli identitari: ‘io parlo in quanto X’, dove ‘X’ può significare donna, gay, nero, ecc. Si 
tratta di un’enunciazione arrogante, che toglie agli interlocutori il diritto alla discussione. Pro-
ferita da una posizione che si pretende moralmente superiore, questa locuzione esprime e con-
ferma la concezione ristretta di chi si autodefinisce tramite una determinazione di genere (o di 
genere e specie: sono donna nera lesbica, per esempio), e che, per mantenere intatta la propria 
ideologia, è disposto a cancellare il proprio essere singolare a favore di un tratto anonimo. La 
povertà mentale, prima ancora del fanatismo, di questa locuzione dovrebbe essere evidente. 
Vorrei menzionare per contro un recente episodio, di cui ho preso conoscenza nella mia pagina 
Facebook: aggredita da un’altra femminista, che parlava ‘in quanto donna’, Silvia Lippi ha rispo-
sto non solo garbatamente, ma precisando che parlava ‘a suo nome’ (in nome di se stessa), e 
non in nome delle donne, che pure considera e chiama sorelle (cfr. Lippi e Maniglier). C’è da 
augurarsi naturalmente che questo atteggiamento singolarizzante venga sempre più condiviso. 

Una critica filosoficamente avveduta nei confronti della concezione proprietaria è stata 
espressa in filosofia dal pensiero mereologico, che rifiuta l’idea di una sostanza in grado di 
modificarsi unicamente per un ricambio di proprietà. Mereologica è la concezione dell’identità 
in Hume, e nei filosofi della mente neo-humiani contemporanei, come Daniel Dennett, se-
condo cui l’Io deriverebbe da «un’aggregazione un po’ abborracciata di circuiti cerebrali spe-
cializzati» (255), che si sono sviluppati in maniera indipendente, ma in qualche modo finireb-
bero con il lavorare per una causa comune: ne risulterebbe, per «una sorta di miracolo politico 
interno, un comandante virtuale dell’equipaggio, che non disporrebbe peraltro di poteri ditta-
toriali a lungo termine. Chi comanda? Prima una coalizione e poi un’altra» (256). Il punto di 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 195 

vista mereologico non è reperibile solo in alcuni autori che si occupano di filosofia della mente. 
Lo troviamo in Deleuze, per esempio, e nel post-umano. Non c’è dubbio che questa conce-
zione sia in grado di trovare ampi consensi nella cultura attuale, in cui l’ibridazione tra uomo 
e macchina è ormai all’ordine del giorno. 

Una precisazione, riprendendo le distinzioni che ho presentato: fino a quando l’identità 
viene intesa nel modo della coincidenza, il soggetto rimane indiviso. Indiviso non equivale a 
inarticolato e neanche a statico. Anche nella forma proprietaria un individuo può modificarsi 
radicalmente (sul piano etico e politico, per esempio). Il dissenso tra le due concezioni dell’in-
diviso riguarda la differenza nei tipi di articolazione, e nelle possibilità di trasformazione, cioè 
il divenire. La nozione di un individuo-sostanza come subiectum in cui possono avvicendarsi 
proprietà anche opposte appariva troppo limitato a Bergson: occorreva pensare una modalità 
più radicale, in cui la trasformazione non risulta subordinata a un subiectum, a un telos, e si svolge 
fluidamente: com’è noto, questa è l’impostazione di Deleuze e dei deleuziani. 

Torniamo un attimo alla nozione di individuo mereologico. Possiamo indicarla emblema-
ticamente con un personaggio creato dalla modernità, e che ha poi assunto lo statuto di 
un’icona, cioè Frankenstein. Lasciamo da parte gli aspetti più vistosi e sensazionali della ‘crea-
tura’: quello che ci interessa è il suo statuto ontologico, cioè il suo modo d’essere, indubitabil-
mente mereologico. Qui l’identità nasce dalle cuciture: è un’entità composita, assemblata. Ma 
non una semplice somma perché in tal caso la vita non potrebbe riunire le parti che la com-
pongono: i confini inter partes si dissolvono, i pezzi di carne vanno a formare un organismo. Il 
tutto risulta dalle parti, il che implica che ciascuna di esse possa venire sostituita (almeno in 
linea di principio) se dovesse deteriorarsi. Il corpo di Frankenstein evoca quel puzzle dell’iden-
tità, formulato da Hobbes, tuttora discusso nella filosofia cosiddetta ‘analitica’, e conosciuto 
come la nave di Teseo (o in formulazioni simili): immaginiamo che, a causa dell’usura del 
tempo e della permanenza in mare, alcune parti della mitica nave richiedano di venir sostituite, 
e che ciò avvenga, progressivamente, fino al ricambio completo. Si tratta ancora della stessa 
nave? Mi limito a menzionare questo puzzle per sottolineare che una prospettiva mereologica 
sfocia quasi inevitabilmente in una tesi di sostituibilità: a qualunque parte ne può subentrare 
un’altra, simile alla precedente o migliore, dal punto di vista della robustezza, della durata, della 
funzionalità, ecc. Perciò tra gli eredi di Frankenstein vi è il cyborg, e l’idea di un organismo in 
cui diverse parti sono sostituite da protesi artificiali. 

Immaginiamo dunque un individuo umano che procede a un’automodifica più o meno 
ampia del proprio corpo, ed esaminiamo i risultati: si tratta ancora dello stesso individuo? La 
sua forma corporea, e la sua attività mentale, hanno subito delle trasformazioni: possiamo 
considerarle una metamorfosi? L’ideologia identitaria non avrebbe dubbi nel rispondere posi-
tivamente. Una teoria del soggetto diviso darà invece una risposta diversa. Senza dubbio c’è 
stato uno sconfinamento tra naturale e artificiale: ma la teoria non può utilizzare concetti an-
nacquati. Dobbiamo attribuire significati diversi ai confini, a seconda che riguardino l’indiviso oppure il diviso. 
Questa è una tesi fondamentale per la mia riflessione. 

Cerco di chiarire ulteriormente il problema: il soggetto mereologicamente esteso, nel postumano, 
è un oltrepassamento dell’uomo oppure è una variante dell’ultimo uomo, anticipatamente de-
scritta da Nietzsche? Vi ricordo come Nietzsche descrive l’ultimo uomo (der letzte Mensch), la 
nuova specie di umanità forse destinata a trionfare sulla terra: 

 
Ahimè, verrà il tempo in cui l’uomo non scaglierà più il dardo del suo desiderio al di là dell’uomo, 
e la corda del suo arco avrà disimparato a vibrare! 
[…] Ahimè, verrà il tempo dell’uomo più spregevole, che non potrà più disprezzare se stesso! 
Vedete, io vi mostro l’ultimo uomo! 
[…] la terra sarà allora diventata piccola, e su essa saltellerà l’ultimo uomo, che farà tutto piccolo. 
La sua razza è inestirpabile, come la pulce di terra; l’ultimo uomo è quello che ha la vita più lunga 
(Così parlò Zarathustra 11). 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 196 

 
Nel libro che annuncia l’oltreuomo e l’eterno ritorno, Nietzsche confessa i suoi incubi: il 

desiderio inestirpabile di coincidenza si estende, ahimè, alle caricature della non-coincidenza (i 
sosia parodianti, come li chiama Bachtin nel suo libro su Dostoevskij). 

Per la non-coincidenza non basta il divenire, esaltato da Deleuze: il divenire animale, il dive-
nire donna, ecc. Queste trasformazioni rimangono anonime: si pensi anche (è un esempio di 
Deleuze) al divenir-balena di Achab. Non si tratta mai di metamorfosi singolarizzanti. Perché 
ciò non avviene? Questa è la domanda che affronteremo tra poco, dopo una digressione che 
non mi sembra trascurabile, in quanto arricchisce il discorso sulla identity politics. 

Nel 2018 è stato pubblicato un saggio di Francis Fukuyama, il filosofo e politologo dive-
nuto celebre dopo la caduta del muro di Berlino per la sua tesi sulla fine della storia. Una tesi 
affrettata, anche se il saggio di Fukuyama non era disprezzabile, tanto più che evocava l’ultimo 
uomo di Nietzsche. Il libro che sto menzionando si intitola Identità. La ricerca della dignità e i 
nuovi populismi. Vediamo qual è la tesi di fondo e qual è lo strumento di analisi, che Fukuyama 
propone. Le democrazie (liberali), peraltro in declino a partire dal secondo decennio del nostro 
secolo che vede l’ascesa delle autocrazie, stanno attraversando una crisi assai grave: si mostrano 
impotenti nell’affrontare un problema interno, i movimenti della politica identitaria, che Fu-
kuyama ribattezza «la politica del risentimento» (21). 

C’è un punto su cui le considerazioni di Fukuyama appaiono degne di attenzione: gli esseri 
umani non agiscono solo in base a motivazioni economiche, che ovviamente non vanno igno-
rate. Esistono altre motivazioni, che in Occidente sono emerse con grande forza, e riguardano 
il problema del riconoscimento. Queste rivendicazioni, osserva l’autore, possono essere parti-
colarmente aspre: «un gruppo umiliato che chiede che gli venga restituita la dignità porta con 
sé un peso emotivo assai maggiore di quelli che perseguono semplicemente il proprio vantag-
gio economico» (21). La dignità esige il riconoscimento – Fukuyama riprende esplicitamente 
la tesi di Hegel, rilanciata da Kojève, secondo cui il motore della storia umana è il desiderio di 
riconoscimento, ma si richiama in maniera privilegiata anche a un altro autore, a Platone, e alla 
teoria platonica dell’anima. Secondo questa concezione – che è mereologica, benché le parti 
siano tre grandi zone, e non la molteplicità pulviscolare, l’aggregazione di micro-entità, come 
in Hume e in Dennett –, la psiche comprende tre parti: quella razionale (il logos), quella deside-
rante (epithumía: desiderio, brama), e quella coraggiosa o irascibile, capace di sdegnarsi: tutti 
questi significati vengono espressi dal verbo thymoo e dal sostantivo thymós. Com’è noto, a que-
sta tripartizione corrisponde una suddivisione della società in tre classi, rispettivamente i filo-
sofi-governanti, coloro che si dedicano ad attività economiche, e i guerrieri. Fukuyama ri-
prende dunque la tesi avanzata da Socrate nella Repubblica: esiste una terza parte dell’anima, 
oltre a quella desiderante (irrazionale) e a quella razionale, e questa terza parte, il thymós, è la 
parte dell’anima che chiede riconoscimento e dunque è la sede delle odierne politiche dell’iden-
tità (Fukuyama 32). Le democrazie liberali, scrive l’autore, non hanno risolto e non sembrano 
il grado di risolvere il problema del thymós. 

In ogni caso, il modello platonico di spiegazione del comportamento sociale rimarrebbe 
pienamente valido: si tratta di una teoria dell’anima (= del soggetto) migliore di quella utilita-
rista (Fukuyama 25). Rabbia e orgoglio sono passioni insopprimibili. 

 
 

3.  

E la psicoanalisi? Nel pensiero di Freud è presente un’oscillazione. In base ai concetti sin qui 
definiti, appare difficile non considerare mereologico il modello della psiche in L’Io e l’Es (1922). 
Prevalentemente mereologico, dovremmo dire, perché, con una felice incoerenza rispetto alla 
tradizione filosofica, la genesi di una delle tre parti, di una delle tre istanze, e cioè il Super-io, 
viene spiegata con l’introiezione dell’autorità parentale, dunque con un processo di 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 197 

identificazione. Ma l’identificazione è un concetto impensabile sul versante del soggetto indiviso: dunque 
Freud si sta spostando sull’altro versante, la non-coincidenza. Si sta spostando? Sta compiendo 
un progresso? Oppure sta regredendo rispetto alla posizione delineata un anno prima, nel sag-
gio Psicologia delle masse e analisi dell’Io? E un’interpretazione che ho espresso più volte, ma che 
ritengo utile ripresentare concisamente. Nel saggio del 1921 Freud enuncia una tesi rivoluzio-
naria nei riguardi dell’intera tradizione filosofica, con qualche eccezione comunque mai svilup-
pata, mai resa davvero visibile. E se possiamo ritrovarla parzialmente, è per il motivo indicato 
da Borges per la storia della letteratura: ogni grande autore costruisce i suoi precursori. La tesi 
di Freud è che l’identità degli esseri umani si forma, in modo eminente, tramite processi di 
identificazione, superiori a uno, ma non così numerosi da giustificare una qualsiasi filosofia del 
molteplice. L’identificazione non va confusa con l’empatia (un errore assai diffuso, un abuso 
terminologico): nell’empatia ‘io rimango Io’, nell’identificazione ‘Io divento alter’. «Je est un au-
tre» (Rimbaud). 

Nel cap. 7 di Psicologia delle masse, Freud distingue tra identificazione e investimento ogget-
tuale, due forme della libido che nel linguaggio comune corrispondono a desiderio di essere e 
desiderio di avere, e che rischiano di venir equivocate. Certamente prima di Freud era stato 
pensato il desiderio dell’essere – e così accadrà dopo Freud, ad esempio in Sartre. Ma nessuno 
prima di Freud aveva reso esplicito il desiderio di essere inteso come désir à être, come relazione 
che implica (almeno) due identità, e le trasformazioni che la seconda può indurre nella prima. 
Il secondo passo è fondamentale, e Freud lo compie immediatamente. È con questo secondo 
passo che l’identificazione si svincola dal linguaggio quotidiano, e da intuizioni rimaste vaghe, 
per diventare una teoria: una teoria relazionale dell’identità, imperniata sul modo della non-coin-
cidenza. Soltanto così, soltanto adesso, e non con la distinzione tra conscio e inconscio, il 
soggetto diventa soggetto diviso. 

Alla distinzione tra identificazione e investimento oggettuale se ne aggiungono altre due, 
indispensabili: (a) l’identificazione può nascere dal rapporto con un modello oppure con un 
oggetto; (b) le identificazioni possono modificare l’Io oppure l’Ideale dell’Io. Questa terza di-
stinzione è decisiva per distinguere le folle dalle masse, e la sua giustificazione va cercata nel 
riferimento implicito a quello che Lacan chiamerà il registro del Simbolico: meglio ancora, in 
forme del Simbolico assai diverse per complessità. 

Perché si formi una folla è sufficiente l’ideologia, con tutti i limiti che ho già indicato. Una 
massa organizzata richiede invece, per Freud, e si ricordino gli esempi della Chiesa cattolica e 
dell’esercito, alcune condizioni, che Freud riprende da un saggio di McDougall; mi limito a 
indicare le ultime due, vale a dire «la massa possiede tradizioni, usi e istituzioni»; «la massa è 
articolata, così che le prestazioni spettanti ai singoli membri risultino specializzate e differen-
ziate» (Psicologia delle masse 276). Ciò non significa evidentemente che le masse appartengono 
per intero alla dimensione del Simbolico, e tantomeno che tutti i singoli abbiano una consape-
volezza non semplicemente ideologica; ma rimane una differenza rispetto alle folle, per quanto 
riguarda la possibilità di avere dei leader di elevato profilo intellettuale, in alcuni casi di ecce-
zionale talento, e dei programmi, capaci di esprimere una visione complessiva, e non rivendi-
cazioni di gruppi. Senza queste due condizioni, che sto indicando, un evento rimane un evento, 
non diventerà mai una rivoluzione, almeno in campo politico. E neanche una vera trasforma-
zione, attuabile con mezzi non violenti. 

Dunque, nel 1921 Freud decide di dare una forma sistematica a fenomeni che aveva già 
colto molti anni prima: l’identificazione è un concetto che appartiene già all’Interpretazione dei 
sogni (1899) e al breve, fondamentale saggio Lutto e melanconia (1915). Soltanto adesso, però, 
diventa una teoria. A questa decisione si accompagna tuttavia un’indecisione, nel senso di uno 
sviluppo mancato: e lo si può verificare in L’Io e l’Es, in cui vi è un arretramento verso una 
concezione mereologica. Potremmo dire che in Psicologia delle masse Freud propone una terza 
topica, in anticipo su quella che consideriamo abitualmente la seconda. Possiamo visualizzarla 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 198 

in uno schema che mostra come essenziale la relazione tra almeno due identità (Bottiroli, Jac-
ques Lacan 143): 
 

 
 

Lacan ha sicuramente compreso la necessità di una svolta relazionale. Il soggetto non trova il 
suo baricentro dentro di sé – è così che possiamo indicare l’identità nel modo della coincidenza 
–, e non è soltanto ‘sbilanciato’ verso l’inconscio. Mi pare difficile negare che, nell’indicare la 
novità della psicoanalisi, Lacan abbia preferito la nozione di ‘soggetto diviso’ a quella di un 
soggetto scisso tra la scena della coscienza e l’altra scena dell’inconscio. Soggetto diviso vuol dire 
soggetto ‘alterizzato’ sin dall’inizio, gettato sin dalla nascita nell’alterità. C’è quasi certamente 
un debito nei confronti di Heidegger, che nei paragrafi 25-27 di Essere e tempo (1927) affermava 
la gettatezza radicale del Dasein, una condizione riassumibile nell’enunciato «Innanzi tutto Io 
non sono Io, ma sono gli altri nella maniera del Si (das Man)» (161); e un debito verso Sartre, 
che nell’Essere e il Nulla aveva messo in luce il potere esercitato dall’altro (si pensi al capitolo 
sullo sguardo ecc.). Inoltre, Lacan compie un progresso entusiasmante, perché soltanto nel suo 
pensiero la concezione relazionale diventa esplicitamente una concezione modale. I modi sono, 
evidentemente, i tre registri. 

Tuttavia – e a questo punto iniziano le mie osservazioni critiche e le mie proposte – la 
concezione modale non viene sviluppata adeguatamente. Quali sono stati gli ostacoli? Para-
dossalmente (ma non troppo) gli ostacoli vanno individuati nelle medesime forze di cui Lacan 
si è servito per rileggere l’opera di Freud, e cioè la linguistica, la logica, la filosofia. C’è una 
grande lacuna nella teoria lacaniana del desiderio – non credo di poter attenuare questa formu-
lazione –, uno sviluppo mancato che riguarda il desiderio di essere in quanto desiderio che può assumere 
una forma singolare nel Simbolico: anzi, che proprio nel Simbolico trova il luogo in cui esprimere 
meglio la sua vocazione. 

Per Lacan – come ha ricordato Miller, cioè l’esponente più autorevole della scolastica laca-
niana –, tutte le identificazioni sono alienazioni, vale a dire forme di identità inautentiche. Se appar-
tengano solo all’Immaginario, o eventualmente al Reale, è un punto che riprenderemo. È com-
prensibile che, almeno fino alla svolta del Seminario VII, le identificazioni fossero intese come 
processi dell’Immaginario, e che il compito principale dell’analisi fosse quello di causare delle 
‘disidentificazioni’.5 Ma anche in seguito, il concetto di identificazione come forma di identità 
autentica, singolare, da costruire nel Simbolico, è rimasto letteralmente impensabile per Lacan, 
Vediamone le ragioni. 

 
5 «Per lui [per Lacan], fondamentalmente, tutte le identificazioni sono inautentiche. Al destino dell’iden-
tificazione nell’esperienza analitica, così come la concepiamo dopo Lacan, corrisponde sempre la caduta 
delle identificazioni, perché il termine stesso identificazione, che non è quello di identità, indica il carattere 
inautentico dell’identificazione nei confronti dell’essere del soggetto. E dunque siamo sempre condotti 
a svalorizzare le identificazioni, a pensare che l’identificazione non dia al soggetto un autentico accesso 
al suo essere» (Miller 192). 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 199 

Il primo ostacolo nasce sul piano della logica. Il concetto di identificazione non può pre-
tendere alcuna legittimità se si resta nel campo delle logiche separative o disgiuntive, cioè se si 
mantiene lo stile di pensiero che accomuna Aristotele, Frege, Russell, al di là delle ovvie diffe-
renze. Per le logiche separative, identità equivale a coincidenza. Una non-coincidenza significa 
inevitabilmente un errore o una confusione. Perciò le identificazioni corrispondevano per La-
can a sconfinamenti confusivi. Il che è sicuramente vero in casi innumerevoli, e non solo nella 
clinica. Dice un personaggio di Woody Allen: «lo sai che mi basta ascoltare mezz’ora la musica 
di Wagner per provare l’impulso a invadere la Polonia» (Misterioso omicidio a Manhattan, 1997). 
Ma resta il problema: perché non vengono ammesse identificazioni singolari, creative, nel Sim-
bolico? 

Bisogna introdurre ancora una distinzione nella logica dei correlativi (lo si accennava 
prima). La relazione tra correlativi può coinvolgere correlativi ‘esterni’, cioè distribuiti su almeno 
due identità (come servo – padrone); questo caso non implica un processo di sconfinamento, 
né da una parte né dall’altra. Non lo implica, ma non lo vieta: si pensi al film di Tarantino, 
Django Unchained, e all’identificazione dello schiavo di colore (interpretato da Samuel Jackson) 
con il padrone (Leonardo Di Caprio). C’è un’altra possibilità, che invece implica lo sconfina-
mento da parte di uno dei due soggetti (di idem verso alter, del soggetto nei confronti del mo-
dello). In questo caso il soggetto desidera essere il modello, che ammira o ama in maniera idolatrica. De-
sidera perciò farsi modellizzare. 

Così il desiderio di essere produce una scissione: il soggetto non coincide più con se stesso perché 
va a coincidere con l’altro. A venire scisso è soltanto il soggetto, beninteso (tanto più che il 
modello può appartenere a un diverso spazio-tempo). Scissione significa che il soggetto ha mo-
dificato il suo statuto ontologico, che non è più proprietario o mereologico, ed è diventato 
relazionale. Il suo modo d’essere è la relazione tra identico e non-identico (è questa la mia 
rilettura della posizione hegeliana: identità dell’identità e della non-identità). 

Ma adesso si aprono due vie: la non-coincidenza con sé può sfociare nella coincidenza con 
l’altro, nell’Immaginario oppure nel Reale (mi limito a un esempio, il racconto di Hoffmann 
analizzato da Freud nell’articolo sul perturbante, ma soltanto citato e non analizzato da Lacan, 
nel Seminario X (1962-1963): L’uomo della sabbia mette in scena l’identificazione rapinosa di Na-
taniele operata dal Sandmann). In questi casi il desiderio di singolarità viene sconfitto, l’alterità 
– o l’alterizzazione – trionfa. Vi è però un’altra via, l’identificazione come ispirazione, e non 
come imitazione. Il soggetto non subisce più un’alienazione mimetica, piuttosto interpreta 
possibilità latenti nel modello, e che può singolarizzare. Questa è stata la via di tutti coloro che 
hanno scelto un maestro, e lo hanno assorbito senza alienarsi. È il destino dell’artista, come 
viene mostrato da Proust nella Recherche, tramite la fascinazione esercitata dallo scrittore Ber-
gotte, dal pittore Elstir, dal musicista Vinteuil. È la forma di soggettività descritta nel Bildungsro-
man, nel romanzo di formazione, che ha come protagonista (non casualmente) un eroe giovane, 
plasmabile. Difficilmente la psicoanalisi avrebbe potuto ignorare questa forma di soggettività, 
se si fosse concentrata meno sulla tragedia e avesse indagato il romanzo moderno, dal Wilhelm 
Meister di Goethe alla Montagna incantata di Thomas Mann, ecc. Ma forse la psicoanalisi ha 
trascurato il romanzo moderno proprio a causa dell’esitazione che sto descrivendo. Spero di 
non introdurre forzature se aggiungo ai personaggi del romanzo quelli della Bibbia, come li 
interpreta Recalcati (La Legge della parola). 

L’inibizione che ha bloccato la psicoanalisi parzialmente, oscurando le possibilità del desir à 
être, deriva però anche da un’altra causa, dal rapporto con la linguistica. Schematicamente, pos-
siamo dire che il rapporto di Lacan con la moderna disciplina del linguaggio è stato caratteriz-
zato da un buon incontro, con Saussure, e da un cattivo incontro, con Jakobson. Non c’è 
tempo adesso per spiegare come il grande impulso del nascente strutturalismo sia diventato 
nel giro di pochi anni un ostacolo epistemologico; posso solo indicare alcuni aspetti rilevanti, 
come il riferimento alle inesistenti leggi del linguaggio, alla sciagurata coppia metafora/metonimia, 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 200 

alla concezione arretrata della metafora come sostituzione, e ancora, e su questo devo soffer-
marmi, alla coppia codice/messaggio. Per Saussure la lingua era «il regno delle articolazioni» (137) 
– definizione che restava aperta a un’indagine sui differenti modi di articolare, e dunque sui 
modi del significante; con Jakobson diventa una scienza dei codici. E benché ammetta le sin-
golarità nello spazio dei messaggi, per la versione di Jakobson e per tutto lo strutturalismo 
canonico il linguaggio rimane indiviso. Il dogma dell’indivisione viene accettato purtroppo an-
che da Lacan. Soltanto nel Seminario XX (1972-1973) Lacan introdurrà una modifica, una ri-
forma importante, ma non adeguata.  

Come abolire questo dogma? Non è sufficiente aggiungere lalangue alla dialettica codice/mes-
saggio. Bisogna introdurre quei tagli che sono gli stili di pensiero. La barra sul Grande Altro non 
potrà indicare semplicemente un vuoto, un’inconsistenza (cfr. il Seminario VI, 1958-1959): do-
vrà indicare i conflitti tra stili, la pluralità dei tagli, in cui consiste interamente il Simbolico. 
Dunque è questa, a mio avviso, l’indecisione di Lacan: egli apre la via ai modi con la teoria dei 
registri, ma non scinde il Simbolico. Le conseguenze sono di enorme portata, perché diventa 
impossibile introdurre la flessibilità dove la rigidità è il regime di governo. Diventa impossibile 
introdurre il desiderio a essere singolarizzante nel Simbolico, perché il luogo dei codici non 
contempla la possibilità di modelli singolari.6 Bisognerà attendere la semiotica di Lotman per-
ché questa potenzialità diventi legittima – ma nel frattempo lo strutturalismo sarà uscito di 
scena. Quanto alla semiotica ammuffita di Jakobson e di Eco, che ne è stato il maggiore e 
instancabile divulgatore, nessuno ne sente più la mancanza. 

Non è facile comprendere questo processo, in cui novità radicali si sono arenate in una 
concettualità arretrata. Provo a indicarlo con una metafora allegorizzante, riprendendo il Proe-
mio dello Zarathustra, quando il protagonista, giunto in una città, osserva un funambolo che ha 
dato inizio al suo spettacolo: è uscito da una porticina e cammina su un cavo teso, librandosi 
sopra il mercato e la folla. È giunto a metà del suo cammino, quando la porticina si apre di 
nuovo e ne esce un Possenreisser (pagliaccio, buffone), che a rapidi passi gli si avvicina. Impa-
ziente di procedere, insulta il funambolo: poi lancia un grande urlo e lo scavalca con un balzo. 
Il funambolo, così dice il testo, «perse la testa e l’equilibrio» (13), precipitando al suolo. Zara-
thustra tenta di consolarlo nei suoi ultimi istanti di vita. 

È un episodio che amo molto, anche perché mi ricorda un aforisma di Oscar Wilde: «La 
strada dei paradossi è la strada della verità. Per mettere la realtà alla prova bisogna vederla 
camminare sulla corda. Le verità possiamo giudicarle quando diventano acrobate» (46).7 Le 
variazioni di questo tema sono state illustrate da Jean Starobinski in un bellissimo saggio, Ri-
tratto dell’artista da saltimbanco. Potremmo riprendere l’episodio dello Zarathustra per una lettura 
allegorica in cui il funambolo che avanza con incertezze sulla fune è Lacan – penso all’analisi 
del racconto di Poe La lettera rubata, dove vi è l’intuizione degli stili di pensiero –, mentre il 
Possenreisser è Jakobson. Apparentemente più agile, scavalca l’indeciso funambolo e lo diso-
rienta, facendolo precipitare: ma è un buffone, un sosia parodiante, direbbe Bachtin. Il tempo 
lo dirà. Non solo il tempo, naturalmente, ma la teoria degli stili che sto proponendo. 

 
 

4.  

Torniamo a una considerazione generale del linguaggio. Ma è legittimo parlare di ‘il’ linguag-
gio? Non è stata forse dichiarata da parte mia una guerra contro l’articolo determinativo, di-
sponibile a ogni fallacia? Si è detto che non esiste ‘la’ logica; dunque, non esisterà neanche ‘il’ 
linguaggio. Senza dubbio: ma contrastare la fede nelle superstizioni grammaticali non deve 

 
6 Sono possibili identificazione ‘tipiche’, come quella del cameriere descritto da Sartre in L’essere e il nulla. 
7 «The way of paradoxes is the way of truth. To test Reality we must see it on the tight-rope. When the 
Verities become acrobats we can judge them». La traduzione è stata modificata. 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 201 

indurre a una rigidità ingenuamente anti-grammaticale. Il ricorso all’articolo determinativo è 
talora inevitabile, e non solo per introdurre un problema. Appare lecito usarlo purché esso non 
conduca verso improbabili essenze e neanche verso le somiglianze di famiglie. Io lo uso per 
introdurre differenze di famiglia. 

Differenze combattenti – regni combattenti, per riprendere un’espressione di Freud. Questa 
precisazione è essenziale per rimarcare l’incompatibilità tra il pensiero flessibile e nobilmente 
agonistico e le filosofie della differenza (Deleuze, Derrida, ecc.), che sono in realtà – se vo-
gliamo chiamarle con il giusto nome – filosofie governate dalla coppia Uno/molteplice. Bisogna 
respingere il primato di questa coppia, troppo empirica e non solo tradizionalmente metafisica, 
oppure si resterà prigionieri dell’indiviso. Porre l’accento sul conflitto è il gesto inaugurale della 
divisione, ma con ciò non si escludono gli intrecci, gli annodamenti. 

Proverò ora a indicare alcuni dei motivi per cui la concezione lacaniana del Simbolico mi 
sembra fortemente criticabile. La tesi meno plausibile riguarda il presunto trauma del linguag-
gio. Certamente il linguaggio è in grado di causare traumi – ‘parole come proiettili’ –, ma sol-
tanto in maniera episodica. Va abbandonata, dunque, la generalizzazione, l’idea di una teoria 
generale del linguaggio-trauma.8 Questa formulazione, e altre che la variano o la rafforzano, 
sono smentite dal fatto che il linguaggio è un lungo processo di apprendistato, meglio ancora 
di iniziazione. Ritengo che si debba recuperare questa nozione dell’antropologia. L’iniziazione 
è un percorso di crescita tramite delle prove, dei riti. C’è un grande saggezza in questa conce-
zione, in base alla quale vengono ritenute necessarie delle soglie, cioè dei tagli, perché il soggetto 
diventi tale. E sarebbe un grande errore, in questa prospettiva, cercare di risparmiare agli esseri 
viventi la necessità di sopportare delle prove, perché essi si troveranno prima o poi ad affron-
tarle; e saranno tanto più fragili in quanto saranno stati iperprotetti. La pertinenza di questa 
riflessione per la situazione attuale nelle scuole appare evidente. La vecchia scuola esponeva 
con indifferenza ai traumi, quella attuale vorrebbe risparmiarli (anche solo un giudizio espresso 
con un voto rischierebbe di produrre nello studente una lesione non facilmente riparabile). 
Evitiamo ogni nostalgia per la vecchia scuola, naturalmente; è necessario però ripensare il pro-
cesso di formazione. Se guardiamo alle cause intellettuali, bisognerebbe chiedersi se l’attuale col-
lasso del sistema educativo non sia stato prodotto da un enorme errore, che nasce dall’incom-
prensione verso il linguaggio in quanto lungo processo di iniziazione. Indebolire le prove fino 
al ridicolo, com’è avvenuto, risparmiare ai ragazzi prove frequenti e adatte alle loro capacità, 
per evitare il rischio di lesionarli, non corrisponde forse a un errore antropologico?9 

Torniamo a Lacan. Se l’acquisizione del linguaggio, se l’ingresso nel Simbolico è un pro-
cesso di lunga durata, e in effetti va dall’infanzia fino al momento in cui non si fanno più 
progressi nelle abilità linguistiche (soltanto per gli scrittori questo processo può comprendere 
una vita intera), allora la tesi di una traumaticità generale del linguaggio appare priva di fonda-
mento. Il carattere durativo del processo confuta la brevità istantanea, che per definizione è 
connessa al trauma. 

Che dire di un’altra tesi lacaniana, cioè «l’effetto di cesoia che il linguaggio introduce nelle 
funzioni dell’animale che parla»? (“Piccolo discorso all’ORTF” 224). Qui sarei più cauto, per-
ché appare senza dubbio condivisibile la tesi di una discontinuità tra l’animale e l’uomo; inoltre, 
effetto di cesoia implica il ‘taglio’. E che il linguaggio sia un insieme di tagli è una visione che 
ritengo corretta, a partire da Saussure, dal felice incontro con Saussure e con lo schema dei 
due flussi. Riprendo la tesi saussuriana già citata: «la lingua è il regno delle articolazioni», e le 
articolazioni sono tagli che si impongono al duplice flusso confuso dei pensieri e dei suoni, 
creando un’organizzazione ampiamente autonoma dal referente. Ma la metafora della cesoiata 
è accettabile solo in una concezione che ne rifiuti l’aspetto di istantaneità, e che si apra a nuove 

 
8 Per la distinzione tra formula ristretta e formula generalizzata, cfr. Recalcati, Jacques Lacan 42. 
9 Il termine antropologia non susciterà approvazione in orecchie heideggeriane e lacaniane. Sarebbe meglio 
dire: un errore di prospettiva sulla humaine condition (Montaigne).  

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 202 

articolazioni. Non serve probabilmente una cesoia, ma un bisturi, per distinguere con la neces-
saria delicatezza gli stili di pensiero. 

Mi avvio a concludere, esprimendo un ultimo radicale dissenso verso un maestro ammira-
tissimo. Giudicheranno i lettori se questo dissenso sia in grado di favorire un rinnovamento 
positivo e un’espansione della sua teoria. In ogni caso non mi sento di seguire Lacan per quanto 
riguarda la concezione difensiva del Simbolico, chiaramente enunciata nel Seminario VII, già nel 
secondo capitolo (37-38): lo strapotere delle pulsioni costringe l’uomo a entrare in rapporto al 
Reale in termini di difesa, anteriormente alle future rimozioni. Questa tesi meriterebbe un 
lungo commento, perché implica un concetto di pulsione che non può essere dato per scon-
tato: va approfondito il modo in cui Lacan riprende da Freud la pulsione, perché il versante 
flessibile del Trieb, che Freud sottolinea frequentemente, in Lacan tende a svanire. Mi ramma-
rico di dover presentare il problema troppo schematicamente; spero tuttavia di esporre con 
chiarezza il mio punto di vista. 

Le obiezioni alla concezione difensiva del Simbolico (a cui l’Immaginario si affretta ad al-
learsi nella comune opposizione al Reale: così vuole la scolastica lacaniana) derivano inevita-
bilmente dalla prospettiva che sono abituato a indicare con diversi nomi, e tra di essi il pensiero 
della Metis: un modo di pensare – oltre che una divinità ispiratrice –, riscoperto anni fa da due 
grecisti, Detienne e Vernant, che l’hanno tradotta con ragione astuta. La considero una tradu-
zione infelice, restrittiva, che ho modificato in razionalità strategica. Non ci si stupirà dunque se 
il primo testo a cui mi richiamo è il più celebre trattato sull’arte militare in Occidente, il Vom 
Kriege di Clausewitz (1832-1834). Qui si trova affermata la superiorità della difensiva, ma tra-
mite la distinzione tra difesa attiva e difesa passiva: quest’ultima è destinata al crollo. Per com-
prendere la differenza tra una difesa passiva, cioè rigida, e una difesa attiva, elastica, capace di 
reazioni imprevedibili per l’avversario, considerando l’inopportunità di iniziare qui una digres-
sione sull’arte militare, citerò un secondo testo, La nascita della tragedia di Nietzsche. La tesi, a 
tutti nota, è che l’opera d’arte vive grazie al conflitto tra apollineo e dionisiaco. Molti lettori, 
probabilmente la maggior parte, trascurano però una seconda distinzione: inizialmente, la Gre-
cia apollinea reagisce con spavento e orrore di fronte alla barbarie pulsionale del dionisiaco. A 
questa potenza pericolosa, portatrice di tutte le spinte dell’informe, i Greci oppongono in un 
primo tempo la testa di Medusa, cioè un completo rifiuto. Scrive Nietzsche: «È stata l’arte 
dorica a immortalare Apollo in questo suo atteggiamento maestoso di difesa» (La nascita della 
tragedia 36).10 Ma alla difensiva, forse insostenibile, subentra un altro atteggiamento, la possibi-
lità di una conciliazione, che toglie di mano al potente avversario le armi distruttive. Nasce così 
la grande arte tragica. In altri termini, il Simbolico rigido viene abbandonato: e non solo perché 
si dubita delle sue effettive capacità di difesa, ma perché si percepisce nell’avversario una forza 
vitale che deve venire accolta, e che non è affatto estranea alla civiltà superiore.11  

Un atteggiamento difensivo-passivo verso il Reale non può che produrre effetti patologici. 
Ma – torniamo a un punto decisivo – come potrebbe difendersi attivamente, creativamente, 
un Simbolico schiacciato sulla rigidità dei codici e della legge? Ecco perché il Simbolico va 
ripensato.12 

 
10 Nietzsche utilizza il verbo ablehnen (respingere, rifiutare, non riconoscere). Ecco il testo originale: «Es 
ist die dorische Kunst, in der sich jene majestätisch-ablehnende Haltung des Apollo verewigt hat».  
11 Una forza vitale, e non solo qualcosa di inassimilabile.  
12 Due esempi per indicare la differenza tra difesa passiva e attiva, e per ribaltare la cecità ‘real-lacaniana’ 
di Žižek. che elogia il film di Lars von Trier, Melancholia (2011), contrapponendolo a quello di Roberto 
Benigni, La vita è bella (1997). Il difetto di quest’ultimo consisterebbe nella bugia con cui un padre ebreo, 
Guido, nasconde al suo bambino, Giosuè, la realtà di Auschwitz, riscrivendola come un gioco compli-
cato e avvincente. Questa commovente fantasia di protezione lascia indifferente Žižek, che considera 
invece esemplare la coraggiosa accettazione della realtà – l’imminente distruzione della Terra da parte 

 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 203 

Con ciò non si sottovaluta la potenza del Reale: si auspica piuttosto di accettarne la sfida, 
riscoprendo la potenza non inferiore, e senza dubbio assai più flessibile, del Simbolico diviso. 
Un’ultima osservazione: lo stereotipo che sentiamo ripetere costantemente, secondo cui lin-
guaggio si lascia sempre sfuggire in parte ciò di cui parla non andrebbe completato con il suo 
contrario? Il linguaggio non è soltanto ‘meno’ rispetto al Reale: è anche ‘più’, benché questo 
‘più’ non sia facile da elaborare. Non è facile convertire la pulsione: ma si ingigantiscono le 
difficoltà se ci appella al Simbolico indiviso. La sublimazione non è una meta seducente per la 
maggior parte degli esseri umani: è destinata a diventarlo sempre di meno, se si dimentica il 
desiderio di essere. 

 
 

5. Appendice. Non solo le istituzioni, non solo gli eventi: ‘la terra di mezzo’ 
del pensiero strategico 

«Un uomo senza etica è una bestia selvaggia che vaga per il mondo», ha scritto da qualche parte 
Albert Camus; ma un uomo che ha soltanto l’etica, o che fa confluire nell’etica anche le dimen-
sioni della conoscenza e dell’estetica, è assai più pericoloso di una bestia selvaggia: rappresenta 
una forma di stupidità che può causare danni incalcolabili. Non mi riferisco soltanto al fanati-
smo dei terroristi islamici, e all’aggressività dei militanti woke, ma anche, e soprattutto, al feno-
meno che ho descritto nelle pagine precedenti: l’eticizzazione di vaste masse che, in nome di 
una versione impoverita ed egualitaria della democrazia, ed essendo prive da tempo di un qua-
lunque progetto politico, si sono aggrappate all’ideologia del Bene come alla loro unica risorsa. 
Il Super-io eticizzato/eticizzante, a cui hanno consegnato la loro volontà, fa apparire odiosa 
ogni idea, ogni iniziativa, che implicherebbe il sorgere di una ‘disparità’: tutto deve venir livel-
lato (il riconoscimento del merito viene subito inteso come il riaffiorare della meritocrazia), 
nessuno deve essere punito, dunque nessuno deve venir valutato, perché la valutazione intro-
duce la possibilità di giudizi negativi (per esempio, gli studenti chiedono che venga loro rispar-
miata l’angoscia dei voti, relativamente alle loro prove). Tutto questo ha portato al collasso del 

 
di un altro pianeta – operata da Justine in Melancholia: mentre la Cosa si avvicina, la giovane donna 
inventa una soluzione protettiva e cioè una ‘caverna magica’, una tenda in cui l’angoscia della catastrofe 
viene contrastata. A Žižek sfugge qualcosa di fondamentale, e cioè l’ammirevole capacità del personag-
gio di Benigni nel mantenere una finzione che sfida ogni plausibilità: anzitutto, la genialità dell’inven-
zione, e poi il virtuosismo con cui viene salvaguardata. Ma le doti di Guido scaturiscono dal Simbolico, 
e non c’è da meravigliarsi se un real-lacaniano non riesce a cogliere nulla di questa dimensione, ricadendo 
in una banale psicologia. Senza togliere nulla al bellissimo film di von Trier, va rilevata la semplicità 
dell’invenzione di Justine (la semplicità rigida di un atteggiamento di difesa passivo, ovviamente inevita-
bile in quel contesto), in contrasto con le molteplici trovate linguistiche del film di Benigni, esempio 
eccellente di una difesa estremamente duttile e attiva. Infine, e per confermare l’incapacità di Žižek 
nell’analizzare i testi – un difetto che egli tende a mascherare facendo proliferare gli esempi – non si 
dovrebbe trascurare l’ipotesi formulata in una Nota: «Per capire che cosa c’è che non va in questo film 
basta fare un semplice esperimento mentale. Immaginiamo la stessa trama, ma con una differenza: alla 
fine, Guido scopre che Giosuè sapeva fin dall’inizio di trovarsi in un campo di concentramento, e che 
aveva solo fatto finta di credere alla storia del padre per rendere a lui la vita più facile» (Evento 212). 
Potremmo replicare così: per capire che cosa non va, ed è inaccettabile, nella versione presuntuosa e bête 
del concetto di interpretazione, è fondamentale (anche se magari non esaustivo) ricordarsi che un’ipotesi 
‘globale’, che pretenda cioè di cogliere il testo nella sua interezza saltando il processo di articolazione, 
non va considerata un’interpretazione, ma solo un caso di doxa. È doxastica ogni enunciazione di una 
possibilità che – potremmo dire con Wittgenstein - cerchi di evitare gli attriti del testo scivolandovi 
sopra come su una lastra di ghiaccio. Dunque, è possibile che Giosuè finga di stare al gioco? Sì, ma è 
soltanto possibile, dunque irrilevante, come ogni mera opinione. Per il concetto di interpretazione, rinvio a 
Bottiroli (Jacques Lacan 40-6). 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 204 

sistema educativo, e ad una crescita irrefrenabile di ciò che viene chiamato analfabetismo funzio-
nale. Ma i responsabili dell’educazione preferiscono chiudere gli occhi: non riescono a imma-
ginare una via diversa. Dalla psicoanalisi può giungere una prima diagnosi corretta: l’individuo 
eticizzato gode della propria rigidità. Gode della propria stupidità. 

La stupidità del Bene è una fonte di jouissance – siamo obbligati a quest’ipotesi. Gli esseri 
umani sarebbero più intelligenti, e comunque più disposti a rinunciare ai loro errori, se le pul-
sioni fossero più facilmente educabili, se la spinta alla ripetizione circolare non si ripresentasse 
costantemente. Il Todestrieb ruota intorno all’etica facendone un oggetto di godimento: questa 
è la mia diagnosi dell’attualità. 

Che fare? C’è qualche possibilità di sottrarre all’etica patologica gli individui che essa priva di 
lucidità, e che induce all’autolesionismo di massa? Si può sperare in una emendatio dell’intelletto, 
quando le contro-forze paralizzanti hanno un potere libidico? Una passione può essere vinta 
solo da una passione più forte, afferma Spinoza. Dunque, non è solo in una nuova filosofia 
politica, ma nella spinta del desiderio – del desiderio a essere – che dovremmo confidare. Una 
nuova filosofia politica è peraltro indispensabile: ma essa non nascerà se non si impara a comprendere la razio-
nalità strategica. Su questo punto vorrei soffermarmi brevemente. 

Oggi il pensiero politico appare concentrato intorno a due polarità: l’istituzione e l’evento. Il 
rilancio di una riflessione sulle istituzioni è di enorme importanza e trova uno dei più autorevoli 
rappresentanti in Roberto Esposito. Dal suo ultimo libro traggo una citazione: «Considerata a 
lungo un costrutto neutralizzante, l’istituzione non solo non esclude la dinamica conflittuale, 
ma ne costituisce allo stesso tempo il luogo e l’oggetto. Gli uomini confliggono nelle e per le 
istituzioni – esse stesse potenzialmente in conflitto tra loro» (XVIII). Vi sarebbe il pensiero di 
Machiavelli all’origine di questa tesi, la cui piena maturazione viene indicata da Esposito nelle 
opere di Claude Lefort. L’auspicabile convergenza tra pensiero politico istituente e psicoanalisi 
va sicuramente cercata nel lavoro di Massimo Recalcati: in attesa di probabili e importanti 
sviluppi, va sottolineata l’impostazione grazie a cui tale convergenza diventa legittima, e cioè 
la nozione di una Legge che non si oppone al desiderio, ma, al contrario, ne costituisce la spinta 
generativa. Se l’ideologia interpella gli individui in ‘soggetti’ (Althusser), vale a dire assogget-
tandoli, la legge svincolata dal Super-io può scendere nello spazio della parola, favorendo la 
singolarità.13 

Esiste inoltre un pensiero dell’evento, la cui origine più nobile va riconosciuta in Heidegger 
(oltre che in Nietzsche). Sfortunatamente, l’Ereignis heideggeriano viene celebrato ormai sol-
tanto dagli accademici.14 La rivoluzione modale di Heidegger rimane inaccessibile fino a 
quando si mantiene lo stereotipo in base a cui il suo pensiero sarebbe contraddistinto da una 
svolta (Kehre), cioè il passaggio dall’analitica esistenziale di Essere e tempo al ‘pensiero dell’essere’ 
nel secondo periodo: come se il vero titolo di Essere e tempo non fosse ‘essere e modo’; come 
se Sein und Zeit si limitasse a un’indagine solamente ontica, e non ontologica. Come se la diffe-
renza ontologica fosse stata introdotta da Heidegger come una differenza, e non come polemos. 
Per capirlo, basterà riflettere sulle seguenti tesi, formulate con la più estrema concisione: (a) 
essere significa ‘i modi dell’essere – e i modi dell’ente’; (b) i modi si co-appartengono (ovvero: 
irrinunciabile per la logica di Heidegger – che vi sia una logica in Heidegger suona scandaloso 
per ogni lettura accademica – è la nozione di co-appartenenza (Zusammengehörigkeit); (c) la co-
appartenenza è intreccio e conflitto. Per l’Esserci, è conflitto tra coincidenza e non-coincidenza 
con se stessi, cioè tra possibilità inautentiche e possibilità autentiche. Questo conflitto è onto-
logico, e non soltanto ontico. L’onticità riguarda i conflitti intramondani; (d) la co-appartenenza 
tra l’essere e il nulla si intreccia con quella tra l’essere e il linguaggio: l’esito è conflittuale perché 

 
13 È così che ritengo vada intesa l’espressione che Recalcati ha scelto come titolo di un suo libro: La 
Legge della parola. Radici bibliche della psicoanalisi (2022). 
14 Con tutto il rispetto, naturalmente, per l’heideggerismo che ritengo di poter chiamare accademico, cioè 
per coloro con i quali condivido la certezza che senza Heidegger non è possibile pensare. 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 205 

sia l’essere sia il linguaggio sono modalmente divisi. Perciò il Nulla non rimane il nome ontologico 
del ‘non’, cioè della negazione che da esso deriverebbe, ma agisce nel campo logico come un 
‘congiuntore che scinde’.15 

Mentre l’heideggerismo accademico si preoccupa di eternizzare Heidegger imbalsaman-
dolo, i filosofi della differenza lo hanno frainteso ingenuamente – si pensi alla différance di Der-
rida, forzatura sterile che in ogni caso presupponeva che differenza ontologica indichi ‘differenza’ 
e non polemos - oppure lo hanno impoverito e deformato. Inoltre, l’evento è stato celebrato in 
chiave politica da Žižek, che lo ha definito come «l’effetto che sembra eccedere le proprie 
cause» (Evento 11). Innegabilmente, vi è «per definizione qualcosa di ‘miracoloso’ in un evento» 
(10), in una forza sconvolgente e imprevista che irrompe sulla scena del mondo. Per il pensiero 
energetista, l’evento così inteso sarebbe la più intensa manifestazione di vita.  

Alcune obiezioni: anzitutto, le celebrazioni generiche dell’evento trascurano la possibilità 
di irruzioni scatenate dalle forze reattive. Anche il nazismo, con la sua inarrestabile ascesa, è 
stato un evento. Inoltre, molti eventi che nascevano da esigenze di giustizia hanno avuto un 
esito fallimentare, talora in tempi brevi: in assenza di un’organizzazione e di un progetto, lo 
spontaneismo delle masse ha suscitato brutali repressioni o si è semplicemente dissolto. Infine, 
un altro aspetto da considerare: se c’è un tratto che accomuna le filosofie della differenza (De-
leuze, Derrida, Foucault), lo si dovrebbe individuare nell’ottusità antistrategica. Queste filoso-
fie sono orientate sull’etica. Lo si può verificare facilmente, anche nell’autore più aperto alla di-
mensione politica, cioè Michel Foucault. La sua ontologia dell’attualità, che dovrebbe distanziarsi 
dal presente nell’indicazione del divenire, delle forze, dei processi, è sobriamente politica e pre-
ferisce concentrarsi sulle trasformazioni dei singoli soggetti: 

 
non bisogna considerare l’ontologia critica di noi stessi come una teoria o una dottrina, e nem-
meno come un corpo permanente di sapere che si accumula: bisogna concepirla come un atteg-
giamento, un ethos, una vita filosofica in cui la critica di quello che siamo è, al tempo stesso, analisi 
storica dei limiti che ci vengono posti e prova del loro superamento possibile (231). 

 

Assumendo una prospettiva dis-eticizzante, sarà impossibile non percepire una retorica 
dove le parole d’ordine sono preferibilmente ‘anti-teoretiche’: la pratica, l’esercizio, la perfor-
matività – varianti del dinamismo in cui viene banalizzato l’Ereignis heideggeriano. Anche in 
questi autori, dunque, l’etica diventa invasiva.  

Riscoprire il ruolo delle istituzioni è di fondamentale importanza, ma non è sufficiente. 
Iniziamo ad avvicinarci al grande vuoto del pensiero politico grazie ad autori contemporanei 
che non appartengono al campo della filosofia – ma non vi appartenevano Tucidide, Machia-
velli, Clausewitz, Tolstoj: e neanche gli scrittori tragici, che oggi alcuni politologici raccoman-
dano come essenziali per un’educazione strategica della mente. 

Come non restare piacevolmente sorpresi da un articolo della rivista Limes, che mi capita 
di leggere mentre scrivo questa Appendice, e in cui Federico Petroni scrive:  
 

dalla fine della guerra fredda gli Stati Uniti hanno smesso di pensare in termini tragici. Di imma-
ginare possibile la catastrofe […] Di agire con senso della misura: la sensibilità tragica è una 
caratteristica essenziale del pensiero strategico. “L’arte di governo non può essere praticata in 
assenza di intuizioni letterarie”, scriveva Charles Hill, maestro e veterano della diplomazia ame-
ricana. Letteratura e tragedia forniscono lezioni cruciali su come mantenere in salute una collet-
tività. […] Danno l’elasticità mentale per cogliere le contraddizioni della storia, calate nel reale, 
non in teorie astratte (18). 

 

 
15 Ho cercato di riassumere in poche righe La ragione flessibile e La prova non-ontologica. 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 206 

Vengono menzionati due testi recenti, The Lessons of Tragedy (Brands e Hedel) e The Tragic 
Mind (Kaplan), in cui gli autori mettono in risalto «la generale atrofia del pensiero strategico 
negli Stati Uniti» (Petroni 91) e lo attribuiscono all’influenza prevalente delle scienze sociali, 
incapaci di favorire quell’esercizio di discernimento che dovrebbe essere fondamentale nell’edu-
cazione di una élite politica. 

Esiste dunque un problema di formazione, di addestramento mentale, che John Gaddis, 
nei suoi corsi sulla Grand Strategy (a Yale, dal 2002 in poi) affrontava con l’ausilio di alcuni 
classici, in particolare Tucidide, La guerra del Peloponneso, e Tolstoj, Guerra e pace. I classici del 
pensiero politico e militare insegnano la flessibilità come stile di pensiero. E senza dubbio è questo 
che i lettori intelligenti sanno cogliere: tuttavia, la povertà e l’atrofia del pensiero strategico in 
élite che hanno le più ampie responsabilità esige un progresso. Occorre che alla letteratura si 
unisca la filosofia, anche perché la lezione della tragedia greca rischia di venire in parte bana-
lizzata, e ridotta a saggezza:16 è vero che lo spettacolo delle catastrofi non può non indurre a 
diffidare di una sicurezza che si trasforma facilmente in hýbris. Non è forse la tracotanza 
dell’Occidente, la fiducia che la natura umana stesse cambiando verso il meglio, unita alla per-
sistente illusione secondo cui i rapporti economici possono inibire le guerre, ad aver contri-
buito in maniera determinante a una crisi internazionale di cui si può dare per certa la lunga 
durata? Le teorie dell’istituzione e quelle dell’evento possono forse offrire strumenti validi per 
l’analisi dell’attualità? Soltanto in misura assai limitata. È necessario rendersi conto di ciò che 
ho indicato come il grande vuoto della filosofia politica: tra le zone descritte da queste teorie si 
estende una vasta ‘terra di mezzo’, nella quale si combattono (o non si combattono) battaglie 
decisive per la vita degli uomini. L’espressione ‘terra di mezzo’ si presta ad associazioni con la 
saga del Signore degli anelli. Potremmo mantenerla, un po’ scherzosamente, oppure parlare di un 
territorio che è stato esplorato nel corso del tempo da alcuni grandi autori, nessuno dei quali, 
però, – e lo si è ricordato prima – era un filosofo. Il sorgere di una filosofia della flessibilità, di 
un pensiero della metis, di un pensiero strategico, dovrebbe oggi venir auspicato universal-
mente. 

 
 

6. Bibliografia 

Althusser, Louis. Sull’ideologia. 1970. Trad. di Massimo Gallerani, Dedalo, 1976. 

Bottiroli, Giovanni. La ragione flessibile. Modi d’essere e stili di pensiero. Bollati Boringhieri, 2013. 

–––. La prova non-ontologica. Per una teoria del Nulla e del “non”. Mimesis, 2020.  

–––. Jacques Lacan. Oltre la scolastica lacaniana. Ombre corte, 2023. 

Brands, Hal e Charles Edel. The Lessons of Tragedy: Statecraft and World Order. Yale University 
Press, 2019. 

Dennett, Daniel. Coscienza. Che cosa è. 1991. Trad. di Lauro Colasanti, Rizzoli, 1993. 

Dostoevskij, Fëdor. Ricordi dal sottosuolo. 1864. Trad. di Tommaso Landolfi, Rizzoli, 1984. 

 
16 La tragedia greca è più aporetica di quanto non emerga dal saggio di Kaplan: tuttavia l’autore mostra 
di saper andare al di là dell’impostazione ‘conservatrice’, secondo cui l’ordine è migliore di qualunque 
anarchia – è la tesi che Kaplan ribadisce sempre: egli osserva che esistono «esempi di tirannia così 
estremi, in particolare nella Romania stalinista e nell’Iraq baathista, dove letteralmente chiunque poteva 
essere arrestato, torturato o ucciso senza motivo – che nel corso del tempo sono arrivato a considerarla 
una specie di anarchia mascherata da ordine» (13). Non è forse per questo motivo che non ci sentiamo 
di mettere sullo stesso piano Creonte e Antigone? In ogni caso, Antigone non è un personaggio ‘eticiz-
zabile’. 

about:blank


Confini e sconfinamenti 

Giovanni Bottiroli 

 Enthymema XXXV 2024 / 207 

Esposito, Roberto. Vitam instituere. Genealogia dell’istituzione. Einaudi, 2023. 

Foucault, Michel. “Che cos’è l’Illuminismo”. 1984. Archivio Foucault. Interventi, colloqui, interviste. 
Vol. 3. 1978-1985. Estetica dell’esistenza, etica, politica. Trad. di Sabina Loriga, Feltrinelli, 1998, pp. 
217-232. 

Freud, Sigmund. “Psicologia delle masse e analisi dell’Io”. 1921. Opere. Trad. di Emilio A. Pa-
naitescu, Boringhieri, 1977. 

Fukuyama, Francis. Identità. La ricerca della dignità e i nuovi populismi. Trad. di Bruno Amato, 
UTET, 2019. 

Heidegger, Martin. Essere e tempo. 1927. Trad. di Pietro Chiodi, Longanesi, 2005. 

Kaplan, Robert. La mente tragica. Paura, destino, potere nella politica contemporanea. Trad. di Anita 
Taroni e Stefano Travagli, Marsilio, 2023. 

Lacan, Jacques. “Piccolo discorso all’ORTF”. 1966. Altri scritti. Trad. di Antonio di Ciaccia, 
Einaudi, 2013, pp. 221-226. 

–––. Il seminario. Libro VII. L’etica della psicoanalisi (1959-1960). Trad. di Maria Delia Contri, 
Einaudi 2008. 

–––. Il seminario. Libro XXIII. Il sinthomo (1975-1976). Trad. di Antonio Di Ciaccia, Astrolabio 
- Ubaldini, 2006. 

Lewis Gaddis, John. Lezioni di strategia. 2018. Trad. di Aldo Piccato, Mondadori, 2019. 

Lilla, Mark. L’identità non è di sinistra. Marsilio, 2018. 

Lippi, Silvia e Patrice Maniglier. Soeurs. Pour une psychanalyse féministe. Seuil, 2023. 

Miller, Jacques-Alain. “Silet.” La psicoanalisi, nn. 19-24, 1994-1995. 

Nietzsche, Friedrich. La nascita della tragedia. 1872. Trad. di Vivetta Vivarelli, Einaudi, 2009. 

–––. “Così parlò Zarathustra”.1883-1885. Opere. Trad. di Mazzino Montinari, Adelphi, 1986. 

Pascal, Blaise. Pensieri. 1670. Trad. di Paolo Serini, Einaudi, 1962. 

Petroni, Federico. “La perduta sensibilità tragica dell’America.” Limes, n. 4, 2024, pp. 81-91. 

Preciado, Paul B. Disforia mundi. 2022. Trad. di Roberta Arrigoni, Fandango, 2023. 

Recalcati, Massimo. La Legge della parola. Radici bibliche della psicoanalisi. Einaudi, 2022.  

–––. Jacques Lacan. Feltrinelli, 2023. 

Remotti, Francesco. Contro l’identità. Laterza, 1996. 

Saussure, Ferdinand de. Corso di linguistica generale. 1916. Trad. di Tullio De Mauro, Laterza, 
1970. 

Starobinski, Jean. Ritratto dell’artista da saltimbanco. 1970. Trad. di Corrado Bologna, Bollati Bo-
ringhieri, 2002. 

Wilde, Oscar. Il ritratto di Dorian Gray. 1890. Trad. di Marco Amante, Garzanti, 2000. 

Žižek. Slavoj. Meno di niente. Trad. di Carlo Salzani e Willer Montefusco, Ponte alle Grazie, 
2012. 

–––. Evento. Trad. di Edoardo Acotto, UTET, 2014. 

 

about:blank

