
Recensioni

© The Author(s)

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution 4.0 International

ENTHYMEMA - ISSN 2037-2426

Published online: 07/08/2025

Abene, Nico. “Recensione di Daniele Maria Pegorari, La 
conoscenza amministrata. Calvino, Pasolini, Volponi e la 

cibernetica sociale. Mimesis, 2025”. 
Enthymema, No. 37, 2025, pp. 255-3

Abstract
Recensione di Daniele Maria Pegorari, La conoscenza amministrata. Calvino, Pasolini, Volponi e la cibernetica 
sociale. Mimesis, 2025.

Parole chiave — Romanzo; Novecento; Digitale; Cibernetica; Conoscenza.

Review of Daniele Maria Pegorari, La conoscenza amministrata. Calvino, Pasolini, Volponi e la cibernetica so-
ciale. Mimesis, 2025.

Keywords — Novel; Twentieth Century; Digital; Cybernetics; Knowledge.

ORCID: CA 0000-0001-6338-8661

Università degli Studi di Bari “Aldo Moro” (027ynra39)

Nico Abene 

RECENSIONE DI DANIELE MARIA PEGORARI, LA CONOSCENZA 
AMMINISTRATA: CALVINO, PASOLINI, VOLPONI E LA CIBERNETICA 

SOCIALE (MIMESIS, 2025)

No. 37 (2025)

doi: 10.54103/2037-2426/28479

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-6338-8661
https://ror.org/027ynra39
https://doi.org/10.54103/2037-2426/28479


256|

Nico Abene, Recensione di Daniele Maria Pegorari

ENTHYMEMA 
ISSN 2037-2426 – vol. 37 (2025)

Nella formalizzazione avanzata delle contraddizioni indotte nella coscienza intellettuale dalla 
società di massa e dal mercato capitalistico nel secondo Novecento italiano, la complessità delle 
mediazioni culturali in Calvino, Pasolini e Volponi, rende di fatto un’operazione di amplificazione 
di quelle mediazioni il recupero trasversale e critico-conoscitivo, evidentemente non formale, 
di quelle esperienze letterarie. Pegorari lo sa e sa che le forme di coscienza rappresentano esse 
stesse forme di contraddizione dell’ideologia nell’aborrita totalità capitalistica all’altezza degli 
anni Sessanta e Settanta, e dunque bisognose di interrogazione critica, più che oggetti da liq-
uidare come inutili, perché compromessi, a un progetto alternativo di convivenza e di società 
civile. Voglio dire che il succedersi coerente e conseguente delle argomentazioni analitiche sen-
za soluzione di continuità nel volume, governate con la sicurezza della maturità scientifica, più 
che semplice sommatoria (del resto già notevole nella sua dimensione insieme quantitativa e 
qualitativa), è un’amplificazione imprevista e imprevedibile di quelle stesse argomentazioni e 
della loro fruizione da parte del lettore. Precisiamo, argomentazioni analitiche e selettive al tem-
po stesso. Perché essere analitici va bene per Pegorari, a patto che sia funzionale alla proposta 
critica, e non come esibizione di un sapere svincolato dalla conoscenza. A Pegorari naturalmente 
non sfugge la complessità del rapporto (conflittuale) del Pasolini luterano con Calvino, e di Vol-
poni con Pasolini, in uno studio tuttavia dove le cose da dire sono subordinate all’importanza del 
suo progetto interpretativo, e non viceversa.

Il nesso passato/presente che fonda la conoscenza critica letteraria e la conoscenza storica 
tout court, e le dà profondità e spessore, ha nel presente descritto da Pegorari il contrappun-
to dialettico del passato di straordinaria complessità. Il presente c’è tutto, verrebbe voglia di 
dire. Dalla svolta neocapitalistica dell’economia mondiale alla guerra strutturale nella risoluz-
ione delle controversie internazionali, dall’omologazione indotta dal narcisismo consumisti-
co all’esasperato bisogno di identità che produce (intesa non come singolarità irripetibile, ma 
riconoscimento in comunità identitarie subalterne di fatto all’omologazione in atto), dalla deri-
va tecnocratica che investe il soggetto stesso della conoscenza e la riproducibilità del sapere 
alla fruizione di contenuti virtuali depotenziati di carica conoscitiva e critica, ebbene il discorso 
di Pegorari è una smentita di fatto della settorializzazione del sapere scientifico come impone 
quella svolta tecnocratica e specialistica anche nelle Università, ancorché già rifiutata sul piano 
della teoria e della ricerca programmatica. In breve, la scrittura di Pegorari è nei modi stessi del 
suo attuarsi una contestazione insieme esplicita e implicita ai modelli conoscitivi precostituiti e 
acritici del presente storico.

Calvino, Pasolini e Volponi, dicevamo, accomunati dalla capacità di prevedere gli effetti dev-
astanti della conoscenza amministrata dalla cibernetica sociale: «Calvino, Pasolini e Volponi 
hanno, dunque, colto sul nascere la definizione di un modello tecnico, gestionale, ingegneristico 
della società globale e la loro fantasia ha messo in questione gli effetti di questa trasformazione 
con larghissimo anticipo» (33), per quella abilità di anticipare lo sviluppo delle dinamiche sociali 



|257ENTHYMEMA
No. 37 (2025) – ISSN 2037-2426

Nico Abene, Recensione di Daniele Maria Pegorari

che solo il sapere umanistico non applicato conserva, come spiega Pegorari, a dimostrazione di 
una sua funzione e di uno spazio di intervento ancora attivi, a dispetto di chi vorrebbe relegarlo 
ed esautorarlo, perché improduttivo, in una zona inoffensiva di marginalità. Senonché quella 
capacità di prevedere quando ancora si affermavano i soli media elettronici, prima ancora cioè 
che imperassero i nuovi media, gli strumenti di comunicazione di massa informatizzati, pro-
duce l’effetto conoscitivo di spostare l’attenzione dagli epifenomeni e dagli strumenti attuali del  
dominio sociale del capitalismo (il digitale) al capitalismo stesso come struttura economica sen-
za soluzione di continuità nella società italiana e globale a partire dagli anni Sessanta e Settanta  
nella sua aggressiva ristrutturazione neocapitalistica. Produce l’effetto cioè di individuare in 
quella struttura economica l’obiettivo di una risposta politica e non solo nel livello sovrastrut-
turale della cultura che produce, evidentemente inseparabile da essa.

Dalla modernità liquida preconizzata da Calvino nella sua sfida totalizzante alla inconoscibil-
ità del presente alla omologazione indotta dalla borghesizzazione totale prodotta dal capitalis-
mo in Pasolini, e alla alienzazione delle coscienze nella modernità industriale descritta da Vol-
poni, si consuma nel volume una progressione di significati dal letterario al politico egemonizzati 
da Calvino, come lasciano evidentemente intuire i titoli delle quattro sezioni di cui si compone il 
libro (I. Ultimo viene Calvino, II. Pasolini dimezzato, III. Volponi rampante, IV. Il lettore inesistente), 
quasi sua direttrice programmatica interpretativa. Egemonizzati, credo, da un impegno conosci-
tivo che vuole essere al tempo stesso, in quanto tale, anche politico, nella universalità dei conte-
nuti della verità narrativa, che è poi la forma egemonica nella sua espressione più riassuntiva del 
difficile rapporto col partito della classe operaia che Calvino condivideva, come intellettuale, con 
Pasolini e Volponi. Dove la suggestione francofortese dell’arte come ribaltamento utopico della 
realtà, piuttosto che suo rispecchiamento, agisce come distanza critica dalla conoscenza dialet-
tica e dalla sua subordinazione a obiettivi politici immediati. Una forma tuttavia (è bene dirlo) 
che inevitabilmente condizionava i contenuti avanzati della loro critica alla società capitalistica. 
Ma questo è il parere di un lettore inattuale nello spazio infunzionale e improduttivo nella ricerca 
scientifica delle recensioni, espresso cioè in una forma essa stessa inattuale nella attualità della 
svalutazione del sapere critico e della sua subordinazione alla produttività immediata. Come 
spiega ancora una volta Pegorari: «La recensione (accurata, filologica, professionale, rigorosa, 
scientifica, ancorché breve) di un testo creativo non può essere considerata come un’operazione 
feriale dello studioso di letteratura contemporanea, quasi un suo colpevole scivolamento nel 
campo del giornalismo letterario, un passatempo divertito o una segnalazione asettica, una sor-
ta di velina letteraria» (231). Forse perché la sua proposta di interpretazione della letteratura è 
un fatto insieme culturale, politico e sociale. E anche questa è una sfida inattuale nel disimpegno 
conoscitivo del presente storico.




