Ex Chordis. Revue de la culture, de la recherche et de la didactique des instruments a cordes
Année 2024 | Numéro III | ISSN 3034-8781

https:/ /riviste.unimi.it/index.php /exchordis

Alessandra Montali

Conservatorio di Musica “Giacomo Puccini”, La Spezia

AFFINITE DE PENSEE ENTRE GIACINTO SCELSI ET ANDRE
JOLIVET DANS LE CONTEXTE DES SOCIETES MUSICALES ET DES
CERCLES ESOTERIQUES PARISIENS DES ANNEES TRENTE

Abstract

Les années Trente marquent pour Scelsi et Jolivet la transition de la jeunesse a
la maturité, une période cruciale tant sur le plan personnel qu’artistique. A cette
époque, Paris était un centre de grande effervescence musicale, avec de
nombreuses sociétés musicales qui, au début, se consacraient a la promotion de la
musique frangaise, avant de s’ouvrir progressivement a des expériences musicales
internationales. Dans un contexte politique marqué par la montée des
nationalismes, Scelsi et Jolivet s’opposerent a ces tendances en participant
activement a 1'organisation de concerts pour diffuser la musique contemporaine.
Par ailleurs, le climat culturel parisien de I'époque était également marqué par un
intérét croissant pour 1'ésotérisme. Bien que leurs parcours aient été paralleles, ces
influences communes ont joué un role déterminant dans leur formation humaine
et musicale. L'article se concentre particuliérement sur la comparaison entre les
réflexions théoriques de Scelsi et Jolivet, en analysant leurs écrits pour mettre en
lumiere les affinités et les différences dans leurs approches musicales. Cette étude
offre une base théorique pour de futures recherches sur les compositions des deux
musiciens et leur intérét commun pour un langage musical qui s'éloigne de la
dodecaphonie, en mettant I’accent sur la recherche de la matiére sonore.

Keywords

Giacinto Scelsi | André Jolivet | Sociétés musicales | Années Trente |
Esotérisme et Musique

Cet essai est extrait du volume A. MONTALI, Scelsi, Jolivet e I'ambiente parigino intorno agli anni
Trenta, RE - Edizioni Il Rigo, La Spezia 2012.

/////

@ @ @ Ce travail est distribué sous une licence internationale Creative Commons
Attribution - Share alike 4.0.

© Alessandra Montali


https://riviste.unimi.it/index.php/exchordis/

Ex Chordis, 2024 — 111

1. Introduction

Nous n’avons pas d’informations suffisantes qui nous permettent d’affirmer que
Scelsi et Jolivet se connaissaient dans les années Trente. Par contre Luciano Martinis a
publié, dans la Revue I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsil le
programme concernant le Xxive Festival de la Société Internationale de Musique
Contemporaine oi1 apparaissent les photos des deux musiciens (voir fig. 1).

DE MUSIQUE
CONTEMPORANE

Fig. 1 Les photos de Giacinto Scelsi et André Jolivet dans le programme
du XX1ve Festival de la Société Internationale de Musique Contemporaine

La fille de Jolivet, que j'ai pu contacter grace a l'association francaise Les amis d’André
Jolivet et que je remercie vivement pour l'extréme disponibilité qu’elle m’a accordée, m’a
raconté qu'elle a connu personnellement Scelsi a Rome et que son pere et lui se
rencontrerent plusieurs fois, a Rome et a Paris, probablement autour des années Cinquante.

Par ailleurs, Christine Jolivet m’a signalé un ami commun aux deux compositeurs: le
célebre psychanalyste Guy Pitchal. Le fils de ce dernier, Jean Frangois Pitchal, a réussi a
obtenir de sa mere, au début un peu réticente, des informations précieuses. Grace au
témoignage de cette dame agée, certains détails intéressants concernant les rapports
professionnels entre Guy Pitchal, Giacinto Scelsi et Frangoise Mac Cann, apparurent
clairement. Autour des années Cinquante, Giacinto Scelsi et Frangoise Mac Cann furent
tous deux des patients de Guy Pitchal.2 Ils avaient également des intéréts communs qui
concernaient surtout les enseignements philosophiques, spirituels et ésotériques et
qu’ils échangerent lorsqu’ils se rencontrérent a Paris, a Venise, a Rome et a Capri.

1 L. MARTINIS, La Nascita del Verbo, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 12,2004, p. 1.

2 Scelsi lui-méme parle de son amitié avec Pitchal et évoque aussi une commune vue dans le centre de
Gurdjieff pres de Paris: G. SCELS], I Sogno 101, Quodlibet, Fermo 2010, pp. 65-67.

102



Ex Chordis, 2024 —I1I

Les discussions et les réflexions que G. Pitchal, G. Scelsi et F. Mac Cann échangerent
autour des enseignements de Gurdjieff sont d’'une grande importance et je saisis ici
I'occasion pour remercier Jean Frangois Pitchal qui m’a fourni ces informations trées
précieuses. En effet, étant donné que la période historique examinée est limitée aux
années Trente, la référence a 'expérience de 1'école ésotérique de George Ivanovitch
Gurdjieff (1866-1949) est trés importante, si I'on considéere la possibilité d’une certaine
influence culturelle frangaise sur le jeune Scelsi: en France, méme avant les années Trente,
un personnage comme Gurdjieff ne pouvait pas passer inapercu lorsque, avec un groupe
de nobles qui avaient fait comme lui la Révolution Russe, il s’était établi dans la demeure
du Prieuré des Basses Loges, a coté de Fontainebleau, appelée aussi Institut pour le
développement harmonieux de 'homme. Sa popularité avait encore augmenté quand, en
1932, il s’était installé a Paris dans l'appartement rue des Colonels-Renard oti, chaque
jour, a son retour du Café de la Paix, il recevait de nombreux disciples provenant du
monde entier.

Jolivet s’intéressa lui aussi a 1'ésotérisme, comme en témoigne sa fille, surtout avant
le début de la guerre. Ensuite il s’en détacha pour embrasser une idée plus générale
d’universalisme.

Le choix de considérer les deux compositeurs a l'intérieur d’une période historique
bien délimitée (celle des années Trente) découle de plusieurs réflexions.

Le premier point particulier qui permet de faire un rapprochement entre les deux
musiciens concerne leurs dates de naissance: Scelsi est né le 8 janvier 1905, Jolivet le 8
aott de la méme année. Les années Trente représentent donc pour ces deux compositeurs
une période existentielle fondamentale, la période du passage de la jeunesse a ’age mfir,
entre 25 et 35 ans. Tous deux vécurent cette période de leur vie dans un contexte
historique caractérisé par de fortes contradictions et de grandes inquiétudes qui peuvent
s’expliquer, a posteriori, grace a l'intuition de la lente préparation d'une tragédie qui
apparaissait comme proche et inévitable. Ces années sont trés importantes pour les deux
musiciens aussi bien au plan humain qu’artistique.

Le second point concerne la période historique considérée: a cette époque, Paris
était fortement influencée par la présence de plusieurs Sociétés musicales qui, dans un
premier temps, s’intéressent surtout a la divulgation de la musique frangaise, mais qui
par la suite s'ouvrent également a des expériences musicales étrangeres. S’opposant
aux élans nationalistes qui envahissaient de plus en plus le domaine de la politique,
Scelsi et Jolivet participerent directement a 1’organisation de concerts, dans le but de
divulguer la musique de leur époque, convaincus qu’il était tres important de créer un
réseau de communication internationale entre tous les compositeurs, afin qu’ils
puissent échanger et partager des expériences de compositions différentes.

Le milieu parisien de 1'époque nous fournit en outre, comme nous l'avons déja
souligné en parlant de Gurdjieff, un autre élément important pour ce qui concerne la
relation entre les deux musiciens. Dés la fin du XIXe siecle, on assista a Paris a la
diffusion et au développement de l'intérét pour I'ésotérisme. Les intellectuels et les
poetes de I'époque se retrouvaient dans des cercles littéraires organisés dans des
librairies ou des salons. Cet intérét se développa et se cultiva surtout dans les milieux

103



Ex Chordis, 2024 —I1I

aristocratiques et parmi les gens de lettres qui eurent un réle fondamental dans la
connaissance personnelle, le soutien actif et le mécénat de compositeurs ainsi que dans
la production musicale a Paris, comme a Rome.

Ces expériences communes, bien que paralléles, permettent de mettre en valeur les
conséquences qu’elles eurent sur la formation humaine et musicale des deux
compositeurs. C’'est pour cette raison que l'attention se focalise sur un parallélisme
entre les pensées de ces deux hommes comme on les retrouve dans leurs textes
théoriques. Le choix de ces textes répond au besoin de mettre en évidence certains
themes d’intéréts communs, certaines matrices idéologiques communes, fortement
influencées, sans doute, par la période historique considérée, méme si ces themes
furent développés de facon différente par les deux artistes, et dans des périodes
successives. Dans le cadre de notre recherche, nous porterons 'accent sur la tendance
des deux hommes a empreindre leur poétique en rapport étroit avec la dimension
religieuse et magique de la musique: I'idée que la musique possede un caractere
“incantatoire” propre, car elle est, au niveau du sonore, une manifestation, une
expression directe d’'une relation possible entre I'homme et le systeme cosmique
universel.

Cette recherche pourrait servir de base théorique pour des développements
successifs et pour des approfondissements sur les compositions des deux musiciens et
sur leur intérét commun, a savoir un langage musical différent de la dodécaphonie et
qui s’intéresse surtout a la recherche de la matiére du son.

Cet exposé se développera donc en trois points: les sociétés musicales; le milieu
ésotérique; l'affinité intellectuelle entre les dimensions religieuse et magique de la
musique.

2. Les sociétés musicales

Le premier aspect important qui permet d’établir un rapport entre les deux
musiciens, c’est le contact avec le milieu parisien riche et stimulant oti, au début du
XXe siecle, un certain nombre de sociétés musicales trouveérent un terrain fertile. Ces
sociétés encouragerent la connaissance et la diffusion de la musique contemporaine.
Certaines d’entre elles étaient ouvertement nationalistes, comme annongait clairement
la devise “Ars gallica” choisie en 1871 par les fondateurs de la Société Nationale (SN): C.
Franck, C. Saint-Saéns, J. Massenet, H. Duparc, G. Fauré.

L’objectif fondamental de cette société était de faire connaitre et de divulguer les
ceuvres des musiciens frangais qui la composaient. La nécessité de valoriser la
production musicale nationale dérivait de la volonté d’établir une rupture avec les
sociétés musicales de chambre qui étaient en vogue a I'époque et qui avaient jusqu’ici
privilégié, dans leur programmation de concerts, les ceuvres des grands musiciens
classiques allemands et autrichiens.3

3 M. DUCHESNEAU, L'avant-garde musicale i Paris de 1871 i 1939, Mardaga, Liege 1997, pp. 7-8.

104



Ex Chordis, 2024 —I1I

En 1909, Ravel, qui était devenu membre de la Société Nationale en 1903, fonda la
Société Musicale Indépendante (SMI), dans le but de libérer la musique contemporaine
des limites imposées par le style, le genre et la forme.# Dans les années Vingt, la
Société Nationale connait une période de crise due a la concurrence de la Société
Musicale Indépendante , mais aussi a la diminution des aides financieres ministérielles,
a la difficulté a trouver de nouveaux membres et a obtenir la collaboration des
artistes. Tout en ayant toujours pour but la diffusion de la production musicale
contemporaine nationale, une nouvelle phase d’ouverture aux compositeurs
étrangers s’ouvre.’

Dans les années Trente, le comité de la Société Nationale s’enrichit de nouvelles
présences: G. Migot, N. Boulanger, O. Messiaen (1933), Daniel-Lesur (1935). A partir
de 1937, I'ouverture des sociétés musicales aux compositeurs étrangers présents a
Paris devient significative: T. Harsdnyi (1937), J. Rodrigo (1937), I. Wyschnegradsky
(1938) et a partir de 1938, les programmes proposent des ceuvres de Berg,
Himdemith, Schonberg.

La Société Musicale Indépendante se dissoudra assez rapidement ne produisant qu'un
nombre relatif de concerts.6 Mais elle se distinguera pour son originalité dans la
programmation: citons par exemple l'organisation des concerts monographiques
(Fauré: 1922; Schonberg: 1927) ou a themes (comme, en 1926, le concert consacré a la
musique américaine). La présence de la musique microtonale a la Société Musicale
Indépendante est particulierement significative pour ce qui concerne Scelsi et 1'évolution
du langage de ses compositions de la maturité, qui se basent sur la dé-composition du
son. Bien que les ceuvres d’Alois Héba, I'auteur et le créateur d'un systeme d’écriture
des quarts de ton, ne soient pas incluses dans la programmation, on trouve, en mai
1933, un quatuor de Wyschnegradsky qui utilise le systeme de Héba. Le compositeur
russe Ivan Wyschnegradsky (1893-1979) s’était installé a Paris apres la Révolution
d’Octobre. Il composa des ceuvres musicales micro tonales et atonales.” En 1920, il mit
au point un piano a transmission pneumatique, avec trois claviers divisés en quarts de
ton, qui fut réalisé par Pleyel8 en 1921° (voir fig. 2).

41vi, p. 54.

5 Ivi, pp. 49-50.

6 La Société se dissout en 1935, apres avoir organisé 167 concerts: Ibid., p. 10.
7 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 198.

8 Ivi, p. 206, note 53.

9 La méme année Charles Ives composait les Trois morceaux en quarts de ton (1923-24) que lui-méme définit
comme études sur I'harmonie en quarts de ton. De nombreux croquis, qui remontent a son enfance,
témoignent de I'intérét de Ives pour ce qui concerne I'exploration de nouvelles notes au-dela de la gamme
diatonique. Les Trois morceaux en quarts de ton furent écrits pour un piano a deux claviers, réalisé par Hans
Barth, qui les interpréta avec Sigmund Klein a2 New York le 14 février 1925: D. COLLINS, note au CD Piano
Sonata no.2 “Concord” & Three Quarter-tone Pieces, Erato 0630- 14638- 2.

105



Ex Chordis, 2024 — 111

Fig. 2 Ivan Wyschnegradsky

Il est intéressant d’observer que Wyschnegradsky met en relation son choix dans la
composition, basée sur la dé-composition du ton, avec les aspects spirituels qui ont
origine probablement dans I'ésotérisme et la théosophie.

Les titres des deux textes de Wyschnegradsky écrits en russe et qui remontent a
I'année 1923 sont particulierement intéressants en relation a Scelsi et a sa production
écrite: Libération du son et Libération du rythme qui évoquent immédiatement les deux
essais de Scelsi Evolution de I’harmonie et Evolution du rythme.

Mais son ceuvre théorique la plus importante est La loi de la pansonorité. Apres une
premiere version en russe écrite entre 1924 et 1928, cette ceuvre est reprise et traduite
en frangais des le mois de septembre 1935, suite a la décision mfirie au début des
années Trente, d’en reprendre les principes théoriques. Un extrait de cette réflexion
avait déja été présenté dans un article intitulé Musique et pansonorité, publié en 1927
dans la Revue Musicale, mais le texte intégral en frangais sort en 1936 (une troisieme
version sera revue en 1953) intitulé Une Philosophie dialectique de I’art musical.

Wyschnegradsky associe la naissance de l'ultrachromatisme et son propre intérét pour
une composition basée sur la subdivision du ton, a I'affirmation, a l'intérieur du cercle
dialectique de l'évolution musicale, de la conception pansonore par rapport aux
conceptions passées classiques et romantiques.l? ['analyse que l'auteur réalise sur le
processus historique de transformation de la conscience, c’est-a-dire d’une conscience
purement sonore a une conscience pansonore,!! rappelle avec force la réflexion de Scelsi
sur l'évolution de I'harmonie, aussi bien dans le repérage des compositeurs qui ont
contribué a son émancipation (Wagner, Scriabine, Debussy...) que dans la
correspondance observée entre I'évolution du langage harmonique et les états intérieurs
de la conscience.

10 I. WYSCHNEGRADSKY, Une Philosophie dialectique de I'art musical, La loi de la pansonorité Version de 1936,
L'Harmattan, Paris 2005, pp. 8-9.

11 Tvi, pp. 27-30.

106



Ex Chordis, 2024 —I1I

D’une fagon semblable, Wyschnegradsky parle de la pansonorité comme d’une
élévation qui se réalise dans la connaissance introspective de soi. Selon Wyschnegradsky
«la conscience musicale n’est pas une conscience close en soi et isolée du reste de la vie
intérieure humaine, [...] il existe un parallélisme entre les formes de conscience purement
musicales et les formes de conscience dans le sens général de ce terme, avec la possibilité
d’influences mutuelles».12

Toujours selon Wyschnegradsky, il existe deux aspects fondamentaux de la conscience
humaine:3 un centre intellectuel ou rationnel qui est prédisposé a I'analyse, a la division
de la réalité et un centre “vital” enclin a la créativité, a la synthese, a 'unification de la
réalité. Ce dernier constitue 1'essence du besoin “pansonore”.

C’est le besoin de la continuité qui est celui du “moi” synthétique et qui tend a se confondre
avec tout ce qui l'entoure, a s’élargir indéfiniment en absorbant en soi tout l'univers, a
étreindre l'univers dans un unique Amour. La réalisation supréme de cette tendance
consisterait dans une résolution, dans un Tout illimité, dans une conscience “omniprésente”
ot les bornes du moi individuel seraient abolies.14

C’est pour cette raison que «pour la Pansonorité, ce n’est plus d"une suite de sons qu’il
faut parler, mais d'une simultanéité, c’est-a-dire d’un accord».!> Demeure le probléme,
toujours selon Wyschnegradsky, de la réalisation matérielle de la pansonorité qui devrait
se réaliser idéalement dans «l’espace musical illimité du continuum sonore compris dans
son déroulement temporel aussi bien que dans sa simultanéité et la quintessence de cette
continuité».16

On peut sans doute considérer 1'expérience de la composition de la maturité de Scelsi
comme une réponse a ce probléeme. Lors d’autres congres,!” on a en effet souligné dans la
musique de Scelsi, la présence contemporaine d’aspects linéaires et non linéaires, de
continuité et d’arrét.

Entre les années 1931 et 1939 deux autres sociétés sont actives a Paris: la Sérénade et
le Triton.

La Sérénade (1931-1939), fondée par la violoniste Yvonne de Casa Fuerte et soutenue
par une élite aristocratique s’intéressa surtout au retour a la simplicité syntaxique du
langage musical afin de rétablir un contact avec le public. Cette société accueillait de
jeunes compositeurs qui n’avaient pas trouvé place dans la Société Nationale ou dans la
Société Musicale Indépendante8. Le comité directeur était constitué par Y. De Casa Fuerte,

12 Ivi, p. 46.

13 Ivi, pp. 60-61.
14 Jbidem.

15 Ivi, p. 162.

16 Ivi, p. 9.

17 A. MONTALL, II presente sospeso: analisi della dimensione temporale nel suono scelsiano, dans Atti del Convegno
Internazionale di Studi (Roma, 9-10 dicembre 2005; Palermo, 16.01.2006), D. TORTORA cur., Aracne Ed., Rome 2008,
pp- 61-78; A. MONTALI, Ascoltare il tempo. Le relazioni temporali nella musica, Aracne Ed., Rome 2008), cap. 11.

18 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 123.

107



Ex Chordis, 2024 —I1I

G. Auric, R. Désormiere, 1. Markevitch, D. Milhaud, N. Nabokov, F. Poulenc, V. Rieti et H.
Sauguet.

Les concerts privilégiaient, a travers de nombreuses invitations personnelles, la
présence d'une bonne partie de l'aristocratie parisienne, mais ils étaient toutefois
ouverts au public. Si certaines initiatives artistiques purent étre réalisées justement
grace au milieu qui les appuyait, souvent ce méme milieu était caractérisé par un
public superficiel qui n’en comprenait pas a fond l'importance et la vraie portée
culturelle. Par exemple, le concert du 13 juin 1932 fut réalisé en reprenant certains
morceaux commissionnés par les époux Noailles pour une féte organisée au mois
d’avril dans leur villa ultramoderne d’Hyeres: a Poulenc le Bal masqué, a Nabokov la
cantate Collectionneur d’échos, a Markevitch un Galop, a Sauguet una petite ceuvre de
chambre La Voyante. La critique de 1'époque, dans les pages de la Revue Musicale,
accueillit de fagon favorable cette initiative, en défendant le fait qu” «une bonne partie
de I'art musical a de tout temps été liée a I'idée de plaisir et de luxe».1®

On peut observer certaines affinités entre 1'organisation de la Sérénade et la structure
des Concerts de Musique contemporaine que Scelsi organisa a Rome en 1937.

Tout d’abord, la volonté de trouver un appui influant dans le milieu aristocratique.
Pour Scelsi, ce choix ne fut pas tellement dicté par des raisons de mécénat, étant donné
qu’il pourvoyait lui-méme au financement des initiatives, mais tres probablement, par
des raisons d’image politique, vue 1'expérience précédente d’interruption indirecte, de
la part du régime, des Concerts de Printemps soutenus et parrainés par la Comtesse
Anna-Letizia Pecci-Blunt. Dans une note de Scelsi, on «suppose quel Parrainage
d’Honneur S.A.R la Princesse de Piémont et quel Parrainage la Princesse de Bassiano,
la comtesse Pecci-Blunt, Lady Barclay (sic, mais probablement Berkeley), Miss Marian
Kemps, la Marquise De Seta et aussi, dans une autre liste le Prince Massimo et Donna
Miriam Blanc»20 méme si aucun de ces noms ne figurera dans les programmes de salle
des concerts.

On peut ensuite observer de nombreux liens entre Scelsi et certains personnages liés a
la Sérénade. Scelsi cite?! Marie-Laure de Noailles, dont on a parlé plus haut, tout comme
son mari, en tant qu’organisatrice de la féte-concert de I'année 1932. Il cite également,
dans le méme texte, les concerts qui, dans les années Trente, étaient organisés a Paris
dans la somptueuse résidence de la Princesse de Polignac,?? personnage illustre parmi les

19 Tvi, p. 124.

20 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7,
2001, p. 4.

21 1vi, p. 3.

22 Pour tout approfondissement voir: J. BROOKS, Nadia Boulanger and the Salon of the Princesse de Polignac,
«Journal of the American Musicological Society», 46, 1993, pp. 415- 468.

108



Ex Chordis, 2024 —I1I

aristocrates appartenant au comité fondateur? de la Sérénade. Jusqu’a 'année 1939, la
Princesse Winnaretta Edmond de Polignac eut un role fondamental de mécene et
organisatrice du monde musical parisien. Son soutien est associé aux noms des plus
importants musiciens de 1'époque.2*

Il existe en outre des liens artistiques. On retrouve la présence de Vittorio Rieti, que
nous avons déja cité a propos du Comité directeur de la Sérénade, non seulement en
qualité d’organisateur (il faisait partie du comité exécutif) des Concerts de Printemps de
la Comtesse Pecci-Blunt, mais aussi de compositeur avec la Sonatina pour piano (1925)
dans le troisieme des Concerts de Musique Contemporaine, qui se sont tenus a Rome le 2
mars 1937.25

Toujours dans le Comité Directeur de la Sérénade, on retrouve Igor Markevitch (un
ami de Scelsi) et Roger Désormiere, qui dirigera la premiere exécution de La Naissance
du Verbe a Paris en 1950.

Comme Ravel qui, suite a des désaccords avec la Société Nationale, trop
conservatrice, avait fondé la Société Musicale Indépendante, Pierre-Octave Ferroud en
1932 fonde le Triton, afin d’adopter une politique musicale encore plus ouverte que
celle de la Société Musicale Indépendante, c’est-a-dire orientée vers la formation d'un
courant intellectuel européen international.26

Le comité d’honneur du Triton était composé par Ravel, Roussel, Schmitt, Dukas,
Schonberg, Strauss, Stravinsky, Bartok, Casella, Falla et Szymanowski, le comité actif
par Ferroud, Milhaud, Honneger, Ibert, Rivier, Tomasi, Harsdnyi, Mihalovici et
Prokofiev.2

L'objectif principal était la valorisation de la production de la musique de chambre,
la diffusion de celle-ci aupres d’un public vaste et attentif, 1'organisation de concerts-
échanges. Entre les années 1932 et 1939, Triton eut un rdle de pointe dans la production
musicale européenne et contribua de fagon significative a faire de Paris un centre
musical incontesté.2s

2 La Société de la Sérénade, fondée le 1er décembre 1931 par Yvonne de Casa Fuerte, était soutenue par le
comité suivant: La Comtesse Anne Jules de Noailles, l]a Comtesse Jean de Polignac, René Dubost, G.
Imann- Gigandet, Oraine de la Panouse, le Vicomte de Noailles, David Weill. Dans les mois qui suivirent,
d’autres personnages venaient élargir le groupe: la Princesse Edmond de Polignac, la Comtesse Jean de
Murat, la Comtesse G. Potocka, le Comte Etienne de Beaumont, Gabrielle Chanel, Pierre Bouvet, Paul
Goldschmidt: M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 144, note 1.

24 Gabriel Fauré, Emmanuel Chabrier, Maurice Ravel, Reynaldo Hahn, Isaac Albeniz, Igor Stravinsky,
Francis Poulenc, Darius Milhaud, Germaine Tailleferre, Jean Wiéner, Manuel de Falla, Erik Satie, Maxime
Jacob, Igor Markevitch, Jean Francaix, Kurt Weill, Karol Szymanowski, Nicolas Nabokov, Henri Sauguet,
les Ballets russes, Nadia Boulanger, Isadora Duncan, Ricardo Vifies, Blanche Selva, Clara Haskill, Lily
Kraus, Rubinstein: J. M. WARSZAWSKI, Musique contemporaine, «<Nunc», XIV, 2007.

25 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7,
2001, p. 10.

26 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 134.
27 Ivi, p. 135.
2 [vi, p. 144.

109



Ex Chordis, 2024 —I1I

Scelsi parle de l'activité du Triton et dans la structure donnée aux Concerts de
Musique Contemporaine, il semble en partager certains idéaux importants: tout d’abord
l'attention privilégiée pour la musique de chambre contemporaine, qui se manifeste
surtout a travers le choix de programmer les premieres exécutions a Rome, mais aussi
la sensibilité envers la communication avec un public de spécialistes et de passionnés.

Ce que j'ai réellement payé - et entierement de ma poche - c’est une série de concerts de
musique contemporaine dans la salle Capizucchi en 1935 (sic). C’était une petite salle qui
ne pouvait accueillir au maximum que 110 personnes, mais ces concerts eurent un tel
succes que les spectateurs non seulement restaient debout, mais aussi au dela de la porte,
dans la cour. Parmi le public, il y avait souvent quatre ou cinq chefs d’orchestre: Mario
Rossi, Previtali, Willy Ferrero, Burns, et une fois aussi Ernest Bour, de passage a Rome
[...] Ces concerts étaient vraiment trés suivis et trés recherchés. Je recevais sans cesse des
coups de fil de personnes qui désiraient que je leur réserve une place.?

Enfin, un autre point en commun entre les objectifs des Concerts de Musique
Contemporaine et le Triton, fut la volonté d’une ouverture internationale, a réaliser grace
a des échanges entre les différents pays. L'International Society for Contemporary Music
(ISCM) travaillait dans la méme direction, en organisant des 1923 des festivals
annuels.30 Scelsi eut l'occasion de connaitre personnellement le chef d’orchestre
Edward Clarke qui des 1936 était devenu président de la section anglaise de la ISCM.
Ce fut Clarke lui- méme qui poussa Scelsi dans la direction d’un projet de promotion
de la musique contemporaine et d’échanges de concerts.3! Dans la note mentionnée a
propos du comité de soutien aux Concerts de Musique Contemporaine, Scelsi note un
projet de trois concerts-échanges, avec le nom des compositeurs avec lesquels il aurait
aimé les réaliser:32 anglais (C. Lambert, B. Britten, Walton, Blis, Bush), francais (Ibert,
Auric,..., Madeleine Grey, Désormiere), polonais-hongrois, allemand.

Le trait tiré sur le programme frangais est particulierement significatif, si, comme
observe Martinis, on le considere comme une réflexion due au fait que «les déclarations
contre la musique d’origine impressionniste n’étaient pas loin».33

29 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7,
2001, p. 3.

30 L International Society for Contemporary Music (ISCM) ou, pour les frangaises, la Société Internationale pour
la Musique Contemporaine (SIMC) «fut fondée apres ' Internationale Kammermusikauffiihrungen qui s’était
tenu en 1922 a Salzbourg (festival de musique contemporaine organisé par Rudolf Réti pour le Festival
salzbourgeois auquel participerent Webern, Hindemith, Barték, Koddly, Honegger et Milhaud)»: A. BASSO,
Societa e istituzioni musicali, Dizionario Enciclopedico Universale della Musica e dei Musicisti, IV), UTET,
Torino 1999, p. 313.

31 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7,
2001, p. 3.

32 1vi, p. 4.
3 Ivi, p. 5.

110



Ex Chordis, 2024 —I1I

Les échanges souhaités n’eurent jamais lieu, méme si on peut noter la présence de J.
Ibert, un musicien que Scelsi lui-méme associait a I'activité du Triton,3 a la fin du
programme du dernier des Concerts de Musique Contemporaine avec une premiere
exécution des Trois pieces bréves pour cing instruments a vent. Dans la méme année (dont
on ignore la date), deux compositions de Scelsi furent aussi jouées en premiere exécution:
L’Oracle pour voix et piano et Preludio e fuga pour violon, violoncelle et piano.

Le fractionnement du milieu musical a travers la création de nombreuses sociétés
musicales dans les années Trente, est sans doute la conséquence du besoin des
compositeurs de manifester leur autonomie esthétique et de promouvoir leur musique.
Ainsi certains jeunes compositeurs, qui n’avaient trouvé place que de fagon marginale
a l'intérieur des sociétés que nous avons citées, se réunissent autour de la société de La
Spirale. Fondée en 1935, cette société a pour but principal la coopération et les échanges
entre les compositeurs de différents pays. Cette société est présidée par G. Migot, et
compte, parmi les membres de son comité administratif, Jolivet, Sciortino et Delbos,
parmi les membres du comité organisatif, Messiaen, Le Flem et Daniel-Lesur.3>

La place accordée aux productions de Messiaen, Daniel-Lesur et Jolivet est bien
supérieure a celle réservée aux ceuvres d’autres artistes, bien que la programmation
brille par son originalité, surtout grace a l'ouverture vers des réalités musicales
étrangeres. Parmi les initiatives de ce genre, on peut signaler par ordre d’importance, le
concert du 6 mars 1936 entierement consacré aux compositeurs américains.

La vivacité du groupe s’exprime a travers la prise de conscience croissante d'un
désir d’émancipation par rapport a tous les lieux communs, qu’ils soient académiques
ou bien révolutionnaires et elle prend forme grace a la création du groupe Jeune France
qui, comme le souligne Y. Baudrier dans son manifeste, aurait accueilli des tendances
assez différentes bien qu'unit de fagon intrinseque «dans un méme élan de sincérité, de
générosité, de conscience artistique».3

3. Le milieu ésotérique: “idiots” a Paris

Nous avons déja fait allusion au grand succes que les cercles ésotériques eurent a
Paris dés la fin du XIXe siecle. Les événements d’importance décisive dans les années
précédentes a la période qui nous intéresse sont les suivants.

En 1880 l'arrivée de la théosophie blavatskienne, en 1885 la fondation de la librairie
"L’Art Indépendant’ d’Edmond Bailly qui, pres de la 'Librairie du merveilleux’ de
Lucine Chamuel fondée en 1888,

joua un role capital dans la propagation des idées ésotériques et artistiques. A 'L’Art
Indépendant’, non loin de 1'Opéra,®” esthetes, symbolistes, occultistes, et ésotéristes se

34 1vi, p. 3.
3 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 142.
36'Y. BAUDRIER, dans M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 143.

3711 rue de la Chaussée d’ Antin.

111



Ex Chordis, 2024 —I1I

retrouvaient pour acheter des livres, faire éditer leurs propres ouvrages, mais surtout,
semble-t-il, causer et écouter de la musique. Ce fut un lieu de rencontre important pour
I’histoire de tous les arts [...] Claude Debussy était le plus familier des visiteurs de "L’ Art
indépendant’. Presque tous les jours en fin d’apres-midi, il arrivait soit seul, soit avec son
fidele Erik Satie (et jouait) ses nouvelles compositions sur l’excellent piano dans l’arriere-
boutique.38

Ce fut Edmond Bailly lui-méme qui reprit les nombreux théemes de Fabre d’Olivet
(1768-1825):

la sagesse supérieure de I’Antiquité et de 1'Orient; I'universalité de la “musique”, prise
dans son sens le plus large; la doctrine des correspondances occultes dans la nature; les
pouvoirs du son; la pauvreté du systeme musical moderne, privé de ressources
enharmoniques; la confiance en la science moderne et 1’optimisme évolutionniste.

Autour de 1928, ce personnage fut redécouvert grace a la réédition de son étude La
Musique expliquée comme science et comme art et considérée dans ses raports analogiques avec les
mysteres religieux, la mythologie ancienne et I’histoire de la terre. Jolivet lui-méme, comme
d’autres artistes et d’autres intellectuels de 1'époque (dont Antonin Artaud), connaissait
ce texte et fut fortement influencé par ce personnage, en particulier, comme I’affirme
Gianfranco Vinay, a son idée de la redécouverte des principes occultes présents dans la
nature et dans le cosmos: «principes qui ont été découverts par toutes les civilisations
anciennes en quéte de relations harmoniques entre les sons naturels et le cosmos, ainsi
que des relations rythmiques entre la musique et le rythme cosmique universel».40

La naissance, au début du XXe siecle, de deux nouvelles revues: La Rénovation -
Revue de I'art le meilleur, dirigée entre 1905 et 1909 par Emile Bernard, et Les Entretiens
idéalistes, dirigée entre 1906 et 1914 par Paul Vulliaud. Bien que ces revues témoignent
toutes deux que «l’adoration du maftre de Bayreuth ne cessa point avant la fin du XIXe
siecle»,4! les allusions a des artistes contemporains ne manquent pas, en commengant
par Edgar Varese, cité dans La Rénovation de février 1906, pour les qualités vibrantes et
fortes de sa musique (Arcana, exécuté en 1926, doit son titre a 1'ceuvre Astronomia
Ermetica du philosophe-médecin-alchimiste suisse Paracelse?? dont on cite le passage
suivant dans le frontispice:

38 J. GODWIN, L'ésotérisme musical en France 1750-1959, Bibliotheque de ’hermétisme, Editions A. Michel,
Paris 1991, p. 169.

% 1vi, p. 168.

40 G. VINAY, Les années magiques, dans L. KAYAS, Portrait(s) d’André Jolivet, Bibliotheque Nationale de France,
Gand 2005, p. 19.

41]. GODWIN, Op. cit., p. 221.

42 Philippus Aureolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim alias Paracelsus ou Paracelse (Einsiedeln,
14 novembre 1493-Salzbourg 24 septembre 1541) a été alchimiste, astrologue et médecin suisse. C’est une
des figures les plus représentatives de la Renaissance.

112



Ex Chordis, 2024 —I1I

une étoile existe, plus haute que les autres. C’est I'étoile apocalyptique. La deuxieme étoile
est celle de I'ascendant. La troisieme celle des éléments qui sont quatre, tant et si bien que
les six étoiles soient établies. Au-dela encore, il y a une autre étoile, I'Imagination, qui fait
naitre une nouvelle étoile et un nouveau ciel.

Certaines personnalités des cercles ésotériques furent particulierement proches de la
musique: le théosophe Riciotto Canudo qui s’établit a Paris au début du XXe siecle et
qui fut un admirateur absolu de Beethoven qu'il définit, dans son Livre de la Geneése daté
1905, comme une figure-clé du développement future des sciences, en interprétant sa
musique comme un exemple d’application du principe hermétique fondamental pour
lequel il existe une «correspondance de ce qui est en haut (la musique, native du
monde des idées archétypes) avec ce qui est en bas (le monde matériel)».43

Rappelons aussi Fidele Amy-Sage «qui s'imposa des 1920 dans les cercles
ésotériques».# La méme année, il écrivit un article édité séparément par les Editions du
Voile d’Isis®> ou il décrivit les caractéristiques de sa musique en la définissant
“spirituelle”, en opposition a la musique “passionnelle”. La description qu’il nous
propose est intéressante:

sur le piano (ou la harpe) la main droite fait entendre successivement un nombre déterminé
de notes dont la derniere s’enchaine avec la premiére pour le retour continuel de la méme
formule psycho-musicale. La main gauche fait résonner simultanément avec la partie haute
un moindre nombre de notes qui s‘enchainent successivement, en formant un dessin
rythmique trés accusé. Les notes de la partie basse sont en rapport, soit d’octaves, soit de
consonances parfaites, avec les notes correspondantes de la partie haute: et le tout est
destiné a produire, par la répétition continuelle de la méme formule, une impression
psychique nettement déterminée par la constitution d'une atmosphere de sonorités

concordantes, d'un type particulier pour chaque sonorité (formule).46

C’est Amy-Sage qui parle également d'une curieuse communauté mystique,* en
faisant allusion a la communauté du Prieuré d’Avon fondée par Gurdjieff en 1922. La
aussi, entre les années 1925 et 1927, on pouvait entendre des musiques
“spirituelles” semblables a celles de Fidele Amy-Sage qui étaient improvisées par
Gurdjieff lui-méme et transcrites, mises en harmonie et développées par son disciple, le
compositeur russe Thomas de Hartmann (voir fig.3). Le travail de révision de chaque
morceau continuait jusqu’a ce que Gurdjieff en soit tout a fait satisfait. Hartmann lui-
méme en a laissé un témoignage:

43 ]. GODWIN, Op. cit., p. 229.
4“4 1vi, p. 231.

45 F. AMY-SAGE, La Musique de l'esprit: démonstration de huit modes parfaits et de I'harmonie prototype de la
Musurgie, Editions du Voile d’Isis, Paris 1920.

46 J. GODWIN, Op. cit., p. 233.

47 Ibidem.

113



Ex Chordis, 2024 —I1I

(C’était surtout le soir, dans le grand salon du Prieuré ou dans le bureau, que je pouvais
percevoir et transcrire les lignes générales de la musique de George Ivanovitch. Quand, de
ma chambre, jentendais ce dernier qui commengait a jouer, je me précipitais a 1'étage
inférieur. Tout le monde arrivait trés rapidement et I'improvisation avait lieu en public.
L’écriture n’était pas facile. ]’écoutais la mélodie qu’il jouait sur un temps fébrile et je devais
transcrire immédiatement les inversions musicales intercalées, ou certaines fois seulement
deux notes répétées. Mais quel rythme? Comment transcrire les accents? Certaines fois, le
flux de la mélodie était tel qu'il ne pouvait étre interrompu, ni divisé en mesures. Et
I’harmonie sur laquelle se basait la mélodie était une harmonie orientale, que je ne pouvais
reconnaitre que peu a la fois [...]. Probablement cette facon de procéder ne correspondait
pas a une simple dictée, mais plutot a un exercice personnel pour m’obliger a “prendre et a
comprendre” le caractere essentiel, le vrai noyau de la mélodie.*

Fig. 3 George Ivanovitch Gurjieff et Thomas de Hartmann

Parmi d’autres personnalités de 1'époque (René Daumal, Pierre Schaeffer, Michel
Camus...) un autre musicien disciple de Gurdjieff, David Hykes, met en évidence le nom
que Gurdjieff avait donné a son Institut pour le développement harmonieux de I’homme, pour
indiquer justement la possibilité de percevoir dans tout son étre les résonances
harmonieuses, en transformant de cette maniere la perception de la réalité. Hykes
rapporte le témoignage d'une démonstration que Gurdjieff réalisa sur un étudiant de
médecine autour des années Vingt, pour lui expliquer 'harmonie congue comme science
des vibrations harmonieuses: «en entonant le Pater, Gurdjieff fit poser la main de
I'étudiant sur sa poitrine. En un seul souffle, il entonna le texte entier sur une note. Le
jeune raconta d’avoir senti quelque chose de semblable a un courant électrique».4 Il
s’agissait des «harmoniques qui correspondaient a ce que Gurdjieff appelait les “octaves
intérieures” (qui sont) en correspondance avec la musique et simultanément avec de plus
vastes résonances du cosmos».5 La recherche expérimentale que Hykes mena sur le

48 L. ROSENTHAL, La musique de Gurdjieff, dans B. DE PANAFIEU, Georges Ivanovitch Gurdjieff, Edition RIZA,
Milano 2004, pp. 272-273.

49 D. HYKES, Une écoute au réveil, dans B. DE PANAFIEU, Op. cit., p. 247.
50 Ivi, p. 250.

114



Ex Chordis, 2024 —I1I

champ harmonieux a partir des années Soixante-dix puise sa source dans les
enseignements de Gurdjieff, dans la recherche d"une écoute des vibrations du son:

I'enseignement présent dans les écrits de Gurdjieff concerne l'univers, la vie, tout comme
notre role, notre place et notre destin d’étre humain, ici, sur la terre. Le langage essentiel
de cet enseignement fait appel, du début a la fin, & un langage musical d’harmonie et de
vibration. Cela se passe dans la gamme des plus vastes procédés cosmiques, mais aussi
dans la gamme plus secréte, et il en représente une sorte d’écho, de la vie intérieure et de
I’homme.5!

Il n’est pas nécessaire de souligner I’affinité de cette recherche d’une nouvelle écoute
du son, avec le parcours de la composition selon Scelsi, qui connut d’ailleurs Hykes et
son choeur quelques années plus tard.

Une derniere allusion a un autre rituel de Gurdjieff: “lever son verre aux idiots ou le
toast porté aux idiots”, comme il aimait le définir et qu’il proposait a ses invités chaque
soir a diner, nous rapproche encore une fois de Scelsi, car ce dernier avait ’habitude
d’établir une relation entre lui et le protagoniste de 1'Idiot de Dostoevski. Jean Bennet,
un disciple de Gudjieff, explique que

le mot “idiot” a deux sens: le vrai sens, qui lui fut attribué par les anciens sages, signifie
“étre soi-méme”. Un homme qui est lui-méme apparait et se comporte comme un sot aux
yeux de ceux qui vivent dans le monde des illusions; cela signifie que lorsque ces
derniers appellent un homme un idiot, ils veulent souligner que cet homme ne partage
pas leurs illusions. Chaque homme qui décide de travailler sur sa propre personne est un
idiot dans les deux cas. Le sage sait qu’il est en train de chercher la réalité. L'idiot pense
qu’il est devenu fou. Nous, ici, nous supposons d’atteindre la réalité, donc nous sommes
sans doute tous des idiots: mais personne ne peut nous rendre idiot. C’est un choix que
nous ne pouvons faire que nous-méme.52

4. Les affinités intellectuelles: la dimension religieuse et magique de la musique

Nous avons considéré tout d’abord la participation active de Scelsi et Jolivet aux
initiatives de divulgation de la musique contemporaine en rapport avec le milieu musical
parisien des années Trente. Ensuite nous avons tracé une ébauche des suggestions que les
deux compositeurs regurent certainement a travers la connaissance, méme si indirecte, de
I'expérience ésotérique qui, durant cette période, était en vogue dans la capitale
francaise. Nous nous proposons maintenant, en partant des réflexions théoriques des
deux hommes, de porter I'accent sur un theme important qui permet de les rapprocher,
celui de la dimension religieuse et magique de la musique, c’est-a-dire I'idée que la
musique posseéde un caractere “incantatoire” car elle est une représentation, une

511vi, p. 263.
52 ]. BENNET & E. BENNET, Idioti a Parigi, Edizioni Mediterranee, Rome 1996, p. 8.

115



Ex Chordis, 2024 —I1I

expression directe, au niveau sonore, d’une relation possible entre 'homme et le systeme
cosmique universel.

Nous prendrons en considération cinq des principaux écrits de Jolivet des années
Trente:

1. L’esprit mystique et philosophique.5® Conférence donnée le 20 février 1936 dans le
cadre du cycle organisé par le pianiste et compositeur Henri Gil-Marchex
(janvier- avril 1936, Salle de I'’Ecole normale de musique). Le titre concerne le
sujet traité le 13 et 20 février;

2. Genese d'un renouveau musical. Conférence du 14 janvier 1937 a la Sorbonne a la
demande du Docteur Allendy, médecin d’Antonin Artaud, psychiatre de Paul
Klee, auteur de 'ouvrage Le symbolisme des nombres;>*

3. L'expression lyrique du machinisme dans la musique.5> Texte de I'émission diffusée
sur Radio-Paris le 20 février 1937;

4. Texte de candidature de Jolivet au Prix Blumenthal, 1938;56

5. Plaid pour le Vif. Article, publié dans «La nouvelle saison», juillet 1939, n°7.57

D’autres textes de la méme période, que I'on peut trouver dans le volume publié par
sa fille:

» Notes manuscrites:

» Confidences it un cahier d’écolier (1930)58
» Non-conformisme>

» Rendre sa fonction a la musique®0

» Valeur rituelle de la musique.6!

» Avenir du théitre lyrique, dans «Les grandes enquétes de Comoedia», propos
recueillis par Paul Le Flem, 6 septembre 1936.62

» Enquéte sur le métier, «Beaux-Arts», 13 novembre 1936.63

53 La conférence de Jolivet citée ne porte pas de véritable titre. Le titre cité c’est donc celui-ci du theme
traité les 13 et 20 février. A. JOLIVET, Ecrits, C. Jolivet cur., Editions Delatour, France 2007, pp. 40-44.

54 Ivi, pp. 53-73.
5 Ivi, pp. 73-77.
5 Ivi, pp. 79-82.
57 Ivi, pp. 84-90

58 Ivi, pp. 37-38.
59 Ivi, p. 39.

60 Ivi, pp. 44-46.
61 Ivi, pp. 46-47.
&2 Ivi, pp. 48- 49.
& Ivi, pp. 50- 52.

116



Ex Chordis, 2024 —I1I

» La musique d’aujourd’hui et ses tiches par Jolivet.6* Discours prononcé au Congreés
de la Fédération musicale populaire publié dans «L'art musical populaire»,
septembre 1937.

» Faisons le point. Projet d’article pour Radio-Magazine, mai 19399.

» Pour une tradition musicale frangaise, rubrique “Les disques et la musique” dans la
revue «Les Volontaires»: I - juillet 1939, n° 8 et II - aotit-septembre 1939, n° 9.66

» Les "Quatre” seront-ils les dignes successeurs des “Six”?, article pour «L'intransigeant»,
15 aotit 1939.67

Pour ce qui concerne les textes de Scelsi, nous prendrons en consideration trois
textes, déja examinés dans un article precédent®® et qui appartiennent a la premiere
phase de réflexion conceptuelle et historique du compositeur:

1. Sens de la Musique®?
2. Evolution de I'Harmonie”

3. Evolution du Rythme’!

La date de rédaction de ces textes remonte probablement autour de 'année 1942.
Une observation faite par Adriano Cremonese’? qui a signé la publication et la
traduction des deux essais sur ’harmonie et sur le rythme pour la maison d’édition Le
parole gelate en 1992, laisse supposer que cette rédaction puisse dater des années Trente.
Cremonese porte a notre connaissance une phrase effacée dans Evolution du Rythme, ott
Scelsi fait allusion a Jeu de Cartes (1936) comme étant la derniere ceuvre de Stravinsky
qu’il connait,”? ce qui permettrait de faire remonter cet essai et le texte complémentaire
intitulé Evolution de I’Harmonie, 3 la seconde moitié des années Trente. Quoi qu’il en
soit, ces textes peuvent étre considérés comme la conclusion d’une réflexion succédant
immédiatement a 1'expérience de la composition et a ’expérience humaine conduites a
cette époque.

64 Ivi, pp. 77-79.
6 Ivi, pp. 83- 84.
66 Ivi, pp. 90- 98.
67 Ivi, pp. 99- 100.

68 A. MONTALL, Riflessione concettuale e percorso letterario in Giacinto Scelsi, «Rivista Italiana di Musicologia»,
34,1999, pp. 347- 386.

6 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, S. Kanach cur., Actes Sud, Arles 2006, pp. 86-97.
70 Ivi, pp. 98-107.
71 1vi, pp. 108-122.

72 A. CREMONESE, Introduzione a G. Scelsi, Evolution de I'harmonie e G. Scelsi, Evolution du rythme, Fondazione
Isabella Scelsi - Le Parole gelate, Rome 1992, p. 5. L'attribution, par A. Cremonese, est confirmée par S.
Kanach dans le volume qui englobe les textes théoriques de Scelsi: G. SCELSL, Les anges sont ailleurs..., Op. cit.

73 G. SCELSI, Evolution du rythme, cit., p. 118.

117



Ex Chordis, 2024 —I1I

A ces textes déja connus grace a la maison d’édition Le parole gelate, s’en ajoutent
d’autres, qui remontent plus ou moins a la méme période et que les spécialistes
peuvent consulter dans 1'édition récente des écrits de Scelsi, publiée par S. Kanach
pour la maison d’édition Actes Sud:

1. Art et Satanisme dont S. Kanach déclare «qu’il s’agit de la transcription d’un
enregistrement entierement revu et corrigé par Scelsi.”*

2. Unité et égalité des Arts dont elle dit quil s’agit «de la transcription d’une
déclaration publique du compositeur».”5

Dans l'exposé de Jolivet, qui est inclus dans les deux conférences qui eurent pour
théme L'esprit mystique et philosophique?s (1936), inclus a leur tour dans le cadre du cycle
de conférences d’Esthétique Musicale organisées par Henri-Gil- Marchez, des les
remerciements qui introduisent le discours, Jolivet met en relief son propre manifeste
esthétique a travers trois énoncés. Jolivet dit: «ces quelques phrases suffisent a vous
éclairer sur la position que j'ai adoptée comme base de mes travaux».” En s’opposant a
la mentalité profane moderne qui nie «toute intuition intellectuelle profonde, toute
illumination»,’8 Jolivet déclare:

» «la vision (au sens ésotérique du terme), la vision intellectuelle et I’Art étaient
inséparables».”?

» «l’Artiste était toujours un Amnnonciateur, celui qui rendait sensible a ses
contemporains, par ses ceuvres, une partie de la vérité universelle ; un
intermédiaire entre le Ciel et la Terre, procurant a ses freres humains le moyen de
s’intégrer dans le systéme universel, et plongés dans le visible, de ressentir grace a
lui I'Invisible».80

» «I’Art n’était pas exceptionnellement Sacerdotal et Royal, mais il I’était toujours».81

On remarquera inévitablement les points de contact avec des affirmations que
formule Scelsi tout au long de sa vie et qui ont été longuement examinées et commentées.
Rappelons par exemple qu’il aimait se définir non point comme un compositeur, mais
comme un “facteur”. Il portait surtout ’accent sur son réle d’intermédiaire.

74 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 219- 230.
75 Ivi, pp. 231- 244.

76 A. JOLIVET, Op. cit., pp. 40-44.

77 1vi, p. 40.

78 [bidem.

79 Ibidem.

80 [bidem.

81 Ibidem.

118



Ex Chordis, 2024 —I1I

Nous nous limiterons aux textes de cette période historique, qui permettent de
montrer comment certaines idées de sa jeunesse ont influencé fortement la poétique et
la musique de la période de sa maturité. Nous nous arréterons sur les premieres pages
de l'essai Sens de la Musique out Scelsi énonce déja que la musique est «d’une part
élément sonore, de l'autre, ainsi que tout art, projection d’images ou d’états de
conscience».82 Ces états de conscience, liés aux éléments fondamentaux qui
caractérisent la nature humaine (vital, émotif, intellectuel, psychique) se projettent
donc sur les différents éléments qui caractérisent le langage musical (rythme, mélodie,
forme, harmonie). Nous examinerons plus particulierement le dernier de ces éléments
fondamentaux, a savoir 1’élément psychique. Scelsi affirme qu’a cet élément
correspondent des images moins évidentes et moins reconnaissables par rapport aux
images émotives ou vitales, méme si certaines fois, ces dernieres, apres étre passées par
le subconscient, peuvent revenir a la surface a ce niveau, inattendues et cetaines fois
déconcertantes.®3 Il existe également des images d’ordre purement psychiques: Scelsi
tente d’expliquer cette faculté seulement dans la premiere rédaction de Sens de la
Musique, rédaction plus proche de la période qui nous intéresse. Scelsi explique que
«par le psychisme, I'homme rejoint les spheres du spiritualisme, de la magie, de la
métaphysique, de la conscience universelle, du réve, du sang et de la mémoire
ancestrale. Par le psychisme, ’homme sort du temps personnel pour rejoindre le temps
absolu, I'étérnité».8 Il s’agit donc d'un élément qui peut permettre au musicien de
dépasser la perception habituelle de la séparation de soi par rapport au monde externe
(sortir du temps personnel) pour accéder a des états de conscience peu communs,
d’expansion de Soi et la perception de fusion de I'étre avec l'univers (rejoindre le temps
absolu, I'étérnité), en d’autres termes qui peut permettre d’accéder a des états de vision
(pour reprendre le terme utilisé par Jolivet) ou a la transfiguration. A cette époque,
Scelsi semble particulierement s’intéresser aux témoignagnes des expériences
psychiques. Dans le texte Art et Satanisme, il cite a ce propos l'expérience de la
«vaporisation» décrite par Baudelaire: «la vaporisation [...] va de linspiration
romantique a l'automatisme surréaliste, en passant par les états visionnaires et
extatiques, etc., provoqués artificiellement ou non».8> Et dans le méme texte il poursuit:

en réalité, ce sont des états psychiques particuliers par lesquels l’artiste obtient parfois
soit un déreglement de sa sensibilité, et donc un nouvel ordre de perception, soit un
affinement de celle-ci et une plus subtile perception des expériences extérieures ou
intérieures, soit encore un flot d’expériences intérieures interdites dans des états de
conscience différents, ou bien encore par un état de passivité complete, une
impersonnalité qui le met en contact avec des forces ou des entités surnaturelles.s6

82 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 89.
8 Ivi, p. 92.

84 1Ivi, p. 92, note 1.

85 Ivi, p. 224.

86 Ivi, p. 225.

119



Ex Chordis, 2024 —I1I

Scelsi connaissait les expériences conduites dans les années Vingt par les surréalistes
et les dadaistes concernant I’affirmation des états psychiques.

Le trait-d’union probable avec les mouvements d’avant-garde parisiens fut Jean Cocteau,
qui fascinait Scelsi, tant et si bien que ce dernier avait receuilli dans un cahier des
aphorismes et des morceaux de Cocteau et qu’il composa, sur un texte de ce dernier,
L’Oracle pour voix et piano, excécuté pour la premiere fois dans la salle Capizucchi en
1938. Les quatre nouvelles de la jeunesse receuillis dans Extraits de son journals” (1928)
soulignent ultérieurement cette inspiration surréaliste, tout comme le titre de la premiere
composition de Scelsi, Chemin du coeur pour violon et piano, datée 1929, qui rappelle
Ulndicateur des chemins de ceeur de Tristan Tzara, publié en 1928.88

De ces avant-gardes littéraires, Scelsi n’apprécia pas tant la polémique et I'attaque a la
société, que surtout la nouvelle conception de la création artistique, liée a 1'approche
irrationnelle qu’elles exaltaient. Cette approche se reflétait totalement dans I'importance
attribuée a I'écriture automatique,® une technique qui se propose de «libérer les forces de
notre Moi inconscient méme en état de veille [...] [pour] trouver les moyens de faire
intervenir dans la vie dissipée du présent la voix ensevelie de notre esprit, cette voix que
les conventions les plus brutales essaient de refouler».%0

Enfin, pour retourner au parallélisme avec les trois textes de Jolivet, I'idée de 1" Art
sacerdotal”. Dans une note manuscrite, publiée par la Revue de la Fondation Scelsi
nous pouvons lire:

pas d’extravagances, ni de pitreries avec ma musique. Les interprétes ne sont rien
d’autres que des instruments de transmission (comme je le suis moi-méme) de quelque
chose qui est donné et qui les dépasse. IlIs doivent respecter ce don et empécher d’en faire
un jeu personnel. Lieu et condition doivent étre conformes a un rite, car la musique c’est
¢a, méme si ce n’est pas de la musique sacrée (profane).9!

Cette affirmation commune aux deux musiciens, qui englobe aussi bien l'interprete
que le compositeur dans une dimension rituelle de la musique, peut étre rapportée au
role du musicien et de l'artiste dans le concept de “tradition”, comme l'énonce le
philosophe ésotérique René Guénon, connu et apprécié par le jeune Scelsi.??

87 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 44-48.
88 L. MARTINIS, Art de Musique, «I suoni, le onde...Revue della Fondazione Isabella Scelsi», 3, 1992, pp. 13-14.

8 1. Martinis a publié un schéma d’interrogations géomantiques et certains graphismes automatiques de
Scelsi, en supposant entre autres que le compositeur les avaient utilisés dans la premiere phase du
processus de la composition, selon Scelsi: L. MARTINIS, Art de Musique, Op. cit., pp. 10-12.

9 E. ALQUIE, Filosofia del surrealismo, Hopeful Monster, Firenze 1986, p. 111.
91 G. SCELSI, Una nota manoscritta, «I suoni, le onde...rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 2, 1991, p. 14.

92 R. FREEMAN, Tanmatras: vita e opera di Giacinto Scelsi, dans P. A. CASTANET, N. CISTERNINO, Viaggio al centro
del suono, Luna Editore, La Spezia 1993, p. 94.

120



Ex Chordis, 2024 —I1I

Rejoignant ici la pensée de Guénon, nous entendons désigner par tradition, la
transmission du contenu spirituel [...] La plupart des tendances de notre temps donnent
la primauté a I'invention. Le musicien finit par perdre de vue que sa tache consiste a
répliquer a la création originelle, a recréer un monde déja créé [...] Si elle reconnait
l'origine divine des sons, la tradition n’en respecte pas moins l'ingéniosité de I’'homme.
Elle demande cependant a celui-ci de mettre son intelligence au service d’une expression
intérieure, de méditer sur la vanité de 1'apparence sonore, d’éviter la pluralité des sons,
de s’appauvrir: quantité ne fait point richesse. Elle lui demande de glorifier le divin et
non de glorifier '’homme.%

D’ailleurs, une musique qui naft de la réalisation du contact entre I'artiste et les
forces créatrices transcendantes ne peut s’accomplir qu’a travers le rite. Un art vécu
comme un rite, comme un geste rendu sacré, est appelé a dépasser les limites de la
dimension individuelle. Cette derniere affirmation peut étre renforcée par les paroles
de Sri Aurobindo, un autre philosophe étudié et dont on discutait dans le cercle des
amitiés parisiennes de Scelsi, comme nous 'a indiqué le fils du psychanalyste Guy
Pitchal:

C’est en effet toujours et seulement le Pouvoir supérieur qui agit. Il semble s’agir
d’aspirations et d’efforts personnels, mais c’est seulement notre esprit égoiste qui cherche
faussement et maladroitement & s’identifier avec 'action de 1’Energie divine [...]. Au
monde, toutes nos actions sont guidées par 1'égoisme: ainsi nous nous imaginons que les
forces universelles qui nous animent sont les notres, nous revendiquons comme un effet
de notre volonté personnelle et de notre sagesse, de notre force et de notre vertu
personnelle, le choix, la transformation et le progres réalisés par le transcendant dans
notre complexe mental, vital et corporel. Mais l'illumination nous révele que 1’'Ego n’est
en réalité qu'un instrument, et c’est seulement alors que nous commengons a comprendre

N

que ces choses nous appartiennent, non pas parce qu’elles appartiennent a 1I'Ego

instrumental, mais a notre Moi supréme et intégral qui ne fait qu'un avec le
transcendant.

Si nous revenons au texte de Jolivet , L'esprit mystique et philosophique,> dont nous
sommes partis, nous pouvons rappeler qu’a l'occasion de cette conférence, plusieurs
morceaux furent joués (Milhaud, Villa-Lobos, Schoenberg, Debussy...) dont Mana, la
suite pour piano de Jolivet composée en 1935. L'allusion a la série des six morceaux qui
composent la suite ( Beaujolais, L'Osieau, La Princesse de Bali, La Chévre, La Vache, Pégase)
est importante en relation a un autre theme fondamental de la conception musicale de
Jolivet: le primitivisme.

93 J. PORTE, Préface a I'Encyclopédie des musiques sacrées, Labergerie, Paris 1968, p. 14.
94S. AUROBINDO, La Sintesi dello Yoga, G.Ubaldini, Rome s.a., p. 58.
% A. JOLIVET, Op. cit., pp. 40-44.

121



Ex Chordis, 2024 —I1I

Jolivet affirme que ces morceaux sont nés a partir d"une série d’objets que Varése lui
avait donnés

lorsqu’il quitta la France pour retourner en Amérique en 1933 [...] Apres avoir été les
témoins de sa vie journaliére, ces six objets sont devenus mes compagnons, et, par les
souvenirs qu’ils répresentent pour moi, par leurs formes naives ou leurs caracteres
primitifs, par les influx qu’ils ont emmagasinés a vivre dans le champ magnétique de fort
potentiel de Varese, ils sont devenus en quelque sorte mes fétiches familiers. De 1a le titre
de la suite: Mana [...] Le mana est en effet “cette force qui nous prolonge dans nos
fétiches familiers, qui nous identifie a eux comme elle les identifie a nous”.%

Mana, affirme Jolivet, réalise pour la premiere fois sa propre conception de la
musique.®’

La musique est en effet pour Jolivet en étroit contact avec les lois de 'univers et c’est
pour cette raison qu’il faut lui rendre «son sens incantatoire et ses attributions
magiques. Faisons en sorte qu’elle ne soit plus seulement un jeu de l'esprit ou un
plaisir des sens, mais une manifestation sonore en relation directe avec le systeme
cosmique universel. Ce que les primitifs savaient bien».%

Dans ce cas, le point de contact avec Scelsi est immédiat, lorsque dans Evolution du
Rythme, il dit, en parlant de la musique africaine :

Nous avons dit que par le rythme 'homme participe a la vie de 'univers qui est vibration,
a la vie de la nature, a I'élan vital, a la durée. Les peuples africains et orientaux ont de cela
une conscience plus profonde et plus immédiate que les Européens [que] I'intellectualisme
rationnel a portés a une conception plus extérieure de la connaissance. Certains travaux
scientifiques commencent aujourd’hui a éclairer la nature de cette participation de ’homme
au rythme universel. Pourtant, nous sommes encore loin d’atteindre les connaissances plus
intuitives des peuples africains et orientaux dans ce domaine; également en musique, dans
le domaine rythmique, rien n’est encore comparable a la puissance du langage rythmique
negre. Sans nous arréter sur ce que tout le monde connait de la puissance bouleversante du
tam-tam, nous dirons que celui-ci, dans toutes ses variétés (rituelles, musicales et
instrumentales), doit étre interprété et compris comme un moyen d’atteindre un état de
conscience collective par le déreglement des rythmes physiologiques individuels et leur
synchronisation sur des rythmes telluriques et universels [...] L'exaltation ou l’euphorie
[sont] produites par la sensation de la rupture du rythme personnel, c’est-a-dire du temps
individuel et relatif et, par 1a, de la fusion de I'étre dans un courant de rythme cosmique,
c’est-a-dire dans le temps et la durée.?

Toujours dans la premiere version du Sens de la Musique, Scelsi s’intéresse au
phénomene de la redécouverte des arts primitifs. Ces arts s'imposerent avec force dans

% Ivi, p. 41.

97 Ibidem.

98 Ivi, p. 43.

9 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 114-115.

122



Ex Chordis, 2024 —I1I

les ateliers des artistes parisiens au début du siecle dernier, en se basant sur la théorie
des éléments fondamentaux dont nous avons déja parlé:

Le rapport d’équilibre des quatre éléments se modifia en faveur des éléments rythmiques et
psychiques pour arriver a une réaction anti-intellectuelle et anti-émotive [...] Elle eut les
causes et prit les formes les plus diverses: du néo-spiritualisme a la théosophie, de la
métaphysique a la vulgarisation et a la propagation des philosophies et doctrines orientales,
de la revalorisation de I'intuition a I'exploration du subconscient et du réve, de la découverte
de lart africain et préc... (sic) a la vogue de la musique negre, de la renaissance d'un culte du
corps humain a l'exaltation des valeurs collectives, de la découverte de la relativité a la
géométrie non-euclidienne. Dans tous les domaines se dessina une conception nouvelle et
différente de la matiere, de la vie, du devenir, qui, en abolissant d’anciennes oppositions et
dualismes, conduisait a I'idée de l'identité de matiere et esprit sous une forme d’énergie et de
durée et vers la conception d'une unité psychique universelle, transcendante [...] Dans tous
les domaines, les tendances et les recherches eurent en commun 1'effort vers la découverte et
I'expression d’une nouvelle dimension. Sous toutes les formes apparut une recherche
consciente ou inconsciente du temps, de I'espace, de la durée.1%0

Le primitivisme chez Scelsi et Jolivet s’affirme donc dans sa conception la plus
mire, la méme que Zolla attribue a la lecon d’Artaud!0! sur Bali et de Daumal sur la
musique hindoue. Artaud et Daumal, qui organisérent la sécession du mouvement
surréaliste au début des années Trente, affirmerent que

les arts tribaux ne sont pas cruels, mais ils parlent des états alternatifs de la conscience, ce
ne sont pas des cris d’angoisse existentielle, mais des points d’appui pour activer la
connaissance des différents degrés de l'étre [...] Il est étonnant que Picasso lui-méme ait
compris qu’il ne s’agissait pas d’expressionnismes, que les “fétiches” n’étaient que des
armes de défense psychiques, comme il devait le dire a Malraux.102

Scelsi et Jolivet s'interrogent tous deux également sur un autre phénomene qui porta, la
méme année qui voyait croitre 1'intérét pour les arts primitifs, a I'idolatrie du machinisme.

Dans L'expression lyrique du machinisme dans la musique, Jolivet affronte le theme des
ceuvres musicales qui s’inspirérent du progres industriel de 1’époque. 1l cite Pacific 231
d’Arthur Honneger, Les Pas d’acier de Serge Prokofiev, Fonderie d’acier de Mossolov....
La caractéristique la plus séduisante de ces ceuvres est a rechercher dans la solidité et la
brutalité impersonnelles que celles-ci manifestent.103 Selon Jolivet, ces ceuvres n’ont pas
seulement représenté une rupture, une réaction bienfaisante et vigoureuse, par rapport
a la tradition romantique, mais elles ont surtout le mérite d’avoir ramené ’homme a la
vie qui s’exprime physiquement dans la nature et intellectuellement dans la Culture et
la Spiritualité. Il écrit:

100 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 96-97.

101 E. ZOLLA, Uscite dal mondo, Adelphi, Milano 1992, p. 466.
102 Ivi, pp. 466-467.

103 A, JOLIVET, Ecrits, cit., p- 76.

123



Ex Chordis, 2024 —I1I

le but de la musique n’est-il pas de réintégrer '’humain dans I'universel? Et quand je dis
I’humain, jenglobe tous les hommes dans ce terme, sans distinction de culture ni
d’attribution sociale ici-bas. Car si un homme existe, il participe a la vie. Et si I’art doit
magnifier la vie, la vie, elle, dans sa réalité robuste est la consistance de I’azur!!104

Scelsi lui-aussi, dans Evolution du Rythme, s'intéresse aux méme ceuvres (il cite lui-
aussi Pacific 231 et Fonderie d’acier) dans une perspective analogue a celle de Jolivet.
Pour Scelsi et Jolivet, ces ceuvres sont importantes non pas parce qu’elles sont capables
de peindre et de décrire le dynamisme de la machine, mais parce qu’elles marquent
une rupture avec la subjectivité de I'art romantique, et qu’elles raménent I’'homme a
son dynamisme universel. Scelsi écrit a ce propos:

il ne s’agit donc plus ici d'une peinture ou d’une description, mais de la réalisation d"un
rythme qui peut appartenir a la machine, au travail comme a la danse et dont 1'origine
n’a pas d’importance. Les musiciens rejoignent ici le sens réel du rythme, dans la mesure
ou ils se dégagent du sujet et des conditions inhérentes pour atteindre une expression
rythmique pure, I'établissement de rapports et de consonances entre ’homme et le
dynamisme universel étant le but premier du langage rythmique.105

Le titre de la conférence Genese d'un renouveau musical (1937) indique, selon la
volonté de l'auteur, la conclusion a laquelle il aboutit a la suite d'une analyse de
I’évolution de la musique entre le XIXe et le XXe siecles. Il affirme essentiellement que
dans les différents milieux artistiques, on croit de plus en plus que l'art provient de
Iintuition d'un principe révélé et donc qu’il est essentiellement un processus
magique.l% L’'analyse de l'évolution de la musique a la renaissance de l'écriture
modale, 'attirance des compositeurs pour les sonorités exotiques, les recherches de
systemes d’écriture basés sur les douze demi-tons, tout comme l'intérét pour les
instruments d’ondes radio-électriques peuvent étre ramenés a la tentative d’associer la
musique au systéme harmonique naturel et a ses pouvoirs spirituels sur les auditeurs.
Le texte de Martenot daté 1933197 que Jolivet cite a ce propos est tres significatif:

I'action des ondes sur l'état physique de l’auditoire est considérable. Dans certains
fortissimi, le corps entier en percoit les résonances. Qui sait si cette mise en lumiére de
I'action directe de la musique sur l'état physiologique ne fera pas franchir aux
compositeurs une nouvelle étape, qui les rapprochera du sens que la musique avait
autrefois, aux temps o1 elle avait sa place rituelle?108

104 [hidem.
105 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 122.
106 A. JOLIVET, Op. cit., p. 53.

107 M. MARTENOT, Une opinion: Les instruments d’ondes radio- électriques et I’évolution de la musique, Le mois,
mars-avril (1933), dans A. JOLIVET, Op. cit., p. 61.

108 A. JOLIVET, Op. cit., p. 61.

124



Ex Chordis, 2024 —I1I

Un autre élément intéressant pour notre exposé se dégage de la citation de
Martenot, a savoir 'importance attribuée a l'écoute. Jolivet, toujours dans le méme
texte, introduit le concept d’oreille intérieure comme la «clé des données intuitives».109
Son sens reprend donc le principe ésotérique du terme en l’identifiant comme la
«partie de notre corps astral commandant le fonctionnement du sens auditif».110 Ce
concept, qui s’est manifesté d’une fagon exemplaire dans l'ceuvre de Beethoven,
toujours selon Jolivet, permet au compositeur d’une part d’établir une relation avec les
lois éternelles du Rythme Universel et de les projeter dans son ceuvre, a 'auditeur de
vivre cette expérience a travers 1'écoute du son. C’est pour cette raison que dans
I'article Plaid pour le Vif, Jolivet invite donc I'auditeur a écouter «la musique avec des
“oreilles innocentes”».111

C’est ainsi que la musique revét «le sens de projection du son»12 dans 1’éther qui,
comme elle, est d’essence vibratoire et cette derniere possibilité - dit Jolivet - introduit
la «notion de 4¢me dimension dans la musique».113

Le theme de l'écoute comme clé d’acces a l'intuition artistique est un theme que
I’on peut définir constant dans toute la parabole humaine, spiritelle et artistique de
Scelsi. On retrouve un approfondissement de ce théeme dans un texte qui date de la
période prise en considération dans cet exposé, intitulé Unité et égalité des arts.114
Scelsi s’intéresse au concept de sensibilité artistique et il affirme que cette derniere
«est 1’ensemble des possibilités perceptives psychophysiologiques possédées par
I’'homme».15 Ensuite, en rapport avec la théorie des éléments fondamentaux, il
affirme la possibilité de mettre en évidence quatre aspects de la sensibilité auditive:

1. L'audition d’ordre physiologique pure, c’est-a-dire la perception de sonorités ou
bruits physiques.

2. L'audition affective, qui percoit les rapports de rythme, d’intensité, de hauteur,
de timbre entre deux ou plusieurs sons se succédant.

3. L'audition psychique qui pergoit la correspondance et le rapport de chaque son
dans des sonorités groupées ou harmonies.

4. L'audition intellectuelle qui percoit et reconnait les rapports physiques et formels
des sons identifiés par des signes ou des noms.116

109 Ivi, p. 55.

10 Jhidem.

1 Ivi, p. 87.

H2]vi, p. 55.

113 Jbidem.

14 G. SCELS], Les anges sont ailleurs, cit., pp. 231-243.
15 Tvi, p. 240.

16 Ivi, p. 241.

125



Ex Chordis, 2024 —I1I

Scelsi considere bien stir la possibilité d"une interaction entre les différents niveaux
d’écoute et pour lui tous ces niveaux ont la méme importance: il n’établit donc pas une
échelle hiérachique par ordre d’importance. Toutefois, a la fin de son essai, il introduit
I'idée d"une ultérieure possibilité d’écoute qui, faisant abstraction des qualités propres
aux différents niveaux et des formes différentes qu’ils permettent d’identifier, puisse
contenir tous ces niveaux simultanément, pour arriver a une perception unifiée de la
réalité. Ainsi il écrit:

L'identification des formes différentes n’existe en réalité que par la limitation de notre
sensibilité sensorielle, intellectuelle et affective. Si on peut admettre que parfois et par instants
notre psychisme échappe a cette illusion, en nous donnant ainsi une sensation exceptionnelle
de plénitude, cet état peut étre considéré comme faisant partie des phénomenes
supranormaux, car toutes les possibilités perceptives humaines ne peuvent enregistrer,
ressentir, identifier ou reconnaitre qu'une partie infime des énergies créatrices qui le
traversent. Images intellectuelles, plastiques ou sonores, ne sont qu’apparence particuliere de

ces énergies, elles-mémes, manifestations différentes d’une unité cosmique.”

Le theme de I’écoute, dirons nous encore, représente la clé d’acces a la musique de
Scelsi et a la musique congue comme un instrument possible de la Connaissance. Grace
a I'écoute profonde d'un son répété constamment, Scelsi trouvera la possibilité d'une
guérison personnelle de la crise humaine et artistique qui suivra cette période et il
trouvera également sa propre voie, une expression personnelle et mfire. L'exercice
d’écoute des harmoniques d'un son représentera pour lui un véritable parcours
spirituel vers la connaissance, un yoga du son. C’est en effet la recherche d’une écoute
profonde, intérieure du son, qui peut conduire a la perception d’une nouvelle
dimension de la musique, qui peut ainsi trouver enfin une expansion qui aille au-dela
d’un transfert dans I'espace des hauteurs et au-dela de la linéarité temporelle de la
succession des sons vers la dimension de la “profondeur”.

Le concept de “quatrieme dimension”, développé de facon tres approfondie par
Zolla dans Uscite dal mondo, avait été utilisé pour la premiere fois en 1880 dans un
article de James Hinton:

Hinton écrivit neuf romans pour essayer de débrouiller le concept, mais il inventa surtout
81 cubes: en jouant avec ces cubes, on peut acquérir la notion de quatriéme dimension. Il
était convaincu que de cette maniére on pouvait expliquer I'expérience mystique [...] (ce fut
au contraire l'interprétation spirite qui fut transvasée dans les écrits d'Ouspensky, puis de
Gurdjieff [...]. Apollinaire, dans Méditations esthétiques, conclura en affirmant, avec une
intuition spectaculaire, que tous ces mots sur la quatrieme dimension dans les arts cachent
tout simplement les aspirations et les inquiétudes des artistes troublés par la présence des
arts exotiques, comme par exemple la sculpture égyptienne, négre et océanique.!8

17 1vi, p. 243.
U8 E. ZOLLA, Op. cit., pp. 464-465.

126



Ex Chordis, 2024 —I1I

Ce sujet avait déja connu une large diffusion dans les années Vingt, en relation avec
I'expérience de I'avant-garde vue

comme une aventure a l'aveuglette, automatique, ou bien, comme on aimait dire a
I'époque “passage a la quatrieme dimension”. La locution, d’origine mathématique, fut
adoptée par E. A. Abbott (Flatand, 1884) pour indiquer la vision surmatérielle, par Wells
pour indiquer le temps comme dimension de I'espace (The Time Machine de Wells est daté
1895 et le texte analogue de Ford Madox Hueffer et Joseph Conrad The Inheritors est daté
1901), alors qu’en Russie P.D. Ouspensky et P.Florensky, comme d’ailleurs les occultistes,
l"utiliserent pour indiquer les états mystiques et Ouspensky introduisit cette acception a
Londres dans les années Vingt.119

Mais ce n’est que dans les années Trente, selon Zolla, qu’a Paris, la nouvelle
génération «aurait compris que la terrible rigidité, 'impitoyable frontalité, la symétrie
obsessive, la torsion inexorable des fétiches, ne représentaient pas une simple
exubérance sauvage. Seulement les personnes qui auraient eu le courage de renoncer
aux jeux avec l'exotique, qui étaient jusqu’alors pratiqués, pouvaient le comprendre et
avancer parmi les énigmes d’un syncrétisme absolu».120

Nous avons déja parlé de la théorie de Scelsi énoncée dans son essai Sens de la
Musique, selon laquelle la musique naftrait de la projection que l'artiste réalise sur la
matiere sonore de ses propres états de conscience vécus a différents niveaux: vital,
émotif, intellectuel et psychique. Scelsi s'occupe aussi du pouvoir de la musique qui
permet de rapprocher 'homme au rythme cosmique universel. Il se réfere en
particulier a la musique orientale (il cite les musiques hindoue et arabe) et a sa capacité
de réaliser simultanément des plans rythmiques totalement différents et extrémement
complexes, qui sont capables de nous amener a une rupture du temps personnel pour
arriver a une fusion avec le temps cosmique. C’est justement cette expérience qui, selon
Scelsi, conduit aux abords de la quatrieme dimension:

[la musique] orientale[...] ne semble pas avoir des caracteres ou des limites terrestres.
Avec son dynamisme continu et éthéré, sa marche inéluctable, ot se cotoient et se croisent
les trajectoires infinies, non seulement le temps personnel de I'homme semble se fondre
avec celui de la nature, de la terre, mais celui-ci méme parait, avec sa vaste respiration et
ses cycles vitaux, se perdre et se confondre avec le temps cosmique absolu. Nous voici
aux abords de la quatrieme dimension.!2!

La musique «participe directement au rythme cosmique universel»,122 c’est pourquoi
il faut, selon Jolivet, lui restituer sa vraie fonction en tant qu’ «expression sonore des
rapports de ’homme avec le cosmos et, dans son véritable climat sonore, son caractere

19 Ivi, pp. 463- 464.

120 Ivi, p. 465.

121 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 116.
12A. JOLIVET, Op. cit., p. 66.

127



Ex Chordis, 2024 —I1I

réel: Incantation magique».1> Le role de l'art consiste dans la réalisation d"une mission
spirituelle parmi les hommes.

Dans le Texte de candidature de Jolivet au Prix Blumenthal, Jolivet attribue a Varese le
mérite de l'avoir conduit a découvrir les tendances profondes de son inspiration
musicale. Apres les deux années de crise a la suite du départ de Varese (1933), il
parvient (1935) a la résolution profonde de 'expression qu’il cherche:

le but qu’il se propose d’atteindre dans ses nouvelles ceuvres est de rendre a la musique
son caractere incantatoire (qu’on est bien obligé de lui reconnaitre a ses origines) et ses
attributions magiques; de faire en sorte qu’elle ne soit plus seulement un jeu de l'esprit
ou un plaisir des sens, mais une manifestation sonore en relation directe avec le systeme
cosmique universel [...] Sans se borner pour cela a un pseudo-archaisme et sans renoncer
a aucune des acquisitions techniques et instrumentales.124

Le groupe Jeune France, fondé au printemps 1936 par Baudier, Lesur, Messiaen et
Jolivet, eut comme principal objectif «d’étre assez éloquents pour propager 1'amour
qu’ils ont de I'humain, de la vie spiritelle et de 1'équilibre entre le son et I’ame».125
Nous reconnaissons le méme élan vital dans les mots de Scelsi qui concluent le texte
Art et Satanisme et aussi mon exposé:

I'art est un instrument de perception a priori des essences, un moyen de communication
intuitive avec les puissances de 1’Au-dela. L'artiste creuse son moi profond pour appréhender
l'ultime réalité qui se dissimule derriere I’apparence des choses. Peut-on demander a l'art [...]
de renoncer a sa fonction métaphysique? Cette transcendance lui est innée, car son role méme
est de transgresser les lois de l'univers en cristallisant un instant du devenir, le revétir
d’une forme durable.

L’art n'a de valeur réelle que lorsqu’il recueille quelques parcelles miraculeuses de
I'inaccessible Absolu.126

123 Ivi, p. 71.

124 Ivi, p. 80.

125 A, COEUROY, Manifeste et concert des Jeune France, dans A. JOLIVET, Op. cit., p. 65.
126 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 230.

128



Ex Chordis, 2024 —I1I

BIBLIOGRAPHIE

ALQUIE F, Filosofia del surrealismo, Hopeful Monster, Firenze 1986

AMY-SAGE E, La Musique de l'esprit: démonstration de huit modes parfaits et de I'harmonie
prototype de la Musurgie, Editions du Voile d'Isis, Paris 1920

AUROBINDO S., La Sintesi dello Yoga, G. Ubaldini, Roma s.d.

BASsO A., Societa e istituzioni musicali, Dizionario Enciclopedico Universale della Musica e dei
Musicisti, IV, UTET, Torino 1999, pp. 313-335

BENNET J. & BENNET E,, Idioti a Parigi, Edizioni Mediterranee, Roma 1996

BROOKS J., Nadia Boulanger and the Salon of the Princesse de Polignac, «Journal of the American
Musicological Society», 46, 1993, pp. 415-468

CASTANET P. A., CISTERNINO N., Viaggio al centro del suono, Luna Editore, La Spezia 1993

COEUROY A. , Manifeste et concert des Jeune France, dans A. JOLIVET, Genése d'un renouveau
musical, dans Ecrits, Editions Delatour, Paris 2007, pp- 53-73

COLLINS D., note au CD Piano Sonata no.2 “Concord” & Three Quarter-tone Pieces, Erato 0630-
14638-2

CREMONESE A., Introduzione a Scelsi G. (1992), Evolution de I’harmonie e Scelsi G.(1992),
Evolution du rythme, Fondazione Isabella Scelsi - Le Parole gelate, Roma 1992

DUCHESNEAU M., L'avant-garde musicale i Paris de 1871 a 1939, Mardaga, Liege 1997

GODWIN J., L'ésotérisme musical en France 1750-1959, Editions A. Michel, Paris 1991

JOLIVET A., Ecrits, vv. I-11, Editions Delatour, France 2007

KAYAS L. (cur.), Portrait(s) d’André Jolivet, Bibliotheque Nationale de France, Gand 2005

MARTINIS L., La Nascita del Verbo, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi»,
XII, 2004, pp. 5-15

MARTINIS L., Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella
Scelsi», VII, 2001, pp. 4-10

MARTINIS L., Art de Musique, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», III,
1992, pp. 3-14

MONTALI A., Riflessione Concettuale e percorso letterario in Giacinto Scelsi, «Rivista Italiana di
Musicologia», 34, 1999, p. 347-386

MONTALI A., Il presente sospeso: analisi della dimensione temporale nel suono scelsiano, dans Atti del
Convegno Internazionale di Studi Roma 9-10 dicembre 2005, Aracne Editore, Palermo 2005, pp. 61-78

MONTALI A., Ascoltare il tempo. Le relazioni temporali nella musica, Aracne Editore, Roma 2008

PANAFIEU B. DE , Georges Ivanovitch Gurdjieff, vv. I-11, Edition RIZA, Milano 2004

PORTE J., Préface a I’Encyclopédie des musiques sacrées, Labergerie, Paris 1968

SCELSI G., Una nota manoscritta, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi»,
II, 1991, p. 19

SCELSI G., II Sogno 101, Quodlibet, Fermo 2010

SCELSI G., Les anges sont ailleurs, S. Kanach cur., Actes Sud, Arles 2006

SCELSI G., Evolution du rythme, Fondazione Isabella Scelsi - Le Parole gelate, Roma 1992

WARSZAWSKI J. M. , Musique contemporaine, «<Nunc», XIV, 2007

WYSCHNEGRADSKY 1., Une Philosophie dialectique de I'art musical, La loi de la pansonorité, Version
de 1936, ’Harmattan, Paris 2005

ZOLLA E., Uscite dal mondo, Adelphi, Milano 1992

@ @ @ Ce travail est distribué sous une licence internationale Creative Commons
Attribution - Share alike 4.0.

129



