
Ex Chordis. Revue de la culture, de la recherche et de la didactique des instruments à cordes  
Année 2024 | Numéro III | ISSN 3034-8781

https://riviste.unimi.it/index.php/exchordis/

Alessandra Montali
Conservatorio di Musica “Giacomo Puccini“, La Spezia

AFFINITÉ DE PENSÉE ENTRE GIACINTO SCELSI ET ANDRÉ 
JOLIVET DANS LE CONTEXTE DES SOCIÉTÉS MUSICALES ET DES 

CERCLES ÉSOTÉRIQUES PARISIENS DES ANNÉES TRENTE


Cet essai est extrait du volume A. MONTALI, Scelsi, Jolivet e l’ambiente parigino intorno agli anni 
Trenta, RE - Edizioni Il Rigo, La Spezia 2012. 

La traduction française de cet essai a été éditée par Marina Francisco. 

Abstract

Les années Trente marquent pour Scelsi et Jolivet la transition de la jeunesse à 
la maturité, une période cruciale tant sur le plan personnel qu’artistique. À cette 
époque, Paris était un centre de grande effervescence musicale, avec de 
nombreuses sociétés musicales qui, au début, se consacraient à la promotion de la 
musique française, avant de s’ouvrir progressivement à des expériences musicales 
internationales. Dans un contexte politique marqué par la montée des 
nationalismes, Scelsi et Jolivet s’opposèrent à ces tendances en participant 
activement à l’organisation de concerts pour diffuser la musique contemporaine. 
Par ailleurs, le climat culturel parisien de l’époque était également marqué par un 
intérêt croissant pour l’ésotérisme. Bien que leurs parcours aient été parallèles, ces 
influences communes ont joué un rôle déterminant dans leur formation humaine 
et musicale. L’article se concentre particulièrement sur la comparaison entre les 
réflexions théoriques de Scelsi et Jolivet, en analysant leurs écrits pour mettre en 
lumière les affinités et les différences dans leurs approches musicales. Cette étude 
offre une base théorique pour de futures recherches sur les compositions des deux 
musiciens et leur intérêt commun pour un langage musical qui s’éloigne de la 
dodecaphonie, en mettant l’accent sur la recherche de la matière sonore.


Keywords

Giacinto Scelsi | André Jolivet | Sociétés musicales | Années Trente | 
Esotérisme et Musique

 © Alessandra Montali

Ce travail est distribué sous une licence internationale Creative Commons 
Attribution - Share alike 4.0.

https://riviste.unimi.it/index.php/exchordis/


Ex Chordis, 2024 – III

1. Introduction

Nous n’avons pas d’informations suffisantes qui nous permettent d’affirmer que 
Scelsi et Jolivet se connaissaient dans les années Trente. Par contre Luciano Martinis a 
publié, dans la Revue I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi  le 1

programme concernant le XXIVe Festival de la Société Internationale de Musique 
Contemporaine où apparaissent les photos des deux musiciens (voir fig. 1).

Fig. 1 Les photos de Giacinto Scelsi et André Jolivet dans le programme 
du XXIVe Festival de la Société Internationale de Musique Contemporaine

La fille de Jolivet, que j’ai pu contacter grâce à l’association française Les amis d’André 
Jolivet et que je remercie vivement pour l’extrême disponibilité qu’elle m’a accordée, m’a 
raconté qu’elle a connu personnellement Scelsi à Rome et que son père et lui se 
rencontrèrent plusieurs fois, à Rome et à Paris, probablement autour des années Cinquante.

Par ailleurs, Christine Jolivet m’a signalé un ami commun aux deux compositeurs: le 
célèbre psychanalyste Guy Pitchal. Le fils de ce dernier, Jean François Pitchal, a réussi à 
obtenir de sa mère, au début un peu réticente, des informations précieuses. Grâce au 
témoignage de cette dame âgée, certains détails intéressants concernant les rapports 
professionnels entre Guy Pitchal, Giacinto Scelsi et Françoise Mac Cann, apparurent 
clairement. Autour des années Cinquante, Giacinto Scelsi et Françoise Mac Cann furent 
tous deux des patients de Guy Pitchal.  Ils avaient également des intérêts communs qui 2

concernaient surtout les enseignements philosophiques, spirituels et ésotériques et 
qu’ils échangèrent lorsqu’ils se rencontrèrent à Paris, à Venise, à Rome et à Capri.

 L. MARTINIS, La Nascita del Verbo, «I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 12 ,2004, p. 1.1

 Scelsi lui-même parle de son amitié avec Pitchal et évoque aussi une commune vue dans le centre de 2

Gurdjieff près de Paris: G. SCELSI, Il Sogno 101, Quodlibet, Fermo 2010, pp. 65-67.

102



Ex Chordis, 2024 – III

Les discussions et les réflexions que G. Pitchal, G. Scelsi et F. Mac Cann échangèrent 
autour des enseignements de Gurdjieff sont d’une grande importance et je saisis ici 
l’occasion pour remercier Jean François Pitchal qui m’a fourni ces informations très 
précieuses. En effet, étant donné que la période historique examinée est limitée aux 
années Trente, la référence à l’expérience de l’école ésotérique de George Ivanovitch 
Gurdjieff (1866-1949) est très importante, si l’on considère la possibilité d’une certaine 
influence culturelle française sur le jeune Scelsi: en France, même avant les années Trente, 
un personnage comme Gurdjieff ne pouvait pas passer inaperçu lorsque, avec un groupe 
de nobles qui avaient fait comme lui la Révolution Russe, il s’était établi dans la demeure 
du Prieuré des Basses Loges, à côté de Fontainebleau, appelée aussi Institut pour le 
développement harmonieux de l’homme. Sa popularité avait encore augmenté quand, en 
1932, il s’était installé à Paris dans l’appartement rue des Colonels-Renard où, chaque 
jour, à son retour du Café de la Paix, il recevait de nombreux disciples provenant du 
monde entier.

Jolivet s’intéressa lui aussi à l’ésotérisme, comme en témoigne sa fille, surtout avant 
le début de la guerre. Ensuite il s’en détacha pour embrasser une idée plus générale 
d’universalisme.

Le choix de considérer les deux compositeurs à l’intérieur d’une période historique 
bien délimitée (celle des années Trente) découle de plusieurs réflexions.

Le premier point particulier qui permet de faire un rapprochement entre les deux 
musiciens concerne leurs dates de naissance: Scelsi est né le 8 janvier 1905, Jolivet le 8 
août de la même année. Les années Trente représentent donc pour ces deux compositeurs 
une période existentielle fondamentale, la période du passage de la jeunesse à l’âge mûr, 
entre 25 et 35 ans. Tous deux vécurent cette période de leur vie dans un contexte 
historique caractérisé par de fortes contradictions et de grandes inquiétudes qui peuvent 
s’expliquer, a posteriori, grâce à l’intuition de la lente préparation d’une tragédie qui 
apparaissait comme proche et inévitable. Ces années sont très importantes pour les deux 
musiciens aussi bien au plan humain qu’artistique. 

Le second point concerne la période historique considérée: à cette époque, Paris 
était fortement influencée par la présence de plusieurs Sociétés musicales qui, dans un 
premier temps, s’intéressent surtout à la divulgation de la musique française, mais qui 
par la suite s’ouvrent également à des expériences musicales étrangères. S’opposant 
aux élans nationalistes qui envahissaient de plus en plus le domaine de la politique, 
Scelsi et Jolivet participèrent directement à l’organisation de concerts, dans le but de 
divulguer la musique de leur époque, convaincus qu’il était très important de créer un 
réseau de communication internationale entre tous les compositeurs, afin qu’ils 
puissent échanger et partager des expériences de compositions différentes.

Le milieu parisien de l’époque nous fournit en outre, comme nous l’avons déjà 
souligné en parlant de Gurdjieff, un autre élément important pour ce qui concerne la 
relation entre les deux musiciens. Dès la fin du XIXè siècle, on assista à Paris à la 
diffusion et au développement de l’intérêt pour l’ésotérisme. Les intellectuels et les 
poètes de l’époque se retrouvaient dans des cercles littéraires organisés dans des 
librairies ou des salons. Cet intérêt se développa et se cultiva surtout dans les milieux 

103



Ex Chordis, 2024 – III

aristocratiques et parmi les gens de lettres qui eurent un rôle fondamental dans la 
connaissance personnelle, le soutien actif et le mécénat de compositeurs ainsi que dans 
la production musicale à Paris, comme à Rome.

Ces expériences communes, bien que parallèles, permettent de mettre en valeur les 
conséquences qu’elles eurent sur la formation humaine et musicale des deux 
compositeurs. C’est pour cette raison que l’attention se focalise sur un parallélisme 
entre les pensées de ces deux hommes comme on les retrouve dans leurs textes 
théoriques. Le choix de ces textes répond au besoin de mettre en évidence certains 
thèmes d’intérêts communs, certaines matrices idéologiques communes, fortement 
influencées, sans doute, par la période historique considérée, même si ces thèmes 
furent développés de façon différente par les deux artistes, et dans des périodes 
successives. Dans le cadre de notre recherche, nous porterons l’accent sur la tendance 
des deux hommes à empreindre leur poétique en rapport étroit avec la dimension 
religieuse et magique de la musique: l’idée que la musique possède un caractère 
“incantatoire“ propre, car elle est, au niveau du sonore, une manifestation, une 
expression directe d’une relation possible entre l’homme et le système cosmique 
universel.

Cette recherche pourrait servir de base théorique pour des développements 
successifs et pour des approfondissements sur les compositions des deux musiciens et 
sur leur intérêt commun, à savoir un langage musical différent de la dodécaphonie et 
qui s’intéresse surtout à la recherche de la matière du son.

Cet exposé se développera donc en trois points: les sociétés musicales; le milieu 
ésotérique; l’affinité intellectuelle  entre les dimensions religieuse et magique de la 
musique.

2. Les sociétés musicales

Le premier aspect important qui permet d’établir un rapport entre les deux 
musiciens, c’est le contact avec le milieu parisien riche et stimulant où, au début du 
XXè siècle, un certain nombre de sociétés musicales trouvèrent un terrain fertile. Ces 
sociétés encouragèrent la connaissance et la diffusion de la musique contemporaine. 
Certaines d’entre elles étaient ouvertement nationalistes, comme annonçait clairement 
la devise “Ars gallica“ choisie en 1871 par les fondateurs de la Société Nationale (SN): C. 
Franck, C. Saint-Saëns, J. Massenet, H. Duparc, G. Fauré.

L’objectif fondamental de cette société était de faire connaître et de divulguer les 
œuvres des musiciens français qui la composaient. La nécessité de valoriser la 
production musicale nationale dérivait de la volonté d’établir une rupture avec les 
sociétés musicales de chambre qui étaient en vogue à l’époque et qui avaient jusqu’ici 
privilégié, dans leur programmation de concerts, les œuvres des grands musiciens 
classiques allemands et autrichiens.3

 M. DUCHESNEAU, L’avant-garde musicale à Paris de 1871 à 1939, Mardaga, Liège 1997, pp. 7-8. 3

104



Ex Chordis, 2024 – III

En 1909, Ravel, qui était devenu membre de la Société Nationale en 1903, fonda la 
Société Musicale Indépendante (SMI), dans le but de libérer la musique contemporaine 
des limites imposées par le style, le genre et la forme.  Dans les années Vingt, la 4

Société Nationale  connaît une période de crise due à la concurrence de la Société 
Musicale Indépendante , mais aussi à la diminution des aides financières ministérielles, 
à la difficulté à trouver de nouveaux membres et à obtenir la collaboration des 
artistes. Tout en ayant toujours pour but la diffusion de la production musicale 
contemporaine nationale, une nouvelle phase d’ouverture aux compositeurs 
étrangers s’ouvre.5

Dans les années Trente, le comité de la Société Nationale s’enrichit de nouvelles 
présences: G. Migot, N. Boulanger, O. Messiaen (1933), Daniel-Lesur (1935). A partir 
de 1937, l’ouverture des sociétés musicales aux compositeurs étrangers présents à 
Paris devient significative: T. Harsányi (1937), J. Rodrigo (1937), I. Wyschnegradsky 
(1938) et à partir de 1938, les programmes proposent des œuvres de Berg, 
Himdemith, Schönberg. 

La Société Musicale Indépendante se dissoudra assez rapidement ne produisant qu’un 
nombre relatif de concerts.  Mais elle se distinguera pour son originalité dans la 6

programmation: citons par exemple l’organisation des concerts monographiques 
(Fauré: 1922; Schönberg: 1927) ou à thèmes (comme, en 1926, le concert consacré à la 
musique américaine). La présence de la musique microtonale à la Société Musicale 
Indépendante est particulièrement significative pour ce qui concerne Scelsi et l’évolution 
du langage de ses compositions de la maturité, qui se basent sur la dé-composition du 
son. Bien que les œuvres d’Alois Hába, l’auteur et le créateur d’un système d’écriture 
des quarts de ton, ne soient pas incluses dans la programmation, on trouve, en mai 
1933, un quatuor de Wyschnegradsky qui utilise le système de Hába. Le compositeur 
russe Ivan Wyschnegradsky (1893-1979) s’était installé à Paris après la Révolution 
d’Octobre. Il composa des œuvres musicales micro tonales et atonales.  En 1920, il mit 7

au point un piano à transmission pneumatique, avec trois claviers divisés en quarts de 
ton, qui fut réalisé par Pleyel  en 1921  (voir fig. 2). 8 9

 Ivi, p. 54.4

 Ivi, pp. 49-50.5

 La Société se dissout en 1935, après avoir organisé 167 concerts: Ibid., p. 10.6

 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 198.7

 Ivi, p. 206, note 53.8

 La même année Charles Ives composait les Trois morceaux en quarts de ton (1923-24) que lui-même définit 9

comme études sur l’harmonie en quarts de ton. De nombreux croquis, qui remontent à son enfance, 
témoignent de l’intérêt de Ives pour ce qui concerne l’exploration de nouvelles notes au-delà de la gamme 
diatonique. Les Trois morceaux en quarts de ton  furent écrits pour un piano à deux claviers, réalisé par Hans 
Barth, qui les interpréta avec Sigmund Klein à New York le 14 février 1925: D. COLLINS, note au CD Piano 
Sonata no.2 “Concord“ & Three Quarter-tone Pieces, Erato 0630- 14638- 2.

105



Ex Chordis, 2024 – III

Fig. 2 Ivan Wyschnegradsky

Il est intéressant d’observer que Wyschnegradsky met en relation son choix dans la 
composition, basée sur la dé-composition du ton, avec les aspects spirituels qui ont 
origine probablement dans l’ésotérisme et la théosophie.

Les titres des deux textes de Wyschnegradsky écrits en russe et qui remontent à 
l’année 1923 sont particulièrement intéressants en relation à Scelsi et à sa production 
écrite: Libération du son et Libération du rythme qui évoquent immédiatement les deux 
essais de Scelsi Evolution de l’harmonie et Evolution du rythme.

Mais son œuvre théorique la plus importante est La loi de la pansonorité. Après une 
première version en russe écrite entre 1924 et 1928, cette œuvre est reprise et traduite 
en français dès le mois de septembre 1935, suite à la décision mûrie au début des 
années Trente, d’en reprendre les principes théoriques. Un extrait de cette réflexion 
avait déjà été présenté dans un article intitulé Musique et pansonorité, publié en 1927 
dans la Revue Musicale, mais le texte intégral en français sort en 1936 (une troisième 
version sera revue en 1953) intitulé Une Philosophie dialectique de l’art musical. 

Wyschnegradsky associe la naissance de l’ultrachromatisme et son propre intérêt pour 
une composition basée sur la subdivision du ton, à l’affirmation, à l’intérieur du cercle 
dialectique de l’évolution musicale, de la conception pansonore par rapport aux 
conceptions passées classiques et romantiques.  L’analyse que l’auteur réalise sur le 10

processus historique de transformation de la conscience, c’est-à-dire d’une conscience 
purement sonore à une conscience pansonore,  rappelle avec force la réflexion de Scelsi 11

sur l’évolution de l’harmonie, aussi bien dans le repérage des compositeurs qui ont 
contribué à son émancipation (Wagner, Scriabine, Debussy…) que dans la 
correspondance observée entre l’évolution du langage harmonique et les états intérieurs 
de la conscience. 

 I. WYSCHNEGRADSKY, Une Philosophie dialectique de l’art musical, La loi de la pansonorité Version de 1936, 10

L’Harmattan, Paris 2005, pp. 8-9.
 Ivi, pp. 27-30.11

106



Ex Chordis, 2024 – III

D’une façon semblable, Wyschnegradsky parle de la pansonorité comme d’une 
élévation qui se réalise dans la connaissance introspective de soi. Selon Wyschnegradsky 
«la conscience musicale n’est pas une conscience close en soi et isolée du reste de la vie 
intérieure humaine, […] il existe un parallélisme entre les formes de conscience purement 
musicales et les formes de conscience dans le sens général de ce terme, avec la possibilité 
d’influences mutuelles».  12

Toujours selon Wyschnegradsky, il existe deux aspects fondamentaux de la conscience 
humaine:  un centre intellectuel ou rationnel qui est prédisposé à l’analyse, à la division 13

de la réalité et un centre “vital“ enclin à la créativité, à la synthèse, à l’unification de la 
réalité. Ce dernier constitue l’essence du besoin “pansonore“. 

C’est le besoin de la continuité qui est celui du “moi“ synthétique et qui tend à se confondre 
avec tout ce qui l’entoure, à s’élargir indéfiniment en absorbant en soi tout l’univers, à 
étreindre l’univers dans un unique Amour. La réalisation suprême de cette tendance 
consisterait dans une résolution, dans un Tout illimité, dans une conscience “omniprésente“ 
où les bornes du moi individuel seraient abolies.14

C’est pour cette raison que «pour la Pansonorité, ce n’est plus d’une suite de sons qu’il 
faut parler, mais d’une simultanéité, c’est-à-dire d’un accord».  Demeure le problème, 15

toujours selon Wyschnegradsky, de la réalisation matérielle de la pansonorité qui devrait 
se réaliser idéalement dans «l’espace musical illimité du continuum sonore compris dans 
son déroulement temporel aussi bien que dans sa simultanéité et la quintessence de cette 
continuité».  16

On peut sans doute considérer l’expérience de la composition de la maturité de Scelsi 
comme une réponse à ce problème. Lors d’autres congrès,  on a en effet souligné dans la 17

musique de Scelsi, la présence contemporaine d’aspects linéaires et non linéaires, de 
continuité et d’arrêt.

Entre les années 1931 et 1939 deux autres sociétés sont actives à Paris: la Sérénade et 
le Triton.

La Sérénade (1931-1939), fondée par la violoniste Yvonne de Casa Fuerte et soutenue 
par une élite aristocratique s’intéressa surtout au retour à la simplicité syntaxique du 
langage musical afin de rétablir un contact avec le public. Cette société accueillait de 
jeunes compositeurs qui n’avaient pas trouvé place dans la Société Nationale ou dans la 
Société Musicale Indépendante . Le comité directeur était constitué par Y. De Casa Fuerte, 18

 Ivi, p. 46. 12

 Ivi, pp. 60-61.13

 Ibidem.14

 Ivi, p. 162.15

 Ivi, p. 9.16

 A. MONTALI, Il presente sospeso: analisi della dimensione temporale nel suono scelsiano, dans Atti del Convegno 17

Internazionale di Studi (Roma, 9-10 dicembre 2005; Palermo, 16.01.2006), D. TORTORA cur., Aracne Ed., Rome 2008, 
pp. 61-78; A. MONTALI, Ascoltare il tempo. Le relazioni temporali nella musica, Aracne Ed., Rome 2008), cap. 11.

 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 123.18

107



Ex Chordis, 2024 – III

G. Auric, R. Désormière, I. Markevitch, D. Milhaud, N. Nabokov, F. Poulenc, V. Rieti et H. 
Sauguet.

Les concerts privilégiaient, à travers de nombreuses invitations personnelles, la 
présence d’une bonne partie de l’aristocratie parisienne, mais ils étaient toutefois 
ouverts au public. Si certaines initiatives artistiques purent être réalisées justement 
grâce au milieu qui les appuyait, souvent ce même milieu était caractérisé par un 
public superficiel qui n’en comprenait pas à fond l’importance et la vraie portée 
culturelle. Par exemple, le concert du 13 juin 1932 fut réalisé en reprenant certains 
morceaux commissionnés par les époux Noailles pour une fête organisée au mois 
d’avril dans leur villa ultramoderne d’Hyères: à Poulenc le Bal masqué, à Nabokov la 
cantate Collectionneur d’échos, à Markevitch un Galop, à Sauguet una petite œuvre de 
chambre La Voyante. La critique de l’époque, dans les pages de la Revue Musicale, 
accueillit de façon favorable cette initiative, en défendant le fait qu’ «une bonne partie 
de l’art musical a de tout temps été liée à l’idée de plaisir et de luxe».19

On peut observer certaines affinités entre l’organisation de la Sérénade et la structure 
des Concerts de Musique contemporaine que Scelsi organisa à Rome en 1937. 

Tout d’abord, la volonté de trouver un appui influant dans le milieu aristocratique. 
Pour Scelsi, ce choix ne fut pas tellement dicté par des raisons de mécénat, étant donné 
qu’il pourvoyait lui-même au financement des initiatives, mais très probablement, par 
des raisons d’image politique, vue l’expérience précédente d’interruption indirecte, de 
la part du régime, des Concerts de Printemps   soutenus et parrainés par la Comtesse 
Anna-Letizia Pecci-Blunt. Dans une note de Scelsi, on «suppose quel Parrainage 
d’Honneur S.A.R la Princesse de Piémont et quel Parrainage la Princesse de Bassiano, 
la comtesse Pecci-Blunt, Lady Barclay (sic, mais probablement Berkeley), Miss Marian 
Kemps, la Marquise De Seta et aussi, dans une autre liste le Prince Massimo et Donna 
Miriam Blanc»  même si aucun de ces noms ne figurera dans les programmes de salle 20

des concerts.
On peut ensuite observer de nombreux liens entre Scelsi et certains personnages liés à 

la Sérénade. Scelsi cite  Marie-Laure de Noailles, dont on a parlé plus haut, tout comme 21

son mari, en tant qu’organisatrice de la fête-concert de l’année 1932. Il cite également, 
dans le même texte, les concerts qui, dans les années Trente, étaient organisés à Paris 
dans la somptueuse résidence de la Princesse de Polignac,  personnage illustre parmi les 22

 Ivi, p. 124.19

 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7, 20

2001, p. 4.
 Ivi, p. 3.21

 Pour tout approfondissement voir: J. BROOKS, Nadia Boulanger and the Salon of the Princesse de Polignac, 22

«Journal of the American Musicological Society», 46, 1993, pp. 415- 468.

108



Ex Chordis, 2024 – III

aristocrates appartenant au comité fondateur  de la Sérénade. Jusqu’à l’année 1939, la 23

Princesse Winnaretta Edmond de Polignac eut un rôle fondamental de mécène et 
organisatrice du monde musical parisien. Son soutien est associé aux noms des plus 
importants musiciens de l’époque.24

Il existe en outre des liens artistiques. On retrouve la présence de Vittorio Rieti, que 
nous avons déjà cité à propos du Comité directeur de la Sérénade, non seulement en 
qualité d’organisateur (il faisait partie du comité exécutif) des Concerts de Printemps de 
la Comtesse Pecci-Blunt, mais aussi de compositeur avec la Sonatina pour piano (1925) 
dans le troisième des Concerts de Musique Contemporaine, qui se sont tenus à Rome le 2 
mars 1937.  25

Toujours dans le Comité Directeur de la Sérénade, on retrouve Igor Markevitch (un 
ami de Scelsi) et Roger Désormière, qui dirigera la première exécution de La Naissance 
du Verbe à Paris en 1950.

Comme Ravel qui, suite à des désaccords avec la Société Nationale, trop 
conservatrice, avait fondé la  Société Musicale Indépendante, Pierre-Octave Ferroud en 
1932 fonde le Triton, afin d’adopter une politique musicale encore plus ouverte que 
celle de la Société Musicale Indépendante, c’est-à-dire orientée vers la formation d’un 
courant intellectuel européen international.26

Le comité d’honneur du Triton était composé par Ravel, Roussel, Schmitt, Dukas, 
Schönberg, Strauss, Stravinsky, Bartók, Casella, Falla et Szymanowski, le comité actif 
par Ferroud, Milhaud, Honneger, Ibert, Rivier, Tomasi, Harsányi, Mihalovici et 
Prokofiev.  27

L’objectif principal était la valorisation de la production de la musique de chambre, 
la diffusion de celle-ci auprès d’un public vaste et attentif, l’organisation de concerts- 
échanges. Entre les années 1932 et 1939, Triton eut un rôle de pointe dans la production 
musicale européenne et contribua de façon significative à faire de Paris un centre 
musical incontesté.28

 La Société de la Sérénade, fondée le 1er décembre 1931 par Yvonne de Casa Fuerte, était soutenue par le 23

comité suivant: La Comtesse Anne Jules de Noailles, la Comtesse Jean de Polignac, René Dubost, G. 
Imann- Gigandet, Oraine de la Panouse, le Vicomte de Noailles, David Weill. Dans les mois qui suivirent, 
d’autres personnages venaient élargir le groupe: la Princesse Edmond de Polignac, la Comtesse Jean de 
Murat, la Comtesse G. Potocka, le Comte Etienne de Beaumont, Gabrielle Chanel, Pierre Bouvet, Paul 
Goldschmidt: M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 144, note 1.

 Gabriel Fauré, Emmanuel Chabrier, Maurice Ravel, Reynaldo Hahn, Isaac Albeniz, Igor Stravinsky, 24

Francis Poulenc, Darius Milhaud, Germaine Tailleferre, Jean Wiéner, Manuel de Falla, Erik Satie, Maxime 
Jacob, Igor Markevitch, Jean Françaix, Kurt Weill, Karol Szymanowski, Nicolas Nabokov, Henri Sauguet, 
les Ballets russes, Nadia Boulanger, Isadora Duncan, Ricardo Viñes, Blanche Selva, Clara Haskill, Lily 
Kraus, Rubinstein: J. M. WARSZAWSKI, Musique contemporaine, «Nunc», XIV, 2007.

 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7, 25

2001, p. 10. 
 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 134.26

 Ivi, p. 135.27

 Ivi, p. 144.28

109



Ex Chordis, 2024 – III

Scelsi parle de l’activité du Triton et dans la structure donnée aux Concerts de 
Musique Contemporaine, il semble en partager certains idéaux importants: tout d’abord 
l’attention privilégiée pour la musique de chambre contemporaine, qui se manifeste 
surtout à travers le choix de programmer les premières exécutions à Rome, mais aussi 
la sensibilité envers la communication avec un public de spécialistes et de passionnés.

Ce que j’ai réellement payé - et entièrement de ma poche - c’est une série de concerts de 
musique contemporaine dans la salle Capizucchi en 1935 (sic). C’était une petite salle qui 
ne pouvait accueillir au maximum que 110 personnes, mais ces concerts eurent un tel 
succès que les spectateurs non seulement restaient debout, mais aussi au delà de la porte, 
dans la cour. Parmi le public, il y avait souvent quatre ou cinq chefs d’orchestre: Mario 
Rossi, Previtali, Willy Ferrero, Burns, et une fois aussi Ernest Bour, de passage à Rome 
[…] Ces concerts étaient vraiment très suivis et très recherchés. Je recevais sans cesse des 
coups de fil de personnes qui désiraient que je leur réserve une place.29

Enfin, un autre point en commun entre les objectifs des Concerts de Musique 
Contemporaine et le Triton, fut la volonté d’une ouverture internationale, à réaliser grâce 
à des échanges entre les différents pays. L’International Society for Contemporary Music 
(ISCM) travaillait dans la même direction, en organisant dès 1923 des festivals 
annuels.  Scelsi eut l’occasion de connaître personnellement le chef d’orchestre 30

Edward Clarke qui dès 1936 était devenu président de la section anglaise de la ISCM. 
Ce fut Clarke lui- même qui poussa Scelsi dans la direction d’un projet de promotion 
de la musique contemporaine et d’échanges de concerts.  Dans la note mentionnée à 31

propos du comité de soutien aux Concerts de Musique Contemporaine, Scelsi note un 
projet de trois concerts-échanges, avec le nom des compositeurs avec lesquels il aurait 
aimé les réaliser:  anglais (C. Lambert, B. Britten, Walton, Blis, Bush), français (Ibert, 32

Auric,…, Madeleine Grey, Désormière), polonais-hongrois, allemand.
Le trait tiré sur le programme français est particulièrement significatif, si, comme 

observe Martinis, on le considère comme une réflexion due au fait que «les déclarations 
contre la musique d’origine impressionniste n’étaient pas loin».33

 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7, 29

2001, p. 3.
 L’International Society for Contemporary Music (ISCM) ou, pour les françaises, la Société Internationale pour 30

la Musique Contemporaine (SIMC) «fut fondée après l’ Internationale Kammermusikaufführungen qui s’était 
tenu en 1922 à Salzbourg (festival de musique contemporaine organisé par Rudolf Réti pour le Festival 
salzbourgeois auquel participèrent Webern, Hindemith, Bartók, Kodály, Honegger et Milhaud)»: A. BASSO, 
Società e istituzioni musicali, Dizionario Enciclopedico Universale della Musica e dei Musicisti, IV), UTET, 
Torino 1999, p. 313.

 L. MARTINIS, Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 7, 31

2001, p. 3.
 Ivi, p. 4.32

 Ivi, p. 5.33

110



Ex Chordis, 2024 – III

Les échanges souhaités n’eurent jamais lieu, même si on peut noter la présence de J. 
Ibert, un musicien que Scelsi lui-même associait à l’activité du Triton,  à la fin du 34

programme du dernier des Concerts de Musique Contemporaine avec une première 
exécution des Trois pièces brèves pour cinq instruments à vent. Dans la même année (dont 
on ignore la date), deux compositions de Scelsi furent aussi jouées en première exécution: 
L’Oracle pour voix et piano et Preludio e fuga pour violon, violoncelle et piano.

Le fractionnement du milieu musical à travers la création de nombreuses sociétés 
musicales dans les années Trente, est sans doute la conséquence du besoin des 
compositeurs de manifester leur autonomie esthétique et de promouvoir leur musique. 
Ainsi certains jeunes compositeurs, qui n’avaient trouvé place que de façon marginale 
à l’intérieur des sociétés que nous avons citées, se réunissent autour de la société de La 
Spirale. Fondée en 1935, cette société a pour but principal la coopération et les échanges 
entre les compositeurs de différents pays. Cette société est présidée par G. Migot, et 
compte, parmi les membres de son comité administratif, Jolivet, Sciortino et Delbos, 
parmi les membres du comité organisatif, Messiaen, Le Flem et Daniel-Lesur.35

La place accordée aux productions de Messiaen, Daniel-Lesur et Jolivet est bien 
supérieure à celle réservée aux œuvres d’autres artistes, bien que la programmation 
brille par son originalité, surtout grâce à l’ouverture vers des réalités musicales 
étrangères. Parmi les initiatives de ce genre, on peut signaler par ordre d’importance, le 
concert du 6 mars 1936 entièrement consacré aux compositeurs américains.

La vivacité du groupe s’exprime à travers la prise de conscience croissante d’un 
désir d’émancipation par rapport à tous les lieux communs, qu’ils soient académiques 
ou bien révolutionnaires et elle prend forme grâce à la création du groupe Jeune France 
qui, comme le souligne Y. Baudrier dans son manifeste, aurait accueilli des tendances 
assez différentes bien qu’unit de façon intrinsèque «dans un même élan de sincérité, de 
générosité, de conscience artistique».36

3. Le milieu ésotérique: “idiots“ à Paris

Nous avons déjà fait allusion au grand succès que les cercles ésotériques eurent à 
Paris dès la fin du XIXè siècle. Les évènements d’importance décisive dans les années 
précédentes à la période qui nous intéresse sont les suivants.

En 1880 l’arrivée de la théosophie blavatskienne, en 1885 la fondation de la librairie 
’L’Art Indépendant’  d’Edmond Bailly qui, près de la ’Librairie du merveilleux’ de 
Lucine Chamuel fondée en 1888, 

joua un rôle capital dans la propagation des idées ésotériques et artistiques. A ’L’Art 
Indépendant’, non loin de l’Opéra,  esthètes, symbolistes, occultistes, et ésotéristes se 37

 Ivi, p. 3.34

 M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 142.35

 Y. BAUDRIER, dans M. DUCHESNEAU, Op. cit., p. 143.36

 11 rue de la Chaussée d’Antin.37

111



Ex Chordis, 2024 – III

retrouvaient pour acheter des livres, faire éditer leurs propres ouvrages, mais surtout, 
semble-t-il, causer et écouter de la musique. Ce fut un lieu de rencontre important pour 
l’histoire de tous les arts […] Claude Debussy était le plus familier des visiteurs de ’L’Art 
indépendant’. Presque tous les jours en fin d’après-midi, il arrivait soit seul, soit avec son 
fidèle Erik Satie (et jouait) ses nouvelles compositions sur l’excellent piano dans l’arrière-
boutique.38

Ce fut Edmond Bailly lui-même qui reprit les nombreux thèmes de Fabre d’Olivet 
(1768-1825): 

la sagesse supérieure de l’Antiquité et de l’Orient; l’universalité de la “musique“, prise 
dans son sens le plus large; la doctrine des correspondances occultes dans la nature; les 
pouvoirs du son; la pauvreté du système musical moderne, privé de ressources 
enharmoniques; la confiance en la science moderne et l’optimisme évolutionniste.  39

Autour de 1928, ce personnage fut redécouvert grâce à la réédition de son étude La 
Musique expliquée comme science et comme art et considérée dans ses raports analogiques avec les 
mystères religieux, la mythologie ancienne et l’histoire de la terre. Jolivet lui-même, comme 
d’autres artistes et d’autres intellectuels de l’époque (dont Antonin Artaud), connaissait 
ce texte et fut fortement influencé par ce personnage, en particulier, comme l’affirme 
Gianfranco Vinay, à son idée de la redécouverte des principes occultes présents dans la 
nature et dans le cosmos: «principes qui ont été découverts par toutes les civilisations 
anciennes en quête de relations harmoniques entre les sons naturels et le cosmos, ainsi 
que des relations rythmiques entre la musique et le rythme cosmique universel».40

La naissance, au début du XXè siècle, de deux nouvelles revues: La Rénovation - 
Revue de l’art le meilleur, dirigée entre 1905 et 1909 par Emile Bernard, et Les Entretiens 
idéalistes, dirigée entre 1906 et 1914 par Paul Vulliaud. Bien que ces revues témoignent 
toutes deux que «l’adoration du maître de Bayreuth ne cessa point avant la fin du XIXè 
siècle»,  les allusions à des artistes contemporains ne manquent pas, en commençant 41

par Edgar Varèse, cité dans La Rénovation de février 1906, pour les qualités vibrantes et 
fortes de sa musique (Arcana, exécuté en 1926, doit son titre à l’œuvre Astronomia 
Ermetica du philosophe-médecin-alchimiste suisse Paracelse  dont on cite le passage 42

suivant dans le frontispice: 

 J. GODWIN, L’ésotérisme musical en France 1750-1959, Bibliothèque de l’hermétisme, Editions A. Michel, 38

Paris 1991, p. 169.
 Ivi, p. 168.39

 G. VINAY, Les années magiques, dans L. KAYAS, Portrait(s) d’André Jolivet, Bibliothèque Nationale de France, 40

Gand 2005, p. 19.
 J. GODWIN, Op. cit., p. 221.41

 Philippus Aureolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim alias Paracelsus ou Paracelse (Einsiedeln, 42

14 novembre 1493-Salzbourg 24 septembre 1541) a été alchimiste, astrologue et médecin suisse. C’est une 
des figures les plus représentatives de la Renaissance.

112



Ex Chordis, 2024 – III

une étoile existe, plus haute que les autres. C’est l’étoile apocalyptique. La deuxième étoile 
est celle de l’ascendant. La troisième celle des éléments qui sont quatre, tant et si bien que 
les six étoiles soient établies. Au-delà encore, il y a une autre étoile, l’Imagination, qui fait 
naître une nouvelle étoile et un nouveau ciel. 

Certaines personnalités des cercles ésotériques furent particulièrement proches de la 
musique: le théosophe Riciotto Canudo qui s’établit à Paris au début du XXè siècle et 
qui fut un admirateur absolu de Beethoven qu’il définit, dans son Livre de la Genèse daté 
1905, comme une figure-clé du développement future des sciences, en interprétant sa 
musique comme un exemple d’application du principe hermétique fondamental pour 
lequel il existe une «correspondance de ce qui est en haut (la musique, native du 
monde des idées archétypes) avec ce qui est en bas (le monde matériel)».43

Rappelons aussi Fidèle Amy-Sage «qui s’imposa dès 1920 dans les cercles 
ésotériques».  La même année, il écrivit un article édité séparément par les Éditions du 44

Voile d’Isis  où il décrivit les caractéristiques de sa musique en la définissant 45

“spirituelle“, en opposition à la musique “passionnelle“. La description qu’il nous 
propose est intéressante: 

sur le piano (ou la harpe) la main droite fait entendre successivement un nombre déterminé 
de notes dont la dernière s’enchaîne avec la première pour le retour continuel de la même 
formule psycho-musicale. La main gauche fait résonner simultanément avec la partie haute 
un moindre nombre de notes qui s’enchaînent successivement, en formant un dessin 
rythmique très accusé. Les notes de la partie basse sont en rapport, soit d’octaves, soit de 
consonances parfaites, avec les notes correspondantes de la partie haute: et le tout est 
destiné à produire, par la répétition continuelle de la même formule, une impression 
psychique nettement déterminée par la constitution d’une atmosphère de sonorités 
concordantes, d’un type particulier pour chaque sonorité (formule).46

C’est Amy-Sage qui parle également d’une curieuse communauté mystique,  en 47

faisant allusion à la communauté du Prieuré d’Avon fondée par Gurdjieff en 1922. Là 
aussi, entre les années 1925 et 1927, on pouvait entendre des musiques 
“spirituelles“ semblables à celles de Fidèle Amy-Sage qui étaient improvisées par 
Gurdjieff lui-même et transcrites, mises en harmonie et développées par son disciple, le 
compositeur russe Thomas de Hartmann (voir fig.3). Le travail de révision de chaque 
morceau continuait jusqu’à ce que Gurdjieff en soit tout à fait satisfait. Hartmann lui-
même en a laissé un témoignage: 

 J. GODWIN, Op. cit., p. 229.43

 Ivi, p. 231.44

 F. AMY-SAGE, La Musique de l’esprit: démonstration de huit modes parfaits et de l’harmonie prototype de la 45

Musurgie, Éditions du Voile d’Isis, Paris 1920. 
 J. GODWIN, Op. cit., p. 233.46

 Ibidem.47

113



Ex Chordis, 2024 – III

C’était surtout le soir, dans le grand salon du Prieuré ou dans le bureau, que je pouvais 
percevoir et transcrire les lignes générales de la musique de George Ivanovitch. Quand, de 
ma chambre, j’entendais ce dernier qui commençait à jouer, je me précipitais à l’étage 
inférieur. Tout le monde arrivait très rapidement et l’improvisation avait lieu en public. 
L’écriture n’était pas facile. J’écoutais la mélodie qu’il jouait sur un temps fébrile et je devais 
transcrire immédiatement les inversions musicales intercalées, ou certaines fois seulement 
deux notes répétées. Mais quel rythme? Comment transcrire les accents? Certaines fois, le 
flux de la mélodie était tel qu’il ne pouvait être interrompu, ni divisé en mesures. Et 
l’harmonie sur laquelle se basait la mélodie était une harmonie orientale, que je ne pouvais 
reconnaître que peu à la fois […]. Probablement cette façon de procéder ne correspondait 
pas à une simple dictée, mais plutôt à un exercice personnel pour m’obliger à “prendre et à 
comprendre“ le caractère essentiel, le vrai noyau de la mélodie.48

         
Fig. 3 George Ivanovitch Gurjieff et Thomas de Hartmann

Parmi d’autres personnalités de l’époque (René Daumal, Pierre Schaeffer, Michel 
Camus…) un autre musicien disciple de Gurdjieff, David Hykes, met en évidence le nom 
que Gurdjieff avait donné à son Institut pour le développement harmonieux de l’homme, pour 
indiquer justement la possibilité de percevoir dans tout son être les résonances 
harmonieuses, en transformant de cette manière la perception de la réalité. Hykes 
rapporte le témoignage d’une démonstration que Gurdjieff réalisa sur un étudiant de 
médecine autour des années Vingt, pour lui expliquer l’harmonie conçue comme science 
des vibrations harmonieuses: «en entonant le Pater, Gurdjieff fit poser la main de 
l’étudiant sur sa poitrine. En un seul souffle, il entonna le texte entier sur une note. Le 
jeune raconta d’avoir senti quelque chose de semblable à un courant électrique».  Il 49

s’agissait des «harmoniques qui correspondaient à ce que Gurdjieff appelait les “octaves 
intérieures“ (qui sont) en correspondance avec la musique et simultanément avec de plus 
vastes résonances du cosmos».  La recherche expérimentale que Hykes mena sur le 50

 L. ROSENTHAL, La musique de Gurdjieff, dans B. DE PANAFIEU, Georges Ivanovitch Gurdjieff, Edition RIZA, 48

Milano 2004, pp. 272-273.
 D. HYKES, Une écoute au réveil, dans B. DE PANAFIEU, Op. cit., p. 247.49

 Ivi, p. 250.50

114



Ex Chordis, 2024 – III

champ harmonieux à partir des années Soixante-dix puise sa source dans les 
enseignements de Gurdjieff, dans la recherche d’une écoute des vibrations du son:

l’enseignement présent dans les écrits de Gurdjieff concerne l’univers, la vie, tout comme 
notre rôle, notre place et notre destin d’être humain, ici, sur la terre. Le langage essentiel 
de cet enseignement fait appel, du début à la fin, à un langage musical d’harmonie et de 
vibration. Cela se passe dans la gamme des plus vastes procédés cosmiques, mais aussi 
dans la gamme plus secrète, et il en représente une sorte d’écho, de la vie intérieure et de 
l’homme.  51

Il n’est pas nécessaire de souligner l’affinité de cette recherche d’une nouvelle écoute 
du son, avec le parcours de la composition selon Scelsi, qui connut d’ailleurs Hykes et 
son chœur quelques années plus tard.

Une dernière allusion à un autre rituel de Gurdjieff: “lever son verre aux idiots ou le 
toast porté aux idiots“, comme il aimait le définir et qu’il proposait à ses invités chaque 
soir à dîner, nous rapproche encore une fois de Scelsi, car ce dernier avait l’habitude 
d’établir une relation entre lui et le protagoniste de l’Idiot de Dostoevski. Jean Bennet, 
un disciple de Gudjieff, explique que 

le mot “idiot“ a deux sens: le vrai sens, qui lui fut attribué par les anciens sages, signifie 
“être soi-même“. Un homme qui est lui-même apparaît et se comporte comme un sot aux 
yeux de ceux qui vivent dans le monde des illusions; cela signifie que lorsque ces 
derniers appellent un homme un idiot, ils veulent souligner que cet homme ne partage 
pas leurs illusions. Chaque homme qui décide de travailler sur sa propre personne est un 
idiot dans les deux cas. Le sage sait qu’il est en train de chercher la réalité. L’idiot pense 
qu’il est devenu fou. Nous, ici, nous supposons d’atteindre la réalité, donc nous sommes 
sans doute tous des idiots: mais personne ne peut nous rendre idiot. C’est un choix que 
nous ne pouvons faire que nous-même.52

4. Les affinités intellectuelles: la dimension religieuse et magique de la musique

Nous avons considéré tout d’abord la participation active de Scelsi et Jolivet aux 
initiatives de divulgation de la musique contemporaine en rapport avec le milieu musical 
parisien des années Trente. Ensuite nous avons tracé une ébauche des suggestions que les 
deux compositeurs reçurent certainement à travers la connaissance, même si indirecte, de 
l’expérience ésotérique qui, durant cette période, était en vogue dans la capitale 
française. Nous nous proposons maintenant, en partant des réflexions théoriques des 
deux hommes, de porter l’accent sur un thème important qui permet de les rapprocher, 
celui de la dimension religieuse et magique de la musique, c’est-à-dire l’idée que la 
musique possède un caractère “incantatoire“ car elle est une représentation, une 

 Ivi, p. 263.51

 J. BENNET & E. BENNET, Idioti a Parigi, Edizioni Mediterranee, Rome 1996, p. 8.52

115



Ex Chordis, 2024 – III

expression directe, au niveau sonore, d’une relation possible entre l’homme et le système 
cosmique universel.

Nous prendrons en considération cinq des principaux écrits de Jolivet des années 
Trente:

1. L’esprit mystique et philosophique.  Conférence donnée le 20 février 1936 dans le 53

cadre du cycle organisé par le pianiste et compositeur Henri Gil-Marchex 
(janvier- avril 1936, Salle de l’École normale de musique). Le titre concerne le 
sujet traité le 13 et 20 février;

2. Genèse d’un renouveau musical. Conférence du 14 janvier 1937 à la Sorbonne à la 
demande du Docteur Allendy, médecin d’Antonin Artaud, psychiatre de Paul 
Klee, auteur de l’ouvrage Le symbolisme des nombres;54

3. L’expression lyrique du machinisme dans la musique.  Texte de l’émission diffusée 55

sur Radio-Paris le 20 février 1937;
4. Texte de candidature de Jolivet au Prix Blumenthal, 1938;56

5. Plaid pour le Vif. Article, publié dans «La nouvelle saison», juillet 1939, n°7.57

D’autres textes de la même période, que l’on peut trouver dans le volume publié par 
sa fille:

‣ Notes manuscrites:
‣ Confidences à un cahier d’écolier (1930)58

‣ Non-conformisme59

‣ Rendre sa fonction à la musique60

‣ Valeur rituelle de la musique.61

‣ Avenir du théâtre lyrique, dans «Les grandes enquêtes de Comoedia», propos 
recueillis par Paul Le Flem, 6 septembre 1936.62

‣ Enquête sur le métier, «Beaux-Arts», 13 novembre 1936.63

 La conférence de Jolivet citée ne porte pas de véritable titre. Le titre cité c’est donc celui-ci du thème 53

traité les 13 et 20 février. A. JOLIVET, Écrits, C. Jolivet cur., Editions Delatour, France 2007, pp. 40-44.
 Ivi, pp. 53-73.54

 Ivi, pp. 73-77.55

 Ivi, pp. 79-82.56

 Ivi, pp. 84-9057

 Ivi, pp. 37-38.58

 Ivi, p. 39.59

 Ivi, pp. 44-46.60

 Ivi, pp. 46-47.61

 Ivi, pp. 48- 49.62

 Ivi, pp. 50- 52.63

116



Ex Chordis, 2024 – III

‣ La musique d’aujourd’hui et ses tâches par Jolivet.  Discours prononcé au Congrès 64

de la Fédération musicale populaire publié dans «L’art musical populaire», 
septembre 1937.

‣ Faisons le point. Projet d’article pour Radio-Magazine, mai 1939 .65

‣ Pour une tradition musicale française, rubrique “Les disques et la musique“ dans la 
revue «Les Volontaires»: I - juillet 1939, n° 8 et II - août-septembre 1939, n° 9.66

‣ Les “Quatre“ seront-ils les dignes successeurs des “Six“?, article pour «L’intransigeant», 
15 août 1939.67

Pour ce qui concerne les textes de Scelsi, nous prendrons en consideration trois 
textes, déjà examinés dans un article precédent  et qui appartiennent à la première 68

phase de réflexion conceptuelle et historique du compositeur:

1. Sens de la Musique69

2. Évolution de l’Harmonie70

3. Évolution du Rythme71

La date de rédaction de ces textes remonte probablement autour de l’année 1942. 
Une observation faite par Adriano Cremonese  qui a signé la publication et la 72

traduction des deux essais sur l’harmonie et sur le rythme pour la maison d’édition Le 
parole gelate en 1992, laisse supposer que cette rédaction puisse dater des années Trente. 
Cremonese porte à notre connaissance une phrase effacée dans Évolution du Rythme, où 
Scelsi fait allusion à Jeu de Cartes (1936) comme étant la dernière œuvre de Stravinsky 
qu’il connaît,  ce qui permettrait de faire remonter cet essai et le texte complémentaire 73

intitulé Évolution de l’Harmonie, à la seconde moitié des années Trente. Quoi qu’il en 
soit, ces textes peuvent être considérés comme la conclusion d’une réflexion succédant 
immédiatement à l’expérience de la composition et à l’expérience humaine conduites à 
cette époque.

 Ivi, pp. 77-79.64

 Ivi, pp. 83- 84.65

 Ivi, pp. 90- 98.66

 Ivi, pp. 99- 100.67

 A. MONTALI, Riflessione concettuale e percorso letterario in Giacinto Scelsi, «Rivista Italiana di Musicologia», 68

34, 1999, pp. 347- 386. 
 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, S. Kanach cur., Actes Sud, Arles 2006, pp. 86-97.69

 Ivi, pp. 98-107.70

 Ivi, pp. 108-122.71

 A. CREMONESE, Introduzione a G. Scelsi, Évolution de l’harmonie e G. Scelsi, Évolution du rythme, Fondazione 72

Isabella Scelsi - Le Parole gelate, Rome 1992, p. 5. L’attribution, par A. Cremonese, est confirmée par S. 
Kanach dans le volume qui englobe les textes théoriques de Scelsi: G. SCELSI, Les anges sont ailleurs…, Op. cit.

 G. SCELSI, Évolution du rythme, cit., p. 118.73

117



Ex Chordis, 2024 – III

A ces textes déjà connus grâce à la maison d’édition Le parole gelate, s’en ajoutent 
d’autres, qui remontent plus ou moins à la même période et que les spécialistes 
peuvent consulter dans l’édition récente des écrits de Scelsi, publiée par S. Kanach 
pour la maison d’édition Actes Sud:

1. Art et Satanisme dont S. Kanach déclare «qu’il s’agit de la transcription d’un 
enregistrement entièrement revu et corrigé par Scelsi.74

2. Unité et égalité des Arts dont elle dit qu’il s’agit «de la transcription d’une 
déclaration publique du compositeur».75

Dans l’exposé de Jolivet, qui est inclus dans les deux conférences qui eurent pour 
thème L’esprit mystique et philosophique  (1936), inclus à leur tour dans le cadre du cycle 76

de conférences d’Esthétique Musicale organisées par Henri-Gil- Marchez, dès les 
remerciements qui introduisent le discours, Jolivet met en relief son propre manifeste 
esthétique à travers trois énoncés. Jolivet dit: «ces quelques phrases suffisent à vous 
éclairer sur la position que j’ai adoptée comme base de mes travaux».  En s’opposant à 77

la mentalité profane moderne qui nie «toute intuition intellectuelle profonde, toute 
illumination»,  Jolivet déclare: 78

‣ «la vision (au sens ésotérique du terme), la vision intellectuelle et l’Art étaient 
inséparables».79

‣ «l’Artiste était toujours un Annonciateur, celui qui rendait sensible à ses 
contemporains, par ses œuvres, une partie de la vérité universelle ; un 
intermédiaire entre le Ciel et la Terre, procurant à ses frères humains le moyen de 
s’intégrer dans le système universel, et plongés dans le visible, de ressentir grâce a 
lui l’Invisible».80

‣ «l’Art n’était pas exceptionnellement Sacerdotal et Royal, mais il l’était toujours».81

On remarquera inévitablement les points de contact avec des affirmations que 
formule Scelsi tout au long de sa vie et qui ont été longuement examinées et commentées. 
Rappelons par exemple qu’il aimait se définir non point comme un compositeur, mais 
comme un “facteur“. Il portait surtout l’accent sur son rôle d’intermédiaire.

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 219- 230.74

 Ivi, pp. 231- 244.75

 A. JOLIVET, Op. cit., pp. 40-44.76

 Ivi, p. 40.77

 Ibidem.78

 Ibidem.79

 Ibidem.80

 Ibidem.81

118



Ex Chordis, 2024 – III

Nous nous limiterons aux textes de cette période historique, qui permettent de 
montrer comment certaines idées de sa jeunesse ont influencé fortement la poétique et 
la musique de la période de sa maturité. Nous nous arrêterons sur les premières pages 
de l’essai Sens de la Musique où Scelsi énonce déjà que la musique est «d’une part 
élément sonore, de l’autre, ainsi que tout art, projection d’images ou d’états de 
conscience».  Ces états de conscience, liés aux éléments fondamentaux qui 82

caractérisent la nature humaine (vital, émotif, intellectuel, psychique) se projettent 
donc sur les différents éléments qui caractérisent le langage musical (rythme, mélodie, 
forme, harmonie). Nous examinerons plus particulièrement le dernier de ces éléments 
fondamentaux, à savoir l’élément psychique. Scelsi affirme qu’à cet élément 
correspondent des images moins évidentes et moins reconnaissables par rapport aux 
images émotives ou vitales, même si certaines fois, ces dernières, après être passées par 
le subconscient, peuvent revenir à la surface à ce niveau, inattendues et cetaines fois 
déconcertantes.  Il existe également des images d’ordre purement psychiques: Scelsi 83

tente d’expliquer cette faculté seulement dans la première rédaction de Sens de la 
Musique, rédaction plus proche de la période qui nous intéresse. Scelsi explique que 
«par le psychisme, l’homme rejoint les sphères du spiritualisme, de la magie, de la 
métaphysique, de la conscience universelle, du rêve, du sang et de la mémoire 
ancestrale. Par le psychisme, l’homme sort du temps personnel pour rejoindre le temps 
absolu, l’étérnité».  Il s’agit donc d’un élément qui peut permettre au musicien de 84

dépasser la perception habituelle de la séparation de soi par rapport au monde externe 
(sortir du temps personnel) pour accéder à des états de conscience peu communs, 
d’expansion de Soi et la perception de fusion de l’être avec l’univers (rejoindre le temps 
absolu, l’étérnité), en d’autres termes qui peut permettre d’accéder à des états de vision 
(pour reprendre le terme utilisé par Jolivet) ou à la transfiguration. A cette époque, 
Scelsi semble particulièrement s’intéresser aux témoignagnes des expériences 
psychiques. Dans le texte Art et Satanisme, il cite à ce propos l’expérience de la 
«vaporisation» décrite par Baudelaire: «la vaporisation […] va de l’inspiration 
romantique à l’automatisme surréaliste, en passant par les états visionnaires et 
extatiques, etc., provoqués artificiellement ou non».  Et dans le même texte il poursuit:85

en réalité, ce sont des états psychiques particuliers par lesquels l’artiste obtient parfois 
soit un dérèglement de sa sensibilité, et donc un nouvel ordre de perception, soit un 
affinement de celle-ci et une plus subtile perception des expériences extérieures ou 
intérieures, soit encore un flot d’expériences intérieures interdites dans des états de 
conscience différents, ou bien encore par un état de passivité complète, une 
impersonnalité qui le met en contact avec des forces ou des entités surnaturelles.86

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 89.82

 Ivi, p. 92.83

 Ivi, p. 92, note 1.84

 Ivi, p. 224.85

 Ivi, p. 225.86

119



Ex Chordis, 2024 – III

Scelsi connaissait les expériences conduites dans les années Vingt par les surréalistes 
et les dadaïstes concernant l’affirmation des états psychiques. 

Le trait-d’union probable avec les mouvements d’avant-garde parisiens fut Jean Cocteau, 
qui fascinait Scelsi, tant et si bien que ce dernier avait receuilli dans un cahier des 
aphorismes et des morceaux de Cocteau et qu’il composa, sur un texte de ce dernier, 
L’Oracle pour voix et piano, excécuté pour la première fois dans la salle Capizucchi en 
1938. Les quatre nouvelles de la jeunesse receuillis dans Extraits de son journal  (1928) 87

soulignent ultérieurement cette inspiration surréaliste, tout comme le titre de la première 
composition de Scelsi, Chemin du coeur pour violon et piano, datée 1929, qui rappelle 
l’Indicateur des chemins de cœur de Tristan Tzara, publié en 1928.  88

De ces avant-gardes littéraires, Scelsi n’apprécia pas tant la polémique et l’attaque à la 
société, que surtout la nouvelle conception de la création artistique, liée à l’approche 
irrationnelle qu’elles exaltaient. Cette approche se reflétait totalement dans l’importance 
attribuée à l’écriture automatique,  une technique qui se propose de «libérer les forces de 89

notre Moi inconscient même en état de veille […] [pour] trouver les moyens de faire 
intervenir dans la vie dissipée du présent la voix ensevelie de notre esprit, cette voix que 
les conventions les plus brutales essaient de refouler».90

Enfin, pour retourner au parallélisme avec les trois textes de Jolivet, l’idée de l’“Art 
sacerdotal“. Dans une note manuscrite, publiée par la Revue de la Fondation Scelsi 
nous pouvons lire: 

pas d’extravagances, ni de pitreries avec ma musique. Les interprètes ne sont rien 
d’autres que des instruments de transmission (comme je le suis moi-même) de quelque 
chose qui est donné et qui les dépasse. Ils doivent respecter ce don et empêcher d’en faire 
un jeu personnel. Lieu et condition doivent être conformes à un rite, car la musique c’est 
çà, même si ce n’est pas de la musique sacrée (profane).91

Cette affirmation commune aux deux musiciens, qui englobe aussi bien l’interprète 
que le compositeur dans une dimension rituelle de la musique, peut être rapportée au 
rôle du musicien et de l’artiste dans le concept de “tradition“, comme l’énonce le 
philosophe ésotérique René Guénon, connu et apprécié par le jeune Scelsi.  92

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 44-48.87

 L. MARTINIS, Art de Musique, «I suoni, le onde…Revue della Fondazione Isabella Scelsi», 3, 1992, pp. 13-14.88

 L. Martinis a publié un schéma d’interrogations géomantiques et certains graphismes automatiques de 89

Scelsi, en supposant entre autres que le compositeur les avaient utilisés dans la première phase du 
processus de la composition, selon Scelsi: L. MARTINIS, Art de Musique, Op. cit., pp. 10-12.

 F. ALQUIE, Filosofia del surrealismo, Hopeful Monster, Firenze 1986, p. 111.90

 G. SCELSI, Una nota manoscritta, «I suoni, le onde…rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 2, 1991, p. 14.91

 R. FREEMAN, Tanmatras: vita e opera di Giacinto Scelsi, dans P. A. CASTANET, N. CISTERNINO, Viaggio al centro 92

del suono, Luna Editore, La Spezia 1993, p. 94.

120



Ex Chordis, 2024 – III

Rejoignant ici la pensée de Guénon, nous entendons désigner par tradition, la 
transmission du contenu spirituel […] La plupart des tendances de notre temps donnent 
la primauté à l’invention. Le musicien finit par perdre de vue que sa tâche consiste à 
répliquer à la création originelle, à recréer un monde déjà créé […] Si elle reconnaît 
l’origine divine des sons, la tradition n’en respecte pas moins l’ingéniosité de l’homme. 
Elle demande cependant à celui-ci de mettre son intelligence au service d’une expression 
intérieure, de méditer sur la vanité de l’apparence sonore, d’éviter la pluralité des sons, 
de s’appauvrir: quantité ne fait point richesse. Elle lui demande de glorifier le divin et 
non de glorifier l’homme.93

D’ailleurs, une musique qui naît de la réalisation du contact entre l’artiste et les 
forces créatrices transcendantes ne peut s’accomplir qu’à travers le rite. Un art vécu 
comme un rite, comme un geste rendu sacré, est appelé à dépasser les limites de la 
dimension individuelle. Cette dernière affirmation peut être renforcée par les paroles 
de Sri Aurobindo, un autre philosophe étudié et dont on discutait dans le cercle des 
amitiés parisiennes de Scelsi, comme nous l’a indiqué le fils du psychanalyste Guy 
Pitchal:

C’est en effet toujours et seulement le Pouvoir supérieur qui agit. Il semble s’agir 
d’aspirations et d’efforts personnels, mais c’est seulement notre esprit égoïste qui cherche 
faussement et maladroitement à s’identifier avec l’action de l’Energie divine […]. Au 
monde, toutes nos actions sont guidées par l’égoïsme: ainsi nous nous imaginons que les 
forces universelles qui nous animent sont les nôtres, nous revendiquons comme un effet 
de notre volonté personnelle et de notre sagesse, de notre force et de notre vertu 
personnelle, le choix, la transformation et le progrès réalisés par le transcendant dans 
notre complexe mental, vital et corporel. Mais l’illumination nous révèle que l’Ego n’est 
en réalité qu’un instrument, et c’est seulement alors que nous commençons à comprendre 
que ces choses nous appartiennent, non pas parce qu’elles appartiennent à l’Ego 
instrumental, mais à notre Moi suprême et intégral qui ne fait qu’un avec le 
transcendant.94

Si nous revenons au texte de Jolivet , L’esprit mystique et philosophique,  dont nous 95

sommes partis, nous pouvons rappeler qu’à l’occasion de cette conférence, plusieurs 
morceaux furent joués (Milhaud, Villa-Lobos, Schoenberg, Debussy…) dont Mana, la 
suite pour piano de Jolivet composée en 1935. L’allusion à la série des six morceaux qui 
composent la suite ( Beaujolais, L’Osieau, La Princesse de Bali, La Chèvre, La Vache, Pégase) 
est importante en relation à un autre thème fondamental de la conception musicale de 
Jolivet: le primitivisme.

 J. PORTE, Préface à l’Encyclopédie des musiques sacrées, Labergerie, Paris 1968, p. 14.93

 S. AUROBINDO, La Sintesi dello Yoga, G.Ubaldini, Rome s.a., p. 58.94

 A. JOLIVET, Op. cit., pp. 40-44.95

121



Ex Chordis, 2024 – III

Jolivet affirme que ces morceaux sont nés à partir d’une série d’objets que Varèse lui 
avait donnés 

lorsqu’il quitta la France pour retourner en Amérique en 1933 […] Après avoir été les 
témoins de sa vie journalière, ces six objets sont devenus mes compagnons, et, par les 
souvenirs qu’ils répresentent pour moi, par leurs formes naïves ou leurs caractères 
primitifs, par les influx qu’ils ont emmagasinés à vivre dans le champ magnétique de fort 
potentiel de Varèse, ils sont devenus en quelque sorte mes fétiches familiers. De là le titre 
de la suite: Mana […] Le mana est en effet “cette force qui nous prolonge dans nos 
fétiches familiers, qui nous identifie à eux comme elle les identifie à nous“.  96

Mana, affirme Jolivet, réalise pour la première fois sa propre conception de la 
musique.  97

La musique est en effet pour Jolivet en étroit contact avec les lois de l’univers et c’est 
pour cette raison qu’il faut lui rendre «son sens incantatoire et ses attributions 
magiques. Faisons en sorte qu’elle ne soit plus seulement un jeu de l’esprit ou un 
plaisir des sens, mais une manifestation sonore en relation directe avec le système 
cosmique universel. Ce que les primitifs savaient bien».98

Dans ce cas, le point de contact avec Scelsi est immédiat, lorsque dans Évolution du 
Rythme, il dit, en parlant de la musique africaine :

Nous avons dit que par le rythme l’homme participe à la vie de l’univers qui est vibration, 
à la vie de la nature, à l’élan vital, à la durée. Les peuples africains et orientaux ont de cela 
une conscience plus profonde et plus immédiate que les Européens [que] l’intellectualisme 
rationnel a portés à une conception plus extérieure de la connaissance. Certains travaux 
scientifiques commencent aujourd’hui à éclairer la nature de cette participation de l’homme 
au rythme universel. Pourtant, nous sommes encore loin d’atteindre les connaissances plus 
intuitives des peuples africains et orientaux dans ce domaine; également en musique, dans 
le domaine rythmique, rien n’est encore comparable à la puissance du langage rythmique 
nègre. Sans nous arrêter sur ce que tout le monde connaît de la puissance bouleversante du 
tam-tam, nous dirons que celui-ci, dans toutes ses variétés (rituelles, musicales et 
instrumentales), doit être interprété et compris comme un moyen d’atteindre un état de 
conscience collective par le dérèglement des rythmes physiologiques individuels et leur 
synchronisation sur des rythmes telluriques et universels […] L’exaltation ou l’euphorie 
[sont] produites par la sensation de la rupture du rythme personnel, c’est-à-dire du temps 
individuel et relatif et, par là, de la fusion de l’être dans un courant de rythme cosmique, 
c’est-à-dire dans le temps et la durée.99

Toujours dans la première version du Sens de la Musique, Scelsi s’intéresse au 
phénomène de la redécouverte des arts primitifs. Ces arts s’imposèrent avec force dans 

 Ivi, p. 41.96

 Ibidem.97

 Ivi, p. 43.98

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 114-115.99

122



Ex Chordis, 2024 – III

les ateliers des artistes parisiens au début du siècle dernier, en se basant sur la théorie 
des éléments fondamentaux dont nous avons déjà parlé:

Le rapport d’équilibre des quatre éléments se modifia en faveur des éléments rythmiques et 
psychiques pour arriver à une réaction anti-intellectuelle et anti-émotive […] Elle eut les 
causes et prit les formes les plus diverses: du néo-spiritualisme à la théosophie, de la 
métaphysique à la vulgarisation et à la propagation des philosophies et doctrines orientales, 
de la revalorisation de l’intuition à l’exploration du subconscient et du rêve, de la découverte 
de l’art africain et préc… (sic) à la vogue de la musique nègre, de la renaissance d’un culte du 
corps humain à l’exaltation des valeurs collectives, de la découverte de la relativité à la 
géométrie non-euclidienne. Dans tous les domaines se dessina une conception nouvelle et 
différente de la matière, de la vie, du devenir, qui, en abolissant d’anciennes oppositions et 
dualismes, conduisait à l’idée de l’identité de matière et esprit sous une forme d’énergie et de 
durée et vers la conception d’une unité psychique universelle, transcendante […] Dans tous 
les domaines, les tendances et les recherches eurent en commun l’effort vers la découverte et 
l’expression d’une nouvelle dimension. Sous toutes les formes apparut une recherche 
consciente ou inconsciente du temps, de l’espace, de la durée.100

Le primitivisme chez Scelsi et Jolivet s’affirme donc dans sa conception la plus 
mûre, la même que Zolla attribue à la leçon d’Artaud  sur Bali et de Daumal sur la 101

musique hindoue. Artaud et Daumal, qui organisèrent la sécession du mouvement 
surréaliste au début des années Trente, affirmèrent que 

les arts tribaux ne sont pas cruels, mais ils parlent des états alternatifs de la conscience, ce 
ne sont pas des cris d’angoisse existentielle, mais des points d’appui pour activer la 
connaissance des différents degrés de l’être […] Il est étonnant que Picasso lui-même ait 
compris qu’il ne s’agissait pas d’expressionnismes, que les “fétiches“ n’étaient que des 
armes de défense psychiques, comme il devait le dire à Malraux.102

Scelsi et Jolivet s’interrogent tous deux également sur un autre phénomène qui porta,  la 
même année qui voyait croître l’intérêt pour les arts primitifs, à l’idolâtrie du machinisme. 

Dans L’expression lyrique du machinisme dans la musique, Jolivet affronte le thème des 
œuvres musicales qui s’inspirèrent du progrès industriel de l’époque. Il cite Pacific 231 
d’Arthur Honneger, Les Pas d’acier de Serge Prokofiev, Fonderie d’acier de Mossolov…. 
La caractéristique la plus séduisante de ces œuvres est à rechercher dans la solidité et la 
brutalité impersonnelles que celles-ci manifestent.  Selon Jolivet, ces œuvres n’ont pas 103

seulement représenté une rupture, une réaction bienfaisante et vigoureuse, par rapport 
à la tradition romantique, mais elles ont surtout le mérite d’avoir ramené l’homme à la 
vie qui s’exprime physiquement dans la nature et intellectuellement dans la Culture et 
la Spiritualité. Il écrit: 

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 96-97. 100

 E. ZOLLA, Uscite dal mondo, Adelphi, Milano 1992, p. 466.101

 Ivi, pp. 466-467.102

 A. JOLIVET, Écrits, cit., p. 76.103

123



Ex Chordis, 2024 – III

le but de la musique n’est-il pas de réintégrer l’humain dans l’universel? Et quand je dis 
l’humain, j’englobe tous les hommes dans ce terme, sans distinction de culture ni 
d’attribution sociale ici-bas. Car si un homme existe, il participe à la vie. Et si l’art doit 
magnifier la vie, la vie, elle, dans sa réalité robuste est la consistance de l’azur!!104

 Scelsi lui-aussi, dans Évolution du Rythme, s’intéresse aux même œuvres (il cite lui-
aussi Pacific 231 et Fonderie d’acier) dans une perspective analogue à celle de Jolivet. 
Pour Scelsi et Jolivet, ces œuvres sont importantes non pas parce qu’elles sont capables 
de peindre et de décrire le dynamisme de la machine, mais parce qu’elles marquent 
une rupture avec la subjectivité de l’art romantique, et qu’elles ramènent l’homme à 
son dynamisme universel. Scelsi écrit à ce propos: 

il ne s’agit donc plus ici d’une peinture ou d’une description, mais de la réalisation d’un 
rythme qui peut appartenir à la machine, au travail comme à la danse et dont l’origine 
n’a pas d’importance. Les musiciens rejoignent ici le sens réel du rythme, dans la mesure 
où ils se dégagent du sujet et des conditions inhérentes pour atteindre une expression 
rythmique pure, l’établissement de rapports et de consonances entre l’homme et le 
dynamisme universel étant le but premier du langage rythmique.105

Le titre de la conférence Genèse d’un renouveau musical (1937) indique, selon la 
volonté de l’auteur, la conclusion à laquelle il aboutit à la suite d’une analyse de 
l’évolution de la musique entre le XIXè et le XXè siècles. Il affirme essentiellement que 
dans les différents milieux artistiques, on croit de plus en plus que l’art provient de 
l’intuition d’un principe révélé et donc qu’il est essentiellement un processus 
magique.  L’analyse de l’évolution de la musique à la renaissance de l’écriture 106

modale, l’attirance des compositeurs pour les sonorités exotiques, les recherches de 
systèmes d’écriture basés sur les douze demi-tons, tout comme l’intérêt pour les 
instruments d’ondes radio-électriques peuvent être ramenés à la tentative d’associer la 
musique au système harmonique naturel et à ses pouvoirs spirituels sur les auditeurs. 
Le texte de Martenot daté 1933  que Jolivet cite à ce propos est très significatif: 107

l’action des ondes sur l’état physique de l’auditoire est considérable. Dans certains 
fortissimi, le corps entier en perçoit les résonances. Qui sait si cette mise en lumière de 
l’action directe de la musique sur l’état physiologique ne fera pas franchir aux 
compositeurs une nouvelle étape, qui les rapprochera du sens que la musique avait 
autrefois, aux temps où elle avait sa place rituelle?108

 Ibidem.104

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 122.105

 A. JOLIVET, Op. cit., p. 53.106

 M. MARTENOT, Une opinion: Les instruments d’ondes radio- électriques et l’évolution de la musique, Le mois, 107

mars-avril (1933), dans A. JOLIVET, Op. cit., p. 61. 
 A. JOLIVET, Op. cit., p. 61.108

124



Ex Chordis, 2024 – III

Un autre élément intéressant pour notre exposé se dégage de la citation de 
Martenot, à savoir l’importance attribuée à l’écoute. Jolivet, toujours dans le même 
texte, introduit le concept d’oreille intérieure comme la «clé des données intuitives».  109

Son sens reprend donc le principe ésotérique du terme en l’identifiant comme la 
«partie de notre corps astral commandant le fonctionnement du sens auditif».  Ce 110

concept, qui s’est manifesté d’une façon exemplaire dans l’œuvre de Beethoven, 
toujours selon Jolivet, permet au compositeur d’une part d’établir une relation avec les 
lois éternelles du Rythme Universel et de les projeter dans son œuvre, à l’auditeur de 
vivre cette expérience à travers l’écoute du son. C’est pour cette raison que dans 
l’article Plaid pour le Vif, Jolivet invite donc l’auditeur à écouter «la musique avec des 
“oreilles innocentes“».111

C’est ainsi que la musique revêt «le sens de projection du son»  dans l’éther qui, 112

comme elle, est d’essence vibratoire et cette dernière possibilité ⎻ dit Jolivet ⎻ introduit 
la «notion de 4ème dimension dans la musique».113

Le thème de l’écoute comme clé d’accès à l’intuition artistique est un thème que 
l’on peut définir constant dans toute la parabole humaine, spiritelle et artistique de 
Scelsi. On retrouve un approfondissement de ce thème dans un texte qui date de la 
période prise en considération dans cet exposé, intitulé Unité et égalité des arts.  114

Scelsi s’intéresse au concept de sensibilité artistique et il affirme que cette dernière 
«est l’ensemble des possibilités perceptives psychophysiologiques possédées par 
l’homme».  Ensuite, en rapport avec la théorie des éléments fondamentaux, il 115

affirme la possibilité de mettre en évidence quatre aspects de la sensibilité auditive:

1. L’audition d’ordre physiologique pure, c’est-à-dire la perception de sonorités ou 
bruits physiques. 

2. L’audition affective, qui perçoit les rapports de rythme, d’intensité, de hauteur, 
de timbre entre deux ou plusieurs sons se succédant.

3. L’audition psychique qui perçoit la correspondance et le rapport de chaque son 
dans des sonorités groupées ou harmonies.

4. L’audition intellectuelle qui perçoit et reconnaît les rapports physiques et formels 
des sons identifiés par des signes ou des noms.116

 Ivi, p. 55.109

 Ibidem.110

 Ivi, p. 87.111

 Ivi, p. 55.112

 Ibidem.113

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., pp. 231-243.114

 Ivi, p. 240.115

 Ivi, p. 241.116

125



Ex Chordis, 2024 – III

Scelsi considère bien sûr la possibilité d’une interaction entre les différents niveaux 
d’écoute et pour lui tous ces niveaux ont la même importance: il n’établit donc pas une 
échelle hiérachique par ordre d’importance. Toutefois, à la fin de son essai, il introduit 
l’idée d’une ultérieure possibilité d’écoute qui, faisant abstraction des qualités propres 
aux différents niveaux et des formes différentes qu’ils permettent d’identifier, puisse 
contenir tous ces niveaux simultanément, pour arriver à une perception unifiée de la 
réalité. Ainsi il écrit:

L’identification des formes différentes n’existe en réalité que par la limitation de notre 
sensibilité sensorielle, intellectuelle et affective. Si on peut admettre que parfois et par instants 
notre psychisme échappe à cette illusion, en nous donnant ainsi une sensation exceptionnelle 
de plénitude, cet état peut être considéré comme faisant partie des phénomènes 
supranormaux, car toutes les possibilités perceptives humaines ne peuvent enregistrer, 
ressentir, identifier ou reconnaître qu’une partie infime des énergies créatrices qui le 
traversent. Images intellectuelles, plastiques ou sonores, ne sont qu’apparence particulière de 
ces énergies, elles-mêmes, manifestations différentes d’une unité cosmique.117

Le thème de l’écoute, dirons nous encore, représente la clé d’accès à la musique de 
Scelsi et à la musique conçue comme un instrument possible de la Connaissance. Grâce 
à l’écoute profonde d’un son répété constamment, Scelsi trouvera la possibilité d’une 
guérison personnelle de la crise humaine et artistique qui suivra cette période et il 
trouvera également sa propre voie, une expression personnelle et mûre. L’exercice 
d’écoute des harmoniques d’un son représentera pour lui un véritable parcours 
spirituel vers la connaissance, un yoga du son. C’est en effet la recherche d’une écoute 
profonde, intérieure du son, qui peut conduire à la perception d’une nouvelle 
dimension de la musique, qui peut ainsi trouver enfin une expansion qui aille au-delà 
d’un transfert dans l’espace des hauteurs et au-delà de la linéarité temporelle de la 
succession des sons vers la dimension de la “profondeur“.

Le concept de “quatrième dimension“, développé de façon très approfondie par 
Zolla dans Uscite dal mondo, avait été utilisé pour la première fois en 1880 dans un 
article de James Hinton: 

Hinton écrivit neuf romans pour essayer de débrouiller le concept, mais il inventa surtout 
81 cubes: en jouant avec ces cubes, on peut acquérir la notion de quatrième dimension. Il 
était convaincu que de cette manière on pouvait expliquer l’expérience mystique […] (ce fut 
au contraire l’interprétation spirite qui fut transvasée dans les écrits d’Ouspensky, puis de 
Gurdjieff […]. Apollinaire, dans Méditations esthétiques, conclura en affirmant, avec une 
intuition spectaculaire, que tous ces mots sur la quatrième dimension dans les arts cachent 
tout simplement les aspirations et les inquiétudes des artistes troublés par la présence des 
arts exotiques, comme par exemple la sculpture égyptienne, nègre et océanique.118

 Ivi, p. 243.117

 E. ZOLLA, Op. cit., pp. 464-465.118

126



Ex Chordis, 2024 – III

 Ce sujet avait déjà connu une large diffusion dans les années Vingt, en relation avec 
l’expérience de l’avant-garde vue

comme une aventure à l’aveuglette, automatique, ou bien, comme on aimait dire à 
l’époque “passage à la quatrième dimension“. La locution, d’origine mathématique, fut 
adoptée par E. A. Abbott (Flatand, 1884) pour indiquer la vision surmatérielle, par Wells 
pour indiquer le temps comme dimension de l’espace (The Time Machine de Wells est daté 
1895 et le texte analogue de Ford Madox Hueffer et Joseph Conrad The Inheritors est daté 
1901), alors qu’en Russie P.D. Ouspensky et P.Florensky, comme d’ailleurs les occultistes, 
l’utilisèrent pour indiquer les états mystiques et Ouspensky introduisit cette acception à 
Londres dans les années Vingt.119

Mais ce n’est que dans les années Trente, selon Zolla, qu’à Paris, la nouvelle 
génération «aurait compris que la terrible rigidité, l’impitoyable frontalité, la symétrie 
obsessive, la torsion inexorable des fétiches, ne représentaient pas une simple 
exubérance sauvage. Seulement les personnes qui auraient eu le courage de renoncer 
aux jeux avec l’exotique, qui étaient jusqu’alors pratiqués, pouvaient le comprendre et 
avancer parmi les énigmes d’un syncrétisme absolu».120

Nous avons déjà parlé de la théorie de Scelsi énoncée dans son essai Sens de la 
Musique, selon laquelle la musique naîtrait de la projection que l’artiste réalise sur la 
matière sonore de ses propres états de conscience vécus à différents niveaux: vital, 
émotif, intellectuel et psychique. Scelsi s’occupe aussi du pouvoir de la musique qui 
permet de rapprocher l’homme au rythme cosmique universel. Il se réfère en 
particulier à la musique orientale (il cite les musiques hindoue et arabe) et à sa capacité 
de réaliser simultanément des plans rythmiques totalement différents et extrêmement 
complexes, qui sont capables de nous amener à une rupture du temps personnel pour 
arriver à une fusion avec le temps cosmique. C’est justement cette expérience qui, selon 
Scelsi, conduit aux abords de la quatrième dimension: 

[la musique] orientale[…] ne semble pas avoir des caractères ou des limites terrestres. 
Avec son dynamisme continu et éthéré, sa marche inéluctable, où se côtoient et se croisent 
les trajectoires infinies, non seulement le temps personnel de l’homme semble se fondre 
avec celui de la nature, de la terre, mais celui-ci même paraît, avec sa vaste respiration et 
ses cycles vitaux, se perdre et se confondre avec le temps cosmique absolu. Nous voici 
aux abords de la quatrième dimension.121

La musique «participe directement au rythme cosmique universel»,  c’est pourquoi 122

il faut, selon Jolivet, lui restituer sa vraie fonction en tant qu’ «expression sonore des 
rapports de l’homme avec le cosmos et, dans son véritable climat sonore, son caractère 

 Ivi, pp. 463- 464.119

 Ivi, p. 465.120

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 116.121

A. JOLIVET, Op. cit., p. 66.122

127



Ex Chordis, 2024 – III

réel: Incantation magique».  Le rôle de l’art consiste dans la réalisation d’une mission 123

spirituelle parmi les hommes.
Dans le Texte de candidature de Jolivet au Prix Blumenthal, Jolivet attribue à Varèse le 

mérite de l’avoir conduit à découvrir les tendances profondes de son inspiration 
musicale. Après les deux années de crise à la suite du départ de Varèse (1933), il 
parvient (1935) à la résolution profonde de l’expression qu’il cherche: 

le but qu’il se propose d’atteindre dans ses nouvelles œuvres est de rendre à la musique 
son caractère incantatoire (qu’on est bien obligé de lui reconnaître à ses origines) et ses 
attributions magiques; de faire en sorte qu’elle ne soit plus seulement un jeu de l’esprit 
ou un plaisir des sens, mais une manifestation sonore en relation directe avec le système 
cosmique universel […] Sans se borner pour cela à un pseudo-archaïsme et sans renoncer 
à aucune des acquisitions techniques et instrumentales.124

Le groupe Jeune France, fondé au printemps 1936 par Baudier, Lesur, Messiaen et 
Jolivet, eut comme principal objectif «d’être assez éloquents pour propager l’amour 
qu’ils ont de l’humain, de la vie spiritelle et de l’équilibre entre le son et l’âme».  125

Nous reconnaissons le même élan vital dans les mots de Scelsi qui concluent le texte 
Art et Satanisme et aussi mon exposé:

l’art est un instrument de perception a priori des essences, un moyen de communication 
intuitive avec les puissances de l’Au-delà. L’artiste creuse son moi profond pour appréhender 
l’ultime réalité qui se dissimule derrière l’apparence des choses. Peut-on demander à l’art […] 
de renoncer à sa fonction métaphysique? Cette transcendance lui est innée, car son rôle même 
est de transgresser les lois de l’univers en cristallisant un instant du devenir, le revêtir 
d’une forme durable.
L’art n’a de valeur réelle que lorsqu’il recueille quelques parcelles miraculeuses de 
l’inaccessible Absolu.126

 Ivi, p. 71.123

 Ivi, p. 80.124

 A. COEUROY, Manifeste et concert des Jeune France, dans A. JOLIVET, Op. cit., p. 65.125

 G. SCELSI, Les anges sont ailleurs, cit., p. 230.126

128



Ex Chordis, 2024 – III

BIBLIOGRAPHIE

ALQUIE F., Filosofia del surrealismo, Hopeful Monster, Firenze 1986
AMY-SAGE F., La Musique de l’esprit: démonstration de huit modes parfaits et de l’harmonie 

prototype de la Musurgie, Éditions du Voile d’Isis, Paris 1920
AUROBINDO S., La Sintesi dello Yoga, G. Ubaldini, Roma s.d.
BASSO A., Società e istituzioni musicali, Dizionario Enciclopedico Universale della Musica e dei 

Musicisti, IV, UTET, Torino 1999, pp. 313-335
BENNET J. & BENNET E., Idioti a Parigi, Edizioni Mediterranee, Roma 1996
BROOKS J., Nadia Boulanger and the Salon of the Princesse de Polignac, «Journal of the American 

Musicological Society», 46, 1993, pp. 415-468
CASTANET P. A. , CISTERNINO N. , Viaggio al centro del suono, Luna Editore, La Spezia 1993
COEUROY A. , Manifeste et concert des Jeune France, dans A. JOLIVET, Genèse d’un renouveau 

musical, dans Écrits, Editions Delatour, Paris 2007, pp. 53-73
COLLINS D., note au CD Piano Sonata no.2 “Concord” & Three Quarter-tone Pieces, Erato 0630- 

14638-2
CREMONESE A., Introduzione a Scelsi G. (1992), Évolution de l’harmonie e Scelsi G.(1992), 

Évolution du rythme, Fondazione Isabella Scelsi - Le Parole gelate, Roma 1992
DUCHESNEAU M., L’avant-garde musicale à Paris de 1871 à 1939, Mardaga, Liège 1997
GODWIN J., L’ésotérisme musical en France 1750-1959, Éditions A. Michel, Paris 1991
JOLIVET A. , Écrits, vv. I-II, Editions Delatour, France 2007
KAYAS L. (cur.), Portrait(s) d’André Jolivet, Bibliothèque Nationale de France, Gand 2005
MARTINIS L., La Nascita del Verbo, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 

XII, 2004, pp. 5-15
MARTINIS L., Musica Contemporanea 1937, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella 

Scelsi», VII, 2001, pp. 4-10
MARTINIS L., Art de Musique, «I suoni, le onde... Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», III, 

1992, pp. 3-14
MONTALI A., Riflessione Concettuale e percorso letterario in Giacinto Scelsi, «Rivista Italiana di 

Musicologia», 34, 1999, p. 347-386
MONTALI A., Il presente sospeso: analisi della dimensione temporale nel suono scelsiano, dans Atti del 

Convegno Internazionale di Studi Roma 9-10 dicembre 2005, Aracne Editore, Palermo 2005, pp. 61-78
MONTALI A., Ascoltare il tempo. Le relazioni temporali nella musica, Aracne Editore, Roma 2008
PANAFIEU B. DE , Georges Ivanovitch Gurdjieff, vv. I-II,  Edition RIZA, Milano 2004
PORTE J., Préface à l’Encyclopédie des musiques sacrées, Labergerie, Paris 1968
SCELSI G., Una nota manoscritta, «I suoni, le onde… Rivista della Fondazione Isabella Scelsi», 

II, 1991, p. 19
SCELSI G., Il Sogno 101, Quodlibet, Fermo 2010
SCELSI G., Les anges sont ailleurs, S. Kanach cur., Actes Sud, Arles 2006
SCELSI G., Évolution du rythme, Fondazione Isabella Scelsi - Le Parole gelate, Roma 1992
WARSZAWSKI J. M. , Musique contemporaine, «Nunc», XIV, 2007
WYSCHNEGRADSKY I., Une Philosophie dialectique de l’art musical, La loi de la pansonorité, Version 

de 1936, L’Harmattan, Paris 2005
ZOLLA E., Uscite dal mondo, Adelphi, Milano 1992

129

Ce travail est distribué sous une licence internationale Creative Commons 
Attribution - Share alike 4.0.


