
55Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76  ·  DOI 10.54103/interfaces-12-05  ·  ISSN 2421-5503

mat teo rosse t ti

Lettori degli Astronomica di 
Manilio tra x e xii secolo 

Manilius’ Astronomica, a didactic poem composed in the 1st century CE, re-

mained forgotten for a long time, at least until the end of the 10th century. This 

paper, therefore, aims to investigate the earliest and uncertain evidence of the 

medieval reception of the text, beginning with its possible rediscovery. In the 

first part, the article reexamines the textual evidence of the possible rediscov-

ery of the poem by Gerbert of Aurillac in the library of Bobbio (epistles 8 and 

130 Riché–Callou). The second part, however, demonstrates that the interest in 

Manilius’ poem shown by Gerbert of Aurillac was not an isolated phenomenon. 

Indeed, one of the oldest manuscripts of the Astronomica (Leipzig, Universitäts-

bibliothek, 1465), dating back to the 11th century, contains some interesting mar-

ginal glosses and reading marks in the first book. The analysis of the marginal 

notes thus provides valuable material for better understanding the ways in 

which the poem was read and helps to explain the erroneous attribution to Ara-

tus of Soli.

Marco Manilio visse tra l’età di Augusto e quella di Tiberio, fu pres-
sappoco contemporaneo di Ovidio, a differenza, però, del suo illu-
stre ‘collega’ non godette della stessa fama né in vita, né in morte.1 Gli 
Astronomica non furono oggetto di esegesi grammaticali, non entra-
rono, dunque, tra le letture della scuola, a differenza di quanto avven-
ne con i Phaenomena di Arato. Sebbene il nome di Manilio non sia 
mai stato incluso in un canone e si sia perciò presto perduto, non 
mancarono dei lettori del suo poema, per quanto si possa ricostrui-
re (con i limiti del caso) attraverso lo studio dei rapporti intertestua-
li.2 Non mancarono nemmeno lettori colti che tra la fine dell’antichi-
tà e l’inizio del medioevo, vollero colmare delle presunte lacune filo-
sofiche del poema intervenendo direttamente nel testo con interpo-
lazioni prontamente riconosciute dagli studiosi (Flores, “Epicurei-
smo”). Rimangono, però, aperte molte questioni relative alla ricezio-
ne antica del poema, prima tra tutte il silenzio di Firmico Materno, 

Abstract

Keywords Manilius, Gerbert of Aurillac, Ancient astronomy, Astrology

1. Per una discussione sulle ipotesi di 
datazione Monteventi 74–79.

2. Gli studi hanno evidenziato la 
presenza di elementi maniliani in 
Lucano (Galli Milić, Tracy), Petronio 
(Ericksson 71–78), Calpurnio Siculo, 
Tertulliano (Costanza), Prudenzio 
(Arrigoni) e Claudiano (Flores 
“Claudian”).



56Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

che, nella Mathesis, cela abilmente la sua fonte maniliana.3

In questo articolo, dopo aver riesaminato gli scenari legati al pri-
mo ritrovamento di Manilio, passeremo a prendere in considerazio-
ne una testimonianza, non adeguatamente valorizzata, della prima 
ricezione medievale del testo maniliano. Considereremo alcune glos-
se interlineari di un importante testimone manoscritto, il codice 
Lipsiensis (Leipzig, Universitätsbibliothek, 1465) di undicesimo se-
colo, che costituendo il primo, per quanto rudimentale, sussidio ese-
getico agli Astronomica, possono aiutare a svelare gli interessi dei pri-
mi lettori del poema.

1. Gerberto di Aurillac e Manilio: una riscoperta?

Nell’autunno del 988 Gerberto di Aurillac4 scrisse da Reims a Rei-
nardo, monaco di Bobbio, con delle richieste librarie. Ecco il testo 
della lettera: 

Unum a te interim plurimum exposco, quod et sine periculo 
ac detrimento tui fiat, et me tibi quam maxime in amicitia 
constringat. Nosti quanto studio librorum exemplaria 
undique conquiram. Nosti quot scriptores in urbibus ac in 
agris Italiae passim habeantur. Age ergo, et te solo conscio ex 
tuis sumptibus fac ut michi scribantur M. Man<i>lius5 de 
astrologia, Victorinus de rhetorica, Demosthenes optalmi-
cus. Spondeo tibi, frater, et certum teneto, quia obsequium 
hoc fidele et hanc laudabilem obedientiam sub sancto 
silentio habebo, et quidquid erogaveris cumulatum remittam, 
secundum tua scripta, et quo tempore jusseris. 

(Intanto ti chiedo soprattutto questa sola cosa, cioè ciò che 
accada senza pericolo e danno tuo e quanto più mi vincoli a 
te in amicizia. Sai con quanto impegno da ogni parte io 
ricerchi copie di libri, sai quanti scrittori si trovano qua e là 
nelle città e nelle campagne d’Italia. Vai, dunque, ed essendo-
ne tu solo a conoscenza fa’ che a tue spese mi siano copiati 
M. Man<i>lio Sull’astrologia, Vittorino Sulla Retorica e 
Demostene Oftalmico. Ti prometto, o fratello, e abbilo per 
certo, che serberò sotto santo silenzio questo fedele ossequio 
e questa lodevole obbedienza, e ciò che mi chiederai in 
cambio te lo farò riavere accresciuto, secondo i tuoi scritti nel 
tempo che comanderai. Epistula 130 Riché–Callou).

3. I rapporti tra Manilio e Firmico 
sono stati per la prima volta messi in 
luce in Scaligero 4, sul problema 
anche Housman, liber quintus, 
xliii–xliv, Hübner 516–634, Volk 
120–25.

4. Sulla figura di Gerberto rimando al 
saggio di Riché, mentre sui suoi 
interessi scientifici in campo astrono-
mico (oltre alla raccolta di Bubnov) si 
vedano: Juste, “La sphère” 205–11, 
Lindgren, Ptolémée, Poulle. Sull’astro-
nomia nel basso medioevo McCluskey, 
Astronomies. 

5. I manoscritti delle lettere leggono M. 
Manlius, corretto da Becker 79 in M. 
Man<i>lius, Riché–Callu 320 invece 
espungono il praenomen Marcus; la loro 
scelta è discussa più avanti nel 
paragrafo. 



57Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

Gerberto, dunque, chiede al monaco di fargli copiare tre opere anti-
che ospitate presso la biblioteca di Bobbio: un trattato di astronomia 
di un Manlio/Manilio, la retorica di Vittorino e un trattato di oftal-
mologia di Demostene Filalete.6 Dalla semplice lettura dell’epistola 
possiamo intuire quanto stesse a cuore a Gerberto di Aurillac procu-
rarsi quei libri: il dotto infatti ricorda al monaco gli sforzi profusi du-
rante la permanenza in Italia nella ricerca di manoscritti, tanto nelle 
città, quanto nei centri più periferici. Singolare, a tal proposito, an-
che la circospezione con cui si muove il futuro Silvestro II e la rassi-
curazione del riserbo circa quanto è stato richiesto,7 indizi che i ma-
noscritti oggetto della lettera dovevano essere materiale particolar-
mente prezioso, o almeno raro. 

A questo punto, se compariamo il breve elenco di Gerberto con 
l’antico catalogo della biblioteca di Bobbio, compilato tra l’862 e 
l’896,8 noteremo innanzitutto la presenza della retorica di Vittorino 
e di Demostene,9 mentre di un’Astrologia di Manlio non vi è alcuna 
traccia. A breve distanza, però, dagli altri titoli sono registrati (item 
395–98) “Libros Boetii III de arithmetica et alterum de astronomia” 
(“tre libri di Boezio sull’aritmetica e un altro sull’astronomia”). Non 
desta particolare sorpresa trovare l’Institutio arithmetica di Boezio,10 
(testo piuttosto noto e diffuso) mentre più singolare l’indicazione di 
un trattato di astronomia. È possibile, quindi, vista la contiguità dei 
titoli, che Gerberto avesse un’idea molto precisa della scansione e 
dell’ordine del catalogo dell’Abbazia, che viene qui richiamato alla 
sua memoria. Per questo motivo, possiamo ipotizzare che il “liber 
Boetii de astronomia” sia il medesimo testo indicato con il titolo “de 
astrologia” nella lettera al monaco Reinardo. Tuttavia, il discorso è 
più complicato di come è stato posto finora e necessita di ulteriori 
approfondimenti. 

Generalmente si ritiene che Gerberto di Aurillac abbia fatto ri-
ferimento all’item catalografico appena discusso in un’altra sua let-
tera, questa volta del 983, proprio da Bobbio dove era abate: 

Historiam Julii Caesaris a domino Azone abbate Dervensi ad 
rescribendum nobis adquirite, ut quos penes vos habemus 
habeatis, et quos post reperimus speretis, id est VIII volumi-
na Boetii de astrologia, praeclarissima quoque figurarum 
geometriae, aliaque non minus admiranda. 

(Procuratevi, per ricopiarla, la Storia di Giulio Cesare dal 
signor Azzone abate di Der, in questo modo possiate avere 

6. Di Demostene medico di età 
neroniana non rimangono che 
frammenti, qui si fa riferimento 
probabilmente a una traduzione latina 
(a sua volta perduta) di Vindiciano, a 
proposito vd. Genest, 255. Il testo di 
Demostene è oggetto di una richiesta 
anche nella Ep. 9, a Gisalberto. 

7. Riguardo a questo passaggio della 
lettera vedi Riché 82–83.

8. Becker 69, Tosi 197–223, seguito da 
Genst nella sua edizione commentata: 
si segue il testo di Tosi per la numera-
zione degli item.

9. Item 399 “Liber M. Vi(c)toris de 
rhetorica” (“Libro di M. Vittorino sulla 
retorica”); item 409 “Liber I Demo-
sthenis” (“I libro di Demostene”). 

10. Genest 254 sottolinea che il termine 
liber nel catalogo non sta indicare la 
partizione interna di un’opera, ma la 
consistenza del materiale librario, 
dunque l’item designerebbe “tre 
esemplari dell’Arithmetica di Boezio.”



58Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

quello che abbiamo noi e potrete sperare di possedere 
quanto abbiamo scoperto, cioè gli otto volumi di Boezio 
sull’astrologia e anche bellissime opere con figure geometri-
che e altre non meno ammirevoli. Ep. 8 Riché–Callou). 

Il vescovo di Reims, Adalberone, viene fatto partecipe di una scoper-
ta (si noti il verbo reperio nel testo della lettera) singolare e degna di 
tutte le attenzioni: il De astronomia di Boezio. 

Arrivati a questo punto i dati a nostra disposizione ci mettono 
dinnanzi a un rompicapo di difficile soluzione, tanto che pare di es-
sere giunti a un punto cieco. Da un lato (Ep. 130) leggiamo una (in-
certa e isolata) menzione di un autore antico che pareva essere per-
duto, dall’altro (Ep. 8) ravvisiamo la menzione a un’opera di un au-
tore noto e letto, della quale, però, vi è soltanto un riscontro catalo-
grafico. 

Sono convincenti le posizioni di chi mostra un certo scetticismo 
nei confronti dell’effettiva esistenza di uno scritto astronomico di Bo-
ezio, oppure di una sua traduzione della Syntaxis mathematica di To-
lomeo, sulla scorta della testimonianza di Cassiodoro (Variae 1, 45, 
4).11 Senza dilungarci in una questione che potrebbe risultare eccen-
trica rispetto al tema di questo contributo, cerchiamo, dunque, di fare 
chiarezza sulla possibile presenza di Manilio a Bobbio e sulla cosid-
detta scoperta da parte di Gerberto. Nel fare ciò occorre innanzitut-
to cercare di fare chiarezza su alcuni punti: lo scambio onomastico 
tra Boezio e Manilio, l’indicazione degli VIII volumina nella Ep. 8, in-
fine le possibili tracce testuali della conoscenza degli Astronomica da 
parte di Gerberto.

A sciogliere il primo punto (assieme a Thielscher 367–68; Gain 
129–30; Reeve, “Manilius” 237; Goold, Loeb cviii–cix; Teubner, v–vi) 
viene in soccorso la subscriptio che, nel codice Matritensis (Madrid, 
Biblioteca Nacional de España, 3678) uno dei più importanti per la 
tradizione di Manilio,12 è apposta tra il secondo e terzo libro (f. 47 r.): 
“M. Manlii Boeii astronomicon liber | II explicit feliciter incipit ter-
tius” (“Astronomicon di M. Manilio Boezio, fine del secondo libro, 
inizia felicemente il terzo”). La mano malsicura del copista del Ma-
tritensis (“ignorantissimums omnium viventium,” “il più ignorante 
di tutti gli uomini,” secondo la celeberrima definizione di Poggio 
Bracciolini) cela sotto il monstrum linguistico Boeii il nome di Boe-
zio,13 con un’interessante sovrapposizione con il nome di Marcus 
Manilius. Il codice è mutilo dei primi 82 versi, ma dalle sue copie14 
possiamo ricostruire la subsciptio del primo libro: “M. (Marci t) Ma-
nilii Boeui (add. v) astronomicon liber primus foeliciter (add. u) in-

11. Sulla questione rimando a 
McCluskey, “Astronomy and cosmolo-
gy” 47–50 in part., ma anche a 
Caldwell 139, Donato 106 e a Stahl 173, 
n. 6. 

12. M (così nelle edizioni di Manilio) è 
un codice cartaceo, contenente anche 
le Silvae di Stazio, datato attorno al 
1417–18. Il codice venne fatto copiare 
da Poggio Bracciolini dall’antigrafo 
scoperto durante le sue ricerche in 
Germania; il manoscritto passò nelle 
mani di F. Barbaro e di N. Niccoli, per 
ritornare, attorno agli anni ’30 in 
possesso di Poggio, nella biblioteca del 
quale rimase fino alla sua morte 
(Maranini 117–24). A riguardo 
Housman, “The Madrid MS;” Goold 
“Observationes;” Reeve “Statius;” per 
una descrizione Maranini 133–34.

13. Possibile che nell’antigrafo fosse 
presente la forma Boetii, come nel 
catalogo di Bobbio.

14. Possediamo tre apografi, successivi 
alla caduta della porzione del testo t 
(Holkham, Library of the Earl of 
Leicester, 331), u (Città del Vaticano, 
Biblioteca apostolica, Urbinas latinus 
667), v (Città del Vaticano, Biblioteca 
apostolica, Urbinas latinus 668). Le 
sigle dei codici sono quelle dell’edizio-
ne di Goold, Teubner. 



59Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

cipit.” Secondo Goold, Teubner xii il nome proprio Boeui del cod. v 
proverrebbe dalla subsciptio del libro secondo (non difficile spiegare 
-ui come confusione di -ii), anche se è più facile pensare che tale ter-
mine fosse anche nel modello. Negli altri due codici, esemplati an-
ch’essi attorno agli anni ‘70 del ‘400 (Goold, Teubner xxxiv), in un 
momento in cui già era ampiamente noto il nome di Manilio e in cui 
si stavano diffondendo le prime edizioni a stampa (la princeps è del 
1473), il nome di Boezio sarebbe stato eliminato come semplice in-
tervento correttivo. 

La testimonianza del codice di Madrid ci suggerisce che la con-
fusione onomastica con il ben più noto filosofo tardo antico non è 
questione del tutto estranea alla tradizione degli Astronomica e, quin-
di, porta a considerare non isolato il caso del catalogo di Bobbio. Na-
turalmente la ricostruzione che stiamo affrontando, anche sulla base 
dei risultati della critica maniliana, presenta dei tratti di incertezza 
che difficilmente possono essere sanati, tuttavia alla prova degli in-
dizi testuali, non parrà una soluzione insostenibile pensare che nel-
la celebre abbazia, accanto ad altri esemplari rari come il De rerum 
natura di Lucrezio o gli Argonautica di Valerio Flacco, vi fossero an-
che gli Astronomica.15 

E così, proprio la confusione con il più celebre Boezio garantì, 
forse, la sopravvivenza del testo e indusse Gerberto alla sua ricerca, 
spinto dalle notizie (forse orali) riguardanti la presenza nell’abbazia 
di un’opera rara (Maranini 81–82).16 Occorre, però, domandarsi fino 
a che punto il dotto abate fosse consapevole di chiedere al monaco 
Reinardo (Ep. 108) l’opera di un autore diverso da Boezio. Anche se 
non si può escludere a priori che Gerberto avesse richiesto gli Astro-
nomica pensando a Boezio (come ipotizza Leonardi 162), tuttavia è 
molto difficile che possa essere caduto in errore sul prenome di un 
autore come Boezio a lui così noto. Ancius, appunto, non Marcus. 
Dunque, come ritiene Gain 130–31, la richiesta dell’Ep. 130 varrebbe 
come una sorta di rettifica, forse influenzata dalla lettura delle sub-
scriptiones del codice e da una più compiuta analisi dell’opera, rispet-
to all’annuncio dell’Ep. 8. Detto ciò, ci si può spingere a emendare, 
nell’Ep. 130, come proposto nel testo stampato in PL, il tradito M. 
Manlius, in M. Manilius, rigettando la scelta dei più recenti editori di 
espungere la sigla del praenomen.17 

D’altro canto, oltre alla facile banalizzazione del nome M. Man(i)
lius / A. Manlius ad aver giocato un ruolo nella sovrapposizione dei 
due autori vi sono anche ragioni più profonde, legate agli interessi 
astronomici di Boezio, a partire dal De consolatione,18 dove la scienza 

15. Di questa idea Reeve “Manilius” e 
Goold, Teubner vi, che denomina 
Antiquissimus l’ipotetico codice di 
Bobbio (“non l’archetipo, ma il 
progenitore dell’archetipo”). 

16. La stessa Maranini, 81–83 porta, a 
prova della diffusione di ‘tradizioni’ 
circa l’astronomia di Boezio, un item 
dalla biblioteca di S. Bertin a 
Costanza, che recita “Boethius de 
geometria et astronomia” (vd. anche 
Becker 182) e un più tardo item dalla 
Biblioteca di S. Ulderico, poi confluita 
nella Herzog-August-Bibliothek di 
Wolfenbüttel in cui si fa riferimento a 
un Astronomicon Boecii, in realtà un 
codice tardo del De astronomia di 
Igino, copiato ai ff. 9r.–75v. del 
manoscritto Wolfenbüttel, Guelf. 65 
Aug. 2°.

17. Riché–Callu 321 ritengono che qui 
Gerberto faccia riferimento a una 
perduta opera di Manlio Teodoro (di 
cui non possediamo scritti astronomi-
ci). La tesi non ha avuto un grande 
successo ed è stata accantonata anche 
dalla più recente critica maniliana (Volk 
2 nt. 2).



60Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

del cielo è riassunta in un quadro di ricezione del pensiero platonico 
(cfr. Cons. 1, 4, 3 sgg.). Ma forse più degne d’attenzione per il discor-
so che stiamo intrecciando, sono le numerose riprese puntuali, nei 
metra dell’opera maggiore di Boezio, di elementi stilistici, lessicali, 
oppure motivi topici, desunti dalla poesia astronomica (cito, a tito-
lo di esempio, Cons. 1, M. 2, 15–27; 1, M. 5; 2, M. 3, 1–4; 3, M. 2, 27–38; 
4, M. 1, 1–22; 4, M. 5; 4, M. 6, 1–15). Inoltre, ad aver favorito la con-
fluenza di Manilio nell’orbita di Boezio, può aver concorso anche 
l’impostazione filosofica degli Astronomica, dove non è infrequente 
(specie nei proemi) scorgere riflessioni sul deus che sovrintende l’u-
niverso, oppure sulle potenzialità conoscitive dell’uomo, nell’ottica 
di un rapporto simpatetico con il cosmo.19 

La sovrapposizione ad autori più noti (per il tramite dell’argo-
mento) caratterizza la tradizione medievale di Manilio, che in un ca-
talogo di Lobbes (xi–xii secolo) sarebbe, secondo gli studiosi, con-
fuso con Arato: “Astronomicon lib. vi. T. Claudii Caesaris Arati phe-
nomena. Periegesis Prisciani. Vol I.” (“Astronomicon 6 libri, T. Clau-
dio Cesare Arato Fenomeni, Periegesi di Prisciano, 1 volume”).20 In 
questo caso l’indicazione dei sei libri corrisponderebbe probabil-
mente all’unione degli Astronomica e dei Phaenomena di Germani-
co, ben distinti nei titoli dell’item. Confusione che sopravvivrebbe 
anche nel codice Lipsiensis (Leipzig, Universitätsbibliothek, 1465), 
che legge: “Arati philosophi astronomicon liber primus incipit” (“ini-
zio del primo libro dell’Astronomicon del filosofo Arato”).21 Difficile, 
però, dire se le false attribuzioni onomastiche siano segno di una de-
liberata manipolazione atta a evitare censure o a cautelarsi dal con-
tatto con un’opera ritenuta pericolosa per il suo contenuto astrolo-
gico. Lasciando stare ipotesi poco probabili (riportate da Maranini 
95–98)22 bisogna pensare che la situazione qui descritta è l’esito na-
turale della tradizione del testo di un autore di cui non possediamo 
dati prosopografici sicuri. 

Dunque, a questo punto occorre illustrare un secondo punto, 
quello forse più spinoso e su cui la critica non solo non ha proposto 
risultati sempre convincenti. Ci si riferisce alla questione degli “VIII 
volumina” nell’ Ep. 8. Si può scartare con una certa sicurezza l’ipote-
si di Gain (ripresa parzialmente da Thielscher), il quale ritiene che 
Gerberto abbia letto il poema in una forma completa, con i suoi otto 
libri originari. Della debolezza di questa tesi era consapevole lo stes-
so studioso, motivo per cui la critica maniliana non sembra avergli 
dato eccessivo peso. Non possiamo, però, non tentare di offrire una 
spiegazione alla cosa, posto che celati nel numero di otto volumi ci 

18. Per una riflessione generale 
sull’astronomia in Boezio rimando al 
saggio di McClumskey, “Astronomy 
and cosmology.” 

19. Non è facile, però, affermare se e 
quanto degli elementi astronomici 
nei metra possa derivare da Manilio 
(sarebbe per altro necessaria 
un’indagine sistematica): O’Daly 
57–60 è sicuro della conoscenza degli 
Astronomica da parte di Boezio, 
anche se non riesce a stabilire i 
termini precisi di tale conoscenza, 
più cauta Maranini 88 nt. 32.

20. Testo in Dolbeau 33; per una 
discussione compiuta della testimo-
nianza nella tradizione degli 
Astronomica Reeve, “Astronomical 
manuscripts” 521–22.

21. Secondo Goold, Teubner XII 
anche l’altro codice dell’XI sec. il 
Gemblacensis (Bruxelles, Koninklijke 
Bibliotheek van België [KBR] 10012), 
dove la subscriptio è erasa, avrebbe 
presentato una dicitura simile.

22. Inutile, dunque, appellarsi a 
ipotetici anatemi contro l’astrologia, 
anche perché un poema come gli 
Astronomica, dove è centrale il dio 
cosmico che muove i fata dell’univer-
so, non avrebbe destato alcuno 
stupore in un lettore medievale. Per 
una discussione aggiornata sull’astro-
logia nel medioevo, oltre facili 
semplificazioni, rimando a Burnett, 
Magic and divination; “Traditions and 
Practices;” Juste, “Horoscopic 
astrology,” in particolare 319–22 sulla 
circolazione di Firmico e Manilio. Si 
segnala anche la completa raccolta 
bibliografica di AstroBibl – History 
of Western Astrology (ultima 
visualizzazione 12 maggio 2024).

https://ptolemaeus.badw.de/astrobibl/section/I


61Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

sono gli Astronomica. Una via è stata indicata da Goold, Loeb cviii–
cix; Teubner  vi, il quale ritiene che nel novero di otto siano stati com-
presi tanto i cinque libri di Manilio, quanto i tre libri dell’Institutio 
Arithmetica.23 Interpretazione ingegnosa e degna di attenzione, se 
non fosse per il fatto che non sembra attenersi al senso che il termi-
ne volumen ha tanto nel catalogo di Bobbio, quanto nel vocabolario 
delle lettere di Gerberto (cf. Bubnov 100–01 nt. 6). Dunque, secon-
do questa lettura bisognerebbe ricostruire l’item menzionato da Ger-
berto in tal modo: 3 volumi de arithmetica + 5 volumi contenenti cia-
scuno un libro degli Astronomica.24 

Fermo restando errori, confusioni o modifiche degli item cata-
lografici, si può recuperare l’ipotesi suggerita da Bubnov 100–01 nt. 
6 e non adeguatamente valorizzata dagli studi maniliani. Secondo lo 
studioso l’indicazione VIII volumina si rifarebbe alla sequenza che 
segue, ossia al de astrologia (un solo volume), a cui sarebbero uniti i 
manoscritti con figure geometriche (tre o quattro volumi) e quelli 
genericamente indicati come “alia non minus admiranda” (“altre 
cose non meno degne di ammirazione”). In questo modo il proble-
ma dell’esorbitante numero di libri/volumi di quello che viene indi-
cato da Gerberto come de astrologia va a dissolversi. Dunque, se si 
accetta tale lettura, occorrerebbe rendere il testo dell’epistola del dot-
to di Aurillac maggiormente perspicuo con una differente interpun-
zione che separi Boethii da de astrologia, così facendo si può provare 
(con tutte le cautele che questa ipotesi comporta) a mettere in rela-
zione l’item del catalogo con l’indicazione della lettera. Al de astro-
logia corrisponderebbe l’unico volume de astronomia lì indicato 
(item 398), alle figurae geometricae i tre manoscritti de arithmetica (gli 
item 395–97), per i quali non parrebbe inopportuno supporre la pre-
senza di schemi grafici. Infine, l’accorpamento alla lista degli alia 
scripta potrebbe derivare una libera iniziativa di Gerberto, eccentri-
ca rispetto all’indice del catalogo a nostra disposizione. 

Rimane un ultimo problema per chiudere il cerchio attorno alla 
scoperta degli Astronomica: occorre, infatti, capire se il poema mani-
liano possa aver lasciato qualche traccia testuale negli scritti di Ger-
berto. A tal proposito, ha destato una certa curiosità negli studiosi 
(Bechert 3 nt. 4, Maranini 87) un elogium in versi composto per l’a-
matissimo Boezio (vv. 7–8): 

	 …gladio bacchante Gothorum, 
Libertas Romana perit: tu consul et exsul, 
Insignes titulos praeclara morte relinquis.

23. Anche Reeve, Manilius 237 è 
dell’idea che il testo degli Astronomi-
ca e quelli di Boezio fossero accorpati 
e ritiene che questa possa essere la 
causa della confusione di Boezio.

24. Tra l’altro, questa lettura si 
scontrerebbe con la semplicissima 
constatazione che il de arithmetica è 
formato da due libri.



62Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

(sotto la spada folle dei Goti, la libertà romana è andata 
perduta, tu Boezio, console ed esule, lasci con la tua gloriosa 
morte insigni onori; PL 139 0287A)25

Merita di essere ripresa in mano la questione, malgrado lo scettici-
smo della Maranini, che tende a ridimensionare l’apporto fornito dal 
proemio al quarto libro degli Astronomica:

Adde etiam Italicas acies Romamque suismet
Pugnantem membris, adice et civilia bella
Et Cimbrum in Mario Mariumque in carcere victum.
Quod, consul totiens, exul, quod de exule consul
Adiacuit Libycis compar iactura ruinis
Eque crepidinibus cepit Carthaginis urbem,
Hoc, nisi fata darent, numquam fortuna tulisset.26 

(Aggiungi anche gli schieramenti italici e Roma che combat-
te contro le sue proprie membra, aggiungi anche le guerre 
civili e il Cimbro vinto alla vista di Mario e Mario: esule dopo 
tante volte console e console da esule, giacque relitto pari alle 
macerie africane e dai bassifondi di Cartagine prese la città di 
Roma, tutto ciò se i fati non lo avessero reso possibile, la 
fortuna non l’avrebbe mai prodotto; Manil. 4, 43–49). 

Nel passo, fortemente influenzato da moduli declamatori, Manilio 
porta come esempio delle alterne vicende della sorte, il caso di Gaio 
Mario, che fu in grado di assurgere ai massimi onori di Roma da con-
dizioni svantaggiate e difficoltose. Al v. 46, attraverso la ricorsività 
della ripetizione in chiasmo di consul, unita al poliptoto exul… exu-
le e ai raffinati richiami fonici, Manilio, qui campione di “agudeza” 
(Feraboli, Flores, Scarcia, vol. 2, 307), riesce a rendere in modo mol-
to vivido l’idea dell’alternanza delle fortune di un vir magnus.

Tutto questo per dire che non è difficile che il v. 46 si sia distinto 
per la sua struttura retorica e possa essere così rimasto impresso alla 
memoria di Gerberto. Infatti, oltre al contesto vagamente affine (in 
entrambi i testi si fa cenno a situazioni belliche e a rovesci della for-
tuna), bisogna segnalare che il prelievo testuale e la successiva riela-
borazione interessa una parte sensibile quale la clausola. Infine, pen-
so sia piuttosto importante notare che nella poesia latina l’accosta-
mento dei sostantivi exul e consul in finale di verso si legge solo in 
questo luogo maniliano. Dunque, la raffinata costruzione retorica 
della sequenza e la collocazione in una posizione forte a fine di ver-

25. Su questi versus Mohes 342–43.

26. Per un commento Housman, liber 
quartus 6–8; Feraboli, Flores, Scarcia, 
vol. 2, 306–08. 



63Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

so avrebbero favorito la sua memorizzazione e la sua ripresa. Non bi-
sogna poi dimenticare che il luogo è desunto da un contesto proe-
miale, privo quindi delle asprezze tecniche della esposizione dida-
scalica e perciò più facile a una lettura desultoria. Il possibile richia-
mo intertestuale al proemio del quarto libro degli Astronomica po-
trebbe essere, inoltre, una prova indiretta della riscoperta e lettura 
del poema maniliano. Se è vero che Gerberto, almeno per un certo 
periodo, aveva confuso gli Astronomica con un’opera astronomico/
astrologica di Boezio, allora possiamo pensare che l’allusione non è 
casuale o peregrina, come vorrebbero gli studi. Il dotto abate avreb-
be, quindi, porto un omaggio all’autore del De consolatione philo-
sophiae rielaborando le sue stesse parole. La raffinata costruzione re-
torica di 4, 46 era destinata non solo a rimanere impressa nella me-
moria del lettore, ma si adattava anche alla figura di Boezio e al suo 
sacrificio. 

Nella consapevolezza dei rischi che può recare un’analisi basata 
sulla valutazione dei dati intertestuali, si può forse avanzare l’ipote-
si che i versus di Gerberto testimonino una ripresa di un luogo parti-
colarmente sensibile degli Astronomica. Naturalmente una sola oc-
correnza non può provare una sistematica lettura e neppure una pre-
senza radicata, è una conferma, piuttosto, della sostenibilità e della 
verosimiglianza del quadro qui ricostruito. Segno questo che alla fine 
del x secolo Manilio stava per uscire dal suo secolare oblio, per co-
minciare, pur limitatamente, a circolare tra gli scriptoria europei. 

2. Primi lettori e commentatori degli Astronomica 

La riscoperta gerbertiana di Manilio rischierebbe di apparire un fat-
to isolato, certamente straordinario per le condizioni e gli scenari 
che apre, ma fondamentalmente limitato all’esemplarità del perso-
naggio coinvolto. Insomma, si rischia di vedere questo evento come 
la parentesi di una storia che si esplicherà compiutamente con il 
vero ritrovamento, quello di Poggio del 1417, che fece da volano e 
propulsore della conoscenza del poema. Per tale motivo occorre 
mettere in dialogo i sondaggi maniliani di Gerberto con dati più so-
lidi e concreti: la più antica tradizione degli Astronomica, rappresen-
tata dai già citati codici di Bruxelles (KBR 10012) e di Lipsia (Leip-
zig, Universitätsbibliothek, 1465), si data all’xi secolo, dunque, rela-
tivamente poco tempo dopo ai fatti di cui abbiamo parlato. E pro-
babilmente – osserva Maranini 92 – sono di questo periodo anche 



64Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

alcuni codici perduti, ma variamente attestati, come il Venetus,27 lo 
Spirensis e il Leoninus. 

La più antica e sicura testimonianza di un, anche se poco artico-
lato, lavoro esegetico sugli Astronomica è fornita dal manoscritto 
lipsiense,28 un codice pergamenaceo di xi secolo proveniente, come 
suggerisce Reeve, Manilius 236, da uno scriptorium dell’Europa con-
tinentale (in particolare dall’area di Liegi), oppure secondo Munk 
Olsen, Catalogue 92, dalla Germania occidentale.29 Nel manoscritto 
non sono presenti explicit, implicit o subscriptiones, il codice, come 
abbiamo precedentemente accennato, è intitolato ad Arato (Arati 
philosophi Astronomicon), non presenta elementi decorativi e nem-
meno (analogamente a tutti gli altri manoscritti maniliani) illustra-
zioni o diagrammi astrologici. Gli studiosi (Goold, Manilius Teubner, 
VII) riconoscono che alla prima mano che ha copiato la quasi tota-
lità del testo si sono avvicendate nel libro terzo e saltuariamente nel 
quinto altre due mani. 

Ciò che rende peculiare l’esemplare manoscritto è un discreto 
apparato, specie per quanto riguarda il primo libro, di glosse interli-
neari e di marginalia (il codice di Bruxelles, infatti, non presenta glos-
se e il più tardo codice di Madrid, invece, mostra delle correzioni spo-
radiche agli errori marchiani del copista e degli interventi di due o 
più mani umanistiche). Tra gli apparati paratestuali vi sono anche ti-
tuli vergati, nel primo libro, in inchiostro rosso, posti in capo alla se-
zione testuale che vanno a descrivere (a riguardo Goold, Teubner xii–
xv; Munk Olsen, Manuscrits et textes 218).30 Nella cosiddetta sezione 
aratea del primo libro (vv. 255–455) si può notare la presenza di indi-
cazioni marginali (in nero) indicanti i nomi delle costellazioni lì de-
scritte, che affiancano il sistema dei tituli in rosso. In questa sezione 
le indicazioni marginali sono vergate da mani differenti (probabil-
mente coeve) rispetto a quella che ha copiato il testo, con inchiostri 
anch’essi diversi. Il sistema dei tituli è estremamente discontinuo: 
solo prima del libro secondo questi sono elencati (pp. 21 r–v) nella 
forma di un indice (in un carattere più piccolo) e sono della stessa 
mano del testo. Nel corso dei libri 3–5 i copisti che si sono avvicen-
dati hanno lasciato uno spazio bianco in prossimità dell’inizio delle 
diverse sezioni testuali, spazio che è stato colmato da una mano “non 
prima, sed antiqua” (Goold, Teubner  xii).

Concentrandosi sugli interventi esegetici possiamo distinguere 
dei marginalia di una mano differente e sicuramente successiva ri-
spetto a quelle che hanno copiato il codice: questi interventi, spora-
dici, sono scritti in una corsiva non sempre di facile lettura (forse suc-

27. Il codice Venetus è testimoniato 
dalle collazioni di I. F. Gronovius, 
tramandate in un’edizione maniliana 
di A. Molinius, conservata a Leida 
(Leiden, Universiteitsbibliotheek, 
755 H 15). 

28. Per una sintetica descrizione codi-
cologica rimando alla scheda di 
Maranini 111–12.

29. Come il codice di Bruxelles BKN 
10012, che arriva dall’antico monaste-
ro di S. Pietro di Gembloux. 

30. La presenza di un fitto sistema di 
tituli, utile a districarsi nella materia 
didascalica, accomuna la tradizione di 
Manilio a quella di altre opere 
didascaliche come il De rerum natura di 
Lucrezio (Butterfield, 136–202), oppure 
l’Ars amatoria di Ovidio (sui tituli nei 
codici di xi e xii sec. rimando ancora a 
Munk Olsen, Manuscrits et textes 
217–25).



65Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

cessiva al xiii sec.). La mano è la stessa che, al f. 96 r ha aggiunto, dopo 
l’ultimo verso del poema (5, 745) il distico: “carmina praeclaras si-
gnant caeli regiones / fistula quas cecinit Christiani docta magistri” 
(“i versi descrivono le splendenti regioni del cielo, / che ha cantato 
il dotto calamo del maestro cristiano”). A questo lettore è probabil-
mente ascritta anche (in 1, 684) la correzione positas (con una a so-
vrascritta), contro positos, esito di una collazione con il codice di Bru-
xelles o, molto probabilmente, di un altro codice a lui imparentato, 
come dimostrerebbe (in 1, 105) la correzione sonitum, contro solitum 
di tutta la tradizione manoscritta. 

Gli interventi più antichi, per lo più coevi al testo, sono attribui-
bili a mani eterogenee: si tratta, come accennato sopra, di glosse in-
terlineari, saltuariamente esterne alla colonna di testo. Le glosse sono 
richiamate da appositi segni di richiamo: il più diffuso un tratto ver-
ticale tra due punti disposti orizzontalmente (˙|˙), oppure una cro-
ce (†), oppure ancora da tre puntini disposti a forma di triangolo 
(⸫); altre volte, invece, gli interventi non sono richiamati.31 Dal pun-
to di vista contenutistico si possono distinguere note esegetiche di 
diverso tipo e interventi correttivi, di una mano diversa da quella che 
ha copiato il testo: questi sono richiamati prevalentemente da un se-
gno a forma di croce. Gli studiosi si sono concentrati prevalentemen-
te sulle variae lectiones nel tentativo di stabilire la loro posizione nel-
lo stemma codicum della tradizione di Manilio. A tal proposito Go-
old (“adversaria” 97) ha efficacemente dimostrato che questa secon-
da mano riflette una “interlinear tradition,” presente anche nell’ar-
chetipo e che negli altri esemplari degli Astronomica è stata assorbi-
ta nel testo, oppure trascurata.32 

Gli interventi esegetici, che consistono in larga parte in sussidi 
alla lettura di un testo complesso, il cui contenuto non sempre risul-
ta perspicuo, si assiepano nel primo libro del poema, mentre sono 
pressoché assenti altrove. Questo fatto si può spiegare prima di tut-
to alla luce del contenuto del testo: il primo, infatti, consiste in una 
introduzione astronomica fortemente influenzata da Arato e dai suoi 
commentatori. Presenta, infatti, essenziali nozioni cosmologiche (ri-
cordiamo la rassegna di opinioni sulla formazione dell’Universo, la 
dimostrazione didascalica della sfericità terrestre), che si affiancano 
a una particolareggiata descrizione della sfera celeste, delle sue co-
stellazioni e dei suoi circoli. Dunque, il testo, oltre a essere più acces-
sibile sul piano del contenuto (più frequenti, infatti, sono le disgres-
sioni), riflette con maggiore agio un quadro scientifico condiviso. Lo 
scenario è differente, invece, per i libri astrologici (2–5), dove sono 

31. Su questi segni Munk Olsen, 
Travaux philologiques 286–87.

32. Secondo Goold, Teubner, nel 
codice di Bruxelles o Gemblacensis 
(KBR 10012) e nel perduto Venetus 
(per quello che si può ricostruire 
dalle collazioni gronoviane), i copisti 
hanno operato una selezione delle 
lezioni (dunque, il testo risulta 
sostanzialmente contaminato), 
mentre le prime mani del Lipsiensis e 
quella del Matritensis hanno copiato 
pedissequamente il testo, senza 
lezioni interlineari. Nel Lipsiensis, 
queste sarebbe confluite in un 
secondo momento. 



66Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

trattati concetti più complessi e soprattutto estranei a un lettore non 
specialista: la difficoltà, inoltre, è spesso acuita anche dal livello di astra-
zione richiesto e dalla crescente (soprattutto nel libro terzo) matema-
tizzazione dei contenuti.33 Può essere legato a questo spostamento di 
interesse anche la differente cura formale e grafica che interessa l’aspet-
to dei libri astrologici, sono assenti i tituli in rosso e i capilettera rubri-
cati, così frequenti, invece, nei margini del testo del primo libro. 

Di seguito, dunque, fornisco alcuni specimina testuali nel tenta-
tivo di ricostruire, per sommi capi, gli interessi e i connotati che han-
no caratterizzato la riscoperta degli Astronomica tra la fine del deci-
mo e l’inizio dell’undicesimo secolo. Prima della glossa indico, per 
comodità del lettore, il luogo maniliano a cui gli interventi margina-
li si riferiscono. 

nunc tibi signorum lucentis undique flammas 
ordinibus certis referam. primumque canentur 
quae media obliquo praecingunt ordine mundum 
solemque alternis vicibus per tempora portant 
atque alia adverso luctantia sidera mundo, 
omnia quae possis caelo numerare sereno, 
e quibus et ratio fatorum ducitur omnis, 
ut sit idem mundi primum quod continet arcem

(Adesso ti riferirò, secondo un ordine stabilito, le luci delle 
costellazioni che da ogni parte splendono. Per prime verranno 
cantate quelle costellazioni che cingono nel mezzo il mondo in 
obliqua serie e conducono il sole nelle stagioni in successione 
alterna e le altre stelle che si oppongono al mondo che si 
muove in direzione contraria, tutte quelle che puoi numerare 
nel cielo sereno, da cui è possibile dedurre la completa cono-
scenza dei destini, così che per prima sia quella sezione che 
contiene la sommità del cielo; Manil. 1, 255–62).

(f. 6v.) 1, 262 “mundi primum ] Zodiacus quod principatum 
in mundo habet, sit primum in numero”

 (“lo zodiaco poiché ha il primo posto nell’universo, abbia il 
primo posto nella trattazione”)

Il v. 262 chiude la didascalia introduttiva allo zodiaco e si riferisce alla 
posizione nel cosmo del circolo delle dodici costellazioni. Il passo 
presenta alcune difficoltà esegetiche e testuali che sono state varia-

33. Per una complessiva informazio-
ne sulla struttura del testo rimando ai 
contributi di Romano 21–75, Goold 
Loeb, xvi–cv, Volk, 14–126.



67Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

mente risolte (Rossetti 82–89): la soluzione più convincente è quella 
di Schwarz che vede nel verso un riferimento alla posizione dello zo-
diaco in prossimità dell’arx mundi (la sommità del cielo). Discussa nel 
verso l’interpretazione di idem che alcuni riferiscono allo zodiaco, al-
tri, invece, al segno dell’Ariete menzionato al v. 263. L’interpretazione 
dell’anonimo (da ora A.) è forse influenzata dal contiguo titulum “De 
xii signis. De Ariete” (a testo, in inchiostro rosso), che marca, prima del 
v. 263, l’inizio dell’elencazione delle costellazioni zodiacali. 

A tergo nitet Arctophylax idemque Bootes,
Quod similis iunctis instat de more iuuencis,
Arcturumque rapit medio sub pectore secum.

(Alle spalle riluce Artofilace, ossia Boote, giacché allo stesso 
modo di chi incalza, secondo il suo uso, pungola giovenchi 
aggiogati e trascina, sotto la metà del petto, Arturo; Manil. 1, 
316–18).

(7v.) 1, 318 “Arcturumque rapit ] stellam in cingulo” (“stella 
sulla cintura”)

L’A. specifica la posizione di Arturo sulla cintura di Artofilace o Bo-
ote; la nota è forse influenzata dal De astronomia di Igino (3, 3) “ha-
bet autem… in zona unam (stellam) clarius ceteris lucentem – haec 
stella Arcturus appellatur” (“sulla cintura ha una stella che splende 
con maggiore lucentezza, questa è Arturo”). 

At parte ex alia claro uolat orbe Corona
Luce micans varia; nam stella vincitur una
Circulus, in media radiat quae maxima fronte
Candidaque ardenti distinguit lumina flamma;
Gnosia desertae fulgent monumenta puellae.

(da una parte all’altra vola la Corona con il suo cerchio 
rilucente scintillando di una brillantezza varia: il suo anello è 
vinto da una sola stella, che più grande raggia nel mezzo della 
fronte e con la sua ardente fiamma inframezza le candide 
luci; Manil. 1, 319–23)

(8r.) 1, 323 “puellae ] Ariadnae” (“di Arianna”)

Il nome proprio Ariadne glossa il sintagma “Cnosia… puella” (“la 
ragazza di Cnosso”), protagonista del mito di catasterismo della Co-



68Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

rona boreale (cfr. Igino, De astronomia 2, 5) che viene adombrato, con 
gusto alessandrino, al v. 323 (“Cnosia deserta fulgent monimenta 
puellae” “rifulgono i monumenti della fanciulla di Cnosso abbando-
nata”).34 La glossa è analoga, per intenzione e impostazione, a quel-
la al v. 417 (9r.) “ales ] Corvus.” Ai vv. 417–1835 vengono elencate tre 
costellazioni contigue dell’emisfero australe: il Corvo, il Cratere e il 
Centauro. Il poeta esplicita chiaramente i nomi degli ultimi due si-
gna (che vengono prontamente riportati anche nei tituli marginali), 
mentre per il Corvo ricorre a una perifrasi di gusto erudito (“Phoe-
bo sacer ales”). Lo scioglimento dell’allusione mitologica può esse-
re stato suggerito all’A. dalla lettura di una fonte mitografica, come il 
De astronomia di Igino (2, 40), dove è narrato il racconto del cataste-
rismo del Corvo di Apollo. 

Diversi, infine, i casi delle note al v 31536 (7v.) “nixa species ] Her-
cules” e al v. 34337 (8v.) “Iovis ales] Aquila.” Qui i nomi delle rispet-
tive costellazioni compaiono nel margine come titulum, cosa che può 
aver comodamente suggerito lo scioglimento della denominazione 
erudita. Anche qui l’anonimo glossatore poteva attingere senza alcun 
problema a un patrimonio piuttosto diffuso di interpretazioni mitolo-
giche: l’identificazione dell’Inginocchiato o Engonasi con Ercole ri-
monta alla tradizione eratostenica (Cat. 4) e si ritrova in Igino (De astr. 
2, 6), ma anche negli scholia all’Aratus latinus (p. 190 Maass). Discorso 
analogo si può fare anche per l’Aquila, riguardo alla quale rimando a 
Igino (De astr. 2, 16) e al commento all’Aratus latinus (p. 243 Maass).

Sul piano dell’interpretazione mitologica ritengo molto interes-
sante il caso del v. 76438 (17v.) “illumque ] Nestorem,” l’unica glossa 
della digressione sulla via lattea (1, 762–804); il nonsense iliumque 
abbisognava di una spiegazione. In questo caso è difficile dire se l’A. 
avesse intuito dal contesto il nome del mitico re, famoso per la sua 
lunga età (nei versi viene fatto un elenco di eroi omerici), oppure 
avesse a disposizione un codice della famiglia del Matritensis, che re-
cava la lezione Pylium. Ad ogni modo è segno di una lettura non cer-
to superficiale del testo, a opera di un pubblico sufficientemente col-
to da identificare personaggi e temi della letteratura antica.

Serpentem magnis Ophiuchus nomine spiris 
dividit et toto cingentem corpore corpus, 
explicet ut nodos sinuataque terga per orbes. 
respicit ille tamen molli cervice reflexus 
et redit effusis per laxa volumina palmis 

34. Oltre al De astronomia di Igino 
l’interpretazione mitologica della 
corona era disponibile ai lettori 
medievali anche negli scholia 
all’Aratus latinus (p. 192 Maass) o 
nell’Anonymus Sangallensis (4), a 
riguardo Santoni, 133–37.

35. Manil. 1, 343–44 “Et Phoebo sacer 
ales et una gratus Iaccho / Crater et 
duplici Centaurus imagine fulget” (“e 
l’Uccello sacro a Febo, assieme il 
Cratere grato a Iacco e il Centauro 
risplende nella sua doppia immagi-
ne”).

36. Manil. 1, 314–15 “Proxima frigentis 
Arctos boreanque rigentem / nixa 
venit species genibus, sibi conscia 
causae” (“Vicino alle Orse freddolose 
e a Borea intirizzito piegata sulle sue 
ginocchia, per un motivo che solo lei 
conosce, si avvicina un’altra figura”)

37. “Tum magni Iovis ales fertur in 
altum” (“allora svetta in alto l’uccello 
dedicato al grande Giove”).

38. Cfr. 764–65 “Pyliumque senecta / 
insignem triplici” (“e il Pilio Nestore 
celebre per la vecchiaia di tre 
generazioni”). Pylium è la lezione del 
cod. M, mentre L, con G, ha iliumque, 
banalizzazione (forse ingenerata per 
interferenza del vicino Ithacum) già 
presente nell’antigrafo.



69Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

(Una costellazione di nome Ofiuco divide un serpente dalle 
grandi spire, che con il suo corpo ritorto cinge il corpo 
all’uomo, affinché ne sciolga i nodi, e il dorso incurvato nelle 
sue spire. Quello, tuttavia, guarda indietro ripiegato sul 
tenero collo e ritorna, mentre Ofiuco lascia andare le mani 
sulle ampie volute; Manil. 1, 332–35).

(8 r.) 1, 332 “corpore ] ipsius Ophiucus” 1, 333 “explicet ] 
ophiucus” 1,334 “rexflexus ] serpentis” 1, 335 “effusis ] illum 
serpentem”

La serie di brevi notazioni ai vv. 332–35 (che contengono la descri-
zione del segno del Serpentario, Ofiuco) hanno un carattere di dida-
scalia. L’andamento sintattico del periodo di Manilio è volutamente 
involuto e intende, anche grazie a un sapiente uso del poliptoto (v. 
332 “corpore corpus”), riprodurre lo stretto viluppo tra il serpente e 
la figura astrale dell’Ofiuco. Le sintetiche notazioni, dunque, dovreb-
bero aiutare a districarsi tra quattro versi di non semplice lettura, 
dove tra l’altro si annidano anche delle difficoltà testuali (il v. 332 per 
come è tramandato in L “dividit etiam toto ingentem corpore cor-
pus”). Va da sé che l’indicazione del v. 332 non è corretta, l’ablativo 
corpore si riferisce al Serpente, non a Ofiuco. 

Succedit iniquo 
divisum spatio, quod terna lampade dispar 
conspicitur paribus, Deltoton nomine sidus 
ex simili dictum.39 

(Succede divisa da un lato diseguale, che si scorge diverso 
rispetto ai lati pari per le tre sue luci, una costellazione di 
nome Deltoton, chiamata così per la sua somiglianza alla 
lettera; Manil. 1, 351–54).

(8 r.) 352 “divisus ] triangulus qui duo latera habet aequalia 
tertium inequalem” (“triangolo che ha due lati eguali e uno 
diverso”)

L’Anonimo glossa la descrizione, invero difficoltosa e problematica, 
della costellazione del Deltoton. La nota, oltre a fornire una spiega-
zione dei versi, nei quali viene rappresentato un triangolo isoscele, 
supplisce all’assenza, nel testo di Manilio, del nome latino della co-
stellazione. La forma del signum è chiaramente descritta in Igino (De 
astronomia 3, 18) “(Deltoton) autem in triangulum deformatur, ae-

39. Stampo il testo stabilito nell’edi-
zione di Rossetti 73–74, per le 
difficoltà testuali rimando al 
commento 184–91.



70Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

quis lateribus duobus, uno breviore, sed prope aequali reliquis” (“il 
Deltoton ha la forma di un triangolo con due lati uguali, uno più bre-
ve, ma pressappoco uguale agli altri”). 

Ni veterem Perseus caelo quoque servet amorem 
auxilioque iuvet fugiendaque Gorgonis ora
sustineat spoliumque sibi pestemque videnti” 

(…Se Perseo non conservasse anche in cielo l’antico amore e 
non le portasse aiuto e non recasse il volto della Gorgone dal 
quale bisogna tenersi lontani, bottino per lui e rovina per chi 
lo vede; Manil 1, 358–60).

(9v.) 1, 360 “sustineat ] contra se quasi scutum” (“davanti a sé, 
come uno scudo”)

La nota glossa l’espressione “sustineat spolium” e si riferisce alla co-
stellazione di Perseo, rappresentata nell’atto del salvataggio di An-
dromeda dal Mostro marino. L’idea dello scudo è assente in Mani-
lio, dove, piuttosto, bisogna pensare alla testa della Gorgone come 
strumento di offesa, non di difesa. Il dettato estremamente conciso 
del poeta può essere stato integrato da un’immagine ispirata dalle 
fonti astronomiche, dove l’eroe viene rappresentato in modo più par-
ticolareggiato, in accordo all’astrotesia della costellazione. Le fonti 
erudite, infatti, sottolineano la presenza della testa della Gorgone 
nell’immagine di Perso. Igino De astr. 3, 21, ad esempio, afferma che 
l’immagine stellare dell’eroe è formata “da una stella sulla mano sini-
stra, quella in cui si crede tenesse la testa della Gorgone” (“in sinistra 
alteram [stellam], qua caput Gorgonis tenere existimatur”).40 

Hunc subeunt Haedi claudentes sidere pontum,
Nobilis et mundi nutrito rege Capella,
Cuius ab uberibus magnum ille ascendit Olympum
Lacte fero crescens ad fulmina vimque tonandi.

(Gli stanno addosso i Capretti che rendono innavigabile il 
mare e, nobile per aver nutrito il re dell’Universo, la Capra, 
dalle cui poppe quello salì verso il grande Olimpo, crescendo 
con latte selvatico ai fulmini e alla potenza del tuono. Manil. 
1, 365–8)

40. Medesima astrotesia anche nei 
commenti ai Phaenomena di 
Germanico (vd. a proposito Scholia 
in Germanici Aratea pp. 83, 148, 235 
Breysig). A questo si aggiunga anche 
il commento all’Aratus latinus (p. 227 
Maass “unde [Perseus] habere 
videtur et Gorgonis caput” “da qui 
sembra che [Perseo] tenga la testa 
della Gorgone). Nota ripresa anche 
in un catalogo di età carolingia, il De 
signis caeli (riguardo al quale Santoni 
61–63), al c. 22: “Perseus qui fertur 
tenere caput Gorgonis” (“Perseo, 
quello che si dice tenga la testa della 
Gorgone” trad. Santoni 71). Sulla 
testa della Gorgone vedi anche 
l’Excerptum de astrologia Arati (c. 7) e 
anche il De ordine ac positione 
stellarum in Signis (c. 23). Traduzione 
e commento di questi testi in 
Santoni. 



71Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

(9v.) 1, 365 “claudentes ] quia gravissimas efficiunt tempesta-
tes” (“poiché provocano dannosissime tempeste”). 

La perifrasi poetica “claudere pontum” (“chiudere il mare”) non ri-
sultava pienamente perspicua, abbisognava, dunque, di un semplice 
scioglimento. La spiegazione del verso fa leva su basilari conoscenze 
di ‘meteorologia’ astronomica: i capretti, infatti, con il loro sorgere 
nei mesi autunnali segnalano l’arrivo di forti tempeste, che impedi-
scono la navigazione. Non stupisce che tra i materiali di esegesi ad 
Arato fossero inclusi anche alcuni excerpta dal diciottesimo libro del-
la Naturalis historia di Plinio, che contengono un calendario astrale, 
come si può notare nella raccolta degli scholia Strozziana a Germa-
nico (vd. a proposito Dell’Era 243–56). Dunque, l’uso calendariale 
dell’astronomia non era estraneo ai lettori di astronomia e si può pre-
sumere facesse parte di quel basilare corredo nozionistico utile alla 
lettura della poesia astronomica. 

Quis credat tantas operum sine numine moles
Ex minimis caecoque creatum foedere mundum?
Si fors ista dedit nobis, fors ipsa gubernet. 

(Chi potrebbe credere che la mole di un’opera così grande 
esista senza un dio e che il mondo sia stato creato dall’aggre-
gazione di atomi mediante un cieco patto? Se il caso ci ha 
dato tutte queste cose, allora il caso stesso le governerà. 
Manil. 1, 492–94)

(11v.) 1, 493 “minimis ] athomis” (“atomi”)

La postilla chiarisce il significato dell’aggettivo sostantivo minimum, 
che riprende l’espressione semina minima del v. 487. Oggetto dei ver-
si di Manilio è una critica al determinismo materialista e, dunque, 
all’atomismo di marca lucreziana (nel passo sono stati evidenziati nu-
merosi prestiti dal De rerum natura vd. a riguardo Feraboli, Flores, 
Scarcia, vol. 1, 246–47, Volk 194–96). Scopo del poeta è la difesa 
dell’impianto provvidenzialistico della sua cosmologia: l’universo 
degli Astronomica, infatti, non consiste in una casuale aggregazione 
di atomi, ma è esito del disegno razionale di una divinità cosmica. 
Dalla brevissima nota possiamo, quindi, affermare che la formazio-
ne e gli interessi scientifici dell’anonimo toccassero non solo il ver-
sante astronomico, ma anche quello latamente cosmologico/filoso-
fico. Il contesto maniliano risulta così efficacemente compreso nella 
sua generale impostazione filosofica. Che l’anonimo possedesse, 



72Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

però, una semplice infarinatura su questi temi è evidente in una glos-
sa di simile tenore a un altro passo cosmologico del primo libro. 

All’inizio del libro il poeta elenca le δόξαι circa la formazione 
dell’universo e tra queste include anche le teorie di Democrito, Epi-
curo e Lucrezio. Al v. 12841 il lettore glossa in questo modo l’espres-
sione “principium individuum” (“atomo”): p. 3v. “sive individuis… 
principiis ] in simplicibus iiii elementis” (“nei quattro elementi sem-
plici”). Secondo l’anonimo il poeta si sarebbe riferito alla dissoluzio-
ne della natura negli elementi fondamentali di cui è composta la ma-
teria: terra, fuoco, aria e acqua. Evidente che il lettore non sia riusci-
to a ricondurre l’aggettivo individuus al lessico dell’atomismo42 e, 
anzi, lo abbia travisato assieme a tutto il contesto discorsivo nel qua-
le era inserito. La confusione è stata forse ingenerata dal fatto che Ma-
nilio ai vv. 132–39 passa in rassegna le teorie cosmologiche ilozioisti-
che, a partire da quella del fuoco di marca eraclitea, per poi toccare 
quella dell’acqua e dei quattro elementi di Empedocle (per un com-
mento si veda Feraboli, Flores, Scarcia, volume 1, 205–06). 

3. Conclusioni

Sebbene le glosse che abbiamo brevemente illustrato non ci dicano 
nulla sul piano critico testuale (ed è il motivo per cui sono state tra-
scurate dagli studiosi e siano rimaste sostanzialmente inedite) ci pos-
sono aiutare a comprendere gli usi e le modalità di circolazione de-
gli Astronomica. In primo luogo, completando quanto abbiamo ac-
cennato sopra, occorre sottolineare che le glosse si concentrano nel-
la sezione dedicata alla sfera e ai segni celesti, che è il luogo testuale 
in cui è più viva l’imitazione dei Phaenomena di Arato. Questo fatto 
è da mettere senz’altro in dialogo con l’intitolazione del manoscrit-
to, che abbiamo visto attribuire gli Astronomica ad Arato, eccezional-
mente definito philosophus. Constatando, dunque, il largo impiego 
scolastico, tanto nel mondo antico, quanto nel medioevo, delle tra-
duzioni di Arato di Cicerone e Germanico dei relativi paratesti, pos-
siamo spingerci a ipotizzare che, marginalmente, anche gli Astrono-
mica siano stati apprezzati come introduzione allo studio del cielo. 
A riprova di ciò l’osservazione che le note si fermano a livello asso-
lutamente basilare, chiarendo perifrasi poetiche ritenute complesse 
o aiutando nella comprensione di passaggi non perspicui. L’anoni-
mo postillatore dimostra così una buona perizia nel riconoscere i 
nomi delle costellazioni e i miti astrali ad essi connessi, forse esito di 

41. Manil. 1, 128–31 “sive individuis, in 
idem reditura soluta, / principiis 
natura manet post saecula mille, / 
nec paene ex nihilo summa est 
nihilumque futurum, / caecaque 
materies caelum perfecit et orbem” 
(“sia che la natura continui ad 
esistere dopo mille secoli nei suoi 
atomi, una volta disgregata e 
destinata a tornare a uno stato 
originario, e la cieca materia abbia 
creato il cielo e l’universo”). 

42. Individuus è calco del greco 
ἄτομος, a riguardo cfr. ThLL 7, 1, 1208, 
22–1210, 57. 



73Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

pregresse letture non solo dei Phaenomena latini, ma anche dei loro 
paratesti e di manuali quali il De astronomia di Igino. La ricerca sulla 
tradizione medievale di Manilio, dunque, dovrebbe indirizzare ver-
so l’analisi dei contatti e delle relazioni con il mondo degli aratea che, 
dall’età carolingia, hanno goduto nell’occidente latino di un rinno-
vato interesse, come dimostra la produzione di manoscritti illustrati 
e corredati di esegesi (Le Bourdellès 90–99, Santoni 24–54). 

Detto questo, si può forse confermare, in attesa di maggiori ap-
profondimenti, l’idea già espressa da Maranini 87–88, di un uso (li-
mitatissimo) di Manilio in ambito educativo, uso che sarebbe conti-
nuato nel tempo, come appare dall’analisi delle mani recentiores che 
hanno vergato altre e più fitte glosse marginali. La complessità del po-
ema e l’assenza di commenti, scholia e materiali isagogici ha fortemen-
te limitato questo impiego contribuendo in tal modo alla sua margina-
lizzazione. Questa modesta circolazione scolastica può essere anche 
alla base della ricerca del testo degli Astronomica da parte di Gerberto, 
che, è risaputo, spese molte energie nell’insegnamento (Lindgren, 
Quadrivium) dell’astronomia, fino alla progettazione di complessi e ar-
ticolati planisferi celesti (Dekker 194–207). Se questa attività di sphe-
ropoia sia poi stata influenzata da Manilio (il sistema dei circoli celesti 
dell’astronomia gerbertiana ricalca anche quello del primo libro degli 
Astronomica), oppure da una fonte intermedia (Macrobio, Igino) è dif-
ficile dirlo (a proposito ancora Dekker 198). Resta il fatto che le sparu-
te testimonianze in nostro possesso ci consentono di gettare una tenue 
luce su un testo raro e relativamente poco noto. 

L’esempio della riscoperta di Gerberto di Aurillac e le anonime 
postille del codice di Lipsia ci dimostrano, in modi differenti, come 
gli Astronomica uscirono gradualmente dall’oblio tra le fine del deci-
mo e l’inizio dell’undicesimo secolo. I dati a nostra disposizione ci 
consentono solo di formulare ipotesi e di ricostruire possibili scena-
ri, che, come già detto, devono essere ulteriormente vagliati da atten-
ti studi testuali. 



74Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

Arrigoni, Silvia. “Una clausola 
maniliana in Prudenzio: (C. 
Symm. I 279),” Erga-Logoi 2.1 
(2014): 93–102.

Bechert, Malwin. De M. Manilio 
Astronomicorum poeta. Leipzig: 
Alexander Edelmann. 1891.

Becker, Gustav Heinrich. Catalogi 
bibliothecarum antiqui. Bonn: 
apud Max. Cohen et filium, 1885.

Bubnov, Nikolaj Jurevic. Gerberti 
postea Silvestri 2. papae opera 
mathematica (972–1003). accedunt 
aliorum opera ad Gerberti libellos 
aestimandos intelligendosque 
necessaria per septem appendices 
distributa. Berlin: R. Friedlander, 
1899.

Burnett, Charles. Magic and 
divination in the Middle Ages: texts 
and the techniques in the islamic 
and christian worlds. London: 
Routledge, 1996. 

---. “Traditions and Practices in the 
Medieval Western Christian 
World.” Prognostication in the 
Medieval World: A Handbook. Ed. 
Matthias Heiduk, Klaus Herbers 
and Hans-Christian Lehner, 
Berlin/Boston: De Gruyter, 2021. 
485–501.

Butterfield, David. The Early Textual 
History of Lucretius’ De Rerum 
Natura. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2013. 

Caldwell, John R. “The De institu-
tione arithmetica and the De 
institutione musica.” Boethius. His 
life, thought and influence. Ed. 
Margaret T. Gibson. Oxford: 
Blackwell, 1981. 135–54.

Dekker, Elly. Illustrating the 
phaenomena. Celestial cartography 
in antiquity and the Middle Ages. 
Oxford/New York: Oxford 
University Press, 2013.

Dell’Era Antonio, Una miscellanea 
astronomica medievale: gli Scholia 
strozziana a Germanico. Roma: 

Accademia dei Lincei, Memorie 
Scienze Morali, 1979. 

Dolbeau, François. “Un nouveau 
catalogue des manuscrits de 
Lobbes aux XIe et XIIe siècles.” 
Recherches Augustiniennes et 
Patristiques 14 (1978): 191–248. 

Donato, Antonio. Boezio. Un 
pensatore tardoantico e il suo 
mondo. Carocci: Roma. 2021.

Eriksson, Sven. Wochentagsgötter, 
Mond und Tierkreis. Laienastrolo-
gie in der römischen Kaiserzeit. 
Stockholm: Almqvist & Wiksell, 
1956.

Feraboli, Simonetta, Flores, Enrico 
e Scarcia, Riccardo, ed. Il poema 
degli astri vol. 1, Libri I–II. Milano: 
Mondadori, 1996.

---. ed. Il poema degli astri vol. 2, 
Libri III–V. Milano: Mondadori, 
2001.

Flores, Enrico. “Gli Astronomica di 
Manilio e l’epicureismo.” Epicureis-
mo greco e romano: atti del 
congresso internazionale: Napoli, 
19–26 maggio 1993. Ed. Francesca 
Alesse, Gabriele Giannantoni and 
Marcello Gigante. Napoli: Bibliop-
olis, 1996. 895–908.

---. “Augustus, Manilius, and 
Claudian.” Forgotten stars: 
rediscovering Manilius’ Astronomi-
ca. Ed. Steven J. Green and 
Katharina Volk. Oxford/New 
York: Oxford University Press, 
2011. 255–60.

Gain, David Bruce. “Gerbert and 
Manilius,” Latomus 29 (1970): 
128–132.

Galli Milić, Lavinia. “Manilius et 
l’éloge de Néron (Lucan. 1,33–66): 
quelques considérations intertex-
tuelles sur le proemium du Bellum 
civile.” Lucan and Claudian: 
context and intertext. Ed. Valéry 
Berlincourt, Lavinia Galli Milić 
and Damien P. Nelis. Heidelberg: 
Winter, 2016. 107–25.

Bibliography



75Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

Genest, Jean-François. “Inventaire 
de la bibliothèque de Bobbio.” 
Autour de Gerbert d’Aurillac, le 
pape de l’an mil. Album des 
documents commentés. Ed. Olivier 
Guyotjeannin, Emmanuel Poulle. 
Paris: Ecole nationale des chartes. 
250–60.

Goold, George Patrick. “Observa-
tiones in codicem Matritensem 
M.31.” Rheinisches Museum für 
Philologie 99 (1956): 9–17.

---. “Adversaria Maniliana.” Phoenix 
13 (1959): 93–112.

---. ed. Manilius, Astronomica. Loeb 
Classical Library, Cambridge 
Mass.: Harvard University Press, 
1977.

---. ed. M. Manilii Astronomica. 
Bibliotheca Scriptorum Graeco-
rum et Romanorum Teubneriana. 
Leipzig: Teubner, 1985.

Housman, Alfred E., ed. M. Manilii 
Astronomicon liber primus. 
Cambridge: Typis Academiae, 
1903.

---. “The Madrid MS of Manilius 
and Its Kindred.” The Classical 
Quarterly 1.4 (1907): 290–98. 

---. ed. M. Manilii Astronomicon 
liber quartus. Cambridge: Typis 
Academiae, 1920.

---. ed. M. Manilii Astronomicon 
liber quintus. Cambridge: Typis 
Academiae, 1930.

Hübner, Wolfgang. Die Eigenschaf-
ten der Tierkreiszeichen in der 
Antike; ihre Darstellung und 
Verwendung unter besonderer 
Berücksichtigung des Manilius. 
Wiesbaden: Steiner, 1981.

Juste, David. “La sphère planétaire 
du ms. Vatican, BAV, Pal. lat. 1356 
(xiie siècle). Une pièce inédite de 
l’astronomie de Gerbert?” Mélang-
es offerts à Hossam Elkhadem par 
ses amis et élèves. Ed. Frank 
Daelemans, Jean-Marie Du-
vosquel, Robert Halleux et David 

Juste. Bruxelles: Bibliothèque 
Royale de Belgique, 2007. 205–21.

---. “Horoscopic astrology in early 
medieval Europe (500–1100).” La 
conoscenza scientifica nell’alto 
medioevo. Spoleto 25 aprile–1 
maggio 2019. Spoleto: Centro 
italiano di studi sull’alto medioevo. 
311–30.

Le Bourdellès, Henri. L’Aratus 
latinus. Etude sur la culture e la 
langue latines dans le Nord de la 
France au VIIIe siècle. Lille: 
Diffusion P. U. L., 1985.

Leonardi, Claudio. “Nuove voci 
poetiche tra secolo IX e X.” Studi 
medievali, ser. 3, 2 (1961): 139–68.

Lindgren, Uta. Gerbert von Aurillac 
und das Quadrivium. Untersu-
chungen zur Bildung im Zeitalter 
der Ottonen. Wiesbaden: Steiner, 
1976

---. “Ptolémée chez Gerbert 
d’Aurillac.” Gerberto. Scienza, 
storia e mito. Atti del «Gerberti 
Symposium» (Bobbio, 25–27 luglio 
1983) Bobbio: Editrice degli A.S.B., 
1985. 619–44.

Maranini, Anna. Filologia fantasti-
ca: Manilio e i suoi Astronomica. 
Bologna: Il Mulino, 1994.

McCluskey, Stephen C. Astronomies 
and cultures in early medieval 
Europe. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998.

---. “Boethius’s Astronomy and 
Cosmology.” A Companion to 
Boethius in the Middle Ages. 
Leiden: Brill, 2012. 47–73

Moehs, Teta E. “Gerbert of Aurillac 
as Link between Classicism and 
Medieval Scholarship.” Gerberto. 
Scienza, storia e mito. Atti del 
«Gerberti Symposium» (Bobbio, 
25–27 luglio 1983) Bobbio: Editrice 
degli A.S.B., 1985. 331–50.

Monteventi, Vanessa. La poésie 
astrologique dans la littérature 

grecque et latine. Basel: Schwabe, 
2020.

Munk Olsen, Birger. L’étude des 
auteurs classiques latins aux xie et 
xiie siècles, II: Catalogue des 
manuscrits classiques latins copiés 
du XIe au XIIe siècle: Liuius-Vitru-
uius. Florilèges. Paris: Éditions du 
CNRS, 1985.

---. L’étude des auteurs classiques 
latins aux XIe et XIIe siècles. 4, 1. La 
réception de la littérature classique: 
travaux philologiques. Paris: CNRS 
Éditions, 2009.

---. L’étude des auteurs classiques 
latins aux XIIe siècles. 4, 2. La 
réception de la littérature classique: 
manuscrits et textes. Paris: CNRS 
Éditions, 2014.

O’Daly, Gerard J.-P. The poetry of 
Boethius. London: Duckworth, 
1991.

Poulle, Emmanuel. “L’Astronomie 
de Gerbert.” Gerberto. Scienza, 
storia e mito. Atti del «Gerberti 
Symposium» (Bobbio, 25–27 luglio 
1983) Bobbio: Editrice degli A.S.B. 
1985. 597–617.

Reeve, Michael D. “Statius’ Silvae in 
the fifteenth century.” Classical 
Quarterly 27.1 (1977): 202–25. 

---. “Some astronomical manu-
scripts.” Classical Quarterly 30.2 
(1980): 508–22

---. “Manilius.” Texts and Transmis-
sion. Ed. Leighton D. Reynolds, 
Oxford: Oxford University Press, 
1983. 235–38.

Riché, Pierre, and Callu, Jean-
Pierre, ed. Gerbert, Correspon-
dance. Paris: Les belles lettres, 
1993.

Riché, Pierre. Gerbert d’Aurillac, le 
pape de l’an Mil. Paris: Fayard, 1987

Romano, Elisa. Struttura degli 
Astronomica di Manilio. Palermo: 
Boccone del Povero, 1979.

Rossetti, Matteo. Manilio e il suo 
catalogo delle costellazioni: 



76Rossetti  ·  Lettori degli Astronomica di Manilio tra x e xii secolo

Interfaces 12  ·  2024  ·  pp. 55–76

Astronomica 1, 255–455. Introduzio-
ne, testo e commento. Milano: 
Milano University Press, 2022. 

Santoni, Anna. Le costellazioni e i 
loro miti al tempo di Carlo Magno. 
Il contributo della tradizione aratea 
alla conoscenza del cielo in età 
carolingia. Pisa: ETS, 2024. 

Scaliger, Joseph Justus, ed. M. 
Manili Astronomicon… Iosephi 
Scaligeri Notae, quibus auctoris 
prisca astrologia explicantur… 
Leida: ex officina Plantiniana, 
1600.

Schwarz, Wolfgang. “Praecordia 
mundi. Zur Grundlegung der 
Bedeutung des Zodiak bei 
Manilius.” Hermes 100 (1972): 
601–14.

Stahl, William Harris. Martianus 
Capella and the seven liberal arts, 
I: The quadrivium of Martianus 
Capella. Latin traditions in the 
mathematical sciences, 50 B.C. to 
A.D. 1250. New York: Columbia 
University Press, 1971.

Thielscher, Paul. “Ist M. Manilii 
Astronomicon libri V richtig?.” 
Hermes 84 (1956): 353–72.

Tosi, Michele. “Il governo abbaziale 
di Gerberto a Bobbio.” Archivum 
Bobiense 2 (1985): 71–234.

Tracy, Jonathan. “Fallentia sidera: 
the failure of astronomical 
escapism in Lucan.” American 
Journal of Philology 131.4 (2010): 
635–61.

Volk, Katharina. Manilius and his 
intellectual background. Oxford/
New York: Oxford University 
Press, 2009.




