
	� Italian Review of Legal History, 10/1 (2024), n. 4, pagg. 73-88. 
	� https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
	� ISSN 2464-8914 – DOI 10.54103/2464-8914/26092. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.

LA RIFLESSIONE DI DIEGO PÉREZ DE MESA SU PERSONA 
E FAMIGLIA NEL DIBATTITO POLITICO-GIURIDICO 

DEL SIGLO DE ORO (PRIME NOTE)

THE REFLECTION OF DIEGO PÉREZ DE MESA ABOUT PERSON AND 
FAMILY IN THE POLITICAL-LEGAL DEBATE IN THE SIGLO DE ORO

Aldo Andrea Cassi
Università di Brescia

Abstract English: The contribution intends to propose to legal-political historiography 
the multifaceted figure of Diego Pérez de Mesa (for a short period also Viceroy of the 
Kingdom of Naples in 1620), author of a treatise dedicated to the legal and political 
foundations of state sovereignty

Keywords: Pérez de Mesa; razòn de Estado; servi natura

Abstract italiano: Il contributo intende proporre alla storiografia giuridico-politica la 
poliedrica figura di Diego Pérez de Mesa (per un breve periodo anche Vicerè del Regno 
di Napoli nel 1620), autore di un trattato dedicato ai fondamenti giuridici e politici della 
sovranità statale.

Parole chiave: Pérez de Mesa; razòn de Estado; servi natura

Sommario: 1. Un autore straordinariamente poliedrico. - 2. La capacità di (auto)governo 
di un popolo. Il ‘laboratorio’ del Nuovo Mondo. - 3. La  famiglia nella riflessione politico-
giuridica di Diego Pérez de Mesa.

1. Un autore straordinariamente poliedrico

L’analisi in chiave storica dello statuto giuridico dell’individuo (o della persona, 
e già con questa precisazione si aprirebbe un campo di indagine enorme1) e la 
ricostruzione della disciplina della famiglia costituiscono due degli architravi della 
storiografia giuridica2. 

1 Cfr. infra nota 10. 
2 Persona e famiglia rappresentano forse anche il ‘campo di elezione’ degli studi della 
Onorata, la cui vasta bibliografia è segnalata in alcuni dei contributi raccolti in questo 
numero speciale di IRLH: qui si può ricordare almeno la fondamentale voce di di Renzo 



74 Aldo Andrea Cassi

Può dunque essere interessante evocare (in anticipazione di uno studio in fieri) 
la riflessione in argumento, poco nota alla storiografia giuridica, dell’andaluso 
Diego Pérez de Mesa (Ronda, 1563 – Siviglia? ca. 1632), formidabile esemplare 
di quel fantasmagorico ecclettismo intellettuale (tardo-rinascimentale e/o pre-
barocco3) che connota il Siglo de Oro. 

Matematico, astronomo (e astrologo), cosmografo, poeta, cattedratico, 
funzionario, consigliere politico, egli si forma a Salamanca negli anni 1577-15824, 
respirandone il fervente clima culturale.

Tuttavia non lo vediamo “arruolarsi” tra le fila delle agguerrite schiere di 
“intellettuali” che vi risiedevano5: nel 1582 risulta immatricolato alla facoltà di 
teologia di Salamanca, ma nel 1585 compare come baccelliere “de la càtedra de 
matemàticas” alla Università di Alcalà6. 

Dopo una breve esperienza accademica a Siviglia7, lo troviamo in Italia, tra 
Roma e Napoli, al sèguito del cardinale Gaspar Borja Velasco (1580-1645), 
ambasciatore presso la Santa Sede dal 1616 al 1632, con una breve parentesi 
come Vicerè di Napoli nel 1620 (da giugno a metà dicembre).

È appunto in Italia che Pérez de Mesa scrive la Política o razón de Estado sacada 
de Aristóteles, (datata 1632 ma rimasta inedita fino al 19808).

In quest’opera l’autore fornisce anche un importante contributo nella complessa 

Villata, 1995, pp. 457-527.
3 Al di là delle diatribe storiografiche sulle denominazioni di questa effervescente fase 
storica si veda tuttora il bel saggio di Lamacchia, 1995, da aggiornare ora con Coujou, 
2022.
4 Risalgono a questi anni due suoi importanti lavori pubblicati successivamente: da una 
parte, la traduzione dall’italiano dell’opera del Folco dedicata alla beneficenza (Libro de 
los maravillosos efectos de la limosna de Julio Folco, Alcalá de Henares, 1589; gli Effetti 
mirabili della limosina et sentenze degne di memoria, Roma 1581, ebbero successive 
edizioni a Brescia, 1587 e Verona, 1591); dall’altra, l’importante ampliamento ed 
annotazione al trattato scritto da Pedro de Medina nel 1548, Libro de las grandezas y 
cosas memorables de España: l’opera incontrò tanto favore da essere oggetto di ben tre 
edizioni ravvicinate: Alcalà 1590 e Madrid 1595 e 1605. 
5 Cfr. infra nota 12.
6 La sintesi biografica più scrupolosa dedicata a questo personaggio mi risulta ad oggi 
essere lo studio del matematico e storico della fisica J. Maria Ortiz de Zàrate Leira: Ortiz 
de Zàrate Leira, 2019. Al periodo complutense risalgono gli inediti Tratado de astrologia 
...compuesto por el Maestro Mesa catedràtico de la Universidad de Alcalà e il o De 
Arithmeticis. Sui suoi interessi come arabista cfr. Garcia-Arenal Rodriquez, Rodríguez 
Mediano, 2013, spec. pp. 355-357.
7 A questo periodo risalgono gli inediti Comentarios de esfera por el licansiado Diego 
Pérez de Mesa, catedràtico de Sevilla, 1596, sui quali si segnala Crowther, 2020, spec. pp. 
179-180.
8 Cfr. Diego Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, edicion critica por L. Pereña 
Carlos Baciero, Vidal Abril, Antonio Garcia y Francisco Maseda, Consejo Superior de 
Investigaciones. Escuela Española de la Paz, Madrid, 1980.



75La riflessione di Diego Pérez De Mesa

genesi ed elaborazione moderna del concetto di sovranità ponendo quale fulcro 
iniziale appunto il concetto e il ruolo della famiglia.

Tuttavia Pérez de Mesa, da buon aristotelico9, connette la riflessione sul governo 
della famiglia con quella sulla capacità di governo politica; sappiamo in effetti che 
la capacità di autogoverno di un popolo è stata oggetto di una potente diatriba 
nella Escuela di Salamanca in occasione della Conquista del Nuevo Mundo. 
Diatriba che a sua volta implicava la vexata quaestio della capacità “politica” degli 
abitanti di quel Nuovo Mondo e la loro configurabilità a meno come natura servi.

Questione che Pérez de Mesa ben conosceva e a cui dedica attente pagine (cfr. 
cap. IV Del siervo9bis).

Risulta pertanto opportuno rievocare alcune delle linee centrali della poderosa 
riflessione concettuale dedicata allo statuto ontologico e giuridico del soggetto 
nel XVI e XVII secolo10 che costituì il perimetro concettuale della speculazione sub 
specie iuris sul governo della famiglia.

2. La capacità di (auto)governo di un popolo. Il ‘laboratorio’ del Nuovo 
Mondo

Risulta in effetti necessario risalire alla fonte dalla quale sgorgò quel flusso 
di concezioni, argomentazioni, dispute che si diramò storicamente in varie 

9 Sull’influsso dell’aristotelismo nella cultura ispanoamericana dell’epoca cfr. ex professo 
Tosi, 2021. Per l’“aristotelismo politico” dell’età umanistica si veda il classico studio di 
Garin, 19923, pp. 60 ss.
9bis  Non è questa la sede per una disamina analitica del trattato di Pérez de Mesa, la cui 
figura si intende qui presentare alla storiografia giuridica italiana in vista di un ricerca 
in fieri. Possiamo tuttavia anticipare che la sua riflessione in puncto quo condivide 
l’impostazione della maggioritaria trattatistica dell’epoca, accedendo alla concezione che 
i  “barbari” sono carenti di qualità per la loro stessa natura («los barbaros, aunque sean 
ricos, venerados y de antigua sangre en su tyerra …fuera de ella no son nobles porque no 
tienen nobleza natural»; Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, p. 35), e che i servi 
natura necessitano di governo eterodiretto («a los siervos por naturaleza es conveniente 
y util servir, y a los libres gobernarlos»; ivi p. 36). Sulla questione in prospettiva storico-
giuridica cfr. Cassi, 2004, pp. 245-334.
10 Impossibile indicare in questa sede la sterminata bibliografia dedicata al “soggetto” 
(non solo) giuridico; ci si limita a segnalare, oltre alle indicazioni di sèguito proposte, 
alcuni degli studi più recenti, di diversa impostazione storiografica ma concorrenti a 
tracciare un perimetro epistemologico della questione: Rigotti, 2021; Persona. Centralità 
e prospettive, 2022; Sciumè, 2023 e le rispettive bibliografie ivi segnalate. Per una nitida 
messa a fuoco metodologica cfr. inoltre Cappellini, 2010 (con rigorosa discussione 
bibliografica in note 2-3). Infine, si veda ancora Alessi, 2006.
Specificatamente sullo statuto ontologico e giuridico degli indios all’alba del Descubrimiento 
mi permetto di rinviare a Cassi, 2023, con ulteriori indicazioni bibliografiche.



76 Aldo Andrea Cassi

direzioni11. Flusso, che al suo sgorgare si connotò con vigoroso impeto morale e 
poderosa forza argomentativa impressogli da teologi e giuristi (e soprattutto dai 
c.d. «teologi-giuristi»). E’ dunque ben plausibile auspicare percorsi storiografici 
volti ad un ricostruzione del dibattito, a fortiori se si considerano le riletture che 
recentissime sono state argomentate nella storiografia europea12.

Al primo impatto Europa-America, in effetti, le popolazioni del Nuovo Mondo 
costituirono un rebus, al contempo ontologico e giuridico, alla cui soluzione 
operarono i cuori più appassionati e le menti più fini della cultura iberoamericana, 
anche (soprattutto?) mediante il poderoso contributo della scientia iuris. Possiamo 
assumere come punto di partenza una celebre invettiva. Gli interrogativi, 
formulati nell’appassionato sermone pronunciato dal frate domenicano Antonio 
de Montesinos ai coloni dell’isola Hispaniola nella terza domenica di avvento 
del 1511, risuonarono dal Nuovo al Vecchio Mondo con crudezza e acredine 
assai lontane dallo stile delle quaestiones teologiche e giuridiche discusse nelle 
università europee, e, amplificati dalla polemistica contemporanea, ebbero 
l’effetto di scuotere le coscienze del Vecchio Continente. 

Le due interrogazioni retoriche che Montesinos rivolse alla prima generazione 
di conquistadores: «Questi non sono forse uomini? Non hanno anch’essi un’anima 
razionale?» 13, segnarono il destino della rappresentazione antropologica, e 
quindi giuridica, degli indios assai più di quanto il frate immaginasse. Umanità e 
razionalità (naturalmente nell’accezione che ne avevano gli europei all’inizio del 

11 Cfr. per esempio le pagine dedicate alla «concepcion del hombre» in Abasolo, 1997, pp. 
127 ss. Vedasi anche Alessi, 2006 (spec. pp. 55-59 per Scuola di Salamanca); si è inoltre 
evocata «l’alterità coloniale come lato oscuro della soggettività giuridica occidentale»: 
cfr. Nuzzo, 2004/2005, p. 464 e Meccarelli, 2021.
12 Basti pensare soltanto alla stessa Scuola di Salamanca, oggetto di una intensa 
riconfigurazione a livello storiografico con la quale si rilancia l’interrogativo ¿Qué es la 
Escuela de Salamanca?, (Langella, Ramis-Barceló (edd.), 2021), dove si rileva il sussistere 
di “una categoria historiografica dinamica de Escuela de Salamanca” (S. Langella, La 
Escuela de Salamanca: una cuestiòn historiografica, p. 63); cfr. anche il volume collettaneo 
The School of Salamanca: A Case of Global Knowledge Production (Duve, Egío, Birr, 2021), 
edito nella collana Max Planck Studies in Global Legal History of the Iberian Worlds, i 
cui contributi mettono in discussione le basi stesse del concetto «storiograficamente 
condiviso» di Escuela de Salamanca. Cfr. da ultimo il recentissimo contributo di Ramis 
Barceló, 2024.
13 «¿Éstos no son hombres? ¿No tienen almas racionales?». Il testo del sermone è riportato 
ora in «Roma e America. Rivista di diritto dell’integrazione e unificazione del diritto in 
Europa e in America latina», 31-32 (2011), p. 325, di cui si propone qui una traduzione 
italiana. Significativamente, nel medesimo numero sono ospitati saggi dedicati allo 
statuto giuridico delle popolazioni indigene (cfr. pp. 179-315) Il sermone di Montesinos 
è riportato da Bartolomé de Las Casas, Historia de las Indias, a cura di A.C. Millares, 3 
voll. México 1965: cfr.  libro III, § 4 (cfr. anche Biblioteca de Autores españoles, XCVI, p. 
176, traduzione mia, corsivo aggiunto). Si vedano, in prospettiva antropo-sociologica, le 
considerazioni di Seed, 1997, pp. 231 ss.



77La riflessione di Diego Pérez De Mesa

XVI secolo) divennero, in effetti, le due categorie alle quali, da quel momento in 
poi, si sarebbero raffrontati i naturales, e dalle quali essi restarono spesso esclusi, 
anche, e soprattutto, sotto il profilo della capacità di governarsi.

La questione dei dubbi sulla “umanità” degli indios resta tuttora terreno di 
confronto storiografico su cui non possiamo qui soffermarci14. Va detto che anche 
una volta risolta con l’affermazione della natura umana, quest’ultima risulta 
‘viziata’ da specifiche caratteristiche.

Tale affermazione proponeva inizialmente un uniformante modello 
antropologico monocromo15, dotato tuttavia di forti gradazioni in chiaro-scuro. 
Esso infatti si sviluppava lungo una direttrice unidirezionale, i cui estremi 
erano rappresentati dall’assoluta bontà e dall’assoluta cattiveria degli indios; 
direzione percorsa dai cronisti e trattatisti nei due versi contrari, che portano, 
rispettivamente, alle rappresentazioni del “buon selvaggio”, del noble salvaje che 
vive nell’età dell’oro, e del perro cochino dedito all’antropofagia, alla sodomia e ad 
altre “abominevoli pratiche”. Due rappresentazioni opposte, e tuttavia entrambe 
impostate sul pregiudizio che faceva degli aborigeni un’unica entità, prima 
subumana e poi umana, ma astratta, assai più mitica che etnica, la cui natura, 
descritta dalle numerose Relaciones e Historias - che si definivano, appunto, 
“naturali”- con dovizia di dettagli e profondo afflato scientifico, era vagliata 
attraverso le categorie aristotelico- neotomiste della Scuola di Salamanca. 

Categorie alla luce delle quali quelle popolazioni venivano spesso configurate 
come incapables di autogoverno.

Il persistente impianto aristotelico-tomista, del resto, con il suo potente 
apparato di categorizzazioni; l’approccio casistico della cultura scolastica, 
rilanciato in ambito giuridico proprio dalla Scuola di Salamanca; l’inquisitio 
veritatis celebrata davanti ai tribunali assieme alle peculiarità della dimensione 
legale della Conquista, comportarono indagini e riflessioni assai più articolate e 
scrupolose di quelle formulate nelle Historiae naturales.

Il dibattito sul soggetto vide l’alternarsi di diverse fasi, e il confrontarsi di 
opposte concezioni, alle quali tuttavia corrispondeva sostanzialmente un 
medesimo statuto giuridico. I percorsi potevano essere diversi, ed anche 
opposti, ma arrivavano talvolta al medesimo risultato: l’incapacità giuridica degli 
indios. Sepúlveda, Las Casas, Vitoria e Solorzano, partendo da posizioni diverse 
e per differenti vie, sono arrivati a formulazioni reciprocamente assai meno 
inconciliabili di quanto ritenga larga parte della storiografia. Gli indios, che per 
Sepúlveda erano decisamente non superiori alle bestiolae come api e ragni, se 

14 Sul punto mi permetto di rinviare a Cassi, 2023.
15 L’uomo europeo, infatti, assegnò «el mismo y único término a toda la población 
indígena de América»; cfr. Jiménez, 1990, p. 81. Anche nella riflessione filosofica del XVI 
secolo vediamo comparire soltanto «gli “Indiani” tout court»; cfr. in particolare Landucci, 
1972, p. 93. Sul punto si vedano inoltre i saggi di Pagden, 1994 pp. 261-274, e di Ramirez 
Alvarado, 2001.



78 Aldo Andrea Cassi

non addirittura assimilabili a scimmie16, venivano sostanzialmente qualificati, pur 
con qualche dubbio in più, amentes e «quasi fiere e bestie» da Vitoria, che li 
considerava, se non servi natura, certamente «stupidi per natura»17. Essi erano 
additati come «a mala pena uomini, o uomini a metà» da Acosta18; considerati 
amentes, stolidi, minime idonei ad autogovernarsi da Covarrubias19, e definiti 
obtusi, hebeti e fero ingenio da Solorzano20. 

Tale communis opinio si risolveva nel condiviso riconoscimento dell’opportunità 
che gli indios, incapaci di governarsi, venissero sottomessi, nel «medesimo modo 
e nello stesso diritto con cui padre comanda il figlio, il marito la moglie, il padrone 
i servi […] i più potenti e perfetti i più deboli e imperfetti»21. Si tratta di quel 
aliquod ius ad subiciendum eos22 stabilito nel loro stesso interesse, poiché «non 
v’è nazione così barbara, così stupida che, se educata e istruita correttamente, 
non si liberi della barbarie»23. 

16 «[…] cum bestiolas quasdam […] ut apes et aracnos, quae nulla huamana industria satis 
queat imitari»; Juan Ginés de Sepúlveda, Dialogus qui inscribitur Democrates secundus 
de justis belli causis, a cura di A. Losada, Madrid Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1951 (ried. da CSIC-Instituto Francisco de Vitoria, Madrid 1984), p. 36; Losasa, 
ivi, p. 33 nota 28, rileva che nelle precedenti versioni del dialogo l’umanista denotava in 
tal guisa gli indios. 
17 Vedasi rispettivamente i passi, raramente citati, ma chiarissimi: «Sed videtur quantum 
ad hoc eadem ratio de illis et de amentibus, qui aut nihil aut paulo plus valent ad 
gobernandum se ipsos quam amentes; immo quam ipsae ferae et bestiae, nec mitiori 
cibo quam ferae, nec paene meliori cultu utuntur. Ergo eodem modo possent tradi ad 
gubernationem sapientiorum» (Francisco de Vitoria, Relectio de Indis, Corpus Hispanorum 
de Pace, V, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1967, I, 3, 17, p. 97). 
Vitoria si era già espresso in termini analoghi: «Est notandum quod, cum barbari isti sint 
natura meticulosi et alias stolidi et stulti»;  ivi, I, 3, 5, p. 84.
18 Cfr José de Acosta, De procuranda Indorum salute, Corpus Hispanorum de Pace, XXIII-
XXIV, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1984-1987, Proemio.
19 Didacus Covarruvvias a Leyva, De iustitia belli adversus indos, Corpus Hispanorum de 
Pace, VIXXIII-XXIV, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1981, pp. 
348-349: «Quo fit si indi vel hi barbari sint omnino amentes, stolidi et minime idonei 
ad istituendum regimen republicae sibi ipsis utile ad eorum conservationem, possint a 
princibus Hispanae instrui ed institui in optimo regimine ac possent principes iuste ad 
eos mittere rectores eisque dare leges, sicuti possumus, immo tenemur ex charitate, 
amentes regere et infantes instruere, se per tamen ad eorum utilitatem».
20 Juan de Solorzano Pereira, Disputatio de Indianarum iure, Matriti, Francisco Martinez, 
1629-1639, lib. II, cap. VIII, § 80.
21 Sepúlveda, Democrates secundo, pp. 84; 123. Cfr. Vitoria, Relectio, ult. loc. cit, e ivi, I, 
I, 16: «quod a natura est in illis necessitas qua indigent ab aliis regi et gubernari», ove 
Vitoria, nell’interpretare Aristotele, finisce con il concedere che tale ipotesi si attaglia agli 
indios.
22 Vitoria, Relectio, ult. loc. cit.
23 Cfr. Solorzano Pereira, De Indiarum, lib. II, cap. VIII, §§ 90-91: «[…] cum re vera nulla sit 



79La riflessione di Diego Pérez De Mesa

Il riferimento all’incapacità di autogoverno e all’opportunità di una educazione 
sul modello di quanto esercitano padri e mariti in àmbito familiare24 ci riporta alla 
riflessione che Pérez de Mesa dedica appunto alla famiglia, alla quale possiamo 
ora dedicare alcune prime osservazioni.

3. La  famiglia nella riflessione politico-giuridica di Diego Pérez de Mesa

Diego Pérez de Mesa fornisce un importante contributo nella complessa genesi 
ed elaborazione moderna del concetto di sovranità ponendo quale fulcro iniziale 
appunto il concetto e il ruolo della famiglia.

La dimensione politica non costituì per Pérez de Mesa soltanto un dato 
biografico (lasciata alle spalle la vita accademica, diviene consigliere del cardinale 
Gaspar de Borja y Velasco, ambasciatore del re cattolico a  Roma ed in seguito 
viceré a Napoli), ma anche materia di riflessione scientifica, che lo impegnò nella 
stesura di un’opera composta, come si è detto, tra il 1623 ed il 1625, intitolata 
Política o razón de Estado25, che ebbe ampia risonanza, rappresentando per noi 
un privilegiato angolo visuale dello «stato dell’arte» in argumento. 

Il trattato focalizza lo sguardo sui concetti, aventi valore sinonimico nella visuale 
dell’Autore, di politica e ragion di Stato26. 

Entro tale prospettiva, l’opera si struttura e si sviluppa innestando su un impianto 
aristotelico27 taluni punti di contatto con la riflessione di uno dei maggiori teorici 
moderni della sovranità: Niccolò Machiavelli28. In questo orizzonte argomentativo 
la riflessione di Pérez de Mesa si sofferma sul ruolo, concetto e struttura della 
famiglia proponendone una visuale politica connessa alla natura socievole 
dell’uomo: un essere che si realizza e si completa solo ed esclusivamente nella 
sua dimensione sociale e relazionale. È un percorso concettuale che segue molto 
da vicino la lettura antropologica aristotelica. 

Essere razionale e al contempo animale politico, l’uomo riconosce nella 
aggregazione sociale la sua base vitale: non solo e non tanto per una questione 
di mera sopravvivenza fisica bensì per realizzare la sfera più intima della sua 
essenza. Con una importante precisazione: il vivere sociale è il frutto non di una 
scelta istintuale, ma di una ponderata decisione di valenza politica. 

tam Barbara natio, nulla tam stupida, quae, si aliqua intercapedine accuratè, & generosè 
educetur, & instruatur, non deponat barbariem, induat humanitatem, & morum elegantia, 
& ad tantam frugem perveniat [...]».
24 Supra, nota 21 e testo corrispondente.
25 Ne ho consultato la edizione critica: vedi supra, nota 8.
26 Per un orientamento di natura giuridica si vedano Rus Rufino, 1989,  pp.  239-281 e 
Castelló, 1986, pp. 235-252.
27 Basilari al riguardo i numerosi studi di  Rus Rufino, 2006,  pp.  19-76 e 2004. Ricco 
approfondimento è inoltre offerto dal volume curato da  Baldini, 1995. 
28 Per i profili qui evidenziati si rinvia al volume curato da Velázquez Delgado, 2016. Di 
interesse anche il testo di Forte, Alvarez (edd.), 2008.



80 Aldo Andrea Cassi

Il contesto in cui quella naturale spinta alla socialità si realizza è rappresentato 
dalla città29 (nella concezione di polis greca della riflessione aristotelica30): 

«Siendo, pues, la ciudad natural al hombre, necesariamente se sigue que el 
hombre naturalmente es civil y politico, asi como es regible y disciplinable»31. 

La città consente, più di ogni altro contesto, la realizzazione della natura sociale 
umana. 

L’uomo è dunque «politico, conversativo y sociable»32; questo triplice carattere 
incide in maniera determinante sulle azioni che l’uomo stesso, sulla base di una 
propria valutazione su ciò che è giusto ed opportuno, decide di porre in essere. 

In questa lettura antropologico-politica, che vede nella città (polis) il miglior 
luogo di convivenza civile ed il solo in grado di fare fronte a tutti i bisogni degli 
uomini, un ruolo determinante viene svolto dalla unità sociale minima, ossia, la 
famiglia. 

Concepita e definita come una unione finalizzata a fornire un quotidiano e 
reciproco aiuto tra i suoi componenti, la famiglia, al pari di altre aggregazioni 
intermedie come ad esempio il vicinato o il villaggio, non è tuttavia in grado di far 
fronte a tutte le esigenze dei propri membri, si pensi ad esempio alle necessità 
mediche, scientifiche oppure di difesa bellica e militare. Solo la città, pur suddivisa 
al suo interno, può dunque rispondere in modo adeguato a quell’insieme così 
ampio e variegato di esigenze umane33.

Sulla base delle argomentazioni svolte da Aristotele nella Politica in relazione 
alla famiglia quale prima forma di raggruppamento sociale umano, Pérez de 
Mesa si addentra nella questione attraverso uno specifico e speculare itinerario 
di rilevanza giuridica: il binomio concettuale gerarchia/governo. In particolare, 
la gerarchia appare come il vero e proprio asse portante per la costruzione ed il 
successivo mantenimento di un contesto sociale organizzato e ordinato. 

La gerarchia richiede una diversità di ruoli e posizioni. La vita in comune, e 
quindi in società, presuppone una differenza di potere che si sostanzia in una 
relazione di comando ed obbedienza. Un rapporto ugualitario andrebbe a 
generare un conflitto, capace di distruggere quella stessa unione. 

Si tratta – in questa prospettiva – di una gerarchia sociale necessaria che si 
struttura e si modella sulla gerarchia interiore dell’uomo, ossia quella esistente 
tra anima e corpo. 

Sulla falsariga di Aristotele, Pérez de Mesa afferma al riguardo:
 

29 «Pero la màs principal de todas las comunidades, en razòn de compañía y de ayudarse 
los unos a los otros en la vida común y en las necesidades de cada uno, es la ciudad»: 
Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, p. 11.
30 In questa prospettiva si veda Acosta López de Mesa, 2012, pp. 189-199.
31 Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, p. 23.
32 Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, p. 24.
33 Baciero, 1980, pp. LXIII- XCII.



81La riflessione di Diego Pérez De Mesa

El anima manda al cuerpo con imperio absoluto, como senor a esclavo, y el 
entendimiento y la razon manda al apetito con dominio regio y no heril, porque 
mandalo que es conveniente y bueno, aunque el apetito puede no obedecer34.

L’anima, quindi, detiene un potere di comando assoluto (e a tratti dispotico) sul 
corpo il quale diviene mero strumento dell’anima. Il corpo non può non obbedirle. 

Tuttavia, il comando derivante dalla ragione assume una valenza ed una portata 
“politica” (non è un mero istinto) e, dunque, prima di poter essere eseguito dovrà 
risultare funzionale ed opportuno rispetto al fine preposto. 

La gerarchia, concepita quale fonte di armonia e stabilità di ogni sistema, 
rappresenta l’elemento base e imprescindibile non solo nella interiorità di ogni 
soggetto, ma anche in tutte le forme di relazione sociale umana: essa, come 
sottolinea Pérez de Mesa, suppone ed impone la comprensione delle diversità 
tra gli individui quale espressione di gradi diversi di superiorità e inferiorità. 

La radice di tale differenziazione risiede, come aveva già sostenuto lo stesso 
Aristotele, nella natura. Da qui si origina la gerarchia sociale legata al principio 
per cui alcuni sarebbero nati per comandare ed altri per obbedire. Lo dice a 
chiare lettere Pérez de Mesa: 

«Desde el mismo nacimiento salen muchas cosas y los mismos hombres y sus 
partes distintas, unas para tomar superioridad y mandar y otras para obedecer y 
estar sujetas»35. 

In questa visione improntata e costruita sul principio di gerarchia, l’esigenza 
primaria di stabilità impone una sorta di assoluto immobilismo nella propria 
posizione sociale, derivante dalla stessa natura. Insiste sul punto l’Autore:  «Seria 
danoso si la parte inferior que debe obedecer no hiciese, sino que quisiese 
mandar o ser igual»36.

Si tratta di concetti che, scaturiti dal contatto, complesso e traumatico, con la 
realtà americana del Nuovo Mondo, hanno una larga diffusione e risonanza nella 
trattatistica iberica moderna37.

Questo principio di gerarchia, sul quale si struttura a sua volta il concetto stesso 
di governo (e di potere di governo), è un principio di carattere generale che, 
come accennato, si estende ad ogni relazione umana, a partire dall’unità minima 
sociale: la famiglia. 

Pérez de Mesa propone e descrive un modello di famiglia e, di riflesso a più 
ampio raggio, di società di carattere paternalista ed elitaria nella quale l’autorità 
è riconosciuta all’uomo adulto e libero, nella sua triplice veste privata di marito, 
padre e signore (padrone). Questi esercita, per natura, un potere di imperio sulla 
moglie, i figli, gli schiavi ed i servi. 

34 Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, p. 31.
35 Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado,  p. 30.
36 Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado,   p. 32.
37 Cfr. supra § 2.



82 Aldo Andrea Cassi

La struttura familiare presenta dunque sempre un vertice, necessario e 
inevitabile, dal quale dipende il benessere della famiglia stessa e dei suoi singoli 
membri; un capo famiglia sul quale ricade sia la responsabilità circa la buona 
organizzazione ed il sostentamento patrimoniale del gruppo familiare sia la 
stabilità dei rapporti interni nel triplice binomio relazionale: marito-moglie, 
padre-figlio e padrone-schiavo38.

In relazione ai soggetti cui si rivolge, quel potere di imperio assume ed acquista 
caratteristiche significativamente diverse. Specifica Pérez de Mesa: «El dominio 
del padre sobre los hijos es civil y regio, a ellos util. El del amo sobre el esclavo 
es absoluto y heril. El del marido a la mujer es aristocratico o civil para util de 
ambos»39. 

L’Autore si sofferma con attenzione, soprattutto, sul potere del padre verso il 
figlio. Si tratta di un potere civile (in quanto costruito sulla comune natura di padre 
e figlio) e – addirittura – regio (significativo il richiamo alla figura del sovrano). 

Il padre, sottolinea Pérez de Mesa, è al contempo tenuto ad educare i propri 
figli, guidarli così come, nella dimensione interiore, la ragione deve condurre ed 
indirizzare ogni singola azione umana. La finalità educativa è quella di rendere 
il figlio un uomo e, di riflesso, un suddito di sani valori in grado di assumere un 
ruolo attivo e responsabile all’interno della società. 

Se il potere del padre verso il figlio è civile e regio, non altrettanto è quello del 
marito sulla moglie. Esso infatti si presenta come civile ma non regio. 

È dunque aliquo modo un rapporto paritario. Se nella relazione tra padre e 
figlio la subordinazione e la soggezione sono di utilità verso il figlio, il rapporto tra 
marito e moglie dovrà essere impostato ed improntato ad una reciproca utilità, 

38 «Primariamente la combinación o junta del varón y de la mujer es natural, no obstante 
que considerada esta junta y casamiento en los individuos o particulares personas es 
libre, pues resulta este matrimonio o junta de la deliberada voluntad y elección de los 
dos contrayentes. Pero considerado el tal matrimonio y compañía genéricamente es 
natural por el natural apetito de engendrar y conservar la especie en nuevos individuos… 
La segunda compañía simple es del padre o madre y de los hijos: la cual asimismo es 
natural, porque el hijo es de la misma sustancia de los padres; lo cual se ve en que se les 
conforma y parece de ordinario en los accidentes naturales, como son la fisonomía, los 
apetitos, las enfermedades y otra cosas semejantes… La tercera compañía simple es del 
señor o amo y del siervo; … Y por eso tiene necesidad de siervo que con fuerzas y robusta 
composición ponga en ejecución las órdenes del señor, que con maduro juicio conoce 
y dispone lo que es conveniente. Y puede asimismo acontecer que quien tiene fuerzas 
corporales para llevar el trabajo de la ejecución, tenga el ingenio corto o poca prudencia y 
menos conocimiento de las cosas… Y porque cada uno de estos por sì solo no puede vivir 
bien ni conseguir la felicidad natural a la cual la naturaleza a todos los hombres inclina, 
por tanto la compañía de los dos es natural y hace como un hombre solo perfecto para 
conseguir aquello que se pretende del vivir bien»: Pérez de Mesa, Política o Razón de 
Estado, pp. 33-36.
39 Ivi., p. 32.



83La riflessione di Diego Pérez De Mesa

senza però rinnegare o ridimensionare il principio cardine di gerarchia. 
Esso, infatti, riemerge soprattutto sotto il profilo delle responsabilità che, 

lungi dal configurarsi come condivise o compartite, restano a carico del capo 
della famiglia. Dunque una relazione – quasi paradossalmente – gerarchica ma 
paritaria. 

Si tratta ogni modo di modello gerarchico familiare ideato e descritto 
mantenendo quale unico punto di riferimento la triplice figura dell’uomo 
quale marito, padre e padrone, tralasciando ogni altra possibile configurazione 
relazionale.

Altra relazione che connota il quadro interno familiare è infatti quella 
rappresentata dal rapporto tra padrone e servo. Questo rapporto, così come ad 
esempio quello intercorrente tra marito e moglie, è improntato sulla relazione 
naturale di comando ed obbedienza, dunque di gerarchia nella convinzione di 
una insuperabile diversità umana relativa sia alle forze fisiche sia alle capacità 
intellettuali. 

Tuttavia, quei soggetti così diversi e differenti risultano, nel prospetto di Pérez 
de Mesa, quasi complementari, l’uno funzionale (se non fondamentale) per 
l’altro e viceversa. Questa necessità non può però svincolarsi, anche in tale caso, 
da un rapporto gerarchico.

Un ultimo rapido cenno pare opportuno per quanto attiene la possibile 
traslazione di questo modello di famiglia (o meglio di governo di famiglia) sul 
piano della costruzione concettuale della  sovranità, e in particolare del governo 
dello Stato, in una dimensione in cui il rapporto è quello tra sovrano e suddito. 

Pur presentando taluni punti di contatto (primo fra tutti il principio di 
subordinazione gerarchica nel connubio comando/obbedienza), la famiglia non 
sembra per Pérez de Mesa rappresentare un vero e proprio paradigma nella 
costruzione dello Stato e, di riflesso, il potere di imperio del capo della famiglia 
non pare ergersi a modello per la configurazione del potere sovrano, in ciò 
distanziandosi da un consolidato modello politico-giuridico. 

Sul punto Pérez de Mesa è esplicito quando evidenzia l’errore di coloro che 
«creen que il dominio y gobierno de una familia y de una ciudad o Estado sea 
el mismo y que no se diferencian sino accidentalmente según el mayor o menor 
número de los que son gobernados»40. 

Tale diversità inoltre si manifesta sotto un duplice profilo: da una parte, i 
soggetti titolari del potere di governo (solo ed esclusivamente il padre all’interno 
della famiglia; un insieme più o meno ampio di soggetti in relazione alle diverse 
forme di Stato); dall’altra, la diversità di caratteristiche del potere di governo in 
riferimento ai soggetti destinatari/subordinati. 

Le osservazioni qui svolte currenti calamo consentono di evidenziare, a 
partire dal riferimento al trattato di Pérez de Mesa,  la complessità, ampiezza e 

40 Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, p. 36.



84 Aldo Andrea Cassi

delicatezza del ruolo assunto dal concetto stesso di famiglia nella discussione in 
età moderna dei rapporti  e delle relazioni sociali; concetto che, nell’articolato 
dibattito in argumento, si pone in analogia o (come nel caso di Pérez de Mesa) in 
discontinuità con i contorni e i contenuti dell’idea di sovranità, rappresentando 
tuttavia, in un caso e nell’altro, l’indefettibile punto di frizione con le categorie 
politico-giuridiche dello Stato moderno. 

Persona – Famiglia – Stato: si tratta di un ventaglio davvero ampio di temi, 
questioni ed aspetti (non solo giuridici) che, anche in conseguenza dell’impatto 
con la realtà socio-antropologica del Nuovo Mondo, assumono profili in buona 
parte nuovi, sui quali si confrontarono i maggiori intellettuali – ed in primis i 
giuristi – del Siglo de Oro in un dialogo intenso la cui eco giunge sino ad oggi.

Fonti

Diego Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, edicion critica por L. Pereña 
Carlos Baciero, Vidal Abril, Antonio Garcia y Francisco Maseda, Consejo Superior 
de Investigaciones. Escuela Española de la Paz, Madrid, 1980

José de Acosta, De procuranda Indorum salute, Corpus Hispanorum de Pace, 
XXIII-XXIV, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1984-1987

Didacus Covarruvvias a Leyva, De iustitia belli adversus indos, Corpus Hispanorum 
de Pace, VIXXIII-XXIV, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
1981

Bartolomé de Las Casas, Historia de las Indias, a cura di A.C. Millares, 3 voll. 
México, Fondo de Cultura Econòmico,  1965

Antonio de Montesinos, «¿Éstos no son hombres? ¿No tienen almas racionales?», 
in «Roma e America. Rivista di diritto dell’integrazione e unificazione del diritto 
in Europa e in America latina», 31-32 (2011), p. 32

Juan Ginés de Sepúlveda, Dialogus qui inscribitur Democrates secundus de justis 
belli causis, a cura di A. Losada, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1951

Juan de Solorzano Pereira, Disputatio de Indianarum iure, Matriti, Francisco 
Martinez, II voll.,  1629-1639

Francisco de Vitoria, Relectio de Indis, Corpus Hispanorum de Pace, V, Madrid, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1967

Bibliografia

Abasolo E., 1997: Revistas Universitarias y mentalidad juridica. Los Anales de la 
Facultad de Derecho y Ciencias Sociales (1902-1919) in V. Tau Anzoategui (ed.), 
La revista juridical en la cultura contemporanea, Buenos Aires, pp. 127 ss. 



85La riflessione di Diego Pérez De Mesa

Acosta López de Mesa J., 2012: La comunidad humana (polis) como condición de 
la libertad en la ética aristotélica, in «Estudios Políticos»,  41 , pp. 189-199

Alessi G., 2006: Il soggetto e l’ordine. Percorsi dell’individualismo nell’Europa 
moderna, Torino, Giappichelli

Baciero C., 1980: Aristotelismo político en la obra de Diego Pérez de Mesa, prologo 
a Diego Pérez de Mesa, Política o Razón de Estado, Madrid, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas, Escuela Española de la Paz, pp. LXIII- XCII 

Baldini A. E. (ed.), 1995: Aristotelismo politico e ragion di Stato: atti del Convegno 
internazionale di Torino, 11-13 febbraio 1993, Firenze, Leo S. Olschki 

Cappellini P., 2010: “Status” accipitur tripliciter. Postilla breve per un’anamnesi di 
‘capacità giuridica’ e ‘sistema de diritto romano attuale’ in Id., Storie di concetti 
giuridici, Torino, Giappichelli, pp. 49-109

Cassi A.A., 2004: Ius commune tra Vecchio e Nuovo Mondo. Mari, terre, oro nel 
diritto della Conquista (1492-1680), Milano, Giuffrè

Cassi A.A., 2023: La soggettività negata. Lo statuto (ontologico e) giuridico degli 
indios nel Descubrimiento in G. De Giudici, D. Fedele, E. Fiocchi Malaspina 
(eds.), Soggettività contestate e diritto internazionale in età moderna,  Historia 
et Jus, pp. 109-124

 Castelló V. A., 1986: Razón de estado y política de centro:  Diego Pérez de 
Mesa, inventor del “Estado Mesocrático” en la crisis del barroco, in «Persona 
y derecho: Revista de fundamentación de las Instituciones Jurídicas y de 
Derechos Humanos»,  15, pp. 235-252

Ciancio C., Goisis G. Possenti V., Totaro F. (eds.), 2022: Persona. Centralità e 
prospettive, Milano, Mimesis edizioni

Coujou J.P., 2022: Philosophies du Siècle d’Or espagnol: figures de la pensée 
juridique et politiques, Paris, Honoré Champion;

Crowther, K. M., 2020: Sacrobosco’s Sphaera in Spain and Portugal, in M. Valleriani 
(ed.), De Sphaera of Johannes de Sacrobosco in the Early Modern Period: The 
Authors of the Commentaries, a cura di, Springer (open), pp. 161-184

di Renzo Villata G., 1995: Persone e famiglia (diritto medievale e moderno), in 
Digesto delle discipline privatistiche, IV, Utet, Torino, pp. 457-527

Duve T., Egío J. L., Birr C., 2021: The School of Salamanca: A Case of Global 
Knowledge Production, Max Planck Studies in Global Legal History of the Iberian 
Worlds 2, Leiden, Brill

Forte J. M. - Alvarez P. L.  (eds.), 2008: Maquiavelo y España: Maquiavelismo 
y antimaquiavelismo en la cultura española de los siglos XVI y XVII, Madrid, 
Editorial Biblioteca Nueva

Garcia-Arenal Rodriquez M., Rodríguez Mediano F., 2013: The Orient in Spain: 
Converted Muslims, the Forged Lead Books of Granada, Leiden – Boston, Brill



86 Aldo Andrea Cassi

Garin E., 1992: La fortuna dell’etica aristotelica nel Quattrocento, in Id., La cultura 
filosofica del Rinascimento italiano. Ricerche e documenti, Firenze, Sansoni, 
terza ed., pp. 60-71

Jiménez A., 1990: Imagen y culturas: consideraciones desde la antropología ante 
la visión del indio americano, in La imagen del indio, Imagen del indio en la 
Europa moderna, Sevilla, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, pp. 
77-84

Lamacchia A., 1995: La filosofia nel Siglo de Oro. Studi sul Tardo Rinascimento, 
Levante, Bari

Landucci S.,  1972: I filosofi e i selvaggi: 1580-1780, Bari, Laterza
Langella S., Ramis-Barceló R. (eds.), 2021: ¿Qué es la Escuela de Salamanca?, 

Madrid-Porto, Sindéresis
Meccarelli M., 2021: The Possibility of the New World. Social Cohesion, Legal 

Order and the Invention of Rights in Iberian Scholastic Thought, in J.M. Beneyto 
(ed.), Empire, Humanism and Rights. Collected Essays on Francisco de Vitoria, 
Springer Verlag GmbH, pp. 145-155

Nuzzo L., 2004/2005: Dal colonialismo al postcolonialismo: tempi e avventure del 
‘soggetto indigeno’ in «Quaderni Fiorentini», 33/34, I, pp. 463-508 

Ortiz de Zàrate Leira, J. M., 2019: Diego Pérez de Mesa (1563—c. 1633), Madrid, 
Fundación Ignacio Larramendi

Pagden A., 1994: Indios e immaginazione europea: come l’indiano europeo 
divenne l’indiano americano, R. Zorzi (ed.),  L’Epopea delle scoperte, Firenze, 
Olschki, pp. 261-274

Ramirez Alvarado M., 2001: Construir una imagen: visión europea del indigena 
americano, Sevilla, Fundación El Monte

Ramis Barceló R., 2024: La segunda escolástica. Una propuesta de síntesis 
histórica, Madrid, Dykinson

Rigotti F., 2021: L’era del singolo, Torino, Einaudi
Rus Rufino S., 1989: La noción de ley en la Política o Razón de Estado de Diego 

Pérez de Mesa, in «Persona y derecho: Revista de fundamentación de las 
Instituciones Jurídicas y de Derechos Humanos», 20, pp. 239-281

Rus Rufino S., 2004: Aristóteles y el aristotelismo: una aproximación a la historia 
de la filosofía política europea medieval y moderna, in Id., Historia, filosofía y 
política en la Europa moderna y contemporánea, Leon, UniLeon

Rus Rufino S., 2006: Aristotelismo político en la Europa Medieval y moderna, in 
«Schede medievali»  44, pp. 19-76

Sciumè A., 2023: Alle radici della modernità contemporanea: declinazioni della 
sovranità e metamorfosi del soggetto nel Novecento europeo in «Italian Review 
of Legal History» 9, pp.103-156



87La riflessione di Diego Pérez De Mesa

Seed P., 1997: Are These Not Men?: The Indian’s Humanity and Capacity for 
Spanish Civilisation, in R. Forster (ed.), European and Non European Societies, 
1450-1800, I, The Longue Dureé, Eurocentrism, Encounters on the Periphery of 
Africa and Asia, Aldershot, pp. 231-255

Tosi G., 2021: Aristóteles e o Novo Mundo. A controvérsia sobre a conquista da 
América, Rio de Janeiro, Lumen Juris

Velázquez Delgado J., 2016: La construcción de lo político: Maquiavelo y el mundo 
moderno, Madrid, Universidad Autónoma Metropolitana- Biblioteca Nueva
 




