
	� Italian Review of Legal History, 10/1 (2024), n. 15, pagg. 449-462. 
	� https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
	� ISSN 2464-8914 – DOI 10.54103/2464-8914/26104. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.

NOTE SULLA CIVILTÀ DELLA CINA NEL PENSIERO EUROPEO 
MODERNO 

NOTES ABOUT THE EARLY EUROPEAN THOUGHT ABOUT CHINA 
AND CHINESE CIVILIZATION

Antonio Padoa Schioppa
Professore Emerito Università degli Studi di Milano

Abstract English: These pages aim to stress how pre-Enlightenment and Enlightenment 
thought dedicated attention to Chinese civilization, highlighting its affinities but also 
the differences with different aspects of Western European civilization. Leibniz played 
a primary role in this, and the remarks of Bayle, Wolff, Voltaire and Montesquieu 
faced the same issue   with different approaches,  more  or less positive  toward  the 
Chinese civilization, as described by the Jesuits since Matteo Ricci and other missionaries 
having lived in China for years

Keywords: enlightenment and China; chinese respect for ancestors; confucian primacy;, 
Chinese idea of Divinity/God and its relationship with Christianism

Abstract Italiano: Il saggio intende esaminare come il pensiero illuministico e pre-
illuministico rivolge l’attenzione alla civiltà cinese, mettendo in evidenza le affinità ma 
anche le differenze con i vari aspetti della civiltà occidentale. Un ruolo primario riveste in 
particolare il pensiero di Leibniz, così come quello di Bayle, Wolff, Voltaire e Montesquieu. 
Tutti questi autori, pur con differenti approcci, più o meno positivi, si interessano alla 
civiltà della Cina così come descritta dal gesuita Matteo Ricci e da altri missionari vissuti 
molti anni in quelle terre.
 
Parole chiave: Cina; Illuminismo; rispetto per gli antenati, confucianesimo; idea di dio, 
cristianesimo

La considerazione dei caratteri propri della civiltà della Cina da parte di alcuni 
dei massimi esponenti della cultura seicentesca e settecentesca merita di venir 
posta in luce da diversi punti di vista. È un tema che ha formato l’oggetto di 
indagini approfondite in anni recenti, per ragioni facilmente intuibili legate allo 
spettacolare proscenio acquisito ormai dalla Cina. Ci riferiamo in particolare 



450 Antonio Padoa Schioppa

alla monografia di Franklin Perkins su Leibniz di cui diremo1 e di Simon Kow 
su Bayle, Leibniz e Montesquieu2; ma vi è anche molto altro. Nelle note che 
seguono, dedicate all’amica e collega di tanti anni Gigliola di Renzo Villata, mi 
limiterò a richiamarne molto brevemente alcuni aspetti, anticipando alcuni tratti 
di una ricerca più ampia che spero di proseguire nel prossimo futuro; non certo 
un’indagine con pretese di originalità, dunque, ma una sintetica ricognizione su 
un fronte, quello dei rapporti tra Oriente e Occidente, che oggi ci appare di rilievo 
cruciale3. 

Faremo ricorso agli scritti di alcuni tra i massimi esponenti del pensiero pre-
illuminista e illuminista, che si interessarono per ragioni diverse ad una realtà 
tanto lontana pur senza la possibilità di accedere direttamente se non in misura 
molto circoscritta alle fonti cinesi, con una parziale eccezione per il solo Confucio. 

Rammentiamo anzitutto che dopo l’eccezionale resoconto duecentesco del 
Milione di Marco Polo4 e la coeva cronaca di Guglielmo di Rubruk5, la Cina aveva 
già formato oggetto di importanti e acute informazioni per opera del primo 
missionario attivo in Cina per lunghi anni dal 1582, il gesuita Matteo Ricci, autore 
di un’opera di grande importanza perché ricca di informazioni e di valutazioni 
di prima mano sulla civiltà cinese. I poteri dell’imperatore, il ruolo della legge, 
i pregi ma anche i difetti di un sistema punitivo spesso crudele e arbitrario, 
questo ed altro è descritto nel volume pubblicato in latino nel 1615 e in italiano 
sette anni più tardi6. Ma l’opera destina alla più ampia diffusione sulla civiltà 
cinese fu la Description de la Chine del gesuita Jean-Baptiste Du Halde7, uscita 
nel 1735, frutto di una esauriente ricognizione delle notizie pubblicate prima 
d’allora anzitutto dai missionari gesuiti che avevano trascorso anni in Cina. Sulle 
informazioni contenute in questo scritto si fondarono, nel corso della seconda 
metà del secolo, le prese di posizione di alcuni dei più importanti pensatori del 
tempo.

Al pensiero di Bayle ha dedicato un’attenta analisi recente Diego Donna8, il quale 
ha inquadrato le posizioni del filosofo francese nel panorama del grande dibattito 
sei-settecentesco sulla nozione di ateismo, che partendo dalle tesi di Spinoza 

1 Perkins, 2004. 
2 Kow, 2017
3 Rinvio su ciò alle considerazioni svolte nel mio volume (in corso di stampa) Destini 
incrociati, Europa e crisi globali, Bologna, Il Mulino, 2024, cap. X.
4 M. Polo, Il Milione, Milano, Rizzoli, 1955. Sui precedenti contatti con la Cina e sul Milione 
si veda Ortalli, 2021.
5 Guglielmo di Rubruck, Viaggio in Mongolia, a cura di P. Chiesa, Milano, Arnoldo 
Mondadori, 2014.
6 M. Ricci, Entrata nella China de’ padri della Compagnia del Gesù (1582-1610), Napoli, 
per Lazzaro Scoriggio, 1622; Roma, Edizioni paoline, 1983; Spence, 2010.
7 Cfr. su ciò Abbattista, 2017, pp. 17-24.
8 Donna, 2021.



451Note sulla civiltà della Cina nel pensiero europeo moderno

ha conosciuto l’intervento di alcuni tra i maggiori pensatori, da Malebranche a 
Leibniz e sino all’Encyclopédie di d’Alembert, Diderot, Jaucourt9 e molti altri.

Pierre Bayle ha incentrato la propria attenzione sul tema dell’ateismo: egli 
riteneva che la Cina costituisse la prova di come una civiltà potesse vivere senza 
la necessità di abbracciare una religione fondata sulla credenza di un Dio creatore 
e motore dell’universo; e questa sua convinzione, espressa in contrasto con la 
tesi di una parte degli osservatori occidentali che avevano vissuto in Cina, a 
cominciare da Matteo Ricci, venne da lui espressa ripetutamente dal 168310 al 
1704-170511 confutando la tesi del consensus gentium circa l’esistenza di Dio. 
Nel Dictionnaire12 egli asserì che a questo fine «non è necessario negare che Dio 
esista, bensì negare che Egli costituisca la causa libera e operante nel mondo 
secondo un piano provvidenziale»13.

Nel complesso dell’opera sterminata di Wilhelm Leibniz (1646-1716) l’attenzione 
dedicata alla Cina è sorprendente per continuità, intensità e profondità sin dagli 
anni giovanili, ma ancor più negli ultimi suoi anni di vita14. Nessun altro pensatore 
europeo ha dedicato alla Cina altrettanta attenzione. I suoi interventi su questo 
fronte sono numerosi e approfonditi, espressi in modo analitico in più occasioni. 
Egli non solo conosce gli scritti di una numerosa serie di autori, in prevalenza 
gesuiti, che della Cina si erano occupati dopo avervi soggiornato per anni, ma è 
stato in corrispondenza ed anche in rapporto diretto con alcuni di loro, tra i quali 
il padre Grimaldi da lui conosciuto a Roma, Joachim Bouvier e diversi altri. Questo 
fitto scambio di corrispondenza è impressionante e meriterebbe ulteriori studi.

Leibniz ritiene la civiltà cinese degna di essere conosciuta in occidente per la 
qualità delle linee culturali espresse da Confucio in modo chiaro e convincente 

9 Robert, 1997.
10 P. Bayle, Pensées diverses, écrites à un docteur de Sorbonne, à l’occasion de la Comète 
qui parut au mois de Décembre 1680, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 1683.
11 P. Bayle, Reponse aux questions d’un Provincial, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 1704; 
Id., Continuation des Pensées diverses, écrites à un Docteur de Sorbonne, à l’occasion de 
la Comète qui parut au mois de Décembre 1680 ou Reponse à plusieurs dificultez que 
Monsieur *** a proposées à l’Auteur, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 1705.
12 P. Bayle, Dictionnaire historique et critique, tome second, seconde partie, a Rotterdam, 
chez Reinier Leers, 1697, art. Sommona-Codom, pp. 1073-1075.
13 Così Donna, 2021, p. 282, dal quale abbiamo tratto le indicazioni precedenti.
14 Gli scritti di Leibniz più rilevanti sulla Cina sono il Discourse sur la Théologie naturelle des 
Chinois (1716), qui utilizzato nella versione inglese (Discourse on the Natural Theology of 
the Chinese) tradotta in G.W. Leibniz, Writings on China, trans. with Introduction, Notes, 
and Commentaries by D.J. Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La Salle, Open Court, 
1994, pp. 75-138; nonché l’Introduzione a Novissima Sinica (1697-1699), ivi (Preface to 
Novissima Sinica), pp. 45-59; lo scritto De cultu Confucii civili (1700), ivi (On the Civil Cult of 
Confucius), pp. 61-65; Annotationes de cultu religioneque Sinensium (1708), ivi (Remarks 
on Chinese Rites and Religion), pp. 67-75. Sono a mia cura le traduzioni in italiano che qui 
figurano nel testo e nelle note seguenti.



452 Antonio Padoa Schioppa

anche rispetto agli sviluppi posteriori dello stesso neo-confucianesimo. Più in 
generale, egli dichiara che sarebbe sciocco e presuntuoso giudicare con leggerezza 
i fondamenti di una civiltà trimillenaria, tanto più antica di quella occidentale dei 
greci e dei barbari15. 

Il lungo scritto Discourse on the Natural Theology of the Chinese, composto 
nel 1716, si diffonde sulle critiche che sul confucianesimo avevano espresso 
diversi missionari che avevano soggiornato in Cina dopo Mateo Ricci, tra i quali in 
particolare il padre gesuita Nicholas Longobardi. La loro tesi era volta a dimostrare 
che Confucio e i confuciani concepivano il principio supremo delle regole (Li) come 
espressione della materia prima, non già di una somma realtà divina. Leibniz al 
contrario condivide la tesi in precedenza espressa da Matteo Ricci, che avvicina 
in questo la religiosità cinese a quella delle religioni occidentali, pur con le debite 
differenze, il che aveva consentito a Ricci e consente a Leibniz di sostenere che 
un’influenza dell’occidente volta a convincere i cinesi delle verità cristiane potesse 
trovare spazio in Cina. La confutazione della tesi del padre Longobardi sul Li come 
materia e non come divinità occupò a lungo Leibniz nel Discourse, anche perché 
egli teneva contemporaneamente a rimuovere analoghe tendenze ateistiche non 
assenti neppure nell’Occidente16 antico e moderno. I moderni commentatori di 
Confucio, che Leibniz contesta, gli appaiono sostanzialmente atei17. 

Leibniz sostenne infatti a più riprese (in particolare nel Discourse) la sua 
preferenza per le tesi espresse dallo stesso Confucio rispetto a quelle che vennero 
elaborate dai post-confuciani18, che i critici europei citavano nel tentativo di 
dimostrarne l’estraneità rispetto alle concezioni occidentali sulla divinità. Ma 
secondo Leibniz «il loro Li (che significa ordine) è il primo motore e la base di 
ogni altra realtà, ed io ritengo che corrisponda alla nostra Divinità»19. Anche i 
padri della Chiesa, osserva Leibniz, e più tardi gli scolastici si erano pronunciati in 
modo difforme sulle dottrine del cristianesimo; ed anche gli occidentali avevano 
elaborato sin dall’antichità una nozione sulle realtà angeliche che non escludeva 
un rapporto con la corporeità e non presupponevano una pluralità di Dei, come 
nella stessa posizione andava interpretata la venerazione per gli anziani che era 
propria dei cinesi20. Lo stesso apostolo Paolo, egli osserva, aveva destinato un 
altare in Atene, che lo respingeva, al “dio ignoto”21. Le ripetute analogie con le 
tesi dei teologi d’occidente sono caratteristiche dell’atteggiamento aperto con il 
quale Lebniz guardava alla Cina.

15 Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, cit., p. 78.
16 Ivi, §§ 4-23, pp. 79-97.
17 Leibniz, Remarks on Chinese Rites and Religion, cit., § 1, p. 68.
18 Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, cit., p. 75.
19 Ivi, pp. 77, 79.
20 Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, p. 76; Id., On the Civil Cult of 
Confucius, cit., § 1, p. 61.
21 Leibniz, On the Civil Cult of Confucius, cit., § 9, p. 63.



453Note sulla civiltà della Cina nel pensiero europeo moderno

In linea generale Leibniz si espresse più volte in favore di uno scambio tra le 
culture, convinto com’era che una base comune si potesse trovare sempre, con 
mutuo arricchimento conoscitivo. Era questa una sua fondamentale convinzione.

Anche nella sua innovativa teoria sull’aritmetica binaria Leibniz trova 
corrispondenze nei celebri esagrammi del Yi Jing. Si tratta di un’analogia 
sorprendente. Leibniz aveva comunicato ad alcuni corrispondenti, tra i quali 
Grimaldi gesuita (1697), il significato non solo matematico ma addirittura religioso 
di una computazione binaria (0/1) che anticipa sorprendentemente quella dei 
moderni calcoli digitali: essa spiegherebbe addirittura il mistero della creazione 
ex nihilo del mondo da parte di Dio. Ed era orgoglioso di riscontrare che a tanti 
secoli di distanza egli aveva riscoperto per proprio conto un’impostazione che i 
cinesi conoscevano da oltre un millennio, anche se con implicazioni diverse da 
quelle che Leibniz attribuiva al calcolo binario22.

Dunque secondo Leibniz non solo lo scambio delle idee va comunque sempre 
incentivato ma, nel caso della Cina, ciò si raccomanda anche per due ragioni 
specifiche: perché i cinesi mostrano una valorizzazione delle esperienze di 
governo superiore a quella dell’occidente, che invece eccelle nella qualità 
dell’elaborazione concettuale23; e perché la concezione religiosa dei cinesi è tanto 
più sobria ed essenziale rispetto alle infinite dispute che caratterizzano la storia del 
cristianesimo. Una realtà che Leibniz deplora a più riprese, in quanto tali dispute 
«in nome della religione distruggono i fondamenti stessi della religione»24. Invece 
la concezione di Confucio si avvicina a quella che è la “religione naturale” che 
sta alla base di ogni religione25. Questa mi pare la ragione di fondo del consenso 
espresso da Leibniz per la civiltà cinese. 

D’altra parte egli ritiene che l’avversione dei cinesi per la guerra («essi sono 
avversi alla guerra») non sia saggia in quanto «anche i buoni debbono coltivare 
l’arte della guerra affinché il male non sia in grado di prevalere; in ciò gli occidentali 
vedono più chiaro»26. Va peraltro osservato che l’intera storia cinese mostra in 
realtà come non solo la guerra ma anche le strategie sulla guerra fossero tutt’altro 
che ignorate da loro.

La discussione sulla religione in Cina è del massimo rilievo, se si considera 
che altri in Europa, ad esempio Malebranche, ma anche una gran parte dei 
commentatori religiosi (non però i gesuiti, a partire da Ricci), condannavano i 
cinesi precisamente per tale visione considerata (a torto, secondo Leibniz) 
vicina all’ateismo. Egli si spinge più in là: è proprio dalla Cina che può provenire 

22 Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, cit., pp. 132-138.
23 Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., p. 47 s. 
24 Perkins, 2004, p. 154.
25 Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., § 9, p. 51.
26 Ivi, § 2, p. 46; anche questa convinzione è tratta dall’analogo giudizio formulato in 
precedenza da Matteo Ricci: «né il re né il suo popolo pensano mai a guerre di aggressione, 
non hanno ambizioni di conquista» (Perkins, 2004, p. 147).



454 Antonio Padoa Schioppa

all’Europa l’insegnamento di una corretta impostazione religiosa: «i cinesi 
potrebbero insegnarci il ricorso e la pratica di una religione naturale»27. Anche la 
benevolenza che i cinesi mostrano nei confronti dei loro pari, che si coniuga con 
il rispetto per le gerarchie sociali, suscita l’ammirazione di Leibniz28.

Il che non toglie che in altri scritti Leibniz incoraggi i contatti con la cultura dei 
cinesi anche allo scopo di rendere possibile una loro conversione al cristianesimo, 
pur depurato delle scorie che lo intossicano, ma essenziale nel ruolo che Cristo 
ha avuto nella promozione di un atteggiamento di amore per Dio e di Dio per 
l’uomo; un’idea peraltro non lontana, per Leibniz, dalla nozione di “generosità” e 
di “benevolenza” (Ren) ben presente nel confucianesimo29. 

Sul diritto della Cina Leibniz non si sofferma; ma richiama con lode l’importanza 
del culto delle tradizioni che è proprio di quel popolo sin dall’età più antica. E 
nello scritto citato del 1697 Leibniz sottolinea ripetutamente – riferendosi alle 
informazioni ricevute a Roma dal gesuita Claudio Grimaldi, da lui molto stimato – 
l’alta qualità del governo dell’imperatore Kangxi (1662-1722) della dinastia Qing30, 
che aveva tenuto in alto rispetto la cultura dichiarandosi pronto ad apprendere 
nozioni e informazioni anche dai missionari gesuiti, pur deprecando le divisioni 
tra i cristiani. Le missioni in Cina avrebbero potuto favorire il superamento di tali 
lacerazioni. Anche nell’Accademia da lui fondata a Berlino nel 1700, che ancora 
porta il suo nome, Leibniz pose la relazione con la Cina in posizione centrale. E la 
comunicazione in Cina della scienza occidentale da parte dei missionari avrebbe 
favorito la conversione al cristianesimo: propagatio fidei per scientias31.

Alcune delle idee di Leibniz sulla Cina vennero riprese pochi anni dopo la sua 
morte da un pensatore destinato ad esercitare la più alta influenza nel mondo 
dell’accademia e delle riforme in Germania e nell’Impero asburgico, Christian 
Wolff (1679-1754), matematico e filosofo della politica e del diritto. Nominato 
professore a Halle sin da giovane età, in un suo discorso sulla filosofia pratica 
dei Cinesi32, egli sostenne che costoro, pur non dovendo ritenersi atei, avevano 
della divinità un’idea derivante da una forma di religione naturale, per la quale 
la fonte della moralità e della condotta virtuosa era slegata da precetti dettati 
all’umanità da un Dio personale e consisteva invece nella tendenza innata al bene 
che è propria della natura umana, un’idea ben radicata nel pensiero confuciano. 

27 Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., p. 51.
28 Ivi, p. 47: «grande è la loro reverenza verso i superiori e verso gli anziani; i contadini 
e i servi cinesi, quando si rallegrano alla vista dei loro pari dopo una lunga separazione 
si comportano reciprocamente con tanto affetto e rispetto che supera la cortesia 
degli aristocratici europei; nella loro conversazione nessuno offende in alcun modo 
l’interlocutore».
29 Perkins, 2004, p. 205.
30 Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., § 7, p. 46 s.
31 Perkins, 2004, pp. 120-128, 133, 147.
32 C. Wolff, Oratio de Sinarum philosophia practica, Francofurti ad Moenum, apud Joh. B. 
Andreae et Henr. Hort., 1726.



455Note sulla civiltà della Cina nel pensiero europeo moderno

Queste affermazioni, molto simili e conformi a quanto scritto da Leibniz come 
si è visto, offrirono il pretesto, ad opera di colleghi a lui ostili ideologicamente 
e personalmente, per chiedere e ottenere che il sovrano allontanasse Wolff da 
Halle con un drastico provvedimento ad personam, con minaccia di morte in caso 
di resistenza. Wolff passò allora a Marburgo e solo nel 1740 fece ritorno a Halle, 
ormai celebre e accolto questa volta con grande successo. 

Nella sua tarda opera sul diritto delle genti33 Wolff, discutendo se sia possibile 
vincere le tendenze negative e barbariche della condotta umana tramite 
l’addestramento e l’educazione, cita il modello della Cina come un esempio del 
tentativo, costante nella storia di quella civiltà, di educare a un comportamento 
pubblico e privato corretto, nonostante il fatto che sotto il profilo delle conoscenze 
in senso lato scientifiche il grado di avanzamento dei cinesi dovesse ritenersi 
inferiore a quello europeo, come già aveva argomentato Leibniz34.

Nel grande affresco dell’Essai sur les moeurs35 Voltaire dedica alla Cina due 
capitoli, frutto di attente letture di fonte gesuitica ed anche di incontri diretti con 
gesuiti che erano stati missionari in Cina per anni. 

Secondo Voltaire la fase più antica della storia millenaria dell’impero36 si 
accompagna per l’età moderna alle vicende drammatiche della conquista da 
parte dei Tartari, che mantennero i costumi e le leggi tradizionali per merito del 
neo imperatore Chang-hi, asceso al potere all’età di appena otto anni37. Voltaire 
smentisce recisamente l’accusa di ateismo che in Europa veniva rivolta ai cinesi, 
richiamando la sottomissione degli imperatori ai voleri del Cielo e la nobiltà delle 
idee di Confucio: «cette morale, cette obéissance aux lois, jointe à l’adoration 
d’un Être suprême, forment la religion de la Chine, celle des empereurs et des 
littrés»38. 

Ma «ciò che i cinesi hanno di più valido sono la morale e la legge. Il rispetto dei 
figli per il padre costituisce il fondamento del governo. I mandarini letterati sono 
considerai i padri dei loro amministrati e l’imperatore è il padre dell’impero»39. 
«Non si può immaginare nessun governo migliore di quello in cui, come accade in 
Cina, tutto si decide nei tribunali […]. Se c’è uno stato in cui la vita, l’onore e i beni 
degli uomini sono protetti dalla legge, questo è la Cina»40. Un quadro altamente 

33 C. Wolff, Ius Gentium methodo scientifica pertractatum, Halae Magdeburgicae, prostat 
in officina libraria Rengeriana, 1749; Id., The Law of Nations Treated According to the 
Scientific Method, trans. by J.H. Drake and T. Ahnert, Carmel, Indiana, Liberty Found, 
2017.
34 Wolff, The Law of Nations, cit., §§ 54-55, p. 51.
35 Voltaire, Essai sur les moeurs et l’esprit des Nations et sur les principaux faits de l’histoire 
depuis Charlemagne jusqu’à Louis XIII (1756), éd. R. Pomeau, Paris, Garnier, 1963, 2 voll.
36 Voltaire, Essai sur les moeurs, cit., I, pp. 205-218.
37 Ivi, II, pp. 785-793.
38 Ivi, I, p. 218.
39 Ivi, I, p. 216.
40 Ivi, II, p. 785 s.



456 Antonio Padoa Schioppa

elogiativo, quasi senza ombre.
Le false accuse sulla Cina erano dovute secondo Voltaire a un travisamento 

delle informazioni sui loro costumi41. Voltaire nota anche la precocità di molte 
scoperte cinesi, dalla carta alla polvere da sparo, per non parlare della matematica 
e della geometria, ma si sorprende che in Cina se ne sia fatto così scarso uso; 
e trova una spiegazione non solo nel rispetto dei riti e delle consuetudini, ma 
anche nella grande difficoltà insita nell’apprendimento e nella riproduzione del 
loro pur antichissimo modo di scrittura42. 

I giudizi positivi di Leibniz e di Voltaire furono contrastati da Montesquieu. Nel 
suo capolavoro, uscito in prima edizione nel 1748 e in seconda edizione dieci anni 
più tardi, egli si soffermò a più riprese sulla Cina, sulle sue istituzioni pubbliche 
e private e sulle caratteristiche del suo governo. La fonte principale alla quale 
le informazioni sono attinte è costituita dalla Description de la Chine di Jean-
Baptiste Du Halde, pubblicata pochi anni prima come si è detto sopra.

La tesi espressa nell’Esprit des Lois si iscrive nel concetto che l’autore pone 
alla base dei diversi regimi politici, sintetizzata nel Libro VIII.20: ai piccoli Stati si 
addice la democrazia, agli Stati di medie proporzioni la monarchia, agli imperi un 
governo dispotico. E poiché la Cina appartiene senza dubbio alla terza categoria, 
in quanto ha sempre praticato un regime imperiale, essa deve considerarsi 
dispotica nel suo governo, con la conseguenza che ne discende, e cioè che la 
regola di fondo di tale regime è la paura: «la Chine est donc un Etat despotique, 
dont le principe est la crainte»43.

Montesquieu è ben consapevole di esprimere con ciò un parere in contrasto 
con quello di chi lo aveva preceduto, in particolare con l’opinione dei gesuiti che 
avevano lodato le virtù del governo imperiale cinese, i meriti del suo sistema 
giudiziario, l’esaltazione del buon governo espressa nei testi confuciani. Ma 
egli riporta anche opinioni meno favorevoli, la frequente corruzione, le rivolte 
violente causate dalle carestie, l’uso corrente delle bastonature, pur con qualche 
temperamento di tale severo giudizio.

Il tema dell’ordinamento della Cina venne affrontato da Montesquieu nel libro 
XIX dell’Esprit des Lois. È il libro nel quale più chiaramente viene formulato il 
principio fondamentale per il quale sono il clima, la religione, le leggi, i costumi 
(moeurs), gli usi (manières) a dare vita allo “spirito generale” di una nazione e a 
segnarne le specificità e le differenze44. Le leggi disciplinano le azioni del cittadino, 
i costumi regolano piuttosto le azioni dell’uomo; questi riguardano la condotta 
interiore, mentre gli usi (manières) concernono la condotta esteriore. 

Nello Stato dispotico non bisogna mai pretendere di mutare i costumi o gli usi, 

41 Ivi, I; vedi le note a Montesquieu, ivi, I, pp. 461-464.
42 Ivi, p. 215.
43 Montesquieu, De l’Esprit des Loix, a Geneve, chez Barrillot et fils, 1748, VIII.21.
44 Ivi, XIX.4.



457Note sulla civiltà della Cina nel pensiero europeo moderno

perché ciò susciterebbe una rivoluzione45. In Cina tuttavia i governanti misero 
insieme la religione, le leggi, i costumi e gli usi: questo insieme costituiva la 
morale, la virtù. E fu questa fusione a costituire nel suo insieme il complesso dei 
riti e a determinare il successo del governo dell’impero46. Ma c’è di più: proprio 
tale caratteristica spiega, secondo Montesquieu, la ragione per la quale le 
conquiste militari che più volte mutarono le dinastie imperiali, non produssero un 
mutamento del regime: furono invece i conquistatori ad adottare i riti del paese 
perché «è impossibile sradicare ad un tempo tutte le componenti – religione, 
leggi, costumi, riti – di una nazione»47. 

Ciò spiega anche, a suo avviso, perché il cristianesimo con i suoi principi 
ispiratori – i sacramenti, l’ordine sacerdotale, la monogamia, il monachesimo ed 
altro – non potrebbe mai affermarsi in Cina perché in contrasto con la tradizione 
e con lo spirito di quella nazione. Di più, la religione cristiana unisce gli esseri 
umani nel culto pubblico e comune, mentre i riti sono costruiti in modo opposto: 
da una parte il cristianesimo «semble demander que tout s’unisse», dall’altra 
«les rites des Chinois semblent ordonner que tout se sépare»; il che è conforme 
allo spirito del dispotismo proprio del regime politico cinese48. Si conferma così la 
diagnosi già enunciata sopra, nel Libro VIII. 

Un aspetto del regime imperiale cinese che attira l’attenzione di Montesquieu 
concerne il rapporto tra la componente dei Tartari e la componente cinese. 
I Tartari, i quali conquistarono l’impero nel XIII secolo, ebbero l’accortezza di 
formare corpi militari di difesa composti per la metà da loro truppe e per metà 
da cinesi, pur con un corpo di guardia tartaro per assicurare la difesa imperiale; 
e la medesima strategia fu adottata per i tribunali, con funzionari suddivisi tra le 
due etnie/nazioni49. Anche questa osservazione è di indubbio rilievo. 

L’onore riconosciuto agli antenati, l’obbedienza in vita e i riti del lutto alla morte 
del padre, il rispetto per gli anziani, tutto questo si collega con il rispetto per 
l’autorità, sino al vertice dell’Impero, ma in pari tempo si coniuga con la cura dei 
funzionari per i propri amministrati e con la sollecitudine dell’imperatore per i 
propri sudditi50: il principe è considerato il padre del suo popolo. Montesquieu 
coglie con acume questo duplice movimento di attenzione e di tutela verso l’alto 
e verso il basso, considerandolo tipico dello spirito pubblico della Cina. 

L’interpretazione così enunciata spiega anche, per Montesquieu, la stabilità 
della storia cinese. Forse nessun altro osservatore occidentale aveva espresso 
così chiaramente questo insieme di caratteristiche.

45 Ivi, VIII.21.
46 Ivi, XIX.17. 
47 Ivi, XIX.19.
48 Ivi, XIX.18.
49 Ivi, X.15-16.
50 Ivi, XIX.19; XII.29.



458 Antonio Padoa Schioppa

È interessante notare che in una delle Pensées51, scritta posteriormente 
all’Esprit des Lois, il giudizio negativo sul governo cinese viene considerevolmente 
attenuato: il giudizio sul dispotismo derivante dalla sua costituzione imperiale 
viene riveduto, sino a indurre l’autore a definire il regime cinese come un regime 
misto, con aspetti propri di una repubblica, altri propri di una monarchia, accanto 
a quelli propriamente dispotici. D’altronde, già nell’opera principale Montesquieu 
aveva osservato che in Cina l’imperatore è “pontefice sovrano”, ma che ci sono 
alcuni libri, conosciuti da tutti – si riferisce verosimilmente agli scritti confuciani 
– ai quali egli stesso deve conformarsi52; e che comunque la necessità stessa di 
valorizzare la grande fertilità del suolo aveva obbligato gli imperatori ad adottare 
un comportamento non tirannico e a promulgare leggi ottimali, puntualmente 
rispettate dai sudditi53, finalizzate ad assicurare la «tranquillité publique»54. 

Un bilanciamento accurato, dunque, quello formulato da Montesquieu in 
più passi dell’opera, che in definitiva sembra smentire in concreto, proprio per 
la Cina, il postulato primo, già citato, per il quale agli imperi è connaturato il 
regime dispotico. La maggior parte dei tanti spunti sul regime cinese disseminati 
nell’Esprit des lois è comunque di segno positivo, anche se questo regime non 
costituisce certo per l’autore un modello imitabile nell’Europa del suo tempo, a 
differenza del modello costituzionale inglese.

Fu comunque il giudizio di Montesquieu sul dispotismo del regime cinese a 
venir considerato dalla maggior parte degli autori che scrissero in seguito. E se in 
molti esso prevalse per l’autorità di chi lo aveva formulato, per altri esso doveva 
respingersi, come fece Voltaire nel Dictionnaire philosophique pubblicato nel 
1764. Egli riferisce il caso ben noto in Europa dell’allontanamento di Wolff dalla 
cattedra di Halle per aver difeso la fonte della moralità civile in Cina; e dichiara 
che nonostante i suoi difetti la costituzione della Cina è “la migliore al mondo”, 
anche perché i cinesi non si dividono tra loro in sette e correnti come i cristiani 
ma si richiamano concordemente a un solo Dio55.

In conclusione, due osservazioni.
Anzitutto deve essere sottolineato il giusto approccio adottato da Simon 

Kow nella sua recente monografia sui rapporti tra l’illuminismo e la Cina56, che 
riprendo qui pur con qualche diversa accentuazione. Per ognuno dei pensatori 
che abbiamo evocato, le valutazioni sulla Cina, attinte alle medesime fonti di 
provenienza occidentale e per lo più gesuitica, vanno contestualizzate in relazione 

51 Montesquieu, Mes pensées, in Œuvres complètes, éd. R. Caillois, I, Paris, Gallimard, 
1949, n. 268.
52 Montesquieu, De l’Esprit des Loix, cit., XXV.8.
53 Ivi, XVIII,6. 
54 Ivi, XI.5.
55 Voltaire, Dictionnaire philosophique, De la Chine, Paris, Garnier 1964, p. 113 s. 
56 Kow, 2017.



459Note sulla civiltà della Cina nel pensiero europeo moderno

con gli obiettivi ideali e in senso lato politici perseguiti da ciascuno di loro. Una 
visione laica, svincolata da dogmi ecclesiastici in Bayle. Una finalità diretta al 
superamento delle divisioni funeste all’interno del cristianesimo in Leibniz, il quale 
a tal fine si era adoperato sin dagli anni giovanili. Un argomento ulteriore contro 
le violazioni delle libertà di pensiero e di azione in Voltaire. Un giudizio negativo, 
per quanto successivamente temperato, ma anche storicamente corretto in 
Montesquieu, in nome di un ideale di riforma politica ispirato al modello inglese 
della separazione tra i poteri che sta alla base del moderno costituzionalismo 
europeo e occidentale.

In secondo luogo, gli spunti che abbiamo evocato – con particolare riguardo 
alle riflessioni approfondite di Wilhelm Leibniz – costituiscono una molto 
significativa anticipazione di un atteggiamento di attenzione dell’Occidente 
verso una grande e antica civiltà come è quella della Cina. Va aggiunto che non 
abbiamo qui ricordato come ancora nel Settecento anche le civiltà americane 
del Nord e del Sud abbiamo suscitato in Europa un’attenzione acuta, sullo 
spunto di critiche acute alla società dell’Occidente raccolte dai missionari gesuiti 
e formulate efficacemente da alcuni esponenti del mondo americano giunti in 
Europa e familiarizzati con le istituzioni dell’Occidente57. Giustamente la recente 
sintesi di David Graeber e David Wengrow ha sottolineato58 come queste critiche 
non siano rimaste senza eco nelle valutazioni politiche e istituzionali di alcuni 
degli esponenti dell’illuminismo e del post-illuminismo maturo, a cominciare da 
Rousseau.

Oggi, ormai da alcuni decenni, anzi ormai da oltre un secolo con Schopenhauer59 
e poi con le vicende storiche del Novecento e con l’evoluzione recente e 
spettacolare di India e Cina, questa attenzione si è ridestata con molta maggiore 
intensità, dopo la crisi irreversibile del primato dell’Europa nella politica mondiale 
e dopo l’ormai evidente tramonto della potenza egemone di un solo Stato o di 
due Stati-potenza. Per limitarci a pochi nomi – tra i quali quelli di Rabindranath 
Tagore, Romain Rolland, René Guénon, Amartya Sen, Simone Weil, Michel 
Foucault, Luigi Lombardi Vallauri60, sostenitori con molti altri di un necessario 

57 Una corposa serie in 71 volumi di Relazioni di padri gesuiti presenti nella “nuova 
Francia” della Louisiana, dei Grandi Laghi del Nord America e del Canada descrisse con 
molta cura i costumi di quei popoli; e a più riprese informò come quei “barbari” quasi 
sempre ritenessero le proprie comunità molto più civili rispetto alla realtà della Francia 
e dell’Europa coeva.
58 Graeber, Wengrow, 2022, pp. 38-89.
59 Sul potente influsso del buddhismo e della ideologia religiosa indiana nel 
pensiero di Schopenhauer, https://www.iisf.it/scuola/schopenhauer/schopenhauer.
htm#:~:text=Egli%20%C3%A8%20il%20primo%20fi losofo,%2C%20tanti%20
animali%2C%20tanti%20individui.
60 Rinviamo ad alcuni scritti significativi su questo fronte: Cassi, 2021; Panikkar, 2006 
(ma 1980), sintesi in Cassi, 2021, in particolare pp. 103-107; Sen, 1998; Foucault, 2001; 
Lombardi Vallauri, 2015; Weil, 2003; cfr. inoltre Catania, Lombardi Vallauri (eds.), 2000.



460 Antonio Padoa Schioppa

legame di complementarietà tra Oriente e Occidente – questo cammino è ripreso. 
Ed anche per questo è sembrato opportuno rievocarlo.

Fonti 

P. Bayle, Pensées diverses, écrites à un docteur de Sorbonne, à l’occasion de la 
Comète qui parut au mois de Décembre 1680, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 
1683

P. Bayle, Dictionnaire historique et critique, tome second, seconde partie, a 
Rotterdam, chez Reinier Leers, 1697

P. Bayle, Reponse aux questions d’un Provincial, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 
1704

P. Bayle, Continuation des Pensées diverses, écrites à un Docteur de Sorbonne, 
à l’occasion de la Comète qui parut au mois de Décembre 1680 ou Reponse à 
plusieurs dificultez que Monsieur *** a proposées à l’Auteur, a Rotterdam, chez 
Reinier Leers, 1705

Guglielmo di Rubruck, Viaggio in Mongolia, a cura di P. Chiesa, Milano, Arnoldo 
Mondadori, 2014

G.W. Leibniz, Preface to Novissima Sinica [Introduzione a Novissima Sinica, 1697], 
in Writings on China, trans. with Introduction, Notes, and Commentaries by D.J. 
Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La Salle, Open Court, 1994, pp. 45-59

G.W. Leibniz, On the Civil Cult of Confucius [De cultu Confucii civili, 1700], in 
Writings on China, trans. with Introduction, Notes, and Commentaries by D.J. 
Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La Salle, Open Court, 1994, pp. 61-65

G.W. Leibniz, Remarks on Chinese Rites and Religion [Annotationes de cultu 
religioneque Sinensium, 1708], Writings on China, trans. with Introduction, 
Notes, and Commentaries by D.J. Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La 
Salle, Open Court, 1994, pp. 67-75

G.W. Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese [Discourse sur 
la Théologie naturelle des Chinois, 1716], in Writings on China, trans. with 
Introduction, Notes, and Commentaries by D.J. Cook and H. Rosemont, Jr., 
Chicago and La Salle, Open Court, 1994, pp. 75-138

Montesquieu, De l’Esprit des Loix, a Geneve, chez Barrillot et fils, 1748
Montesquieu, Mes pensées, in Œuvres complètes, tome I, éd. R. Caillois, Paris, 

Gallimard, 1949
M. Polo, Il Milione, Milano, Rizzoli, 1955
M. Ricci, Entrata nella China de’ padri della Compagnia del Gesù (1582-1610), 

Napoli, per Lazzaro Scoriggio, 1622; Roma, Edizioni paoline, 1983
Voltaire, Essai sur les moeurs et l’esprit des Nations et sur les principaux faits de 



461Note sulla civiltà della Cina nel pensiero europeo moderno

l’histoire depuis Charlemagne jusqu’à Louis XIII (1756), éd. R. Pomeau, Paris, 
Garnier, 1963, 2 voll.

Voltaire, Dictionnaire philosophique, Paris, Garnier 1964
C. Wolff, Oratio de Sinarum philosophia practica, Francofurti ad Moenum, apud 

Joh. B. Andreae et Henr. Hort., 1726
C. Wolff, Ius Gentium methodo scientifica pertractatum, Halae Magdeburgicae, 

prostat in officina libraria Rengeriana, 1749
C. Wolff, The Law of Nations Treated According to the Scientific Method, trans. by 

J.H. Drake and T. Ahnert, Carmel, Indiana, Liberty Found, 2017

Bibliografia

Abbattista G., 2017: Chinese Law and Justice: George Thomas Staunton (1781-
1859) and the European Discourses on China in the Eighteenth and Nineteenth 
Centuries, in G. Abbattista (ed.), Law, justice and Codification in Qing China. 
European and Chinese Perspectives: Essays in History and Comparative Law, 
Trieste, EUT, pp. 1-135

Cassi A.A., 2021: I diritti fondamentali nella costruzione di un ponte tra Occidente 
e Oriente. Testata d’angolo o pietra d’inciampo?, in “Fundamental Rights. 
Rivista di studi giuridici, storici e antropologici”, 1, pp. 91-113

Catania A., Lombardi Vallauri L. (eds.), 2000: Concezioni del diritto e diritti umani. 
Confronti Oriente-Occidente. Atti del XXI Congresso nazionale della Società 
italiana di filosofia giuridica e politica (Salerno-Ravello, 7-10 ottobre 1998), 
Napoli, Edizioni scientifiche italiane

Donna D., 2021: Miraggi dell’altro. Bayle e la Cina dei filosofi, in “Eikasmós. 
Quaderni bolognesi di Filologia classica”, 32, pp. 279-292

Foucault M., 2001: Il Discorso, la storia, la verità. Interventi 1969-1984, trad. it. a 
cura di M. Bertani, Torino, Einaudi

Graeber D., Wengrow D., 2022: L’alba di tutto. Una nuova storia dell’umanità, 
Milano, Rizzoli

Kow S., 2017: China in Early Enlightenment Political Thought, London and New 
York, Routledge 

Lombardi Vallauri L., 2015: Meditare in Occidente. Corso di mistica laica, Firenze, 
Le lettere

Ortalli G., 2021: Dall’Europa a scoprire l’Oriente. Da Gengis Kahn a Marco Polo, 
Roma, Viella

Padoa Schioppa A., 2025 (in corso di pubblicazione): Destini incrociati. Europa e 
crisi globali, Bologna, Il Mulino

Panikkar R., 2006: I diritti dell’uomo sono una concezione occidentale? (1980), in 



462 Antonio Padoa Schioppa

“InterCulture”, 5, maggio-agosto, pp. 23-57
Perkins F., 2004: Leibniz and China. A Commerce of Light, Cambridge, Cambridge 

University Press
Robert J.A.G., 1997: L’image de la Chine dans l’Enciclopédie, in “Recherches sur 

Diderot et sur l’Encyclopédie”, 22, pp. 87-108
Sen A., 1998: Laicismo indiano, Milano, Feltrinelli
Spence J.D., 2010: Il palazzo della memoria di Matteo Ricci, Milano, Adelphi
Weil S., 2003: Sul colonialismo. Verso un incontro tra Occidente e Oriente, a cura 

di D. Canciani, Milano, Medusa


