ITALIAN REVIEW
&o

D’ o LEGAL HisTORY

NOTE SULLA CIVILTA DELLA CINA NEL PENSIERO EUROPEO
MODERNO

NOTES ABOUT THE EARLY EUROPEAN THOUGHT ABOUT CHINA
AND CHINESE CIVILIZATION

Antonio Padoa Schioppa
Professore Emerito Universita degli Studi di Milano

Abstract English: These pages aim to stress how pre-Enlightenment and Enlightenment
thought dedicated attention to Chinese civilization, highlighting its affinities but also
the differences with different aspects of Western European civilization. Leibniz played
a primary role in this, and the remarks of Bayle, Wolff, Voltaire and Montesquieu
faced the same issue with different approaches, more or less positive toward the
Chinese civilization, as described by the Jesuits since Matteo Ricci and other missionaries
having lived in China for years

Keywords: enlightenment and China; chinese respect for ancestors; confucian primacy;,
Chinese idea of Divinity/God and its relationship with Christianism

Abstract Italiano: Il saggio intende esaminare come il pensiero illuministico e pre-
illuministico rivolge I'attenzione alla civilta cinese, mettendo in evidenza le affinita ma
anche le differenze con i vari aspetti della civilta occidentale. Un ruolo primario riveste in
particolare il pensiero di Leibniz, cosi come quello di Bayle, Wolff, Voltaire e Montesquieu.
Tutti questi autori, pur con differenti approcci, piu 0 meno positivi, si interessano alla
civilta della Cina cosi come descritta dal gesuita Matteo Ricci e da altri missionari vissuti
molti anni in quelle terre.

Parole chiave: Cina; llluminismo; rispetto per gli antenati, confucianesimo; idea di dio,
cristianesimo

La considerazione dei caratteri propri della civilta della Cina da parte di alcuni
dei massimi esponenti della cultura seicentesca e settecentesca merita di venir
posta in luce da diversi punti di vista. E un tema che ha formato l'oggetto di
indagini approfondite in anni recenti, per ragioni facilmente intuibili legate allo
spettacolare proscenio acquisito ormai dalla Cina. Ci riferiamo in particolare

< ltalian Review of Legal History, 10/1 (2024), n. 15, pagg. 449-462.

K3

% https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
X ISSN 2464-8914 — DOI 10.54103/2464-8914/26104. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.

"’

0,
0

"’



450 Antonio Padoa Schioppa

alla monografia di Franklin Perkins su Leibniz di cui diremo® e di Simon Kow
su Bayle, Leibniz e Montesquieu?;, ma vi & anche molto altro. Nelle note che
seguono, dedicate all'amica e collega di tanti anni Gigliola di Renzo Villata, mi
limitero a richiamarne molto brevemente alcuni aspetti, anticipando alcuni tratti
di una ricerca pil ampia che spero di proseguire nel prossimo futuro; non certo
un’indagine con pretese di originalita, dunque, ma una sintetica ricognizione su
un fronte, quello dei rapporti tra Oriente e Occidente, che oggi ci appare di rilievo
cruciale.

Faremo ricorso agli scritti di alcuni tra i massimi esponenti del pensiero pre-
illuminista e illuminista, che si interessarono per ragioni diverse ad una realta
tanto lontana pur senza la possibilita di accedere direttamente se non in misura
molto circoscritta alle fonti cinesi, con una parziale eccezione per il solo Confucio.

Rammentiamo anzitutto che dopo l'eccezionale resoconto duecentesco del
Milione di Marco Polo* e la coeva cronaca di Guglielmo di Rubruk®, la Cina aveva
gia formato oggetto di importanti e acute informazioni per opera del primo
missionario attivo in Cina per lunghi anni dal 1582, il gesuita Matteo Ricci, autore
di un’opera di grande importanza perché ricca di informazioni e di valutazioni
di prima mano sulla civilta cinese. | poteri dell'imperatore, il ruolo della legge,
i pregi ma anche i difetti di un sistema punitivo spesso crudele e arbitrario,
questo ed altro é descritto nel volume pubblicato in latino nel 1615 e in italiano
sette anni pil tardi®. Ma l'opera destina alla pit ampia diffusione sulla civilta
cinese fu la Description de la Chine del gesuita Jean-Baptiste Du Halde’, uscita
nel 1735, frutto di una esauriente ricognizione delle notizie pubblicate prima
d’allora anzitutto dai missionari gesuiti che avevano trascorso anni in Cina. Sulle
informazioni contenute in questo scritto si fondarono, nel corso della seconda
meta del secolo, le prese di posizione di alcuni dei pil importanti pensatori del
tempo.

Al pensiero di Bayle ha dedicato un’attenta analisi recente Diego Donna?, il quale
ha inquadrato le posizioni del filosofo francese nel panorama del grande dibattito
sei-settecentesco sulla nozione di ateismo, che partendo dalle tesi di Spinoza

! Perkins, 2004.

2 Kow, 2017

3 Rinvio su cio alle considerazioni svolte nel mio volume (in corso di stampa) Destini
incrociati, Europa e crisi globali, Bologna, Il Mulino, 2024, cap. X.

4M. Polo, Il Milione, Milano, Rizzoli, 1955. Sui precedenti contatti con la Cina e sul Milione
si veda Ortalli, 2021.

> Guglielmo di Rubruck, Viaggio in Mongolia, a cura di P. Chiesa, Milano, Arnoldo
Mondadori, 2014.

8 M. Ricci, Entrata nella China de’ padri della Compagnia del Gesu (1582-1610), Napoli,
per Lazzaro Scoriggio, 1622; Roma, Edizioni paoline, 1983; Spence, 2010.

7 Cfr. su cio Abbattista, 2017, pp. 17-24.

8 Donna, 2021.



Note sulla civilta della Cina nel pensiero europeo moderno 451

ha conosciuto I'intervento di alcuni tra i maggiori pensatori, da Malebranche a
Leibniz e sino all'Encyclopédie di d’Alembert, Diderot, Jaucourt® e molti altri.

Pierre Bayle ha incentrato la propria attenzione sul tema dell’ateismo: egli
riteneva che la Cina costituisse la prova di come una civilta potesse vivere senza
la necessita di abbracciare una religione fondata sulla credenza di un Dio creatore
e motore dell’'universo; e questa sua convinzione, espressa in contrasto con la
tesi di una parte degli osservatori occidentali che avevano vissuto in Cina, a
cominciare da Matteo Ricci, venne da lui espressa ripetutamente dal 1683 al
1704-1705* confutando la tesi del consensus gentium circa l'esistenza di Dio.
Nel Dictionnaire? egli asseri che a questo fine «non & necessario negare che Dio
esista, bensi negare che Egli costituisca la causa libera e operante nel mondo
secondo un piano provvidenziale»®.

Nelcomplesso dell’opera sterminata di Wilhelm Leibniz (1646-1716) I'attenzione
dedicata alla Cina & sorprendente per continuita, intensita e profondita sin dagli
anni giovanili, ma ancor pil negli ultimi suoi anni di vita'®. Nessun altro pensatore
europeo ha dedicato alla Cina altrettanta attenzione. | suoi interventi su questo
fronte sono numerosi e approfonditi, espressi in modo analitico in pil occasioni.
Egli non solo conosce gli scritti di una numerosa serie di autori, in prevalenza
gesuiti, che della Cina si erano occupati dopo avervi soggiornato per anni, ma é
stato in corrispondenza ed anche in rapporto diretto con alcuni di loro, tra i quali
il padre Grimaldi da lui conosciuto a Roma, Joachim Bouvier e diversi altri. Questo
fitto scambio di corrispondenza e impressionante e meriterebbe ulteriori studi.

Leibniz ritiene la civilta cinese degna di essere conosciuta in occidente per la
qualita delle linee culturali espresse da Confucio in modo chiaro e convincente

° Robert, 1997.

0P, Bayle, Pensées diverses, écrites a un docteur de Sorbonne, a I'occasion de la Cométe
qui parut au mois de Décembre 1680, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 1683.

11 P, Bayle, Reponse aux questions d’un Provincial, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 1704;
Id., Continuation des Pensées diverses, écrites a un Docteur de Sorbonne, a l'occasion de
la Cométe qui parut au mois de Décembre 1680 ou Reponse a plusieurs dificultez que
Monsieur *** a proposées a I'’Auteur, a Rotterdam, chez Reinier Leers, 1705.

12 p, Bayle, Dictionnaire historique et critique, tome second, seconde partie, a Rotterdam,
chez Reinier Leers, 1697, art. Sommona-Codom, pp. 1073-1075.

3 Cosi Donna, 2021, p. 282, dal quale abbiamo tratto le indicazioni precedenti.

14 Gli scritti di Leibniz piu rilevanti sulla Cina sono il Discourse sur la Théologie naturelle des
Chinois (1716), qui utilizzato nella versione inglese (Discourse on the Natural Theology of
the Chinese) tradotta in G.W. Leibniz, Writings on China, trans. with Introduction, Notes,
and Commentaries by D.J. Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La Salle, Open Court,
1994, pp. 75-138; nonché I'Introduzione a Novissima Sinica (1697-1699), ivi (Preface to
Novissima Sinica), pp. 45-59; lo scritto De cultu Confucii civili (1700), ivi (On the Civil Cult of
Confucius), pp. 61-65; Annotationes de cultu religioneque Sinensium (1708), ivi (Remarks
on Chinese Rites and Religion), pp. 67-75. Sono a mia cura le traduzioni in italiano che qui
figurano nel testo e nelle note seguenti.



452 Antonio Padoa Schioppa

anche rispetto agli sviluppi posteriori dello stesso neo-confucianesimo. Pill in
generale, egli dichiara che sarebbe sciocco e presuntuoso giudicare con leggerezza
i fondamenti di una civilta trimillenaria, tanto piu antica di quella occidentale dei
greci e dei barbari®.

Il lungo scritto Discourse on the Natural Theology of the Chinese, composto
nel 1716, si diffonde sulle critiche che sul confucianesimo avevano espresso
diversi missionari che avevano soggiornato in Cina dopo Mateo Ricci, tra i qualiin
particolare il padre gesuita Nicholas Longobardi. La loro tesi era volta a dimostrare
che Confucio e i confuciani concepivanoil principio supremo delle regole (Li) come
espressione della materia prima, non gia di una somma realta divina. Leibniz al
contrario condivide la tesi in precedenza espressa da Matteo Ricci, che avvicina
in questo la religiosita cinese a quella delle religioni occidentali, pur con le debite
differenze, il che aveva consentito a Ricci e consente a Leibniz di sostenere che
un’influenza dell’occidente volta a convincere i cinesi delle verita cristiane potesse
trovare spazio in Cina. La confutazione della tesi del padre Longobardi sul Li come
materia e non come divinita occupo a lungo Leibniz nel Discourse, anche perché
egli teneva contemporaneamente a rimuovere analoghe tendenze ateistiche non
assenti neppure nell’Occidente®® antico e moderno. | moderni commentatori di
Confucio, che Leibniz contesta, gli appaiono sostanzialmente atei'’.

Leibniz sostenne infatti a piu riprese (in particolare nel Discourse) la sua
preferenza per le tesi espresse dallo stesso Confucio rispetto a quelle che vennero
elaborate dai post-confuciani®, che i critici europei citavano nel tentativo di
dimostrarne l'estraneita rispetto alle concezioni occidentali sulla divinita. Ma
secondo Leibniz «il loro Li (che significa ordine) & il primo motore e la base di
ogni altra realta, ed io ritengo che corrisponda alla nostra Divinita»®®. Anche i
padri della Chiesa, osserva Leibniz, e piu tardi gli scolastici si erano pronunciati in
modo difforme sulle dottrine del cristianesimo; ed anche gli occidentali avevano
elaborato sin dall’antichita una nozione sulle realta angeliche che non escludeva
un rapporto con la corporeita e non presupponevano una pluralita di Dei, come
nella stessa posizione andava interpretata la venerazione per gli anziani che era
propria dei cinesi?. Lo stesso apostolo Paolo, egli osserva, aveva destinato un
altare in Atene, che lo respingeva, al “dio ignoto”?. Le ripetute analogie con le
tesi dei teologi d’occidente sono caratteristiche dell’atteggiamento aperto con il
guale Lebniz guardava alla Cina.

5 Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, cit., p. 78.

'8 vi, §§ 4-23, pp. 79-97.

7 Leibniz, Remarks on Chinese Rites and Religion, cit., § 1, p. 68.

18 L eibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, cit., p. 75.

¥ vi, pp. 77, 79.

20| eibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, p. 76; |d., On the Civil Cult of
Confucius, cit., § 1, p. 61.

21 Leibniz, On the Civil Cult of Confucius, cit., § 9, p. 63.



Note sulla civilta della Cina nel pensiero europeo moderno 453

In linea generale Leibniz si espresse pil volte in favore di uno scambio tra le
culture, convinto com’era che una base comune si potesse trovare sempre, con
mutuo arricchimento conoscitivo. Era questa una sua fondamentale convinzione.

Anche nella sua innovativa teoria sull’aritmetica binaria Leibniz trova
corrispondenze nei celebri esagrammi del Yi Jing. Si tratta di un’analogia
sorprendente. Leibniz aveva comunicato ad alcuni corrispondenti, tra i quali
Grimaldi gesuita (1697), il significato non solo matematico ma addirittura religioso
di una computazione binaria (0/1) che anticipa sorprendentemente quella dei
moderni calcoli digitali: essa spiegherebbe addirittura il mistero della creazione
ex nihilo del mondo da parte di Dio. Ed era orgoglioso di riscontrare che a tanti
secoli di distanza egli aveva riscoperto per proprio conto un’impostazione che i
cinesi conoscevano da oltre un millennio, anche se con implicazioni diverse da
quelle che Leibniz attribuiva al calcolo binario?2.

Dunque secondo Leibniz non solo lo scambio delle idee va comunque sempre
incentivato ma, nel caso della Cina, cio si raccomanda anche per due ragioni
specifiche: perché i cinesi mostrano una valorizzazione delle esperienze di
governo superiore a quella dell’'occidente, che invece eccelle nella qualita
dell’elaborazione concettuale?; e perché la concezione religiosa dei cinesi & tanto
piu sobria ed essenziale rispetto alle infinite dispute che caratterizzano la storia del
cristianesimo. Una realta che Leibniz deplora a pil riprese, in quanto tali dispute
«in nome della religione distruggono i fondamenti stessi della religione»?*. Invece
la concezione di Confucio si avvicina a quella che & la “religione naturale” che
sta alla base di ogni religione?®. Questa mi pare la ragione di fondo del consenso
espresso da Leibniz per la civilta cinese.

D’altra parte egli ritiene che I'avversione dei cinesi per la guerra («essi sono
avversi alla guerra») non sia saggia in quanto «anche i buoni debbono coltivare
I'arte della guerra affinché il male non siain grado di prevalere; in cio gli occidentali
vedono piu chiaro»?®. Va peraltro osservato che I'intera storia cinese mostra in
realta come non solo la guerra ma anche le strategie sulla guerra fossero tutt’altro
che ignorate da loro.

La discussione sulla religione in Cina & del massimo rilievo, se si considera
che altri in Europa, ad esempio Malebranche, ma anche una gran parte dei
commentatori religiosi (non pero i gesuiti, a partire da Ricci), condannavano i
cinesi precisamente per tale visione considerata (a torto, secondo Leibniz)
vicina all’ateismo. Egli si spinge piu in la: & proprio dalla Cina che puo provenire

22 Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese, cit., pp. 132-138.

Z Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., p. 47 s.

24 Perkins, 2004, p. 154.

% Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., § 9, p. 51.

% |vi, § 2, p. 46; anche questa convinzione ¢ tratta dall’'analogo giudizio formulato in
precedenza da Matteo Ricci: «néil re né il suo popolo pensano maia guerre di aggressione,
non hanno ambizioni di conquista» (Perkins, 2004, p. 147).



454 Antonio Padoa Schioppa

all’Europa l'insegnamento di una corretta impostazione religiosa: «i cinesi
potrebbero insegnarci il ricorso e la pratica di una religione naturale»?. Anche la
benevolenza che i cinesi mostrano nei confronti dei loro pari, che si coniuga con
il rispetto per le gerarchie sociali, suscita 'ammirazione di Leibniz?®,

Il che non toglie che in altri scritti Leibniz incoraggi i contatti con la cultura dei
cinesi anche allo scopo di rendere possibile una loro conversione al cristianesimo,
pur depurato delle scorie che lo intossicano, ma essenziale nel ruolo che Cristo
ha avuto nella promozione di un atteggiamento di amore per Dio e di Dio per
I'uomo; un’idea peraltro non lontana, per Leibniz, dalla nozione di “generosita” e
di “benevolenza” (Ren) ben presente nel confucianesimo?®.

Sul diritto della Cina Leibniz non si sofferma; ma richiama con lode I'importanza
del culto delle tradizioni che & proprio di quel popolo sin dall’eta piu antica. E
nello scritto citato del 1697 Leibniz sottolinea ripetutamente — riferendosi alle
informazioni ricevute a Roma dal gesuita Claudio Grimaldi, da lui molto stimato —
I'alta qualita del governo dell’imperatore Kangxi (1662-1722) della dinastia Qing*°,
che aveva tenuto in alto rispetto la cultura dichiarandosi pronto ad apprendere
nozioni e informazioni anche dai missionari gesuiti, pur deprecando le divisioni
trai cristiani. Le missioni in Cina avrebbero potuto favorire il superamento di tali
lacerazioni. Anche nell’Accademia da lui fondata a Berlino nel 1700, che ancora
porta il suo nome, Leibniz pose la relazione con la Cina in posizione centrale. E la
comunicazione in Cina della scienza occidentale da parte dei missionari avrebbe
favorito la conversione al cristianesimo: propagatio fidei per scientias®'.

Alcune delle idee di Leibniz sulla Cina vennero riprese pochi anni dopo la sua
morte da un pensatore destinato ad esercitare la piu alta influenza nel mondo
dell’'accademia e delle riforme in Germania e nell'Impero asburgico, Christian
Wolff (1679-1754), matematico e filosofo della politica e del diritto. Nominato
professore a Halle sin da giovane eta, in un suo discorso sulla filosofia pratica
dei Cinesi®, egli sostenne che costoro, pur non dovendo ritenersi atei, avevano
della divinita un’idea derivante da una forma di religione naturale, per la quale
la fonte della moralita e della condotta virtuosa era slegata da precetti dettati
all'umanita da un Dio personale e consisteva invece nella tendenza innata al bene
che e propria della natura umana, un’idea ben radicata nel pensiero confuciano.

27 Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., p. 51.

2 |vi, p. 47: «grande & la loro reverenza verso i superiori e verso gli anziani; i contadini
e i servi cinesi, quando si rallegrano alla vista dei loro pari dopo una lunga separazione
si comportano reciprocamente con tanto affetto e rispetto che supera la cortesia
degli aristocratici europei; nella loro conversazione nessuno offende in alcun modo
I'interlocutore».

29 Perkins, 2004, p. 205.

30 Leibniz, Preface to Novissima Sinica, cit., § 7, p. 46 s.

31 Perkins, 2004, pp. 120-128, 133, 147.

32 C. Wolff, Oratio de Sinarum philosophia practica, Francofurti ad Moenum, apud Joh. B.
Andreae et Henr. Hort., 1726.



Note sulla civilta della Cina nel pensiero europeo moderno 455

Queste affermazioni, molto simili e conformi a quanto scritto da Leibniz come
si & visto, offrirono il pretesto, ad opera di colleghi a lui ostili ideologicamente
e personalmente, per chiedere e ottenere che il sovrano allontanasse Wolff da
Halle con un drastico provvedimento ad personam, con minaccia di morte in caso
di resistenza. Wolff passo allora a Marburgo e solo nel 1740 fece ritorno a Halle,
ormai celebre e accolto questa volta con grande successo.

Nella sua tarda opera sul diritto delle genti** Wolff, discutendo se sia possibile
vincere le tendenze negative e barbariche della condotta umana tramite
I'addestramento e I'educazione, cita il modello della Cina come un esempio del
tentativo, costante nella storia di quella civilta, di educare a un comportamento
pubblico e privato corretto, nonostante il fatto che sotto il profilo delle conoscenze
in senso lato scientifiche il grado di avanzamento dei cinesi dovesse ritenersi
inferiore a quello europeo, come gia aveva argomentato Leibniz®*,

Nel grande affresco dell’Essai sur les moeurs® Voltaire dedica alla Cina due
capitoli, frutto di attente letture di fonte gesuitica ed anche di incontri diretti con
gesuiti che erano stati missionari in Cina per anni.

Secondo Voltaire la fase piu antica della storia millenaria dell'impero® si
accompagna per I'eta moderna alle vicende drammatiche della conquista da
parte dei Tartari, che mantennero i costumi e le leggi tradizionali per merito del
neo imperatore Chang-hi, asceso al potere all’eta di appena otto anni®’. Voltaire
smentisce recisamente 'accusa di ateismo che in Europa veniva rivolta ai cinesi,
richiamando la sottomissione degli imperatori ai voleri del Cielo e la nobilta delle
idee di Confucio: «cette morale, cette obéissance aux lois, jointe a I'adoration
d’un Etre supréme, forment la religion de la Chine, celle des empereurs et des
littrés»38,

Ma «cio che i cinesi hanno di pili valido sono la morale e la legge. |l rispetto dei
figli per il padre costituisce il fondamento del governo. | mandarini letterati sono
considerai i padri dei loro amministrati e I'imperatore & il padre dell'impero»*°.
«Non si pud immaginare nessun governo migliore di quello in cui, come accade in
Cina, tutto si decide nei tribunali [...]. Se c’e@ uno stato in cui la vita, 'onore e i beni
degli uomini sono protetti dalla legge, questo & la Cina»*’. Un quadro altamente

3 C. Wolff, lus Gentium methodo scientifica pertractatum, Halae Magdeburgicae, prostat
in officina libraria Rengeriana, 1749; Id., The Law of Nations Treated According to the
Scientific Method, trans. by J.H. Drake and T. Ahnert, Carmel, Indiana, Liberty Found,
2017.

34 Wolff, The Law of Nations, cit., §§ 54-55, p. 51.

% Voltaire, Essai sur les moeurs et I'esprit des Nations et sur les principaux faits de I’histoire
depuis Charlemagne jusqu’a Louis Xl (1756), éd. R. Pomeau, Paris, Garnier, 1963, 2 voll.
3 \/oltaire, Essai sur les moeurs, cit., |, pp. 205-218.

37 Ivi, I, pp. 785-793.

% vi, I, p. 218.

i, I, p. 216.

40 Ivi, Il, p. 785 s.



456 Antonio Padoa Schioppa

elogiativo, quasi senza ombre.

Le false accuse sulla Cina erano dovute secondo Voltaire a un travisamento
delle informazioni sui loro costumi®'. Voltaire nota anche la precocita di molte
scoperte cinesi, dalla carta alla polvere da sparo, per non parlare della matematica
e della geometria, ma si sorprende che in Cina se ne sia fatto cosi scarso uso;
e trova una spiegazione non solo nel rispetto dei riti e delle consuetudini, ma
anche nella grande difficolta insita nell’apprendimento e nella riproduzione del
loro pur antichissimo modo di scrittura®?,

| giudizi positivi di Leibniz e di Voltaire furono contrastati da Montesquieu. Nel
suo capolavoro, uscito in prima edizione nel 1748 e in seconda edizione dieci anni
piu tardi, egli si soffermo a pil riprese sulla Cina, sulle sue istituzioni pubbliche
e private e sulle caratteristiche del suo governo. La fonte principale alla quale
le informazioni sono attinte e costituita dalla Description de la Chine di Jean-
Baptiste Du Halde, pubblicata pochi anni prima come si & detto sopra.

La tesi espressa nell’Esprit des Lois si iscrive nel concetto che l'autore pone
alla base dei diversi regimi politici, sintetizzata nel Libro VIII.20: ai piccoli Stati si
addice la democrazia, agli Stati di medie proporzioni la monarchia, agli imperi un
governo dispotico. E poiché la Cina appartiene senza dubbio alla terza categoria,
in quanto ha sempre praticato un regime imperiale, essa deve considerarsi
dispotica nel suo governo, con la conseguenza che ne discende, e cioé che la
regola di fondo di tale regime € la paura: «la Chine est donc un Etat despotique,
dont le principe est la crainte»*,

Montesquieu & ben consapevole di esprimere con cid un parere in contrasto
con quello di chi lo aveva preceduto, in particolare con I'opinione dei gesuiti che
avevano lodato le virtu del governo imperiale cinese, i meriti del suo sistema
giudiziario, l'esaltazione del buon governo espressa nei testi confuciani. Ma
egli riporta anche opinioni meno favorevoli, la frequente corruzione, le rivolte
violente causate dalle carestie, I'uso corrente delle bastonature, pur con qualche
temperamento di tale severo giudizio.

Il tema dell'ordinamento della Cina venne affrontato da Montesquieu nel libro
XIX dell’Esprit des Lois. E il libro nel quale piu chiaramente viene formulato il
principio fondamentale per il quale sono il clima, la religione, le leggi, i costumi
(moeurs), gli usi (manieres) a dare vita allo “spirito generale” di una nazione e a
segnarne le specificita e le differenze*. Le leggi disciplinano le azioni del cittadino,
i costumi regolano piuttosto le azioni dell’'uomo; questi riguardano la condotta
interiore, mentre gli usi (maniéres) concernono la condotta esteriore.

Nello Stato dispotico non bisogna mai pretendere di mutare i costumi o gli usi,

41 1vi, I; vedi le note a Montesquieu, ivi, |, pp. 461-464.

42 |vi, p. 215.

4 Montesquieu, De I’Esprit des Loix, a Geneve, chez Barrillot et fils, 1748, VIII.21.
44 lvi, XIX.4.



Note sulla civilta della Cina nel pensiero europeo moderno 457

perché cio susciterebbe una rivoluzione®. In Cina tuttavia i governanti misero
insieme la religione, le leggi, i costumi e gli usi: questo insieme costituiva la
morale, la virtu. E fu questa fusione a costituire nel suo insieme il complesso dei
riti e a determinare il successo del governo dell'impero?®. Ma c’eé di piu: proprio
tale caratteristica spiega, secondo Montesquieu, la ragione per la quale le
conquiste militari che piu volte mutarono le dinastie imperiali, non produssero un
mutamento del regime: furono invece i conquistatori ad adottare i riti del paese
perché «é impossibile sradicare ad un tempo tutte le componenti — religione,
leggi, costumi, riti — di una nazione»?®.

Cio spiega anche, a suo avviso, perché il cristianesimo con i suoi principi
ispiratori — i sacramenti, I'ordine sacerdotale, la monogamia, il monachesimo ed
altro — non potrebbe mai affermarsi in Cina perché in contrasto con la tradizione
e con lo spirito di quella nazione. Di piu, la religione cristiana unisce gli esseri
umani nel culto pubblico e comune, mentre i riti sono costruiti in modo opposto:
da una parte il cristianesimo «semble demander que tout s’unisse», dall’altra
«les rites des Chinois semblent ordonner que tout se séparey; il che € conforme
allo spirito del dispotismo proprio del regime politico cinese*. Si conferma cosi la
diagnosi gia enunciata sopra, nel Libro VIII.

Un aspetto del regime imperiale cinese che attira I'attenzione di Montesquieu
concerne il rapporto tra la componente dei Tartari e la componente cinese.
| Tartari, i quali conquistarono I'impero nel XllII secolo, ebbero I'accortezza di
formare corpi militari di difesa composti per la meta da loro truppe e per meta
da cinesi, pur con un corpo di guardia tartaro per assicurare la difesa imperiale;
e la medesima strategia fu adottata per i tribunali, con funzionari suddivisi tra le
due etnie/nazioni*. Anche questa osservazione & di indubbio rilievo.

Lonore riconosciuto agli antenati, 'obbedienza in vita e i riti del lutto alla morte
del padre, il rispetto per gli anziani, tutto questo si collega con il rispetto per
I'autorita, sino al vertice dell'lmpero, ma in pari tempo si coniuga con la cura dei
funzionari per i propri amministrati e con la sollecitudine dell'imperatore per i
propri sudditi®®: il principe & considerato il padre del suo popolo. Montesquieu
coglie con acume questo duplice movimento di attenzione e di tutela verso l'alto
e verso il basso, considerandolo tipico dello spirito pubblico della Cina.

Linterpretazione cosi enunciata spiega anche, per Montesquieu, la stabilita
della storia cinese. Forse nessun altro osservatore occidentale aveva espresso
cosi chiaramente questo insieme di caratteristiche.

4 Ivi, VIIL.21.

4 |vi, XIX.17.

47 lvi, XIX.19.

8 |vi, XIX.18.

49 lvi, X.15-16.

0 lvi, XIX.19; X11.29.



458 Antonio Padoa Schioppa

E interessante notare che in una delle Pensées®, scritta posteriormente
all’Esprit des Lois, il giudizio negativo sul governo cinese viene considerevolmente
attenuato: il giudizio sul dispotismo derivante dalla sua costituzione imperiale
viene riveduto, sino a indurre I'autore a definire il regime cinese come un regime
misto, con aspetti propri di una repubblica, altri propri di una monarchia, accanto
a quelli propriamente dispotici. D'altronde, gia nell’'opera principale Montesquieu
aveva osservato che in Cina I'imperatore & “pontefice sovrano”, ma che ci sono
alcuni libri, conosciuti da tutti — si riferisce verosimilmente agli scritti confuciani
— ai quali egli stesso deve conformarsi®’; e che comunque la necessita stessa di
valorizzare la grande fertilita del suolo aveva obbligato gli imperatori ad adottare
un comportamento non tirannico e a promulgare leggi ottimali, puntualmente
rispettate dai sudditi*3, finalizzate ad assicurare la «tranquillité publique»**.

Un bilanciamento accurato, dunque, quello formulato da Montesquieu in
piu passi dell'opera, che in definitiva sembra smentire in concreto, proprio per
la Cina, il postulato primo, gia citato, per il quale agli imperi & connaturato il
regime dispotico. La maggior parte dei tanti spunti sul regime cinese disseminati
nell’Esprit des lois € comunque di segno positivo, anche se questo regime non
costituisce certo per l'autore un modello imitabile nell’Europa del suo tempo, a
differenza del modello costituzionale inglese.

Fu comunque il giudizio di Montesquieu sul dispotismo del regime cinese a
venir considerato dalla maggior parte degli autori che scrissero in seguito. E se in
molti esso prevalse per 'autorita di chi lo aveva formulato, per altri esso doveva
respingersi, come fece Voltaire nel Dictionnaire philosophique pubblicato nel
1764. Egli riferisce il caso ben noto in Europa dell’allontanamento di Wolff dalla
cattedra di Halle per aver difeso la fonte della moralita civile in Cina; e dichiara
che nonostante i suoi difetti la costituzione della Cina & “la migliore al mondo”,
anche perché i cinesi non si dividono tra loro in sette e correnti come i cristiani
ma si richiamano concordemente a un solo Dio*.

In conclusione, due osservazioni.

Anzitutto deve essere sottolineato il giusto approccio adottato da Simon
Kow nella sua recente monografia sui rapporti tra l'illuminismo e la Cina*5, che
riprendo qui pur con qualche diversa accentuazione. Per ognuno dei pensatori
che abbiamo evocato, le valutazioni sulla Cina, attinte alle medesime fonti di
provenienza occidentale e per lo piu gesuitica, vanno contestualizzate in relazione

1 Montesquieu, Mes pensées, in (Euvres complétes, éd. R. Caillois, |, Paris, Gallimard,
1949, n. 268.

2 Montesquieu, De I’Esprit des Loix, cit., XXV.8.

53 1vi, XVIII,6.

54 1vi, XL.5.

%5 Voltaire, Dictionnaire philosophique, De la Chine, Paris, Garnier 1964, p. 113 s.

6 Kow, 2017.



Note sulla civilta della Cina nel pensiero europeo moderno 459

con gli obiettivi ideali e in senso lato politici perseguiti da ciascuno di loro. Una
visione laica, svincolata da dogmi ecclesiastici in Bayle. Una finalita diretta al
superamento delle divisioni funeste all’interno del cristianesimo in Leibniz, il quale
a tal fine si era adoperato sin dagli anni giovanili. Un argomento ulteriore contro
le violazioni delle liberta di pensiero e di azione in Voltaire. Un giudizio negativo,
per quanto successivamente temperato, ma anche storicamente corretto in
Montesquieu, in nome di un ideale di riforma politica ispirato al modello inglese
della separazione tra i poteri che sta alla base del moderno costituzionalismo
europeo e occidentale.

In secondo luogo, gli spunti che abbiamo evocato — con particolare riguardo
alle riflessioni approfondite di Wilhelm Leibniz — costituiscono una molto
significativa anticipazione di un atteggiamento di attenzione dell’'Occidente
verso una grande e antica civilta come & quella della Cina. Va aggiunto che non
abbiamo qui ricordato come ancora nel Settecento anche le civilta americane
del Nord e del Sud abbiamo suscitato in Europa un’attenzione acuta, sullo
spunto di critiche acute alla societa dell’Occidente raccolte dai missionari gesuiti
e formulate efficacemente da alcuni esponenti del mondo americano giunti in
Europa e familiarizzati con le istituzioni dell’Occidente®’. Giustamente la recente
sintesi di David Graeber e David Wengrow ha sottolineato®® come queste critiche
non siano rimaste senza eco nelle valutazioni politiche e istituzionali di alcuni
degli esponenti dell’illuminismo e del post-illuminismo maturo, a cominciare da
Rousseau.

Oggi, ormai da alcuni decenni, anzi ormai da oltre un secolo con Schopenhauer*®
e poi con le vicende storiche del Novecento e con l'evoluzione recente e
spettacolare di India e Cina, questa attenzione si é ridestata con molta maggiore
intensita, dopo la crisiirreversibile del primato dell’Europa nella politica mondiale
e dopo I'ormai evidente tramonto della potenza egemone di un solo Stato o di
due Stati-potenza. Per limitarci a pochi nomi — tra i quali quelli di Rabindranath
Tagore, Romain Rolland, René Guénon, Amartya Sen, Simone Weil, Michel
Foucault, Luigi Lombardi Vallauri®®, sostenitori con molti altri di un necessario

57 Una corposa serie in 71 volumi di Relazioni di padri gesuiti presenti nella “nuova
Francia” della Louisiana, dei Grandi Laghi del Nord America e del Canada descrisse con
molta cura i costumi di quei popoli; e a pil riprese informo come quei “barbari” quasi
sempre ritenessero le proprie comunita molto pit civili rispetto alla realta della Francia
e dell’Europa coeva.

%8 Graeber, Wengrow, 2022, pp. 38-89.

% Sul potente influsso del buddhismo e della ideologia religiosa indiana nel
pensiero di Schopenhauer, https://www.iisf.it/scuola/schopenhauer/schopenhauer.
htm#:~:text=Egli%20%C3%A8%20il%20primo%20filosofo,%2C%20tanti%20
animali%2C%20tanti%20individui.

€ Rinviamo ad alcuni scritti significativi su questo fronte: Cassi, 2021; Panikkar, 2006
(ma 1980), sintesi in Cassi, 2021, in particolare pp. 103-107; Sen, 1998; Foucault, 2001;
Lombardi Vallauri, 2015; Weil, 2003; cfr. inoltre Catania, Lombardi Vallauri (eds.), 2000.



460 Antonio Padoa Schioppa

legame di complementarieta tra Oriente e Occidente — questo cammino & ripreso.
Ed anche per questo & sembrato opportuno rievocarlo.

Fonti

P. Bayle, Pensées diverses, écrites a un docteur de Sorbonne, a 'occasion de la
Comete qui parut au mois de Décembre 1680, a Rotterdam, chez Reinier Leers,
1683

P. Bayle, Dictionnaire historique et critique, tome second, seconde partie, a
Rotterdam, chez Reinier Leers, 1697

P. Bayle, Reponse aux questions d’un Provincial, a Rotterdam, chez Reinier Leers,
1704

P. Bayle, Continuation des Pensées diverses, écrites a un Docteur de Sorbonne,
a l'occasion de la Cométe qui parut au mois de Décembre 1680 ou Reponse a
plusieurs dificultez que Monsieur *** a proposées a I’Auteur, a Rotterdam, chez
Reinier Leers, 1705

Guglielmo di Rubruck, Viaggio in Mongolia, a cura di P. Chiesa, Milano, Arnoldo
Mondadori, 2014

G.W. Leibniz, Preface to Novissima Sinica [Introduzione a Novissima Sinica, 1697],
in Writings on China, trans. with Introduction, Notes, and Commentaries by D.J.
Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La Salle, Open Court, 1994, pp. 45-59

G.W. Leibniz, On the Civil Cult of Confucius [De cultu Confucii civili, 1700], in
Writings on China, trans. with Introduction, Notes, and Commentaries by D.J.
Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La Salle, Open Court, 1994, pp. 61-65

G.W. Leibniz, Remarks on Chinese Rites and Religion [Annotationes de cultu
religioneque Sinensium, 1708], Writings on China, trans. with Introduction,
Notes, and Commentaries by D.J. Cook and H. Rosemont, Jr., Chicago and La
Salle, Open Court, 1994, pp. 67-75

G.W. Leibniz, Discourse on the Natural Theology of the Chinese [Discourse sur
la Théologie naturelle des Chinois, 1716], in Writings on China, trans. with
Introduction, Notes, and Commentaries by D.J. Cook and H. Rosemont, Jr,,
Chicago and La Salle, Open Court, 1994, pp. 75-138

Montesquieu, De I’Esprit des Loix, a Geneve, chez Barrillot et fils, 1748

Montesquieu, Mes pensées, in (Euvres complétes, tome |, éd. R. Caillois, Paris,
Gallimard, 1949

M. Polo, Il Milione, Milano, Rizzoli, 1955

M. Ricci, Entrata nella China de’ padri della Compagnia del Gest (1582-1610),
Napoli, per Lazzaro Scoriggio, 1622; Roma, Edizioni paoline, 1983

Voltaire, Essai sur les moeurs et I'esprit des Nations et sur les principaux faits de



Note sulla civilta della Cina nel pensiero europeo moderno 461

I’histoire depuis Charlemagne jusqu’a Louis Xlll (1756), éd. R. Pomeau, Paris,
Garnier, 1963, 2 voll.

Voltaire, Dictionnaire philosophique, Paris, Garnier 1964

C. Wolff, Oratio de Sinarum philosophia practica, Francofurti ad Moenum, apud
Joh. B. Andreae et Henr. Hort., 1726

C. Wolff, lus Gentium methodo scientifica pertractatum, Halae Magdeburgicae,
prostat in officina libraria Rengeriana, 1749

C. Wolff, The Law of Nations Treated According to the Scientific Method, trans. by
J.H. Drake and T. Ahnert, Carmel, Indiana, Liberty Found, 2017

Bibliografia

Abbattista G., 2017: Chinese Law and Justice: George Thomas Staunton (1781-
1859) and the European Discourses on China in the Eighteenth and Nineteenth
Centuries, in G. Abbattista (ed.), Law, justice and Codification in Qing China.
European and Chinese Perspectives: Essays in History and Comparative Law,
Trieste, EUT, pp. 1-135

Cassi A.A., 2021: | diritti fondamentali nella costruzione di un ponte tra Occidente
e Oriente. Testata d’angolo o pietra d’inciampo?, in “Fundamental Rights.
Rivista di studi giuridici, storici e antropologici”, 1, pp. 91-113

Catania A., Lombardi Vallauri L. (eds.), 2000: Concezioni del diritto e diritti umani.
Confronti Oriente-Occidente. Atti del XXI Congresso nazionale della Societa
italiana di filosofia giuridica e politica (Salerno-Ravello, 7-10 ottobre 1998),
Napoli, Edizioni scientifiche italiane

Donna D., 2021: Miraggi dell’altro. Bayle e la Cina dei filosofi, in “Eikasmos.
Quaderni bolognesi di Filologia classica”, 32, pp. 279-292

Foucault M., 2001: /I Discorso, la storia, la verita. Interventi 1969-1984, trad. it. a
cura di M. Bertani, Torino, Einaudi

Graeber D., Wengrow D., 2022: L'alba di tutto. Una nuova storia dell’'umanita,
Milano, Rizzoli

Kow S., 2017: China in Early Enlightenment Political Thought, London and New
York, Routledge

Lombardi Vallauri L., 2015: Meditare in Occidente. Corso di mistica laica, Firenze,
Le lettere

Ortalli G., 2021: Dall’Europa a scoprire I'Oriente. Da Gengis Kahn a Marco Polo,
Roma, Viella

Padoa Schioppa A., 2025 (in corso di pubblicazione): Destini incrociati. Europa e
crisi globali, Bologna, Il Mulino

Panikkar R., 2006: / diritti dell'uomo sono una concezione occidentale? (1980), in



462 Antonio Padoa Schioppa

“InterCulture”, 5, maggio-agosto, pp. 23-57

Perkins F., 2004: Leibniz and China. A Commerce of Light, Cambridge, Cambridge
University Press

Robert J.A.G., 1997: L'image de la Chine dans I’Enciclopédie, in “Recherches sur
Diderot et sur I'Encyclopédie”, 22, pp. 87-108

Sen A., 1998: Laicismo indiano, Milano, Feltrinelli
Spence J.D., 2010: I/l palazzo della memoria di Matteo Ricci, Milano, Adelphi

Weil S., 2003: Sul colonialismo. Verso un incontro tra Occidente e Oriente, a cura
di D. Canciani, Milano, Medusa



