
	� Italian Review of Legal History, 10/1 (2024), n. 18, pagg. 555-584. 
	� https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
	� ISSN 2464-8914 – DOI 10.54103/2464-8914/26108. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.

DIE FLUCHT ALS BEWEIS: ZWISCHEN SCHULDVERMUTUNG 
UND NATURRECHT

THE ESCAPE AS EVIDENCE: BETWEEN PRESUMPTION OF GUILTY 
AND NATURAL LAW

Mathias Schmoeckel
Universität Bonn

Abstract English: In legal history, escaping unjust imprisonment and torture has rarely 
been regarded as a clever way to save one’s life. Despite Matthew 10.23, Christians were 
not allowed to flee if their faith seemed weak because of it. In the Ius Commune, the 
escape was seen as an indication that almost seemed like an admission of guilt. Spanish 
lawyers tried to determine the monarch’s right over life and limb of the imprisoned 
person. Only later did teachings based on natural law emerge allowing to save oneself. 
This idea, however, has not yet been generally admitted.

Key words: Escape/ fugitive prisoner, contumacia, unjust imprisonment, right of self-
defense, natural law

Abstract Deutsch: Die Flucht vor ungerechter Inhaftierung und Folter wurde in der 
Rechtsgeschichte nur selten als schlaue Rettung des eigenen Lebens gesehen. Trotz 
Matthäus 10.23 durften Christen nicht fliehen, wenn ihr Glaube deswegen als schwach 
angesehen wurde. Im Ius Commune wurde die Flucht als ein Indiz angesehen, das 
schon fast wie ein Eingeständnis der Schuld wirkte. Spanische Juristen versuchten, das 
Zugriffsrecht des Monarchen auf Leib und Leben des Inhaftierten zu bestimmen. Spät 
erst entstanden naturrechtlich begründete Lehren, wonach man sich retten dürfe. Dies 
ist bis heute nicht allgemein zugestanden.

Schlüsselbegriffe: Flucht/ flüchtiger Gefangene, contumacia, ungerechte Inhaftierung, 
Recht der Selbstverteidigung, Naturrecht

Inhaltsverzeichnis: 1.Einführung: 1.1. Fallbeispiel; 1.2. Fragestellung; 2. Antike: 2.1. Φυγή: 
Flucht und Verbannung in Athen; 2.2 Contumacia in der römischen Antike; 2.3. Wahrheit 
als Pflicht bei den Kirchenvätern; 3. X 2.23.4: Die Flucht als Beweis: 3.1. Neuerungen im 
römisch-kanonischen Recht; 3.2. Die gemeinrechtliche Dogmatik italienischer Autoren; 
3.3. Insbesondere die Behandlung bei Menochio und Mascardi; 3.4. Spanische Territorien; 
3.5. Niederlande; 3.6. Frankreich; 3.7. Deutsche Autoren; 4. Flucht als Naturrecht; 5. 
Zusammenfassung



556 Mathias Schmoeckel

1. Einführung

1.1. Fallbeispiel

Ein moderner Fall soll die Fragestellung einleitend verdeutlichen. Ein gewisser 
Michael Pardue aus Alabama wurde 1973 wegen dreifachen Mordes bestraft1. 
Der Verurteilung legte man sein Geständnis vor den örtlichen Polizisten zugrunde, 
welche vom ersten Moment an von seiner Schuld überzeugt waren und ihm 
zum Geständnis gebracht hatten. Während der Gerichtsverhandlungen bestritt 
Michael Pardue zwar wieder, die Morde begangen zu haben. Dennoch wurde 
er dreimal zu lebenslanger Haft verurteilt. In den Jahren 1977, 1978 und 1987 
versuchte er, aus seinem Gefängnis zu fliehen und wurde daraufhin erneut dreimal 
zu lebenslanger Haft verurteilt. Mit der dritten Verurteilung („three strikes and 
you are out“) wurde er nach dem Recht von Alabama als Gewohnheitsverbrecher 
eingestuft. Erst 1997 wurde er von einem Gericht für unschuldig an den Morden 
erklärt, da sein Geständnis vor der Polizei erwiesenermaßen erzwungen worden 
war und es somit keine Beweise mehr gegen ihn gab. Dennoch blieb er aufgrund 
seiner Gefängnisausbrüche bis 2001 im Gefängnis, als das Gericht ihm einen 
Aufschub auf Bewährung gewährte. Um dieses Ende zu erreichen, musste 
sich Pardue in Bezug auf seine Fluchten für schuldig bekennen. Ohne seine 
Zustimmung hätte er für den Rest seines Lebens im Gefängnis bleiben müssen. 

Ex post war er kein Mörder mehr, sondern ein Unschuldiger, der sich einer 
ungerechten Gefängnisstrafe entziehen zu wollen. Das war nicht nur seine 
subjektive Überzeugung, sondern war von einem Gericht abschließend festgestellt 
worden. Hätte Pardue jetzt nicht verlangen dürfen, sofort entlassen zu werden 
und eine Entschädigung für seine ungerechte Haft zu erhalten? Der Staat Alabama 
stellte dagegen auf die rechtmäßige Verurteilung ab, insbesondere die nach der 
dritten Straftat. Er sah dagegen keinen Grund, seine Fluchtgründe anzuerkennen, 
und gewährte ihm nur den Weg der Begnadigung. Damit zwang der Staat Pardue, 
die Bestrafung der Flucht zu akzeptieren, obwohl er sich mit seinen Fluchten nur 
gegen eine ungerechtfertigte und im Ergebnis annullierte Strafe gewehrt hatte. 

Die Position des Staates Alabama ist keine Ausnahme, sondern wird von den 
meisten Staaten der USA geteilt; in ihnen wird die Flucht aus dem Gefängnis als 
Ordnungswidrigkeit oder Straftat geahndet. Diese Ansicht findet sich auch in 
Europa. In Italien bestimmt art. 385 Codice penale die Bestrafung des Flüchtigen. 
Auch in Frankreich stellt der einfache Gefängnisausbruch seit 2004 eine Straftat 
dar, die nach Art. 434–27 Strafgesetzbuch bestraft wird. Die Flucht kann mit 
drei Jahren Gefängnis oder 45.000 € Geldstrafe bestraft werden. Die Strafe 
kann verschärft werden, wenn die Flucht mit Gewalt, Einbruch oder Bestechung 
begangen wird. Dieses Beispiel zeigt, dass das staatliche Recht zur Bestrafung 

1 https://www.law.umich.edu/special/exoneration/Pages/casedetail.aspx?caseid=3523  
[28.2.2024].



557Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

als höherwertig angesehen wird im Vergleich zum Wunsch des Einzelnen, 
ungerechter Strafe zu entfliehen. 

Nach deutschem Recht werden bei der Befreiung des Gefangenen dagegen nur 
Dritte bestraft. Der Gefangene hingegen begeht mit seiner Flucht keine Straftat; 
der Flüchtige ist nicht einmal an der Straftat seiner Befreier beteiligt. Diese in § 
120 StGB normierte Regelung spiegelt sich in der Strafvereitelung des § 258 StGB, 
die nur durch andere begangen werden kann. Doch wird in der Literatur um die 
Grenzen dieser Straffreiheit gerungen2, vor allem weil man zögert, grundlegende 
Prinzipien dafür zu etablieren. Das deutsche Recht ist dabei nicht das einzige in 
der Welt, das dem zu Unrecht Angeklagten oder Verurteilten ein Recht zur Flucht 
gewährt. 

1.2. Fragestellung 

Aber gibt es wirklich eine Verpflichtung des Angeklagten, sich zu stellen oder 
mit den Behörden zu kooperieren, welche ihn verurteilen wollen? Ist das Recht 
des Staates auf Bestrafung höher einzuschätzen als das Recht des Einzelnen, 
sich zu verteidigen? Inwieweit darf der Einzelne seine Entscheidung dem Staat 
entgegenhalten? 

Um diese Fragen zu beantworten, muss man ihre Aspekte und Facetten 
besser kennen. Die Analyse der verschiedenen Strömungen in der europäischen 
Geschichte kann helfen, die Positionen der europäischen Tradition zu finden. 
Gerade die im historischen Verlauf sich ändernden Auffassungen können die 
unterschiedlichen Blickrichtungen verdeutlichen. 

Damit schreibt sich diese Untersuchung in die Geschichte des Beweisrechts 
ein. Doch insoweit es eigentlich darum geht, Menschen und ihre Aktionen zu 
erkennen, geht es noch mehr um die juristische Hermeneutik, mit derer Hilfe 
Richter den ihrem Urteil zugrundliegenden Sachverhalt erkennen3. Es reicht 
daher nicht aus, mit Hilfe des Ius Commune im Rahmen des Beweisrechts die 
Flucht als Indiz zu bestimmen und nur noch die Kraft des Indizienbeweises 
zu ermitteln. Vielmehr ist umfassender nach den Rechten des Einzelnen im 
Verhältnis zur Obrigkeit zu bestimmen, woraus auch ein Recht des Bürgers zur 
Flucht gegenüber ungerechten Fürsten stammen kann. 

2 Vgl. Heribert Ostendorf, Das Verbot einer strafrechtlichen und disziplinarrechtlichen 
Ahndung der Gefangenenselbstbefreiung, Neue Zeitschrift für Strafrecht, 2007, 313-317.
3 Mein Projekt einer Geschichte des Beweisrechts in Abhängigkeit von der Entwicklung 
der Rechts- und Erkenntniswissenschaft soll 2025 im Verlag Mohr Siebeck erscheinen. 



558 Mathias Schmoeckel

2. Antike

2.1. Φυγή: Flucht und Verbannung in Athen 

Die Flucht vor ungerechten Gerichtsentscheidungen war im antiken 
Griechenland der verschiedenen Stadtstaaten bekannt und üblich; nach einem 
Machtwechsel in der Heimat kehrte man zurück. Die Rettung des eigenen Lebens 
erschien selbstverständlich. Alkibiades nutzte diese Möglichkeit mehrfach und 
konnte dennoch wieder nach Athen zurückkehren. Zurück blieben nur Zweifel 
an seiner Treue. Vor Gericht konnten Rhetoren diese Zweifel nutzen, um seinen 
Charakter in Zweifel zu ziehen4. 

Ohne Zweifel war das Todesurteil gegen Sokrates ungerecht. Kriton schlug daher 
Sokrates eine bekannte und gängige Strategie vor, als er ihm zur Flucht verhelfen 
wollte. Vielleicht hatten viele in Athen sogar auf diesen Ausweg gehofft. Dabei 
argumentiert Kriton nicht ausdrücklich mit der Flucht, sondern der Legitimität, 
sich selbst zu retten, den Freunden den Gesprächspartner zu erhalten und die 
Vernunft einer solchen Strategie, sich der Ungerechtigkeit zu entziehen5. 

Selbst wenn Sokrates’ Lehre vom unbedingten Gehorsam gegenüber dem 
Gesetz richtig sein sollte, bleibt noch die Frage, ob die Rettung des eigenen 
Lebens gerechtfertigt sein konnte. Dafür ist zu bedenken, dass φυγή/ phygé nicht 
nur Flucht, sondern auch Verbannung bedeutete. Die Entfernung aus der Polis 
verband die eigene Rettung mit der Strafform; sie war damit bereits eine Strafe. 
Beraubt von dem Rückhalt der Familie und der städtischen Gemeinde, war die 
Situation des Verbannten oft prekär. 

2.2. Contumacia in der römischen Antike 

Die grundlegende Basis für die Dogmatik der Flucht ist das römische Recht der 
Kontumaz6. Bei einem Prozess extra ordinem erwarteten der Kaiser und seine 
Richter die Anwesenheit des Anklägers. Seine Abwesenheit wurde als Missachtung 
des Richters angesehen und verstieß gegen das kaiserliche Recht. Der Ankläger 
galt jedoch auch dann als abwesend, wenn er geflohen war, wie in einem Gesetz 
von Justinian festgelegt wurde7. Es war bereits Ulpian, der in der römischen 

4 Marcus Fabius Quintilianus, Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, Darmstadt 2011, 
V.3, 518.
5 Platon, Kriton, 44b, in: Platon, Werke, Band 2, hg. H. Hofmann, Darmstadt 1990, 77.
6 Zur Entwicklung der contumacia vgl. Anna Bellodi Ansaloni, Ricerche sulla contumacia 
nelle cognitiones extra ordinem, Milano 1998, T. 1; Max Kaser/ Karl Hackl, Das römische 
Zivilprozeßrecht, (Handbuch der Altertumswissenschaft., Rechtsgeschichte des Altertums, 
Band X,3.4), 477ff.
7 C. 3.1.13.2a: „non solum partem fugientem ab observatione iudicii relaxare, sed etiam 
in omnes expensas, quae consueto modo circa lites expenduntur, eum condemnare [...]“. 



559Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Literatur eine passende Definition für den Flüchtigen fand8: Man war bereits 
flüchtig, wenn man das Haus verlassen hatte, um der Verfolgung zu entgehen. Im 
Rahmen eines Gerichtsverfahrens entging der Flüchtige der Aufsicht der Richter9. 
Diese Regelung war jedoch dem Ankläger vorbehalten10, der seinen Pflichten vor 
Gericht nicht entkommen sollte. Die Flucht des Angeklagten war nicht geregelt.

Im Zusammenhang mit der Christenverfolgung im Römischen Reich stellte die 
Flucht ein wichtiges Thema dar. Obwohl das Martyrium ein Beweis der Stärke 
des Glaubens war, wurde die Notwendigkeit dieser letzten Hingabe bezweifelt. 
Laut Matthäus 10.23 darf man in eine andere Stadt fliehen, wenn man verfolgt 
wird. Augustinus argumentierte differenzierend. Er begann mit der Frage, ob ein 
gelehrter und frommer Bischof wegen eines bevorstehenden Gerichtsverfahrens 
oder einer drohenden rechtlichen Verfolgung rechtmäßig fliehen könne. 
Augustinus verneinte die Existenz von Privilegien, die Behandlung sollte für alle 
gleich sein, auch für Laien. Allgemein sei es vernünftig, vor Gefahren z.B. vor 
Wölfen zu fliehen. Ebenso konnten auch Kleriker fliehen, etwa um der Kirche zu 
dienen11. 

Doch es gab auch Einschränkungen dieser Regel: War die Gefahr so groß, dass 
der Anschein der Ängstlichkeit erweckt wurde, war die Flucht ausgeschlossen. 
Das gleiche sollte gelten, wenn man mehr aus Angst denn aus eigenem Antrieb 
handelte und wenn die Flucht ein schlechtes Beispiel geben würde, das dem 
Amt mehr schadete als dem eigenen Leben12. Die Flucht war letztlich nur dann 
erlaubt, wenn sie keinen Skandal verursachte. Für einen Mann ohne Amt war die 
Flucht damit leichter möglich. Tertullian (160–220) hielt die Christenverfolgung 
für eine göttliche Prüfung des Glaubens. Insoweit dürfe man sich der Gefahr der 
Verurteilung nicht durch Flucht entziehen13. 

2.3. Wahrheit als Pflicht bei den Kirchenvätern 

Bei der Schaffung des Kirchenrechts gingen die Kirchenväter oft vom römischen 
Recht aus. Auch Bischöfe als Richter mochten es nicht, wenn eine Partei vor 

8 D. 21.1.17 (Ulpian): „Quid sit fugitivus, definit ofilius: fugitivus est, qui extra domini 
domum fugae causa, quo se a domino celaret, mansit.“
9 Vgl. Kaser/ Hackl, Das römische Zivilprozeßrecht, § 87 Anm. 42, 575.
10 So Kaser/ Hackl, § 93, Anm. 61, 612; § 97, Anm. 23, 632.
11 Augustinus Hipponensis, Epistulae, CSEL 57, hg. A. Goldbacher, ep. 228, par. 10, 492 
l. 7: „Ideo debere Dei ministros fugere talibus imminentibus malis, ut se pro utilitate 
Ecclesiae, temporibus tranquillioribus servent.“
12 Ibid. ep. 228, par. 10, 492, l.15: „sed quando est commune periculum magis que 
timendum est, ne quisquam id facere credatur non consulenti uoluntate sed timore 
moriendi magis que fugiendi obsit exemplo, quam uiuendi prosit officio, nulla ratione 
faciendum est.“
13 Tertullian, De fuga in persecutione, hg. J. J. Thierry, (CCSL, 2), Turnout 1954, 1133-1156.



560 Mathias Schmoeckel

Gericht fehlte. Auf diese Weise wurde die römische contumacia in das kanonische 
Kirchenrecht eingeführt. Aus der Perspektive der Moraltheologie wurde die 
Frage jedoch weiter ausgelegt: Von nun an war es Ziel jedes Prozesses, die 
Wahrheit zu ermitteln. Die menschliche Gerichtsbarkeit wurde als untere Instanz 
des Jüngsten Gerichts betrachtet, sodass der allwissende Gott alle korrigieren 
könnte14. Aus dieser Sicht musste der vom Gericht angenommene Sachverhalt 
mit der objektiven Wahrheit übereinstimmen, um dem Maßstab des Jüngsten 
Gericht zu entsprechen. Ein Urteil war nur dann gerecht, wenn seine Annahmen 
mit der objektiven Wahrheit übereinstimmten. 

War das Ergebnis des attischen Volksgerichtshofs noch das Resultat einer 
Mehrheitsentscheidung und die Entscheidung des römischen iudex apud quem 
das Ergebnis der Meinungsbildung im Prozess, konnte es nach der christlichen 
Lehre nur ein richtiges Ergebnis geben. Die Flucht durfte deswegen keinen 
Einfluss auf das Ergebnis haben. 

3. X 2.23.4: Die Flucht als Beweis

3.1. Neuerungen im römisch-kanonischen Recht 

Alle Prozessbeteiligten konnten vom Gericht in die Pflicht genommen werden, 
um das überragende Ziel der Gerechtigkeit zu erreichen. Konkret wurden 
die Parteien vor der Eröffnung des Prozesses (Litis contestatio) zu einem 
Kalumnieneid (iuramentum calumniae) verpflichtet, mit dem sie versprachen, 
vor Gericht nur die Wahrheit auszusagen15. Von nun an galt die Abwesenheit 
aller Parteien als Verletzung ihrer Pflicht, sich an der Wahrheitsfindung zu 
beteiligen. In den Kapitularien von Ansegis wurde die Abwesenheit vom Prozess 
als Eingeständnis der Schuld angesehen16. Huguccio von Pisa erklärte, dass 
die Abwesenheit im Prozess einem Geständnis gleichkomme und dass man 
deswegen den Abwesenden so verurteilen könne, als wäre er anwesend17. Die 
Regel des römischen Rechts wurde auch für den Angeklagten anwendbar, wie 
Azo behauptet18. 

14 Mathias Schmoeckel, Die Jugend der Justitia, Tübingen 2013, 59ff zu den bischöflichen 
Richtern, 103 ff zu Wahrheit als Ziel des Verfahrens. 
15 Guillaume Durand, Speculum iudiciale, Basel 1574 (ND Aalen 1975), vol. 1, zu X 2.5 § 
2 Nunc n. 28, 567; dazu besonders Nicoletta Sarti, Maximum dirimendarum causarum 
remedium. Il giuramento di calunnia nella dottrina civilistica dei secoli XI-XIII (Università 
di Bologna, Seminario giuridico, 160), Milano 1995.
16 Kapitulariensammlung des Ansegis, hg. G. Schmitz, (MGH Cap. Regum Francorum n.s., 
1), Hannover 1996, 564 Z.25f: „absentia pro confessione constat“.
17 Huguccio da Pisa, Summa zu C.2 q.1 c.1, Admont 7, nicht foliiert recto col.b: „absens 
enim per contumaciam pro confesso habetur, ut iii.q.viiii.decreuimus. [C.3 q.9 c.10] et 
condempnat tanquam praesens.”
18 Azo, Summa aurea, zu C. 2.13.4, 101: „absentia voluntaria nocet” (so nur in Index rerum 



561Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Die endgültige Regel in Bezug auf die Flucht findet sich jedoch im kanonischen 
Recht, genau genommen im Liber Extra von 1234. Mit dem Kanon Nullus dubitat (X 
2.23.4) ergibt sich aus der Flucht eine Vermutung für die Schuld des Angeklagten. 
Die Flucht kommt nun einem Geständnis gleich: 

„Nullus dubitat, quod ita iudicium nocens subterfugit, quemadmodum ut 
absolvatur, qui est innocens, quaerit, sed astuta cavillatio eorum, quae versutis 
agendum credunt esse consiliis, nunquam innocentiae nomen accipiet. Confitetur 
enim de omnibus, quisquis se subterfugere iudicium dilationibus putat.
Niemand zweifelt daran, dass der Schuldige sich so [durch Flucht, MS] dem Urteil 
entzieht, so dass er freigesprochen wird wie ein Unschuldiger. Doch der listige 
Sarkasmus derer, die glauben, die glauben nach weisen Ratschlägen handeln zu 
müssen, wird niemals den Namen Unschuld erhalten. Denn wer glaubt, durch 
Aufschieben des Urteils entkommen zu können, der wird alles gestehen.

Der Flüchtige sollte dem Urteil damit letztlich nicht entkommen; die Flucht 
wurde als Art des Geständnisses angesehen. Die Regel war keineswegs neu, 
sondern stammte aus einem Dekret von Bonifaz I, das von Burchard von 
Worms, dem Dekret von Ivo von Chartres und der Compilatio I und vielen 
anderen Sammlungen übernommen wurde19. Sie stimmt mit einer anderen 
Dekretale desselben Papstes überein, in der die Abwesenheit einem Geständnis 
gleichgesetzt wird20. Diese beiden Dekretalen waren weit verbreitet. Die 
Glosse stellte klar, dass es sich dabei nur um eine Vermutungsregel handelte21. 
Papst Gelasius I. zufolge schien derjenige, der nicht vor Gericht erscheint, der 
Möglichkeit eines gerechten Urteils zu misstrauen22. Diese Regelung steht im 
Einklang mit den Normen, welche die Contumacia berühren. Die Glossa ordinaria 
des Dekrets besagt, dass niemand einzig wegen der Flucht werden kann, dass 
er aber die Kosten des Gerichts zu tragen habe23. Hier findet sich die römische 

& verborum, 813).
19 X 2.23.4 (Nullus dubitat); Burch. I,161; Ivo Decr. V.271; 1 Comp. 2.16.5, nach Linda 
Fowler-Magerl, Canones, (Clavis canonum: Selected Canon Law Collections Before 
1140, MGH Hilfsmittel, 21, Hannover 2005) auch enthalten in: Paris BN 326: 320; Coll. 
Tarraconensis I 98 und II 2.56, Coll. Sinemuriensis 1.096, Coll. S. Genovevae 2.1.143, Coll. 
XIII librorum 12.52, Coll. VII librorum 2.56, Coll. Catalaunensis 13.29, Ivo Panormia 4.107, 
Coll. IV librorum 1.13.3, Coll. X Partium 5.16.3.3.
20 C.3 q.9 c.10 (Decrevimus vestram) = Ans.ded. 3.33, Burch. 1.161, Ivo Decr. 5, 272, 6.338, 
Ivo Pan. 4.105, nach Linda Fowler-Magerl, Canones, auch enthalten in: Coll. S. Genovevae 
2.1.145, Coll. Catalunensis 9.15, Coll. Tripartita 1.42.
21 Gl. Manifestum est, Glossa ordinaria zu C.3 q.9. c.10, 509.
22 C.11 q.1 c.12 („Christianis“) = Coll Tripartita 1,46,42; nach Linda Fowler-Magerl, 
Canones, auch in: Ivo Decr. 13.99): „quia qui iudicium refugit apparet eum de iustitia 
diffisum.“ Dies ist gegen den Angeklagten gerichtet, wie die Gl. Subterfugit, Gl. zu X 
2.23.4, Venedig 1572, 474b: „Qui enim iudicium refugit, apparet eum de iustitia diffisum 
[...]. B[artolomaeus Brixiensis].” Gl. Christianis, Glossa ordinaria zu C.11 q.1 c.9 (!), 602.
23 Gl. Tot scriptis, Glossa ordinaria, zu D.74 c.8 (Reg. 2.22, Anselm von Lucca 7.65), 241: 



562 Mathias Schmoeckel

Contumacia in Kombination mit der Perspektive der Moraltheologie. 
Doch gab es noch einen anderen Faktor, den wir in der Summa Lipsiensis (um 

1185) finden24 : 

„Set si non paruerit et excommunicatus fuerit, usque ad annum ad falsi 
probationem et innocentiae assertionem admittitur, [...].”
Wenn er aber nicht erscheint und exkommuniziert wird, wird er nach einem Jahr 
zum Beweis der Unwahrheit und der Bekräftigung der Unschuld zugelassen.

Honorius wandte hier eine Technik an, die bereits aus der Verfolgung von 
Häretikern bekannt war. Ausgangspunkt war die Verpflichtung jedes Christen, 
mindestens einmal im Jahr zu beichten. Die Verpflichtung wurde 1215 vom IV 
Lateranum festgelegt, war aber schon lange bekannt. Die Gesetzgebung gegen 
die Katharer wollte Ketzerei beweisen. Bereits in dem Dekret „ad abolendam“25 
wurden die Verdächtigen daher dazu gezwungen, sich durch eine purgatio 
canonica zu reinigen. Dieser Schwur auf den christlichen Glauben kam einem 
Bekenntnis recht nahe. In Kanon 3 des IV Lateranum wurde von Verdächtigen 
verlangt, sich innerhalb eines Jahres zu reinigen, andernfalls konnten sie als 
Häretiker verurteilt werden26 So bestätigte das Fehlen einer Begründung für die 
Abwesenheit bzw. die Flucht die Schuld des Flüchtigen. Der Contumax, der in 
Honorius‘ Text bereits exkommuniziert war, hatte die Möglichkeit, innerhalb der 
Jahresfrist zurückzukehren und seine Unschuld zu beweisen. Die Verpflichtung, 
mindestens einmal im Jahr zu beichten, wurde hier mit dem Prozess kombiniert. Der 
Exkommunizierte musste sich mit seinem Geständnis von den Anschuldigungen 
befreien. Wenn er diese aus der Exkommunikation resultierende Verpflichtung 
ablehnte, konnte dies ebenso im weltlichen Verfahren als Beweis für seine Schuld 
angesehen werden. 

Die Vermutung der Schuld des Flüchtigen findet sich ebenso in der Glossa 
ordinaria zum Corpus iuris civilis. Hier lassen sich einige für die Zukunft wichtige 
Sätze finden. Danach macht die Flucht verdächtig27 bzw. liefert einen halben 
(semiplena), also nicht eindeutigen Beweis28. Dieser konnte die fides des Richters 

„hic quod nemo puniendus est pro prima contumacia. [...] puniri tamen debet in expensis, 
si in prima citatione non uenit.“
24 (Rodoicus Modicipassus), Summa „omnis qui iuste iudicat“ sive Lipsiensis, hg. R. 
Weigand/P. Landau/W. Kozur, (Monumenta iuris canonici, series A: Corpus Glossatorum, 
7), vol. 1, Vatikan 2007, zu D. 74 c.8, Gl. Decernimus, 323; zur Frage des Autors s. Peter 
Landau, Rodoicus Modicipassus – Verfasser der Summa Lipsiensis?, ZRG KA 92 (2006), 
340-354; Anne Lefebvre-Teillard, Art. Sommes canoniques françaises, in: Dictionnaire 
historique des juristes français, Paris 2007, 718-719, 719a.
25 X 5.7.9 = 1 Comp 5.6.11, vgl. Schmoeckel, Humanität und Staatsraison, Köln/Weimar/
Wien 2000, 305 n.86.
26 X 5.7.13 = 4 Comp 5.5.2, vgl. Schmoeckel, Humanität und Staatsraison, 311f. 
27 „Fuga facit aliquem suspectum“, Gl. Sententia zu D. 26,10,7, Genf 1612, 244.
28 „Fuga probat semiplene“, Gl. exacto iureiurando zu D. 12,2,31, Lyon 1612, 1293.



563Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

informieren, reichte jedoch nicht für einen perfekten und ausreichenden Beweis 
im Rahmen einer strafrechtlichen Verurteilung aus. 

Ausführlich legte Albericus de Rosate die Dogmatik der Flucht dar. In seinem 
Dictionarium29 erklärt er, dass die Flucht manchmal ein Vergehen, manchmal 
einen halben Beweis darstelle, doch jedenfalls eine Vermutung oder ein Indiz, 
welches für eine Folter ausreiche. Er zitierte die Glossen, aber seine Sätze sind 
klarer und zugespitzter. Zum Beispiel „fugitiuus, id es reus, quia solitus est fugere“ 
(ein Flüchtling, das heißt, also schuldig, weil er die Gewohnheit hat zu fliehen) . 
Auf diese Weise geht er davon aus, dass der Angeklagte regelmäßig die Flucht 
ergreift. Damit setzte er den Flüchtigen mit einem Schuldigen im Rahmen der 
Gerichtsbarkeit gleich. Die Glossa ordinaria des Corpus iuris civilis und Albericus 
de Rosate (1290–1354/60) beweisen, dass sowohl das Zivilrecht als auch das 
Kirchenrecht die Flucht gleichermaßen als unvollkommenen Beweis für eine 
Straftat ansahen. 

Hostiensis begann, Probleme in dieser Doktrin zu finden. Obwohl er grundsätzlich 
der Lehre folgte, akzeptierte er den Grundsatz, dass es richtig sei, sich selbst 
retten zu wollen30. Bartolus de Saxoferrato (1313–1357) entwickelte diesen 
neuen Ansatz weiter. Er wollte die Möglichkeit einräumen, den Flüchtigen mit 
einer Geldstrafe zu bestrafen, wenn er die Fesseln oder Sicherheitseinrichtungen 
des Gefängnisses durchbrochen hatte. Nur wenn er das Gefängnis ohne 
Gewaltanwendung verlassen hatte, indem dieses einfach durch den offenen 
Eingang verlassen hatte, konnte er weniger schwer bestraft werden31; die Flucht 
stellte insoweit kaum noch ein eigenes strafwürdiges Verbrechen dar. Allerdings 
wollte er in diesem Fall die Flucht als gültiges Geständnis betrachten. Es ging 
damit Bartolus nicht mehr um die Flucht an sich, sondern um das Beweis der 
Haupttat, für die der Angeklagte inhaftiert worden war. Vielleicht dachte er in 
diesem Kontext wie andere Autoren an die Flucht des Richters und – ebenfalls 
streng bestraft – die Flucht des Notars, sofern deren Handlungen strafrechtlich 

29 Albericus de Rosate, Dictionarium Iuris tam Civilis, quàm Canonici, Venedig 1573, 295.
30 Hostiensis, Lectura zu X 2.23.4, fol.122ra, n.3: „ideo quando reus fugit consueuit dici 
vulgariter quod bene facit officium suum: hoc tamen quod hic dicit indubitanter verum 
est, quod qui instat praesumitur innocens, qui fugit nocens. & sic semper praesumitur 
contra fugientes & dilationes petentes. Qui enim refugit iudicium apparet eum de iustitia 
diffisum. [...] non tamen statim super principali condemnatur, sed punitur quandoque 
propter contumaciam in expensis“; zu X 2.28.59, fol.198 n.7: „fuga facit praesumptionem 
contra fugientiem, [...]“. Auf dieser Linie später Dekretal VI. 3.3.1 (Bonifatius VIII.): „nemo 
tenetur se periculo exponere“; so konnte die Abwesenheit durch die Notwendigkeit des 
Leibes oder durch den Nutzen der Kirche entschuldigt werden.
31 Bartolus de Saxoferrato, Tractatus de carceribus, in  : ders., Opera, t.9, Venedig 1526 
(ND Rom 1998), 152vb-154rb, n.20, fol.153va  ; zu seinem Pragmatismus vgl. Maria 
Gigliola di Renzo Villata, Bartolo consulente nel ‘penale’: un auctoritas indiscussa, in: 
Victor Crescenzi/ Giovanni Rossi (Hg.), Bartolo da Sassoferrato nella cultura europea tra 
Medioevo e Rinascimento, (Studi Bartoliani, 1), Sassoferrato 2015, 25-62.



564 Mathias Schmoeckel

untersucht wurden32. In einigen Fällen betrachtete Bartolus die Flucht sogar 
als Ersatz eines Geständnisses „pro crimine“33. In dem meisten Fällen sollte die 
Flucht für eine andere Straftat jedoch nicht für eine strafrechtliche Verurteilung 
ausreichen34. Dabei unterschied er danach, ob ein voller oder perfekter Beweis 
verlangt wurde, hier reichte die Flucht nicht für eine Verurteilung aus, von den 
anderen Fällen, in denen auch weniger perfekte Beweise für eine Verurteilung 
ausreichten35. Eine letzte Unterscheidung war wichtig: Die Flucht machte nach 
Bartolus nur verdächtig, wenn die Anklage noch nicht erhoben oder erlassen 
war. Nach der Anklage zeigte er jedoch ein erstaunliches Verständnis für den 
Flüchtigen, da seine Angst vor der Strafe gerechtfertigt sein könnte36.

In der Literatur wurde die Dogmatik der Flucht ausgearbeitet. Der Vergleich 
der Flucht mit einem freiwilligen Geständnis wurde von Johannes Andreae 
näher erläutert. Er argumentierte, dass das durch die Flucht angenommene 
mutmaßliche Geständnis nicht für ein Todesurteil ausreiche37. Panormitanus 
(1386?–1445) argumentierte ähnlich38. Diese Kommentare erläuterten jedoch 
nur ausführlicher, was im Prinzip bereits feststand. 

3.2. Die gemeinrechtliche Dogmatik italienischer Autoren  

Diese Theorie der Flucht als Beweis findet sich überall in den Ländern des gemeinen 
Rechts. Diese Beobachtung muss für Italien, Frankreich, die Niederlande und 

32 Z.B. Guillaume Durand, Speculum iudiciale, zu X 2.23 § 2, Gl. l.unica, 737 über den 
flüchtigen Notar. 
33 Bartolus, Commentaria zu D. 29.5.25, in: ders., Opera, t.3, Venedig 1528 (ND Rom 
1998), fol.199vb n. 1: „tu dic clarius quando fuga obijcitur alicui pro crimine: et tunc 
probata fuga probatur crimen“.
34 Bartolus, Commentaria zu D. 29.5.3.14, fol. 197vb n.5: „fuga sola non est sufficiens 
probatio maleficij“.
35 Bartolus, Commentaria zu D. 29.5.25, fol.199vb n. 1: „Quandoque fuga abijcitur alicui 
in probatione alterius criminis non vt crimen per se: et tunc quandoque est crimen solius 
suspitionis: et tunc fuga est plena probatio quia facit quem suspectum [...]. Quandoque 
est crimen de quo requiritur probatio plena vera de ipso facto non de suspitione tamen: 
tunc fuga regulariter non facit plenam probationem: [...]. indicium tamen vel semiplenam 
probationem facit [...]. fallit in casu. et ibi facit plenam probationem [...]“.
36 Bartolus, Commentaria, t.6, zu D. 48.21.1, n.1. fol. 220vb: „Sed si postquam ipse est 
accusatus aufugit vel stat cautus non eundo per terram in crimine capitali loquor non est 
praesumptio contra eum quia iuste facit si timet. ar. huius l. que permittit corrumpere 
aduersarium.“
37 Ioannes Andreae, Commentaria zu X 2.23.4, Venedig 1581 (ND Goldbach 1997), 
fol.178ra, n.3: „praesumptiuè: tamen non statim super principali condemnatur, sed 
punitur quandoque propter contumaciam in expensis, & quandoque poenam patitur 
grauiorem [...]“.
38 Panormitanus, Commentaria zu X 2.23.4, Vol.2.2, Venedig 1588 (ND Goldbach 2008), 
171 f.



565Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Deutschland belegt werden. Die Rezeption des gemeinen Rechts bedeutet jedoch 
nicht, dass die Position der Autoren einheitlich war. Zunächst ist festzustellen, 
dass diese Juristen sich weitgehend gegenseitig zitierten und die Positionen 
sehr gut kannten, auch wenn sie eine andere vertraten. Zweitens waren diese 
Unterschiede auch Ausdruck des Ius Commune, das von oft gegensätzlichen 
Grundsätzen ausging. Die Rezeption zeigt sich eben nicht in einer einheitlichen 
Position, sondern eher in der Übernahme der Argumentationen. Dabei ging 
es längst nicht mehr darum, die Flucht als sogenannter „halben Beweis“ 
anzusehen. Vielmehr ging es um die Kraft von Indizien und Vermutungen im 
Rahmen richterlicher Wertungen. So konnte man unterschiedliche Standards in 
den Rechten angenommen. Baldus erkannte bereits, dass es Statuten gab, die 
die Flucht zur Verurteilung eines Flüchtlings zum Tode reichte, während im ius 
commune mehr Beweise verlangt wurden39.

Es ist wenig überraschend, dass diese Lehre in Italien mit den vielen 
städtischen Statuten weiterverbreitet war. So hielt Guido de Suzara (ca. 1225–
1292) den Satz „fuga accusat fugientem“ (Die Flucht klagt den Flüchtigen an) für 
glücklich40. Der Hinweis auf diese Doktrin durch Albertus Gandinus (um 1245–
1311) legt es nahe, dass sie auch von der Praxis übernommen wurde. Gandinus 
betonte den Unterschied zum Geständnis als perfektem Beweis und erinnerte 
an die Möglichkeit, innerhalb eines Jahres zurückzukehren, um sich zu vor 
Gericht zu verteidigen und die unterlassene confessio (Geständnis/ Beichte) zu 
entschuldigen41. Angelus Aretinus de Gambiglionibus (1400–1485) behandelte 
das Thema etwas ausführlicher und zögerte, die Folter nach einer einfachen Flucht 
zum Beweis der Haupttat zuzulassen42. Giulio Claro (1525–1575) behandelte die 
Frage kurz und ebenfalls mit einer restriktiven Tendenz; seiner Meinung nach 
machte die Flucht jemanden nur verdächtig, ohne auch nur ein gültiges Indiz zu 
liefern. Nur die Flucht als Vergehen biete die Möglichkeit einer Verurteilung43. 
Die Flucht mit Ausbruch aus dem Gefängnis war für Hippolytus de Marsiliis 
sogar gleichbedeutend mit einem Geständnis44. Laut Franciscus Vivius (ca. 1532–
1616) stellte die Flucht vor der Inquisition keinen Beweis gegen jemanden dar, 
auch wenn er einen guten Grund hatte, dem Gericht zu misstrauen45. Prospero 

39 Baldus de Ubaldis, Commentaria sur X 2.23.4, Lyon 1585 (Reimpr. Aaalen 1970), 
fol.218va: „dico strictè interpretanda, quod tene menti perpetuo“.
40 Guido de Suzara, Tractatus de tormentis sive de indiciis & tortura, in: Tractatus universi 
iuris, vol. XI.1: de iudiciis criminalibus, Venedig 1584, fol.241ra-246rb, 245rb n.95.
41 Albertus Gandinus, Tractatus de maleficiis, hg. H. Kantorowicz, Berlin/Leipzig 1926, De 
falsariis et falsitatibus, Nr. 25, 334 f.
42 Angelus Aretinus de Gambiglionibus, Tractatus maleficiorum, Köln 1599 (ND Goldbach 
1998), in verba fama publica, v. An fuga sit sufficiens indicium, fol. 169v n. 41.
43 Kommentare zu Iulius Clarus, Practica criminalis, Venedig 1640 (ND Goldbach 1996), 
§.fin. q.21 n.63/ 69/ 72, 262.
44 Hyppolitus de Marsiliis, Practica criminalis, Venedig 1574, fol.69r n.46.
45 Franciscus Vivius, in: J. Fichard (Hg.), Receptarum sententiarum, Frankfurt 1568, 281a 



566 Mathias Schmoeckel

Farinacci (1544–1618)46, der selbst die Rolle eines Angeklagten kannte, zeigte 
großes Verständnis für die Flucht. Obwohl er den Ausbruch aus dem Gefängnis als 
Kapitalverbrechen betrachtete, war die Flucht für ihn selbst dann gerechtfertigt, 
wenn man einen Kerkermeister dafür töten musste47. Im Zweifelsfall sollte man 
vermuten, dass die Flucht aus einem guten Grund gerechtfertigt war48.

Restriktiver war dagegen die Beichtliteratur. Die „Summa Angelica“ des Angelus 
de Clavasio (1411–1495) untersagte die Flucht, wenn die Tat notorisch sei; eine 
Flucht würde in diesem Fall nur noch eine weitere Sünde hinzufügen49. Nur im 
Fall ungerechter Inhaftierung kam die Flucht in Betracht, doch schaffe sie eine 
Vermutung gegen den Angeklagten50. Im Fall der Flucht dürfe der Verurteilte oder 
Angeklagte jedoch keine Gewalt gegen die Vertreter der Obrigkeit anwenden. 
Diese seien im Recht, insoweit sie einen gerechten Krieg führten. 

3.3. Insbesondere die Behandlung bei Menochio und Mascardi 

Giacomo Menochio (1532–1607) schuf ein umfassendes Werk, dass 
ausschließlich den gerichtlichen Vermutungen gewidmet war. Er lehrte, dass die 
Flucht ein ausreichendes Indiz für die Folter war51. Er zeigte jedoch zugleich ein 
bemerkenswertes Verständnis für den Flüchtigen. Galt sein Richter als besonders 
streng, sollte seine Flucht kein Indiz darstellen. Auch die Flucht nach der Anklage, 
aber vor der Vorladung bildete keinen Beweis gegen ihn. Schließlich sollte auch 
die Flucht aus dem Gefängnis kein Indiz darstellen, wenn er zu Unrecht inhaftiert 
war52.

Bei Giuseppe Mascardi (1540–1586) wurde diese Lehre in verschiedenen Kapiteln 
gegliedert (Conclusiones 820–824) noch differenzierter und widersprüchlicher 
dargestellt. Mascardi begann mit der allgemeinen Feststellung, dass die Flucht 
stets ein Indiz gegen den Geflüchteten schaffe, sie klage den Fliehenden an. 
Dadurch entstehe ein Verdacht bzw. eine Präsumption gegen den Flüchtigen53. 

n.13.
46 Vgl. Aldo Mazzacane, Art. Farinacci, Prospero, in: F. Bartoccini (Hg.), Dizionario 
Biografico degli Italiani, Band 45, Rom 1995, 822-825 ; Niccolò Del Re, Prospero Farinacci 
giureconsulto romano (1544-1618), Roma 1999.
47 Prosperus Farinacius, Praxis et theorica criminalis amplissima, Frankfurt 1622, lib.1 q. 
27 n.14, 392.
48 Farinacius, Praxis et theorica criminalis amplissima, lib.1 q.48 n.39, 751: „in dubio quis 
praesumitur abesse potius ex bona, & probabilis caussa“.
49 Angelus Carletti da Clavasio, Summa Angelica de Casibus conscientialibus, Band 1, 
Venedig 1582, sub verbo fugere, 553f.
50 Angelus de Clavasio, Summa Angelica, Venedig 1582, v. fugere, 553.
51 Jacobus Menochius, De praesumptionibus, Genf 1736, I qu.89 n.36, 110.
52 Ibid., I qu.89 n.38 f.
53 Josephus Mascardi, Conclusiones probationum omnium, Band 2, Frankfurt a.M. 1619, 
Concl.820, 210f, n.1f, 212 n.10.



567Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Jedenfalls sei die Flucht ausreichend für die Anordnung der Folter, ebenso bei 
einer Flucht des Mittäters54. 

Doch folgen nicht unerhebliche Einschränkungen, nicht nur wegen der 
unterschiedlichen Statuten in Bezug auf die Beweiskraft der Flucht55. So wird 
diese Regel zunächst nur für Verfahren bestätigt, die keine Kapitalsachen seien. 
Ferner habe schon Baldus gelehrt, dass die Flucht zulässig sei, wenn man 
sich so vor Bürgerkriegen retten könne. Bei solchen Zweifeln müsse man eine 
Vermutung zugunsten und gerade nicht gegen den Angeklagten annehmen56. 
Ferner dürfe man fliehen, wenn man sich damit aus dem Gefängnis und vor dem 
Tod retten könne. Jeder dürfe sein Leben schützen, so wie er könne57. Das war 
etwa der Fall bei Alkibiades. Danach sei es dumm, das Urteil abzuwarten, wenn 
man fliehen könne58. Fliehe jemand jedoch vor einer Anklage, sei die Vermutung 
wieder begründet, es sei denn, es gäbe gute Gründe zu vermuten, dass gegen 
ihn bald Anklage erhoben oder er verhört würde. Sogar vor der Anklage und 
Inquisition begründe die Flucht also kein Indiz, wenn eine deutliche Gefahr für 
den Betreffenden bestehe59. Dies wurde dann weiter ausgeführt. 

Auch die folgende Conclusio 821 beschäftigte sich mit der Flucht des 
Inhaftierten, jedoch mit der Feststellung, dass die Flucht aus einem Gefängnis 
als Geständnis angesehen werde60. Dies sollte jedoch nur für die Flucht aus dem 
Palast gelten, also wenn ein Richter die Inhaftierung angeordnet hatte61. Hier ging 
es also um die Bestimmung einer rechtmäßigen Staatsgewalt. Gestattet erschien 
wieder die Flucht im Fall der Notwendigkeit, etwa um sich zu retten62, wenn die 
Anklage oder Verurteilung ungerecht war63, insbesondere vor der Verurteilung 
wegen Ketzerei, anders jedoch danach64. Verschwörungen aus dem Gefängnis 
heraus sollten jedoch wieder als Geständnis angesehen werden können65.

Das folgende Kapitel (Conclusio 822) behandelte nur die Flucht von Richtern 
oder anderen Magistraten, deren Pflichtverletzung gegenüber der Obrigkeit als 
schwerwiegender behandelt wurde. Dagegen sollte die Flucht eines Gehilfen 
eher nur den Verlust von Sachen erklären (Conclusio 823). In Zivilsachen konnte 
die Flucht des Schuldners eine Vermutung zugunsten des Gläubigers begründen 
(Conclusio 824).

54 Ibid., 211 n.4f.
55 Josephus Mascardi, De probationibus, I concl.499, Frankfurt 1619, 493 n.1 ff.
56 Ibid., n.8, 11.
57 Ibid., n.13, 14: „vnicuique licet redimere sanguinem suum, quomodocumque potest”.
58 Ibid., 212 n.28
59 Ibid., 211 n.15/ 212 n.16: „sola fuga non faciat indicium“.
60 Ibid., concl. 821, 213 n.1.
61 Ibid., 214 n.4.
62 Ibid, n.12.
63 Ibid., n.16.
64 Ibid., 215 n.23.
65 Ibid., 216 n.28.



568 Mathias Schmoeckel

3.4. Spanische Territorien 

Autoren wie der große Kanonist Martín de Azpilcueta (1492–1586) folgten 
besonders der Beichtliteratur. Es ging also um das, was moraltheologisch geboten 
war; dabei vertrat auch Azpilcueta eine repressive Tendenz. Das betraf längst 
nicht nur die Anerkennung des Rechts zu leben, weswegen die Flucht rechtmäßig 
erschien66. Die Abwägung mit dem Recht der Staatsgewalt führte zu einer 
deutlichen Einschränkung des Rechts zur Flucht. Diese schien im Ergebnis nur noch 
dann rechtmäßig zu sein, wenn die Verhaftung nicht ordentlich durchgeführt 
worden war67.

Ausgangspunkt bildete die Frage, was ehrbar war. Wer ohne Entehrung 
fliehen könne, doch bei der Flucht einen Menschen tötet, könne der Strafe und 
der Irregularität, der Amtsunfähigkeit für Kleriker, nicht entgehen. Empfinde er 
Scham dabei, dann entginge er zwar der Sünde, doch nicht der Irregularität. Wenn 
jemand fliehe, um dem Tod zu entgehen, sei er frei von Strafe und Irregularität68. 

Besonders streng war Juan Vela de Acuña (um 1495–1545), der die Flucht 
für eine neue Straftat und Sünde hielt69. Das gelte zwar nicht, wenn jemand 
zu Unrecht inhaftiert worden sei. Allerdings dürften sie in diesem Fall auch im 
Gefängnis bleiben wie Märtyrer. Doch in jedem Fall sei die Flucht nach ius civile 
ein schweres Vergehen, das wie Hochverrat anzusehen sei. 

Eine ausführliche Diskussion zur Frage, wann die Flucht erlaubt oder geboten 
war, verfasste Diego de Covarruvias y Leyva (1512–1577), wobei er sich besonders 
auf Thomas von Aquin, aber auch auf Azpilcueta und Cajetan stützte, um die 
katholische Moraltheologie auszunutzen. Deutlich ging es also auch um Sünden, 
vor allem jedoch die Frage, wieweit sich das Recht des Einzelnen gegen den Staat 
durchsetzen könnte. Doch ebenso ging es um die Frage, ob man im Gefängnis 
bleiben müsse, wenn man dies im Zuge des Prozesses versprochen hatte und 
wann eine etwaige Todesgefahr wiederum doch die Flucht rechtfertige70. Keiner 
hatte danach das Recht zur Lüge. Bei ungerechten Verurteilungen durfte man sich 
retten; doch gab es auch ein allgemeines Recht, das eigene Leben zu retten. Aber 
durfte man auch lügen, um das eigene Leben zu retten?71 Hatte man geschworen, 

66 So mit Blick auf Francisco Suárez (1548-1617) Luis Carlos Amezúa Amezúa, Derecho de 
evasión y principio de humanidad. Notas de Francisco Suárez sobre la obligación penal y 
la fuga de presos, Anuario de filosofia del derecho 31 (2015), 103-136.
67 Lorenzo Mattheu y Sanz (1618-1680), Tractatus de re criminali, Venedig 1750, Contr.18 
n.84, 60.
68 Martín de Azpilcueta, Consiliorum sive responsorum, Rom 1602, liber V., de homicidio, 
cons.6, n. 415 n.3.
69 Ioannes Vela y Acuña, Tractatus de poenis delictorum, Salamanca 1596, c. de infrigente 
domum, 104-106.
70 Didacus Covarruvias y Leyva, Variarum ex iure pontificio, regio et caesareo resolutionum 
libri tres, Lyon 1557, lib.1 c.2, 24 n.2.
71 Ibid. 40, 42 n.8



569Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

im Gefängnis zu bleiben, musste man dies befolgen, selbst wenn dies den Tod 
bedeutete. War die Anklage berechtigt, gab es kein Recht mehr zur Flucht. In 
der Befragung durfte man nicht lügen, sonst beging man eine neue Sünde bzw. 
Straftat. Im Gefängnis sollte man sein Leben bewahren und durfte etwa nicht das 
Essen verweigern. 

Ein Todesurteil müsse man jedoch grundsätzlich nicht hinnehmen. War man zu 
Unrecht verurteilt, durfte man fliehen; sonst begehe man eine Sünde (peccatum). 
Die Flucht könne dann auch keine weitere Straftat darstellen. Das galt besonders, 
wenn man bei der Flucht  keine weitere Straftat beging. Das war auch der Fall 
des Alkibiades. War die Strafe bzw. die Haft ungerechtfertigt, sei die Flucht sogar 
Pflicht72. Dann dürften auch beim Ausbruch aus dem Gefängnis Sachen zerstört 
oder Wärter getötet werden. Für den Schaden an den zerstörten Fesseln solle der 
Flüchtige dann nicht aufkommen müssen73. 

In den Spanischen Niederlanden wurde die Lehre verschärft. Der Theologe 
Johannes Wiggers (1571–1639), Inhaber des Lehrstuhls für scholastische 
Theologie in Leuven, lehrte, dass der Flüchtige nach seiner Gefangennahme 
eine erhebliche Strafe erhalten solle, z.B. Amputation eines Fußes oder eine 
Verurteilung zur Arbeit in den Metallbergwerken74. 

3.5. Niederlande  

Von dieser Position unterschied sich die Lehre in den protestantischen 
Niederlanden deutlich. Hier findet man die Lehre von der Flucht als Indiz für 
Folter, die etwa von Damhouder erwähnt wird75. In seinem Werk findet man 
die Bestätigung, dass allein die Flucht den Flüchtigen schon verdächtig macht76. 
Doch insgesamt zeigte sich die niederländische Lehre in diesem Punkt zögernd. 
Simon van Leeuwen wollte bei der Flucht nicht von einem echten Beweis 
sprechen, sondern lediglich von einem Indiz oder einer Vermutung gegen den 
Abwesenden77; ähnliches findet man bei Johannes Voet78. Selbst der Kanonist 
Zeger Bernard van Espen (1646–1727), langjähriger Professor in Leuven, war 
deutlicher milder in vielen Dingen, weswegen er in die Niederlande fliehen 
musste und exkommuniziert wurde. Er zitierte das von Augustinus bestimmte 
Recht zur Flucht, das durch ein Zitat aus Mt 10.2379 verstärkt wurde: „Wenn ihr in 

72 Ibid. 48.
73 Ibid., 51f n.12-14.
74 Joannis Wiggers, Commentaria de iure et iustitia, Leuven 1662, tractatus 1, cap.4, 
dubium 2, 45.
75 Josse de Damhouder, Rerum criminalium enchiridion, Antwerpen 1601, c.36 n.19, 67.
76 Josse de Damhouder, Sententiae selectae, Antwerpen 1601 (ND Aalen 1978), 68: „Fuga 
fugientem suspectum monstrat“.
77 Simon van Leeuwen, Censura forensis theoretico-practica, Leiden 1678, II 2.6.1, 162.
78 Johannes Voet, Commentarius ad Pandectas, Turin 1757, t.2, 11.4.1, n.2, 474.
79 Zeger Bernard van Espen, Jus ecclesiasticum universum, Venedig 1769, Bd. 1, S. 1 tit.16 



570 Mathias Schmoeckel

einer Stadt verfolgt werdet, flieht in eine andere“.
Der Grund für diese Vorsicht lag nicht nur in einer größeren Zurückhaltung 

gegenüber Strafen, sondern mehr noch in verfassungsrechtlichen Erwägungen. 
Das könnte am Einfluss Calvins liegen: Für Jean Calvin handelten die Richter 
selbst ungerecht, wenn sie gegen die Gesetze verstießen80. Dies implizierte ein 
Recht auf Widerstand gegen die ungerechte Regierung. Grotius überlegte mit 
den spanischen Juristen wie Covarruvias, ob man Ohrfeigen u.a. nach Christi 
Vorbild erdulden müsse oder ob man sich wehren können. Auch wenn er eine 
Ohrfeige zur eigenen Wehr und einen Mord nicht gleichsetzen wollte, so fand 
er es jedenfalls bei einer Flucht sehr merkwürdig (alienum), dieses Recht zu 
verneinen81. Ulrich Huber (1636–1694) verband die Frage der Flucht mit dem 
Widerstandsrecht. Der Sklave, der ungerecht in Ketten gehaltene werde, habe 
ein Widerstandsrecht, etwa indem er sich nicht unterwerfen müsse, sondern 
fliehen dürfe82.

3.6. Frankreich 

In Frankreich war es vor allem Nicolas Bohier (1469–1539), der zu dieser Frage 
umfangreiche Anmerkungen auf der Grundlage des Ius Commune verfasste. Der 
vorherrschenden Meinung folgend kam er zu dem Schluss, dass die Flucht nach 
der Anklage und vor der Inhaftierung kein Indiz und nicht einmal eine Vermutung 
darstellte. Die Flucht aus dem Gefängnis war kein Kapitalverbrechen, wenn der 
Angeklagte zu Unrecht inhaftiert war83.  Im 18. Jahrhundert findet man diese 
Dogmatik im Wörterbuch von Claude de Ferrière deutlich beschrieben. Hier 
bildet die Flucht nicht „einen Beweis, sondern induziert nur eine Vermutung 
gegen den Angeklagten“84. 

Die Abhandlung des sonst kaum bekannten Jean Thierry wollte den 
üblichen Verdacht, der durch die Flucht entstünde, nicht annehmen, wenn 
ein rechtfertigender Umstand vorliege. Im Übrigen fragte er sich, wie man auf 
den Verdächtigen nach der Flucht noch zugreifen könne. Wahrscheinlich sei, 
dass die Richter am Zufluchtsort zuerst auf den Geflüchteten zugreifen und ihn 
anschließend an seinen Heimatort ausliefern würden, obwohl der Richter am Ort 

c.9, 108 n.14; Bd. 6, 211.
80 Jean Calvin, Institutio Christiane Religionis [1536], Joannis Calvini Opera selecta, hg. P. 
Barth, München 1963, Bd.1, epistola dedicatorai, 23.
81 Hugo Grotius, De iure belli ac pacis libri tres, ed. B.J.A. de Kanter-van Hettina Tromp/ R. 
Feenstra, Leiden 1939 ND Aalen 1993, II cap.1 n.10, 97f. 
82 Ulrich Huber, De Jure Civitatis libri très, III.16 n.33, 599f.
83 Nicolaus Boërius, Decisiones supremi senatus burdegalensis, Genf 1690, decis. 215 
Anm. 9ff, 402; umfangreiche Literatur, Anm. 29 f., 407.
84 Claude-Joseph de Ferrière, Dictionnaire de droit et de pratique, Art. fuite, t. 1, Paris 
1768, 728.



571Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

der Flucht eigentlich zuständig sein sollte85. Hier ergaben sich ganz neue Fragen, 
nämlich der Abwägung von Kompetenzen zwischen dem Einzelnen und dem 
Staat sowie zwischen zwei Staaten. 

3.7. Deutsche Autoren 

Gemäß Art. 25 § 7 der Constitutio criminalis Carolina von 1532 galt die Flucht als 
ausreichender Grund für eine Inhaftierung86. In Kenntnis der Rechtsprechung von 
Bartolus und anderen italienischen Autoren wollten einige zwischen der Flucht 
vor oder nach der Anklage unterscheiden und damit eine Flucht mit einem guten 
Grund rechtfertigen87. Die Flucht reichte für die Folter vor allem dann aus, wenn 
der Angeklagte einen schlechten Ruf hatte oder aus dem Gefängnis geflohen 
war88. Johann Christoph Frölich von Frölichsburg (1657–1729) zufolge lieferte die 
Flucht nur dann ein ausreichendes Indiz für die Inquisition, wenn es auch weitere 
Argumente dafür gab89. Auch die Kanonisten der Neuzeit folgten dieser Tradition, 
wie die Werke von Heinrich Pirhing90 und Anaclet Reiffenstuel91 zeigen. 

Die Literatur zum Reichskammergerichtsprozess folgte ebenfalls der Doktrin, 
dass die Flucht als Indiz angesehen wird, sofern es weitere Argumente gab und 
der Angeklagte nicht aus berechtigter Angst geflohen war92. Bei Andreas Gail 
(1526–1587) findet sich die bemerkenswerte Begründung93, dass sich niemand 
der Gefahr aussetzen müsse („quia nemo tenetur se periculo exponere“). Er 
zeigte großes Verständnis für einen Mann, der die Flucht dem Gefängnis vorzog. 
Ebenso finden sich Autoren, welche die Flucht kaum als Indiz werten wollten, 
weder zur Folter noch gar zur Strafe94. Mynsinger war anderer Ansicht: die Flucht 

85 Jean Thierry, Tractatus totam materiam fugae laconice complectens, Volumen 
praeclarissimus ac in primis omnibus iurisperitus pernecessatium, ac utilissimum omnium 
tractatuum criminalium, Venedig 1580, fol. 197v-198v, hier fol.198v n.14f.
86 Georg Remus, Nemesis Karulina, Herborn 1600 (ND Goldbach 2000), zu Art. 25 § 7, 38.
87 Johann Paul Kress, Commentatio in constitutionem criminalem Caroli V., Hannover 
1736 (ND Goldbach 1996), zu Art. 25, § 9, 89.
88 Johann Paul Kress, Commentatio in constitutionem criminalem Caroli V., § 10, 90.
89 Johann Christian Frölich von Frölichsburg, Commentarius in Kayser Carl des Fünfften, 
und des H. Röm. Reichs Peinliche Halsgerichts-Ordnung, Frankfurt/Leipzig 1759, I, 25 n.8.
90 Henricus Pirhing, Synopsis Pirhingiana seu SS. Canonum Doctrina ex fusioribus quinque 
Libris, Rom 1849, zu X 2.23, § III, 309.
91 Anaclet Reiffenstuel, Ius Canonicum universe, Macerata 1763, zu X 2.23, t.2, 324 n.104.
92 Andreas Gail, Practicarum observationum tam ad processum judiciarium paraesertim 
imperialis camerae, quam causarum decisiones pertinentium libri duo, Köln 1727, II obs. 
109 n.6-8, 501f.
93 Ibid., Nr. 9, 502.
94 Abraham Saur, Peinlicher Process, das ist Gründtliche und rechte Underwysung, wie 
man in peinlichen Sachen heutigen tages nach allgemeinen Geistlichen und Weltlichen 
Rechten […] procedieren soll, Frankfurt 1587, praeparatio ad processum, 18.



572 Mathias Schmoeckel

sei ein ausreichendes Indiz für Folter und u.U. sogar für eine Verurteilung95. So ist 
es klar, dass die Literatur zum Reichsrecht dem Ius Commune folgte96. 

Ebenso blieb die sächsische Rechtsprechung, die sonst oft eine modernisierende 
Rolle einnahm, dem italienischen Modell zunächst treu. Bereits bei Matthias 
Berlich (1586–1638) galt die Flucht nur als ein halber Beweis, während für eine 
Verurteilung ein „ganzer“, also perfekter Beweis erforderlich war97. Auch Petrus 
Theodoricus (1580–1640) zitierte die klassische Literatur auf profunde Weise98, 
aus der er dann seine wenig originelle Position ableitete. Doch Benedikt Carpzov 
d.J. (1595–1666) wollte die Flucht nicht einfach als Grund für die Anordnung der 
Folter akzeptieren99. Man solle die Motive (animus fugiendi) untersuchen um 
festzustellen, ob er nicht mit guten Gründen fliehe, z.B.100:

Justo timore, vel suspicione vehementi accusationis, vel inquisitionis institutae, 
aut etiam futurae inductus, aut si quis per alios compertum habeat, quod mox in 
vincula conjiciendus sit, aut etiam judicis saevitiam, aut potentiam inimicorum, 
aut falsos testes veritus fugae se dedat.
Aus bloßer Angst, oder durch den lebhaften Verdacht einer Anschuldigung, oder 
einer eingeleiteten oder sogar einer zukünftigen Untersuchung, oder wenn jemand 
durch andere erfahren hat, dass er ins Gefängnis geworfen wird, oder sogar 
der Grausamkeit der Richter oder der Macht des Feindes oder falscher Zeugen 
überlässt er sich der Flucht.

Carpzov räumte mehrere Risiken eines ungerechten Urteils ein, etwa wegen 
eines zu strengen Richters oder eines betrügerischen Gegners. Er beeinflusste 
die sächsische Rechtsprechung, die einfache Flucht noch zögerlicher als Indiz 
für die Folter zu betrachten101. Caprzov war damit bereit, einige Gründe für eine 

95 Joachim Mynsinger a Frundeck, Singularium observationum imperialis camerae 
centuriae, t. I, c.6 obs.9, 651f n.1: „Fuga delinquentis semiplena probat, & sufficiens facit 
indicium ad torturam“; n.4, 652: „et talis pro confesso & convicto haberi debet“.
96 Vgl. auch den oft zitierten Autor Joannis Zanger, Tractatus duo: unus de Exceptionibus 
alter de quaestionibus seu torturis reorum, Wittenberg 1694, Tractatus de exceptione II.1 
Nr. 251-253, 91f. Im 18. Jahrhundert betrachtete Johann Salomon Schuelin, Theatrum 
conscientiosum criminale, Leipzig/Naumburg 1732, c.9 § 5, 89, die Flucht als „indicium 
incertum valde remotum & dubium“, wenn sie nicht durch andere Argumente gestärkt 
wurde.
97 Matthias Berlich, Conclusiones practicabiles, Frankfurt/Köln 1693, 1 concl. 36 n.57, 179. 
98 Petrus Theodoricus uff Grossen, Judicium criminale practicum, Jena 1671 (ND Goldbach 
1996), c.9 aphor.9 n.28-30, 1255.
99 Benedictus Carpzovius, Practica nova saxonica rerum criminalium, Wittenberg 1635 
(Goldbach 1996), 3.111 Nr. 35, 123; 3.10 Nr. 64, 230: Die Flucht muss mit anderen 
Beweisen verbunden werden, z. B. mit der Flucht aus dem Gefängnis.
100 Benedictus Carpzovius, Practica nova, 3.10 Anm. 67, 230.
101 Vgl. Augustinus Leyser, Meditationes ad Pandectas, Halle 1723, Bd. 10, Sp. DCXXXXV, 
116 n.V., VIff; Johannes Samuel Friedrich Boehmer, Elementa iurisprudentiae criminalis, 
Halle 1766, I.6 § 120, 77.



573Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

gerechtfertigte Flucht zu akzeptieren102. 
Die Autoren des 18. Jahrhunderts wie Johann Salomon Schuelin (1694– 

1750) konstatierten die verschiedenen Positionen, doch neigten sie dazu, die 
Bedeutung herunterzuspielen103. Auch der preußische Jurist Heinrich v. Cocceji 
(1644–1719) bejahte die Unzulässigkeit der Flucht zwar grundsätzlich, doch ließ er 
weitgehend die Ausnahme für den Unschuldigen zu, der aus dem Gefängnis oder 
vor der Inquisition floh, gemäß der Maxime „Nemo enim periculo se exponere 
tenetur“104 (Niemand ist gezwungen, sich der Gefahr auszusetzen). Der Grund 
für diese Treue zur Tradition war die anhaltende Annahme, dass die Contumacia 
den Ungehorsam gegenüber dem Richter anzeige105. Das konnte einen neuen 
Straftatbestand darstellen.

Insgesamt lässt sich feststellen, dass die Rechtsprechung in den deutschen 
Territorien der Dogmatik des Ius Commune folgte. Es lässt sich nicht einmal ein 
deutlicher Unterschied zwischen den Konfessionen feststellen, obwohl diese Frage 
in den Bereich des Widerstandsrechts fiel. Calvinistische Juristen wie Johannes 
Althusius (1563–1638) versuchten jedoch ebenso, die Position der Regierung zu 
stärken, dass die Flucht vor dem Prozess ohne guten Grund ein ausreichendes 
Indiz für die Anordnung der Folter darstellte106. Nur die rechtmäßig eingesetzte 
Macht konnte Ausdruck des göttlichen Willens sein, gegen den kein Widerstand 
möglich war. Allenfalls dürfe ein Bürger versuchen, wegzubleiben oder er könne 
versuchen, die Ausführung von Befehlen zu verhindern, die seinem Glauben 
widersprachen107. Dies konnte eine Flucht immerhin rechtfertigen.

102 Vgl. auch Johannes Samuel Friedrich Boehmer, Meditationes in constitutionem 
criminalem Carolinam, Halle/ Magdeburg 1770, c.25.8, 134 f., der je nach Grund und 
Zeitpunkt der Flucht vor oder nach der Inhaftierung differenzierte.
103 Johann Salomon Schuelin, Theatrum Conscientiosum criminale, 2. Teil, Frankfurt/ 
Leipzig 1733, 200-202, § 45.
104 Henricus Cocceius (Praeses)/ Johann-Daniel Löper (Resp.), Disputatio Juridica 
Inauguralis de Fuga, Frankfurt/ Oder 1706, c.3 (De Fuga Delinquentium), n.47 ff., 35: „Imò 
gaudent de jure fugitivi innocentes asylis“, wenn sie die Unschuld beweisen konnten. 
Im Gegensatz dazu betrachtete der Preuße Johannes Brunnemann, Tractatus juridicus 
de inquisitionis processu, Wittenberg 1679, c.4 n.36, 33, die Flucht konventioneller als 
ausreichendes Indiz für Inhaftierung und Folter.
105 Vgl. z. B. den Augsburger Reichsabschied von 1500 über die Reichskammergerichtsordnung, 
Art. XVII, 77; Joannis Zanger, Tractatus de Exceptionibus, II.1 Nr. 253, 92.
106 Johannes Althusius, Dicaeologicae libri tres, Frankfurt 1649 (ND Aalen 1967), III.39, 
723 n.22.
107 Vgl. John Witte Jr., The Reformation of Rights. Law, Religion, and Human Rights in Early 
Modern Calvinism, Cambridge 2007, 51; Josef Bohatec, Calvin und das Recht, Graz 1934, 
139.



574 Mathias Schmoeckel

4. Flucht als Naturrecht

Von der Frage, wie eine Flucht vor Verfolgung zu bewerten sei, war die Frage 
nach der Flucht zur allgemeinen Lebenserhaltung zu trennen. Hier verband sich 
die Diskussion der Flucht mit dem Aspekt der Grund- oder Naturrechte. Bereits 
Heinrich von Gent (1217–1293) diskutierte die Frage und erkannte im Prinzip 
ein Naturrecht auf Lebenserhaltung an108. Im Jahr 1289 argumentierte er, dass 
jemand, der im Gefängnis blieb, obwohl er die Möglichkeit zur Flucht hatte, sich 
quasi selbst das Leben nahm. Weil Selbstmord verboten war, hatte der Gefangene 
sogar eher die Pflicht als nur das Recht zu fliehen. Diese Argumentation wurde 
berühmt. Im Jahr 1431 verteidigte sich die ehemalige Schäferin Jeanne d‘Arc vor 
ihren kirchlichen Richtern in Rouen mit einem natürlichen Recht, zu fliehen und 
ihr Leben zu verteidigen109. 

In der Zweiten Scholastik war es Domingo de Soto (1494–1560), der bereits von 
einem Recht auf Selbstverteidigung sprach. Obwohl er die Möglichkeit bejahte, 
sich gegen Eindringlinge zu verteidigen und dabei sein Leben zu riskieren, war es 
nicht notwendig, bei diesem Unterfangen Leben, Ehre oder Besitz zu opfern110. 
Aber er machte einen wichtigen Unterschied zwischen ungerechter Verfolgung 
und Handlungen, die nach dem Gesetz und mit gutem Gewissen durchgeführt 
werden111 : 

Si autem praetor aut alij ministri iustitiae vellent in me manus inijcere, constaretque 
mihi per iniquitatem id facere, liceret mihi profectò perindè vim vi repellere ac si 
essent personae priuatae. Secùs tamen si id bona fide & lege tentarent: nempè 
quia sunt indicia vel aliqua legitima accusatio. Tunc enim licèt ego essem innocens, 
non mihi liceret, quò me eriperem, ministros vulnerare, [...].
Sollte aber der Prätor oder irgendein anderer Diener der Justiz den Wunsch haben, 
Hand an mich zu legen, und scheint es mir, dass er dies zu Unrecht tut, wäre es mir 
erlaubt, loszuziehen und Gewalt mit Gewalt abzuwehren, auch wenn es private 
Personen sind. Anders aber, wenn sie es in gutem Glauben und gesetzeskonform 
versuchen: Nämlich, weil Anhaltspunkte oder eine berechtigte Anschuldigung 
vorliegen. Denn dann wäre es mir erlaubt, unschuldig zu sein, aber es wäre mir 
nicht erlaubt, wenn ich mich selbst errette, die Diener zu verletzen, [...]

Wenn es Hinweise oder eine legitime Anklage gab, konnte man nicht mehr 
das Recht genießen, die Magistrate abzuwehren, selbst wenn man wusste, dass 

108 Brian Tierney, The Idea of Natural Rights, Atlanta 1997, 79 ff. mit Hinweisen auf das 
Werk von Henri de Gand.
109 Jeanne d‘Arc, Der Prozeß Jeanne d‘Arc. Akten und Protokolle 1431-1456, hg. von Ruth 
Schirmer-Imhoff, München 2001, 19.
110 Domingo de Soto, De iustitia et iure, Salamanca 1556 (ND Madrid 1968), liber V qu.1 
art.5, 394ª arg.3, art. 8, 403b: „Imo non solùm vitam non cogor illi dare, verùm neque 
honorem neque famam neque bona mea.“
111 Domingo de Soto, De iustitia et iure, Art. 8, 404b.



575Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

man unschuldig war. Allgemeiner gesagt, kannte Leonard Lessius (Lenaert Leys, 
1554–1623) nicht nur die Verteidigung des eigenen Lebens gegen Eindringlinge, 
sondern ließ ausdrücklich die Flucht als milderes Mittel zur Rettung des eigenen 
Lebens zu112. Also behielt auch der Angeklagte das Recht, während des Prozesses 
zu lügen113.

Weniger juristisch, dafür aber umso mächtiger waren die Schriften von Michel 
de Montaigne (1533–1592). Er gab eindeutig zu, dass das Recht zu fliehen ein 
Naturgesetz sei114:

S’il y a quelque loy vrayement naturelle, c’est à dire quelque instinct, qui se voye 
universellement et perpetuellement empreinct aux bestes et en nous (ce qui 
n’est pas sans controverse) je puis dire à mon advis, qu’apres le soin que chasque 
animal a de sa conservation, et de fuir ce qui nuit, l’affection que l’engendrant 
porte à son engeance, tient le second lieu en ce rang.
Wenn es eine wahrhaft natürliche Loyalität gibt, d. h. einen Instinkt, der allgemein 
und ständig den Tieren und uns eingeprägt ist (was nicht unumstritten ist), dann 
kann ich nach meiner Meinung sagen, dass nach der Sorge, die jedes Tier für seine 
Erhaltung hat und der Flucht vor dem, was schädlich ist, die Zuneigung, die der 
Erzeuger zu seiner Brut hat, an zweiter Stelle steht. 

Er ging von einem natürlichen Instinkt aus, den jedes Lebewesen – Tieren 
wie Menschen – habe und leitete daraus dieses neue Naturrecht ab. So konnte 
der ehrliche Mann seine Treue bis in das Feuer beweisen, das ihm von seinen 
Feinden errichtet wurde. Doch wenn er die Möglichkeit habe, sein Leben zu 
retten, war dies ein erlaubter Ausweg, den man begehen könne, ohne sich dabei 
zu entehren115.

Auf dieser Grundlage stellte Hugo Grotius (1583-1645) ein erstes Grundgesetz 
des Naturrechts auf116: 

„Vitam tueri et declinare nocitura liceat.“ 	  
Das Leben schützen und Schaden abzulehnen ist erlaubt. 

So war die Flucht durch das Naturrecht erlaubt; dies findet sich nicht nur in 
„de iure praedae“, sondern auch in seinem „De iure belli ac pacis“117. Auch durfte 
man sich durch Flucht retten, ohne dabei seine Ehre zu riskieren. Damit wollte er 

112 Leonardus Lessius, De iustitia et iure, Antwerpen 1609 Venedig 1617, II.9.8, 84 72b 
Anm. 44.
113 Vgl. Sven Knebel, Naturrecht, Folter, Selbstverzicht. Spees „Cautio Criminalis“ vor dem 
Hintergrund der spätscholastischen Moralphilosophie, in: D. Brockmann/ P. Eicher (Hg.), 
Die politische Theologie Friedrich von Spees, München 1991, 155-189, 186.
114 Michel de Montaigne, Essais, Paris 1992, II c.8 „De l’affection des peres aux enfans“ 
(Über die Zuneigung der Eltern zu den Kindern), 386.
115 Michel de Montaigne, Essais, III.1 („De l’utile et de l’honneste“), 792.
116 Hugo Grotius, De jure praedae commentarius, Den Haag 2006, 10.
117 Hugo Grotius, De iure belli ac pacis libri tres (Fn.81), 2.1.10 n.3, 178.



576 Mathias Schmoeckel

ausdrücklich de Soto und den Gelehrten des Zivilrechts widersprechen. Für die 
Verteidigung waren sogar Lügen erlaubt, außer wenn die Regierung rechtmäßig 
handelte118. Grotius‘ Kommentatoren leiteten daraus sogar die Notwendigkeit 
ab, das eigene Leben zu retten, da man sonst Selbstmord beging119.  

Um seine Meinung zu belegen, zitierte Grotius Charles Dumoulin (1500–
1566)120. Hier findet man einen ähnlichen Gedanken. Zunächst folgte er der 
Tradition, indem er die Flucht als einen Beweis ansah, der je nach den Umständen 
manchmal perfekt, manchmal halb-eindeutig ist, und er wollte die Entscheidung 
der Willkür des Richters überlassen121. Aber er folgte auch Bartolus, indem er 
annahm, dass die Flucht aus dem Gefängnis keinen Beweis darstellt, wenn sie 
ohne Bruch durchgeführt wird. Als Unterton findet sich hier die Idee, dass eine 
einfache Flucht zulässig ist und nicht gegen den Angeklagten verwendet werden 
kann. 

Es war diese alte Idee, die Hugo Grotius (1583–1645) für seine theoretische 
Position beanspruchen konnte – und auch für die Rechtmäßigkeit seiner 
berühmten Flucht aus der Burg Loevestein. Als Minister in der Regierung 
Oldenbarnevelt wurde er zu lebenslanger Haft verurteilt. Im Jahr 1621 konnte er 
dank der Hilfe seiner Frau in einer Bücherkiste fliehen. Obwohl man eine gewisse 
Ähnlichkeit zugeben muss, war Grotius‘ Konzept in seiner philosophischeren und 
radikaleren Position modern. Darüber hinaus spielte es eine entscheidende Rolle 
für das Denken der Neuzeit. 

Das Recht auf Selbstverteidigung war auch für Pufendorf wichtig. Er unterschied 
jedoch zwischen dem Naturzustand, in dem das Recht auf Verteidigung herrscht, 
und der bürgerlichen Gesellschaft, die eine unbegrenzte Verteidigung nicht 
zulassen kann. In diesem Staat bleibt dem Einzelnen nur eine einfache Erlaubnis, 
die gegenwärtige Gefahr abzuwehren. Dagegen ist es die Aufgabe der Magistrate, 
gegen Straftaten vorzugehen und die Zukunft zu sichern122. Nach Pufendorf folgt 
daraus das Recht, sich trotz Wahrheitseid nicht selbst anklagen bzw. belasten zu 
müssen123.

Ein deutlicheres Recht auf Selbstverteidigung findet sich in Hobbes‘ Werk124. 

118 Vgl. Hugo Grotius, De iure praedae commentarius, c.7, 67, 69; weniger klar in Grotius, 
De iure belli ac pacis (Fn.81), 1.4.14, 159.
119 So Caspar Ziegler, In Hugonis Grotii de iure belli ac pacis libros, Wittenberg 1666, in. 
I.III § 3, 113 f.; auch Samuel Pufendorf, Le droit de la nature et des gens, Basel 1732 (ND 
Caen 1987), II.5.2, 255 n.a.
120 Carolus Molinaeus (Dumoulin), Annotationes ad secundum volumen Consiliorum 
Alexandri Tartagni, Opera, vol. 3, Paris 1681, Cons. CXIX, 896.
121 Ibid., Comm. zu C. 4.1, 636.
122 Pufendorf, Le droit de la nature et des gens, II.10 Anm. 4, 258.
123 Pufendorf, Le droit de la nature et des gens, VIII.3.4.4, 376.
124 Zum Einfluss von Montaigne und Grotius auf Hobbes vgl. Richard Tuck, Philosophy and 
Government, Cambridge 1993, 347 f. In Bezug auf seine Strafrechtslehre vgl. Mario A. 
Cattaneo, La teoria della pena in Hobbes, Jus. Rivista delle scienze giuridiche 1960, 478-



577Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Dieses im Naturzustand unbegrenzte Recht bestand für ihn auch im Stand 
der Gesellschaft125. Der eigentliche Zweck des Staates bestand darin, die 
Sicherheit des Einzelnen zu gewährleisten. Wenn der Staat jedoch das Leben 
eines Menschen bedroht, entfalle faktisch der Hauptgrund für den Abschluss 
des Gesellschaftsvertrags. Aus diesem Grund erhalte der Mensch dann sein 
unveräußerliches Recht auf Selbstverteidigung zurück126. Dieses Recht sollte sogar 
dem Schuldigen zustehen127. Niemand war verpflichtet, sich selbst anzuklagen 
oder die Wahrheit zu bekennen, wenn dies gemäß dem Gesellschaftsvertrag sein 
Leben bedrohte128. Hobbes argumentierte auch mit Hilfe der römischen Juristen, 
dass niemand verpflichtet werden könne, das Unmögliche zu tun129. Obwohl 
der Fürst Verbrechen bestrafen und seinem Volk Sicherheit gewähren müsse130 , 
dürfe der Angeklagte, der sein Todesurteil befürchten musste, weiterhin alles für 
seine Rettung tun131. Dies beinhaltete das Recht, unter der Folter zu lügen und 
auch das Recht zu fliehen. 

Radikaler betrachtete Spinoza das Recht, sich selbst zu verteidigen, nämlich 
als erste Tugend des Seins selbst. Auf diese Weise sei dieser Wille und dieses 
natürliche Recht ein Ausdruck des Lebens selbst132. Das Recht, sein Leben während 
des Prozesses durch Lügen oder Flucht zu retten, sei Teil dieses natürlichen 
Rechts133. Wenn der Herrscher diesen natürlichen Willen mit Gewaltanwendung 
brach, befahl er Wahnsinn und konnte gleichzeitig die Natur nicht ändern134.

In Lockes Denken war der Schutz des Lebens die Hauptpflicht eines jeden 

498; ders., Hobbes Theoretiker des Aufgeklärten Absolutismus, Hobbes-Forschungen, 
Berlin 1969, 199-210.
125 Thomas Hobbes, Leviathan, Cambridge 1996, I.14, 91: „The Right of Nature [...] is the 
Liberty each man hath, to use his own power, as he will himself, for the preservation of 
his own Nature.“
126 Hobbes, Leviathan (Fn.125), I.14, 97 f.; für das Recht auf Widerstand vgl. Christoph 
Link, Herrschaftsordnung und bürgerliche Freiheit, Wien/Köln/Graz 1979, 28 ff.
127 Hobbes, Leviathan(Fn.125), I.21, 150 f.; ders., On the Citizen, Cambridge 1998, II.18, 
39 f.; so lehnte Hobbes eine moralisierende Perspektive des Rechtsprozesses ab, vgl. 
Stamatios Tzitzis, Modèle de procèdure absolutiste chez Thomas Hobbes, L‘educazione 
giuridica, vol. VI: Modelli storici della procedura continentale, Neapel 1994, 105-120, 115.
128 Hobbes, Leviathan, I.14, 98 f.; ders., On the Citizen, II.19, 40, kannte er auch ein Recht, 
das Zeugnis der Widersprechenden zu widerlegen; vgl. Cattaneo, La teoria della pena in 
Hobbes, 484 f., 496.
129 Hobbes, On the Citizen, II.18, 39 f.
130 Hobbes, Leviathan(Fn.125), I.18, 124.
131 Hobbes, Leviathan(Fn.125), I.14, 98 f.; I.21, 147 f. 
132 Baruch Spinoza, Die Ethik, hg. P. Bülow, Stuttgart 1976, c.4, 213.
133 Baruch Spinoza, Tractatus politicus, hg. W. Bartuschat, (Sämtliche Werke, 5.2), 
Hamburg 1994, c.3 §8, 43.
134 Zum Prinzip der Selbstverteidigung bei Hobbes und Spinoza vgl. Wolfgang Schrader, 
Naturrecht und Selbsterhaltung. Spinoza und Hobbes, Zeitschrift für Philosophische 
Forschung 31 (1977), 574-583.



578 Mathias Schmoeckel

Menschen135. Er übertrug dem Staat nur die Rechte, die zur Aufrechterhaltung 
des bürgerlichen Friedens notwendig waren, darunter auch das Recht zur 
Selbstverteidigung136. Die Verfolgung von Straftaten sei die Pflicht des Staates137 
, der gegen einen Bürger nur dann vorgehen durfte, wenn er gegen ein Gesetz 
verstoßen hatte. Wenn der Staat jedoch das Leben und das Eigentum des 
Einzelnen bedrohte, verliere er seine anvertrauten Rechte138. Diese beiden 
Positionen widersprechen sich. Es ist schwer zu entscheiden, ob die Flucht eines 
Angeklagten, selbst wenn er schuldig ist, nach Lockes Denken gerechtfertigt sein 
könnte139.

Die deutschen Philosophen argumentierten weniger für ein Recht auf Flucht. 
Thomasius zufolge sei das Recht auf Selbstverteidigung in der Gesellschaft 
begrenzt, man könne es nur nutzen, um das Leben oder andere wichtige Güter 
zu schützen140. Er sprach nicht von der Flucht im Gegensatz zu Christian Wolff, der 
sie ausdrücklich als zulässig betrachtete, wenn man sonst sein Leben nicht retten 
könnte141. Diese Beispiele belegen den seminalen Einfluss von Grotius‘ Lehre zur 
Flucht als Naturrecht.

5. Zusammenfassung

Die Behandlung der Flucht im gemeinen Recht als Schuldvermutung lässt sich 
nicht klar von der naturrechtlichen Tradition trennen. Grotius bezog seine Idee 
von Bartolus, der als erster eine bemerkenswerte Rücksichtnahme auf die 
Interessen des Angeklagten zeigte. Zu seiner Zeit waren die Auseinandersetzungen 
zwischen den Welfen und Ghibellinen allgegenwärtig, ebenso wie die Risiken 
einer ungerechten Verfolgung. Doch Heinrich von Gent kannte diesen Gedanken. 
Allerdings entwickelte erst Hugo Grotius auf der Grundlage von Domingo de Soto 
und Michel de Montaigne eine allgemeinere Lehre, die einen großen Einfluss 
auf die anderen naturrechtlichen Autoren hatte. Betrachtet man so spezielle 

135 John Locke, Two Treatises of Government, London 1728, II, 2, § 6, 146 f.; II, 15, § 171, 
249 f.; vgl. Walter Euchner, Naturrecht und Politik bei John Locke, Frankfurt 1979, 96, 
81; allgemein 63; Wolfgang Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, 
Darmstadt 1994, 112 ff.
136 Vgl. Locke, Two Treatises of Government, II, 2, §§ 15 f., 152 f.
137 V. Locke, Two Treatises of Government, II, 15, § 171, 249 f.; vgl. Euchner, Naturrecht 
und Politik bei John Locke, 174, 198.
138 Locke, Two Treatises of Government, II, 19, § 221, 289 f. Für ein Widerstandsrecht 
vgl. Locke, Two Treatises of Government, II, 19, § 232, 297 f.; vgl. auch John Dunn, The 
Political Thought of John Locke, Cambridge 1969, 170 ff.
139 So Tierney, The Idea of Natural Rights, 80 f.
140 Christian Thomasius, Institutiones jurisprudentiae divinae, Halle 1730 (ND Aalen 
1963), Nr. 102, 105: „ut tantum liceat vitam aut alias irreparabile bonum ita defendere“.
141 Christian Wolff, Jus Naturae methodo scientifica pertractatum, Frankfurt/Leipzig 1740, 
1 c.3, §§ 1010 f, 661.



579Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Fragen wie das Fluchtrecht, stellt man also fest, dass die moderne Schule des 
Naturrechts Theologen wie Heinrich von Gent und mittelalterliche Juristen wie 
Bartolus nahestand oder sogar von ihnen beeinflusst wurde.

Neben dieser naturrechtlichen Tradition zeigt sich aber auch die 
Beweisrechtslehre des Ius Commune durchaus als vorsichtig, die Flucht als Indiz 
zu werten. Der Flucht vor Gefahr wird überall meist mit Verständnis begegnet. 
Erst mit der Entstehung der Staaten etabliert sich die Vorstellung, dass man sich 
dem hoheitlichen Befehl, im Untersuchungsgefängnis zu bleiben, nicht entziehen 
darf. Dies wird insbesondere von den spanischen Autoren entwickelt. 

Muss also auch noch die Flucht selbst zur Straftat erklärt werden, um die 
Bestrafung wegen der angeklagten Tat zu sichern? Viele moderne Staaten 
erwarten von den Menschen, dass sie in Gerichtsverfahren kooperieren, und 
stellen aus diesem Grund alle Fluchtversuche unter Strafe. Bei etwas weniger 
Vertrauen, dass der Staat stets und unweigerlich nur die Schuldigen verurteilen 
wird, kann man den Angeklagten mit guten Gründen zuzugestehen, sich mit 
allen Mitteln zu verteidigen, sogar mit der Flucht. Das gilt heute ebenso wie in 
früheren Jahrhunderten. Mit den modernen Institutionen der Strafverfolgung ist 
der Staat zudem nicht mehr so sehr auf die Kooperation der Parteien angewiesen, 
wie es im römisch-kanonischen Prozess der Fall war. Selbst wenn der Angeklagte 
heute vor Gericht nicht lügen darf, muss er sich doch nicht selbst belasten. Die 
Maximen, dass die Angeklagten sich nicht selbst belasten müssen (z.B. „nemo 
tenetur se ipsum accusare”), könnten aus der jüdischen Tradition stammen und 
finden sich in der europäischen Literatur oft als weitere Randglossen in den 
Glossae ordinariae seit dem 16. Jahrhundert142. Das Ziel der Wahrheit im Prozess 
findet damit seine Grenze am Interesse des Angeklagten, sich nicht selbst der 
Staatsgewalt ausliefern zu müssen.

Der Staat wurde zwar geschaffen, um das Wohl seiner Bürger zu gewährleisten, 
doch dieser Zweck wurde für Michael Pardue nicht erfüllt. Selbst nach zwanzig 
Jahren Gefängnis aufgrund eines falschen Urteils und eines erzwungenen 
Geständnisses wurde er nicht sofort freigelassen. Diese Gewalt und Haft waren 
letztlich staatliches Unrecht. Pardue wurde vom Staat den Großteil seines Lebens 
eingesperrt und zum Verbrecher erklärt. Damit hat der Staat ihm die Möglichkeit 
eines selbstbestimmten Lebens genommen. Angesichts der ungleichen 
Kräfteverhältnisse zwischen Bürger und Staat sollte das Recht des Einzelnen, 
sich mit allen Mitteln zu verteidigen – und dazu gehört auch die Flucht – ernster 
genommen werden.

142 Hendrik Pekárek, Verbrechen und Strafe in der jüdischen Rechtstradition, Berlin 2021, 
419, 424.



580 Mathias Schmoeckel

Fonti

Corpus iuris civilis cum glossa ordinaria, Genf/ Lyon 1612.
Albertus Gandinus, Tractatus de maleficiis, hg. H. Kantorowicz, Berlin/Leipzig 

1926.
Althusius, Johannes,  Dicaeologicae libri tres, Frankfurt 1649 (ND Aalen 1967).
Andreae, Ioannes, Commentaria zu X 2.23.4, Venedig 1581 (ND Goldbach 1997).
Angelus Carletti da Clavasio, Summa Angelica de Casibus conscientialibus, Band 

1, Venedig 1582.
G. Schmitz (Hg.), Kapitulariensammlung des Ansegis, hg. G. Schmitz, (Monumenta 

Germaniae Historica Cap. Regum Francorum n.s., 1), Hannover.
Aurelius Augustinus Hipponensis,  Epistulae, Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum 

Latinorum 57,  Azpilcueta, Martín de, Consiliorum sive responsorum, Rom 1602.
Baldus de Ubaldis, Commentaria sur X 2.23.4, Lyon 1585 (ND Aaalen 1970).
Bartolus de Saxoferrato, Tractatus de carceribus, in ders., Opera, t.9, Venedig 

1526 (ND Rom 1998), 152vb-154rb.
Calvin, Jean, Institutio Christiane Religionis [1536], in: Joannis Calvini Opera 

selecta, Band 1, hg. P. Barth, München 1963.
Carpzovius, Benedictus, Practica nova saxonica rerum criminalium, Wittenberg 

1635 (Goldbach 1996).
Brunnemann, Johannes, Tractatus juridicus de inquisitionis processu, Wittenberg 

1679.
Berlich, Matthias, Conclusiones practicabiles, Frankfurt/Köln 1693. 
Boehmer, Johannes Samuel Friedrich, Elementa iurisprudentiae criminalis, Halle 

1766. 
Boehmer, Johannes Samuel Friedrich, Meditationes in constitutionem criminalem 

Carolinam, Halle/ Magdeburg 1770.
Boërius, Nicolaus, Decisiones supremi senatus burdegalensis, Genf 1690.
Clarus Iulius, Practica criminalis, Venedig 1640 (ND Goldbach 1996).
Cocceius (Praeses), Henricus / Löper, Johann-Daniel (Resp.), Disputatio Juridica 

Inauguralis de Fuga, Frankfurt/ Oder 1706.
Covarruvias y Leyva, Didacus, Variarum ex iure pontificio, regio et caesareo 

resolutionum libri tres, Lyon 1557.
de Damhouder, Josse, Rerum criminalium enchiridion, Antwerpen 1601.
Ders, Commentaria zum Corpus iuris civilis: ders., Opera, Venedig 1528 (ND Rom 

1998).
Ders., On the Citizen, Cambridge 1998. 
Ders., Sententiae selectae, Antwerpen 1601 (ND Aalen 1978).



581Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Durand, Guillaume, Speculum iudiciale, Basel 1574 (ND Aalen 1975). 
Farinacius (Farinacci), Prospero, Praxis et theorica criminalis amplissima, Venedig 

1604/ Frankfurt 1622.
Ferrière, Claude-Joseph de, Dictionnaire de droit et de pratique, Paris 1768.
Frölich von Frölichsburg, Johann Christian, Commentarius in Kayser Carl des 

Fünfften, und des H. Röm. Reichs Peinliche Halsgerichts-Ordnung, Frankfurt/
Leipzig 1759.

Gail, Andreas, Practicarum observationum tam ad processum judiciarium 
paraesertim imperialis camerae, quam causarum decisiones pertinentium libri 
duo, Köln 1727.

de Gambiglionibus, Angelus Aretinus, Tractatus maleficiorum, Köln 1599 (ND 
Goldbach 1998).

Grotius, Hugo, De iure belli ac pacis libri tres, ed. B.J.A. de Kanter-van Hettina 
Tromp/ R. Feenstra, Leiden 1939 ND Aalen 1993. 

Grotius, Hugo, De jure praedae commentarius, Den Haag 2006, 10.
Hobbes, Thomas, Leviathan, Cambridge 1996.
Huber, Ulrich,  De Jure Civitatis libri très, 1676.
Huguccio da Pisa, Summa, Ms. Admont 7, 1188.
Kress, Johann Paul, Commentatio in constitutionem criminalem Caroli V., 

Hannover 1736 (ND Goldbach 1996).
Lessius, Leonardus, De iustitia et iure, Antwerpen 1609 Venedig 1617, II.9.8, 84 

72b Anm. 44.
Leyser, Augustinus, Meditationes ad Pandectas, Halle 1723.
Locke, John, Two Treatises of Government, London 1698 (ND London 2010)/ 

London 1728.
de Marsiliis, Hyppolitus, Practica criminalis, Venedig 1574.
Mascardi, Josephus, Conclusiones probationum omnium, Band 2, Frankfurt a.M. 

1619.
Mascardi, Josephus, De probationibus, Frankfurt 1619.
Mattheu y Sanz, Lorenzo, Tractatus de re criminali, Venedig 1750.
Menochius, Jacobus, De praesumptionibus, Genf 1736.
Modicipassus, Rodoicus, Summa „omnis qui iuste iudicat“ sive Lipsiensis, hg. R. 

Weigand/P. Landau/W. Kozur/ K. Miethaner-Vent, (Monumenta iuris canonici, 
series A: Corpus Glossatorum, 7), vol. 1, Vatikan 2007. 

Molinaeus (Dumoulin), Carolus, Annotationes ad secundum volumen Consiliorum 
Alexandri Tartagni, in: ders., Opera, vol. 3, Paris 1681.

Montaigne, Michel de,  Essais, Paris 1992.



582 Mathias Schmoeckel

Mynsinger a Frundeck, Joachim, Singularium observationum imperialis camerae 
centuriae, Schlebusch 1697. 

Panormitanus (Nicolaus de Tudeschis), Commentaria zu X 2.23.4, in: ders., Opera, 
vol.2.2, Venedig 1588 (ND Goldbach 2008).

Pirhing, Henricus, Synopsis Pirhingiana seu SS. Canonum Doctrina ex fusioribus 
quinque Libris, Rom 1849.

Platon, Kriton, 44b, in: Platon, Werke, Band 2, hg. H. Hofmann, Darmstadt 1990, 
77.

Pufendorf, Samuel, Le droit de la nature et des gens, Basel 1732 (ND Caen 1987).
Quintilianus, Marcus Fabius, Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, Darmstadt 

2011,.
Reiffenstuel, Anaclet, Ius Canonicum universe, Macerata 1763.
Remus, Georg, Nemesis Karulina, Herborn 1600 (ND Goldbach 2000).
de Rosate, Albericus, Dictionarium Iuris tam Civilis, quàm Canonici, Venedig 1573.
Ruth Schirmer-Imhof (Hg.),: Der Prozeß Jeanne d’Arc. Akten und Protokolle 1431-

1456, München, 2001.
Schuelin, Johann Salomon, Theatrum Conscientiosum criminale, 2. Teil, Frankfurt/ 

Leipzig 1733/ Leipzig/Naumburg 1732.
de Soto, Domingo, De iustitia et iure, Salamanca 1556 (ND Madrid 1968).
Spinoza, Baruch, Die Ethik, Stuttgart 1976. 
Spinoza, Baruch, Tractatus politicus, hg. W. Bartuschat, (Sämtliche Werke, 5.2), 

Hamburg 1994.
de Suzara, Guido, Tractatus de tormentis sive de indiciis & tortura, in Tractatus 

universi iuris, vol. XI.1: de iudiciis criminalibus, Venedig 1584, fol.241ra-246rb.
Tertullian, Quintus Septimius Florens, De fuga in persecutione, hg. J. J. Thierry, 

(Corpus Christianorum Series Latina, 2), Turnout 1954, 1133-1156.
Theodoricus uff Grossen, Petrus, Judicium criminale practicum, Jena 1671 (ND 

Goldbach 1996).
Thierry, Jean, Tractatus totam materiam fugae laconice complectens, Volumen 

praeclarissimus ac, in: primis omnibus iurisperitus pernecessatium, ac 
utilissimum omnium tractatuum criminalium, Venedig 1580, fol. 197v-198v.

Thomasius, Christian, Institutiones jurisprudentiae divinae, Halle 1730 (ND Aalen 
1963).

van Espen, Zeger Bernard, Jus ecclesiasticum universum, Venedig 1769.
van Leeuwen, Simon, Censura forensis theoretico-practica, Leiden 1678.
Vela y Acuña, Ioannes, Tractatus de poenis delictorum, Salamanca 1596.
Vivius, Franciscus, in J. Fichard (Hg.), Receptarum sententiarum, Frankfurt 1568.



583Die Flucht als Beweis: Zwischen Schuldvermutung und Naturrecht

Voet, Johannes, Commentarius ad Pandectas, Turin 1757.
Wiggers, Joannis, Commentaria de iure et iustitia, Leuven 1662.
Saur, Abraham, Peinlicher Process, Frankfurt 1587.
Wolff, Christian, Jus Naturae methodo scientifica pertractatum, Frankfurt/Leipzig 

1740.
Zanger, Joannis, Tractatus duo: unus de Exceptionibus alter de quaestionibus seu 

torturis reorum, Wittenberg 1694, Tractatus de exceptione II.1 Nr. 251-253. 
Ziegler, Caspar, In Hugonis Grotii de iure belli ac pacis libros, Wittenberg 1666. 

Bibliographie

Amezúa Amezúa L.C., 2015: Derecho de evasión y principio de humanidad. Notas 
de Francisco Suárez sobre la obligación penal y la fuga de presos, in “Anuario 
de filosofia del derecho” 31, pp. 103-136

Bellodi Ansaloni A., 1998: Ricerche sulla contumacia nelle cognitiones extra 
ordinem, Milano,  Giuffè

Bohatec J., 1934: Calvin und das Recht, Graz, Buchdruckereri u. verlagsanstalt
Cattaneo M. A., 1960: La teoria della pena in Hobbes, in “Jus, Rivista delle scienze 

giuridiche”, pp. 1-21
Cattaneo M.A., 1969: Hobbes Theoricien de l’Absolutisme Eclaire, in Hobbes-

Forschungen, Berlin, Duncker u. Humblot, pp. 199-210
Del Re N., 1999: Prospero Farinacci giureconsulto romano (1544-1618), Roma, 

Fondazione Marco Besso
di Renzo Villata M.G., 2015: Bartolo consulente nel ‘penale’: un auctoritas 

indiscussa, in V. Crescenzi, G. Rossi (eds.), Bartolo da Sassoferrato nella cultura 
europea tra Medioevo e Rinascimento, Sassoferrato, Quattroventi, pp.  25-62

Dunn J., 1969: The Political Thought of John Locke, Cambridge, Cambridge 
University Press

Euchner W., 1979: Naturrecht und Politik bei John Locke, Frankfurt, Suhrkamp 
Fowler-Magerl L., 2005: Canones (Clavis canonum: Selected Canon Law Collections 

Before 1140) (Monumenta Germaniae Historica  Hilfsmittel, 21), Hannover, 
Hahnsche Buchhandlung

Kaser M., Hackl K., 1997: Das römische Zivilprozeßrecht, 2. Auflage, München 
C.H.Beck

Kersting W., 1994: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft

Knebel S., 1991: Naturrecht, Folter, Selbstverzicht. Spees „Cautio Criminalis“ vor 
dem Hintergrund der spätscholastischen Moralphilosophie, in D. Brockmann, 
P. Eicher (eds), Die politische Theologie Friedrich von Spees, München, W. Fink 



584 Mathias Schmoeckel

Verlag, pp. 155-189
Landau P., 2006: Rodoicus Modicipassus – Verfasser der Summa Lipsiensis?, in 

“Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte: Kanonistische Abteilung”, 
92, pp. 340-354

Lefebvre-Teillard A., 2007: Sommes canoniques françaises, in Dictionnaire 
historique des juristes français. XIIe-XXe siècle, Paris, PUF, pp.  718-719.

Link C., 1979: Herrschaftsordnung und bürgerliche Freiheit, Wien/Köln/Graz, 
Böhlau

Mazzacane A., 1995: Farinacci, Prospero, in Dizionario Biografico degli Italiani, 
45, Roma, Istituto dell’Enciclopedia italiana Treccani, pp. 822-825. 

Ostendorf H., 2007: Das Verbot einer strafrechtlichen und disziplinarrechtlichen 
Ahndung der Gefangenenselbstbefreiung, in “Neue Zeitschrift für Strafrecht”, 
pp.  313-317

Pekárek H., 2021: Verbrechen und Strafe in der jüdischen Rechtstradition, Berlin, 
Duncker und Humblot

Sarti N., 1995: Maximum dirimendarum causarum remedium. Il giuramento 
di calunnia nella dottrina civilistica dei secoli XI-XIII (Università di Bologna, 
Seminario giuridico, 160), Milano, Giuffrè

Schmoeckel M., 2000: Humanität und Staatsraison: die Abschaffung der Folter in 
Europa und die Entwicklung des gemeinen Strafprozess- und Beweisrechts seit 
dem hohen Mittelalter, Köln/Weimar/Wien, Böhlau

Schmoeckel M., 2013: Die Jugend der Justitia, Tübingen, Mohr Siebeck
Schrader W., 1977: Naturrecht und Selbsterhaltung. Spinoza und Hobbes,  in 

“Zeitschrift für Philosophische Forschung”, 31, pp. 574-583
Tierney B., 1997: The Idea of Natural Rights, Atlanta, Scholars Press
Tuck R., 1993: Philosophy and Government. 1571-1651, Cambridge, Cambridge 

University Press
Tzitzis S., 1994: Modèle de procèdure absolutiste chez Thomas Hobbes, in 

L’educazione giuridica, vol. VI: Modelli storici della procedura continentale, 
Perugia, Libreria universitaria, pp.  105-120

Witte J. Jr., 2007: The Reformation of Rights. Law, Religion, and Human Rights in 
Early Modern Calvinism, Cambridge, Cambridge University Press 


