
	� Italian Review of Legal History, 10/1 (2024), n. 19, pagg. 585-608. 
	� https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
	� ISSN 2464-8914 – DOI 10.54103/2464-8914/26109. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.

PER LA RICOSTRUZIONE DELL’ITALIA POSTBELLICA: 
LA TRANSIZIONE ISTITUZIONALE NELLE “CRONACHE SOCIALI” 

DI GIUSEPPE DOSSETTI (1947 - 1951)

FOR THE RECONSTRUCTION OF POST-WAR ITALY: 
THE INSTITUTIONAL TRANSITION IN THE “CRONACHE SOCIALI” 

BY GIUSEPPE DOSSETTI (1947 - 1951)

Alberto Sciumè
f.r. Università degli Studi di Brescia

English Abstract: The paper focuses on the contribution of the editors of the journal 
“Cronache Sociali” to the identification of the personalist model as the basis of the new 
political and social order of republican Italy. Having noted that recent studies on the 
birth of republican institutions and on its architects are characterized by the prevalence 
attributed to the comparison between the experience data of the constituent period and 
that of today, the article considers the decisive references of the magazine’s founders to 
the thought of Jacques Maritain and that of Emmanuel Mounier. Evidence is then given to 
the existence of different personalist visions among the different political forces involved 
in the constituent phase of the Republic. This pluralism represents the fundamental and 
decisive element of the Constitution, thanks to which, until the 1990s, different models 
of civil society and political society have confronted each other, maintaining a reference, 
increasingly weak but persistent, to the personalist foundation. The subsequent period, 
up to today, is marked by the progressive affirmation of the individualist paradigm.

Keywords: Personalist models; Pluralism; Civil Society; Political Society; Italian 
Constitution; Individualism.

Abstract Italiano: Lo scritto mette al centro il contributo dei redattori della rivista 
“Cronache Sociali” all’individuazione del modello personalistico quale base del nuovo 
ordine politico e sociale dell’Italia repubblicana. Premessa l’osservazione che gli studi 
recenti sulla nascita delle istituzioni repubblicane e sopra i suoi artefici si caratterizzano 
per la prevalenza attribuita al confronto tra il dato dell’esperienza del periodo costituente 
e quello odierno, l’articolo considera i decisivi riferimenti dei fondatori della rivista al 
pensiero di Jacques Maritain ed a quello di Emmanuel Mounier. Viene quindi data 
evidenza dell’esistenza di differenti visioni personaliste tra le diverse forze politiche 
coinvolte nella fase costituente della Repubblica. Tale pluralismo rappresenta il dato 
fondamentale e decisivo della Costituzione, grazie al quale, sino agli anni Novanta 
del secolo ventesimo, si sono confrontati modelli diversi di società civile e di società 



586 Alberto Sciumè

politica, mantenendo un riferimento, sempre più debole ma persistente, al fondamento 
personalista. Il periodo successivo, sino ad oggi, è segnato dalla progressiva affermazione 
del paradigma individualista. 

Parole chiave: Personalismi; Pluralismo; Società civile; Società politica; Costituzione 
italiana; individualismo.

Sommario: 1. Contesti: più esperienze che valori. – 2. Le basi personaliste della democrazia 
italiana. – 3. Le “Cronache” di Dossetti. – 4. Strategie politiche, strategie editoriali. – 5. 
Epilogo: una storia infinita?

1. Contesti: più esperienze che valori

C’è oggi, quanto meno in Italia, un nuovo e diffuso interesse verso il periodo 
del secondo dopoguerra, un interesse caratterizzato soprattutto dal desiderio di 
guardare da una nuova prospettiva alla nascita delle istituzioni repubblicane, alle 
ragioni delle scelte allora compiute nella costruzione dell’articolato costituzionale, 
all’inserimento dell’Italia nel contesto internazionale, ai personaggi, infine, che 
posero le basi decisive per la ricostruzione del Paese in senso democratico1.

Ad alimentare quell’interesse vi è forse anche la percezione di attraversare una 
fase di profonda  instabilità, progressivamente emersa negli ultimi tre, quattro 
anni e generata, mi pare, dalla diffusa sensazione che un inaspettato tremblement 
de terre abbia colpito la nostra convivenza, scuotendo il mondo delle relazioni 
sociali e politiche (interne ed internazionali) ed abbia fatto perdere la sicurezza 
degli appoggi consueti, così da rendere del tutto precario l’equilibrio originato dal 
possesso di certezze che fino a poco tempo fa ci apparivano solidissime e capaci 
di resistere a qualsiasi attacco portato dai diversi eventi della storia. 

Guardare alle radici del nostro train de vie attuale diviene allora una buona 
medicina e quasi un’azione automatica ed irriflessa per la cura di questo disagio 
che ha colpito anche i nostri processi conoscitivi, così che il volgere l’attenzione 
al nostro passato recente si presenta carico del desiderio di un cambiamento di 
prospettiva quasi imposto dalle mutate condizioni dei tempi nuovi.

Va detto che alla recente adozione di una nuova e diversa prospettiva ha 
contribuito senz’altro anche l’accelerazione dello sviluppo tecnologico verificatasi 
con l’ingresso e poi l’inoltrarsi nel nuovo secolo, che ha prodotto e tuttora 
produce un eccezionale rivolgimento proprio delle dinamiche della conoscenza 
(perciò anche di quelle relazionali), un non meno significativo cambiamento dei 
connotati della società civile e di quella politica e una trasformazione radicale 

1 Per tutti, ricordo qui soltanto taluni scritti recenti: Dossetti, 2017,Romanelli, 2023, Ballini, 
2023, Luppi, 2024, Mannucci 2024, e Polito, 2024, acuto, quest’ultimo, nel collegare tra 
loro il recente passato ed il presente della storia della Repubblica. Qualche interessante 
spunto di riflessione in Pedullà – Urbinati, 2024, uno scritto, tuttavia, segnato  dall’adozione 
di una chiave di lettura forgiata con una matrice ancora fortemente ideologica.



587Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

nello svolgimento delle relazioni tra l’una e l’altra.
Tutto ciò favorisce il passaggio di quegli accadimenti e dei protagonisti di 

allora dal terreno della cronaca a quello della storia.  Mi sembra, del resto, che a 
quell’accelerazione (ed anzi forse a causa di essa) si accompagni anche l’insorgere 
di altri sentimenti, positivi e capaci di generare un’attrattiva verso momenti e 
circostanze che hanno visto i nostri padri, uomini come noi, impegnarsi nella 
ricostruzione di un Paese prostrato, distrutto fisicamente, economicamente e 
socialmente e riuscire in un’opera che sembrava impossibile. Forse ciò che si 
avverte ed attrae è proprio la percezione che, ora come allora, si sia in presenza 
di una crisi di civiltà che solleciti l’assunzione di una posizione adeguata ai tempi 
e più esplicitamente positiva rispetto al passato. 

Ecco che, allora, la più recente prospettiva adottata dall’osservatore 
contemporaneo gli permette di ricevere di quel recente passato un’immagine in 
grado di valorizzare pienamente il senso e la portata delle azioni e la fisionomia 
degli attori di una rappresentazione che fino a poco tempo fa gli pareva di potere 
scrivere e riscrivere a suo piacimento. 

L’osservazione appare, dunque, più indirizzata a cogliere il dato dell’esperienza 
di allora, in una comparazione con l’odierna, piuttosto che a ricostruire la traccia 
dei diversi valori emersi nello sviluppo della storia repubblicana sino ad oggi.

Insomma, nell’attenzione odierna a quella fase della nostra storia mi pare che 
compaia, più di un tempo, il desiderio di guardare alle radici della nostra esperienza 
di uomini contemporanei per cogliere chi, cosa e come abbia alimentato il tronco 
ed i rami che si sono sviluppati nel volgere degli ottant’anni di vita repubblicana 
e così spingere la nostra coscienza critica a valutare quali strade si siano percorse 
e quali invece si siano abbandonate da allora, quali scelte si siano compiute e 
quanto esse siano state coerenti con il fil rouge della transizione istituzionale 
allora avviata. 

2. Le basi personaliste della democrazia italiana

Le vicende qui considerate, che, come vedremo, si agganciano all’esperienza 
editoriale della rivista “Cronache Sociali”, sono parte integrante della storia di 
quel periodo, che grosso modo può essere identificato nel decennio dal 1945 al 
19552, in cui furono poste le basi della nostra democrazia.

Di essa è bene ricordare innanzitutto la dimensione sostanziale di cui è 

2 Di quel decennio, gli anni dal 1947 al 1951 (appunto quelli nei quali la rivista viene 
pubblicata) costituiscono senz’altro il nucleo centrale, non solo cronologicamente, ma 
anche e soprattutto per la caratteristica loro di periodo nel quale lo spettro delle soluzioni 
sul piano interno e su quello internazionale apparve ancora amplissimo, sì da rendere, 
dato prevalente la diffusa percezione  che tutti giochi fossero ancora aperti sia quanto agli 
schieramenti degli attori della politica italiana, quanto alle alleanze nel nuovo scacchiere 
postbellico mondiale.



588 Alberto Sciumè

portatrice la nostra Carta costituzionale. 
Ci aiutano, in questo, le parole pronunciate da Giuseppe Dossetti (che del testo 

costituzionale fu uno degli artefici principali) in un intervento svolto alla metà 
del 1946, che, a mio avviso, fissa i contorni del programma democratico allora 
tracciato in modo assai netto e tale da consentirci una prima identificazione 
critica degli scostamenti intervenuti nella visione odierna dei rapporti fra società 
civile e società politica rispetto a quella di ieri:

«Che cosa è dunque democrazia? È forse il concetto di libertà reso in atto nella 
struttura politica? No: la libertà è per noi mezzo, metodo, non essenza né fine. 
Dobbiamo fare noi una distinzione che non fa il liberalismo: distinzione fra aspetto 
formale e aspetto sostanziale di democrazia. Sostanza della democrazia sta nella 
edificazione di una struttura che non è soltanto costituzione politica ma è insieme 
costituzione politica e sociale nella quale sia sostanzialmente garantita a ciascuno 
la possibilità di espansione spirituale ma anche fisica del suo essere, pienamente 
conforme alla proporzionalità delle sue facoltà e dei suoi meriti.3

Non vi è dubbio: quella proposta da Dossetti è certamente un’idea lontana 
assai dal sentire del cittadino come del politico di oggi.

Come mostra il dibattito sviluppato in sede costituente, fu proprio simile visione 
della democrazia, ossia quell’intreccio tra costituzione politica e costituzione 
sociale, quasi un’endiadi potremmo dire, ad essere posto, allora, alla base del 
nuovo testo costituzionale.

La spinta all’impiego sistematico di tale matrice nella costruzione 
dell’architettura della nuova Italia fu il contributo più rilevante che il gruppo di 
politici ed intellettuali raccolti attorno alla figura di Giuseppe Dossetti portò alla 
definizione del quadro delle nuove istituzioni repubblicane ed alla ricostruzione 
del Paese nel primo periodo postbellico. 

Per i cd. ‘dossettiani’ quell’intreccio divenne un programma di lavoro destinato, 
prima, a dare corpo a Civitas Humana, associazione promossa da Giuseppe 
Dossetti, Giuseppe Lazzati, Amintore Fanfani e Giorgio La Pira e che avviò la sua 
attività nel settembre del 1946, ed a rappresentare, poi, il nucleo centrale delle 
strategie editoriali di “Cronache Sociali”, la rivista in cui trovarono espressione 
gli indirizzi seguiti dalla più parte degli esponenti di quel gruppo nel partecipare 
all’opera di edificazione delle fondamenta della nuova Italia, a partire dalla 
preparazione del testo della Costituzione repubblicana compiuta negli anni 1946 
e 1947.

Di quel contributo Cronache Sociali fu, per poco più di un quadriennio (quello 
che va dal maggio 1947 all’ottobre 1951, ché quelle date furono l’alfa e l’omega 
del periodico), lo strumento forse più dinamico e di maggiore penetrazione nella 
cultura politica di allora che il gruppo ebbe tra le mani.4 Senza dubbio, si trattò di 

3 Dossetti, 2017, p. 12.
4 Innumerevoli i contributi critici dedicati a Giuseppe Dossetti, ai dossettiani ed a Cronache 



589Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

una tornata di anni caratterizzata da un impegno di grande intensità e del tutto 
decisiva per le sorti delle istituzioni della nascente Repubblica e per il cammino 
intrapreso della società italiana nel dopoguerra.

La rivista costituisce una fonte eccezionale di documentazione delle linee guida 
e delle traiettorie della cultura e della politica che intesero seguire Dossetti e 
coloro che, pur con differenze di non poco conto tra l’uno e l’altro (differenze che 
avrebbero portato taluni lontani dalle originarie radici della visione strategica di 
Giuseppe Dossetti, come fu il caso, ad esempio, di Amintore Fanfani, o quello 
di Giorgio La Pira, che, a differenza del politico emiliano5, scelse di continuare a 
svolgere attività politica anche dopo lo scioglimento del gruppo6), lo affiancarono 
in quegli anni, decisivi per la (ri)costruzione dell’Italia e per la formazione delle 
istituzioni democratiche della Repubblica.

È perciò a quella iniziativa che intendiamo fare qui riferimento, per coglierne, 
appunto, il valore di strumento essenziale di cui si munirono Dossetti ed il suo 
gruppo, per innervare della lettura personalista della realtà il contesto politico 
e culturale entro cui si giocò la partita della ricostruzione della società civile e di 
quella politica italiane in termini del tutto nuovi.

3. Le “Cronache” di Dossetti

La nascita della rivista, di prevista periodicità quindicinale, va collocata, dunque, 
nella tarda primavera del 1947, con la pubblicazione del primo numero il 30 maggio 
di quell’anno, mentre la cessazione delle pubblicazioni si verificò nell’ottobre del 
1951, mese in cui venne diffuso l’ultimo numero, l’undicesimo di quell’anno. Uno 
scarno avviso, in un riquadro inserito alla pagina quattro, nel quale «La Redazione 
comunica[va] a tutti i lettori di Cronache Sociali che con il prossimo numero (sic!) 
la rivista» avrebbe cessato le pubblicazioni, ne rappresentò l’epitaffio.

Il gruppo dei collaboratori ingaggiati dalla redazione era non solo 

Sociali. È perciò inevitabile dare qui per acquisite al lettore molte delle informazioni 
relative a quelle figure ed a quei temi, non meno che all’epoca in cui essi si collocano. 
Senza pretesa alcuna di graduarne il valore degli uni con gli altri e tanto meno di esaurirne 
il ventaglio, ricordo qui Dossetti, 1994 e 1998, Kulczycki, 2001, Parola, 2003, Prodi, 2004, 
Pombeni, 2007, Cartabia 2017, Forcesi 2018. 
5 Genovese di nascita, Dossetti può dirsi senza dubbio reggiano di adozione.
6 Sulle dinamiche interne al gruppo di Cronache Sociali, inesorabile il giudizio di De 
Gasperi (contenuto in un appunto personale redatto proprio negli anni di pubblicazione 
della rivista), al quale appariva «deplorevole […] che [gli altri componenti] si valgano 
della spiritualità eroica e dell’innocenza politica dell’onorevole La Pira» (così in Craveri, 
2006, p. 439). Una efficacissima ricostruzione dei rapporti tra De Gasperi e Dossetti, tra 
gli altri, in Pombeni, 2007. Una rappresentazione sommaria dei diversi itinerari seguiti 
dagli esponenti principali del gruppo dei dossettiani compie Pierantozzi, 1970, in un 
intervento la cui lettura riesce oggi ancora utile a patto di depurare il testo da talune 
tonalità facilmente riconducibili al clima proprio dell’epoca della sua pubblicazione.



590 Alberto Sciumè

quantitativamente assai nutrito, ma anche e soprattutto composto, tutto, da 
figure di primo piano del mondo della politica e di quello della cultura, quale 
più, quale meno coerente con le linee guida del gruppo dirigente. Questo era 
rappresentato innanzitutto da Dossetti, Lazzati, Glisenti, La Pira e Fanfani, ai 
quali furono senz’altro assai vicini Achille Ardigò, Costantino Mortati, Antonio 
Amorth, Gianni Baget Bozzo, mentre non mancarono articoli di Leopoldo Elia, 
Mario Apollonio, Augusto Del Noce, Federico Caffè, Luigi Gui, Domenico Barbero. 
A tacere poi di altri, come Lelio Basso o Francesco D’Arcais, ai quali si devono 
taluni sporadici ma particolarmente significativi interventi.

Definita «Strumento di un grande processo di formazione ed espressione 
d’una speranza generazionale»,7 Cronache Sociali fu veicolo di idee, di visioni 
strategiche, di proposte e di interventi critici, volti a sostenere con forza un 
impegno alla ricostruzione del Paese modellato sulla prospettiva del personalismo 
di Emmanuel Mounier e più ancora di quello di Jacques Maritain. A muovere il 
gruppo dei dossettiani fu innanzitutto la percezione che quegli anni postbellici 
rappresentassero un’occasione unica per ricostruire la società e le istituzioni 
politiche su basi del tutto nuove, liberandosi certo, in modo totale, dall’esperienza 
del ventennio, ma rifiutando anche il modello liberale, costruito a partire dalle 
esperienze politiche di fine Settecento. Un indiscusso antifascismo, dunque, 
che intendeva però recuperare la visione aristotelica e tomista della politica e 
modellare la società sull’immagine di uomo nuovo, disegnata con l’impiego dei 
parametri di libertà, di solidarietà e di giustizia radicati nella visione tomista del 
mondo.

Quelli degli anni del primo dopoguerra furono davvero tempi che chiamavano i 
battaglieri compagni di cammino di Dossetti ad un impegno giudicato ineludibile 
per la costruzione di una nuova e diversa architettura istituzionale e sociale, fatta 
di un diritto positivo (lo dico con la formula proposta da Adriano Cavanna molti 
anni fa, che credo esprima efficacemente anche il dinamismo che caratterizzava 
quel gruppo di politici) «il più possibile – il più umanamente possibile – prossimo 
alla giustizia. Ed è giustizia tutto ciò che è ordinato alla crescita della persona 
umana»8

I tempi ponevano perciò a Dossetti ed ai suoi una sfida che appariva loro 
decisiva, anche per la consapevolezza, quando più quando meno esplicita, che la 
transizione politica dello stato verso una piena conformazione democratica delle 
nuove istituzioni fosse la condizione essenziale per la ricostruzione del paese e 
per il passaggio della società italiana verso forme di convivenza coerenti con una 

7 Così Alberto Melloni in Dossetti, 1994, p. 46, il quale aggiunge che, in Cronache Sociali, 
«per un biennio, Dossetti dà voce, esprime e precisa quelle linee di riforma dello Stato 
che avevano costituito l’idea guida dell’alba costituente e dove anche le aporie della 
Costituzione vengono riconsiderate.» (Ivi).
8 Cavanna, 2005, p. 9.



591Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

visione pluralista della realtà.9

Il cammino da compiere richiedeva allora di abbandonare senza remore e 
senza compromessi i modelli antropologici che avevano fatto da sfondo all’ordine 
costituzionale della vecchia Italia nata dall’unificazione realizzata negli anni 
Sessanta dell’Ottocento, e assumere quale parametro di riferimento la persona 
(ossia l’uomo per il quale il rapporto con l’altrui soggettività è, per sua natura, 
parte positiva, integrante della propria)10, che avrebbe dovuto costituire il 
fondamentale paradigma antropologico di riferimento per la realizzazione delle 
istituzioni politiche e sociali della nuova Italia e per la ricostruzione del Paese.11

Il nodo era più rilevante di quanto non si pensi, solo a considerare, appunto, che 
gli ottant’anni precedenti di storia unitaria avevano visto realizzare un’architettura 
sociale e politica sul parametro del valore assoluto del singolo individuo prima e 
di un soggetto dal cuore pulsante totalmente collettivo, poi. 

Nell’uno come nell’altro caso la persona (nel senso appena detto) era stata 
messa fuori gioco e il fallimento di quei programmi di costruzione della società e 
delle istituzioni (non solo quello nazionalista e quello fascista, ma anche quello 
liberale) era drammaticamente sotto gli occhi di tutti.

Come è noto, i destini di Cronache Sociali si consumarono in meno di un 
quinquennio del primo periodo postbellico. La brevità del periodo è pari 
all’intensità di cui furono impregnati quegli anni, densissimi e quasi fatti, per 
così dire, di un materiale dal peso specifico straordinario, a comporre il quale 
convergevano sostanze diverse, tutte ugualmente decisive per i destini dell’Italia. 
Così la profondità dell’esperienza politica e sociale di allora fu, in qualche modo, 
pari alla velocità con cui la nostra classe politica diede avvio alla trasformazione 
del Paese.

9 Nell’intervento del 1946 che più sopra ho appena ricordato (a lavori costituenti da poco 
iniziati, dunque), Dossetti si schierò in modo esplicito contro la tesi che intendeva porre 
su di un piano di continuità democratica le nuove istituzioni che sarebbero scaturite 
dall’opera dell’Assemblea costituente e i regimi prefascisti. «[…] quei regimi – osservava 
infatti Dossetti – non furono democratici – come invece assicurano i liberali – perché, 
anche se ne avevano l’apparenza formale, non ne avevano la sostanza: non c’era in essi 
l’ansia verso la realizzazione concreta di massima proporzionalità fra espansione piena 
della personalità e i meriti individuali. Questa proporzionalità è la democrazia.» (Dossetti, 
2017, p. 12) 
10 Sul punto, si legga la limpida ricostruzione del significato del termine e della sua 
distinzione da quello di individuo, operata da Cotta, 1983. In tema, anche Sciumè, 2016.
11 Mi richiamo qui alla riflessione di Allegretti, 1989 (p. 37), che attribuisce «una 
«importanza costituente» alla visione per cui «il diritto, una costituzione hanno sempre 
dietro di sé una concezione antropologica, sociale, gnoseologica», perciò un modello 
di uomo e un modello di cosmo e, insieme, un modello di sviluppo delle conoscenze, 
insomma. Simile rapporto tra modelli e ordini costituzionali possiede un ruolo decisivo 
nell’azione che contraddistingue l’impegno del gruppo che si riconosce in Cronache 
Sociali.



592 Alberto Sciumè

A ragione si può dire perciò che la fine degli anni Quaranta ed i primi anni 
Cinquanta abbia rappresentato una fase storica della vita della nazione di rara 
profondità e di eccezionale dinamicità.

Furono, quelli, gli anni che, grazie alla guida accorta di Alcide De Gasperi, 
sancirono la vocazione antifascista e anticomunista dell’Italia, e che ne segnarono 
la collocazione europeista ed atlantista.

Fu allora che vennero compiute scelte coraggiose, non scontate né semplici, 
sicuramente sofferte da molti (tra costoro va senz’altro annoverato Giuseppe 
Dossetti, i cui contrasti con De Gasperi la storiografia ha documentato in modo 
ampio) ma apprezzate dai più, destinate a porre le fondamenta della vita politica 
e di quella sociale del Paese per il periodo a venire. Scelte che noi, volgendo 
lo sguardo verso il ground floor rappresentato dall’anno zero della repubblica 
dall’ennesimo piano dell’edificio, negli anni, a mano a mano, costruito sopra di 
esso e in cui oggi ci troviamo, ancora facciamo fatica a comprendere bene ed a 
considerare in tutta la loro portata.

4. Strategie politiche, strategie editoriali

L’editoriale con cui la redazione si presentava, senza firma ma attribuibile 
al direttore Giuseppe Glisenti (verosimilmente con una solida ispirazione di 
Dossetti), mostrava in modo aperto l’impronta che la redazione intendeva dare 
alla rivista. Leggiamone la parte conclusiva, nella quale tale impronta assume 
contorni assai precisi: 

Cronache Sociali non vuole essere giornale di partito, o della corrente di un 
partito, ma nasce proprio per testimoniare come anche i problemi in apparenza 
più immediati e concreti, che per natura sembrerebbero limitati al piano delle 
ideologie, degli interessi, delle organizzazioni e delle lotte di partito, hanno in 
realtà delle connessioni profonde con i problemi più vasti e universali che l’uomo 
è chiamato a risolvere.

Cronache Sociali non vuole con ciò sottrarsi ad un impegno di valutazioni sociali e 
politiche, e anzi nasce proprio per questo impegno; ma non lo intende ristretto ai 
contrasti della politica minore, bensì esteso e preoccupato soprattutto nella ricerca 
di quelle connessioni che sono radicate nella sostanza viva dei problemi dell’uomo 
contemporaneo. In questa ricerca e valutazione sta oggi, a nostro avviso, la vera e 
maggiore politica, la politica umana. 12

Mettere al centro la politica umana significava adottare per la rivista uno 
sguardo volto ad un orizzonte aperto a 360 gradi. Era questa la prospettiva che 
Dossetti riteneva essenziale. Il progetto si presentava dunque ambiziosissimo e 
consisteva nel collegare in modo sistematico ‘cielo e terra’, per così dire, ossia 

12 Cronache Sociali (d’ora innanzi C.S.), T.I, 1, p. 1.Nel presente scritto mi sono avvalso 
dell’edizione le “cronache sociali”, 2007.



593Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

nel coniugare gli ideali esistenziali che connotavano l’esperienza culturale dei 
fondatori della rivista, in particolare quella di Dossetti, Lazzati, Glisenti, Fanfani e 
La Pira,13 e le scelte politiche contingenti14, verso le quali essi si sentivano quasi 
tratti a forza per ragioni sì connesse alla loro visione del mondo e della storia, non 
meno, però, che imposte dalla particolarità del momento e del compito che le 
circostanze sembravano chiedere con forza alle loro idealità: il «compito immane 
della ricostruzione– appunto – cui costringeva l’urgenza e la durezza dell’ora», 
come avrebbe indicato esplicitamente Giuseppe Lazzati ricordando quel periodo 
all’inizio dei successivi anni Ottanta.15

Si doveva scendere in campo attraverso l’impegno a realizzare una «forza politica 
che deve operare con una totalità di aspirazioni e di iniziative, originalmente 
cristiane, capaci di investire tutto l’uomo in ogni sua connessione sociale»16 
e tale, perciò, da «concorrere con l’altra visione integrale (quella comunista a 
foggiare una società nuova e più ancora un uomo nuovo senza le unilateralità 
antidemocratiche, le carenza intellettuali e gli squilibri morali che sarebbero 
altrimenti inevitabili in una costruzione monocolore ispirata ad un’unica 
ideologia».17

Giudizio accorto, quello espresso sulla visione comunista, che rafforzava la 
convinzione della necessità di realizzare un confronto tra le due forze (quella 
democratica cristiana e quella comunista) sulle traiettorie da imprimere all’azione 
politica nel modellare società e istituzioni.18

Non è poi difficile scorgere in simile lettura dell’impegno politico l’assunzione di 
una prospettiva tanto radicale da attirare su Dossetti le accuse di integralismo.19 

13 All’interno di un gruppo certamente caratterizzato da un comune sentire e da una 
forte omogeneità di intenti, ma in cui vibravano anche orientamenti differenti, Dossetti, 
Lazzati, Fanfani e La Pira condividevano sicuramente un’intonazione spirituale di fondo, 
maturata tra Milano e Roma, tra casa Padovani e casa Portoghesi e tale da permettere 
loro di dare vita prima a Civitas Humana, nel novembre 1946, e poi, poco tempo dopo, a 
Cronache Sociali.
14 Pur avverso ad un partito di cattolici, Dossetti aveva indicato simile traiettoria della 
politica già in diverse riprese nei due anni precedenti la nascita di Cronache sociali (tra il 
1945 e il 1946, perciò), disegnando le caratteristiche proprie di un partito quale avrebbe 
dovuto essere la neocostituita Democrazia cristiana, come partito che, senza «imporre 
a nessuno, nemmeno ai suoi aderenti, una determinata pratica religiosa», era tuttavia 
espressione di «una visione integrale della vita» (Dossetti, 1995a, p. 27s).
15 Così Lazzati in occasione del conferimento della laurea honoris causa a Louvain-la 
Neuve nel 1981, come ricordato da Parola, 2003, p. 10. Sulla figura di Lazzati, Malpensa, 
Parola, 2005.
16 Dossetti, 1995b, p. 97.
17 Dossetti, 1995a, p. 28.
18 Sul punto Folloni, 1991, p. 186, n. 27 e Miccoli, 1998, p. 20s. con chiavi di lettura che 
mi paiono divergenti.
19 Se di integralismo si voglia parlare, credo sia stato quello di cui scrive Achille Ardigò, 



594 Alberto Sciumè

Nella posizione assunta allora da Dossetti vi era innanzitutto la netta percezione 
che il contesto storico si presentasse caratterizzato da una crisi eccezionale e 
senza precedenti. 

«Questa crisi non è una delle tante di cui l’umanità parla sistematicamente ad ogni 
secolo […] ma crisi globale di un tipo di civiltà. […] è dunque una crisi […] che si 
caratterizza per il fatto che, per la prima volta nella storia dell’umanità, il mondo si 
trova ed essere uno, una unità fisico-tecnica alla quale non corrisponde una unità 
di anime e di ispirazione ideale. Tale sproporzione fra il corpo mondiale, che non 
ha più settori a compartimenti stagni, che ha trasceso la dimensione nazionale, 
che ha portato tutto su scala ultracontinentale, mondiale, e un’anima che non è 
adeguata a sostenere il peso di quest’unico corpo, costituisce una delle ragioni 
fondamentali del travaglio attuale, il motivo che può dare in modo evidente, a 
prima vista, la sensazione dell’eccezionalità di questa crisi.»20

Sono parole pronunciate nel settembre del 1951; che propongono però una 
lettura di quella fase storica, maturata dal politico democristiano già un decennio 
prima, all’inizio degli anni Quaranta, almeno a stare a quanto egli stesso dichiara 
nel 1953:

«Quel che conta è questo: io ricomincio da zero, movendo da quelle due 
fondamentali convinzioni che erano alla base della mia posizione del 1940: 
la fondamentale catastroficità della situazione civile e la criticità del mondo 
ecclesiale, e la convinzione che esistono dei rapporti fra i due termini, non solo 
una influenza della criticità ecclesiale sulla catastroficità della situazione storica, 
ma in qualche misura, anche un rapporto inverso di influenza della catastroficità 
sulla criticità.»21

Tanto nel 1940 quanto nei primi anni Cinquanta il nodo centrale appare, 
dunque, il medesimo: la valutazione della crisi globale come crisi di civiltà; i tempi 
però appaiono assai differenti e tali da mostrarci, quelli degli anni Cinquanta, 

ossia non l’integralismo “dell’avere la verità tutta intera e di tradurla in termini operativi”, 
ma “l’integralismo di avere una società che doveva essere completamente cambiata 
e di fronte alla quale il pensiero cristiano democratico e la forza cristiana democratica 
dovevano essere confrontati con la sola forza d’avvenire e con la fiducia di poter imporre 
una linea di trascendenza alle componenti sociologiche rivoluzionarie che nascevano dal 
disastro e dal dramma del dopoguerra” (Ardigò, 1978², p. 201, più che un contributo, 
una preziosa testimonianza proveniente da uno degli attori dell’avventura di Cronache 
Sociali).
20 Dossetti, 1998a, p. 87s. Trascrizione da stenogramma, non rivista dall’autore, di una 
lezione tenuta a Milano da Dossetti a un gruppo di giovani in una casa privata nel 
settembre 1951.
21 Trascrizione da stenogramma, non rivista dall’autore, di una lezione tenuta a Milano da 
Dossetti a un gruppo do giovani al Collegio Augustinianum dell’’Università Cattolica il 29 
marzo 1953, in Alberigo, 1998 (Appendice II, Catastroficità sociale e criticità ecclesiale), 
p 103.



595Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

un Dossetti pur sempre acuto lettore della situazione storica ma in qualche 
modo disilluso dalla strada imboccata dalla politica italiana e già prossimo ad un 
distacco dall’impegno attivo, che di lì a qualche anno (è del dicembre del 1956 
la sua richiesta al cardinale Lercaro di prendere i voti, dopo che per obbedienza 
si era candidato alla carica di sindaco della città di Bologna) avrebbe lasciato 
definitivamente, richiamato dalla vocazione sacerdotale e dalla vita consacrata. 
Gli anni precedenti (appunto quelli che lo vedono attivo sino a tutto il 1947) sono 
invece ancora carichi di quella passione per l’impegno politico che gli sembra 
essere la risposta più adeguata alla situazione di crisi generale.

In effetti, tra gli uni e gli altri si collocano l’avventura della Costituente e gli 
esiti del lavoro compiuto nella Commissione dei 7522, ai quali fa seguito la grande 
delusione per gli indirizzi che il Paese veniva a mano a mano assumendo tanto sul 
piano interno quanto su quello internazionale e che sembravano tradire le scelte 
strategiche presenti nell’ordito di fondo del testo costituzionale, e per la rotta che 
appariva seguire la stessa Democrazia cristiana.

Grosso modo a partire dal 1948, Dossetti aveva dovuto prendere realisticamente 
e progressivamente atto con amarezza che gli obiettivi che avevano orientato la 
sua azione in sede costituente e che avevano condotto alla definizione del testo 
della Carta conclusivamente approvato apparivano conseguibili con sempre 
maggiore difficoltà dentro e fuori il partito.

Eppure, poco tempo prima, l’impegno politico dispiegato all’interno della 
Costituente nel biennio 1946/47 da Dossetti e da taluni esponenti del suo gruppo 
sembrava avere dato effettivo spazio alla traduzione politica del pensiero di 
Jacques Maritain, che era apparso il riferimento più immediato e convincente 
per tracciare le linee portanti di un ordine costituzionale segnato sia dal carattere 
antifascista che dalla cesura con il precedente modello politico liberale.23

Ne era scaturita, infatti, sul terreno di quell’impegno (questo il contenuto di un 
intervento decisivo di Dossetti nel 1946, poco oltre l’avvio dei lavori della Prima 

22 Quel lavoro godette dei benefici di una consonanza assai solida tra Basso, Togliatti 
ed i componenti del gruppo dei dossettiani, proprio Dossetti e La Pira tra i primi. Come 
ha scritto da ultimo Romanelli, «Vibrò allora una consonanza anche personale, perfino 
intima, tra alcuni di loro. Del concetto di persona Moro e La Pira, Basso, Togliatti e 
Dossetti parlarono anche in riunioni private, tanto che alla conclusione dei lavori La Pira 
si rammaricò che il gruppo dei commissari si sciogliesse, giacché si era formata tra di 
loro “una consuetudine di vita comune e di comune sentimento, che ha costituito […] 
un vincolo di fraternità umana”» (Romanelli, 2023, p. 21s.). Il dato davvero significativo 
e che deve fare riflettere è che il collante fu perciò, prima e soprattutto, quello della 
condivisione di una comune esperienza piuttosto che quello della convergenza su di un 
quadro di valori unitario.
23 Mi pare generalmente condiviso il richiamo dei dossettiani al pensiero di Maritain (per 
tutti, si veda Romanelli 2023, pp. 13ss.), nei confronti del quale, tuttavia, Prodi (2004, p. 
447) segnala l’esistenza di una «profonda rottura» espressa da Dossetti in un intervento 
del 1953, dunque in un anno oramai lontano dall’impegno politico della fase costituente. 



596 Alberto Sciumè

Sottocommissione della Commissione per la Costituzione), una

«visione dell’anteriorità della persona [che] non può arrestarsi ad una visione 
puramente corporea della persona stessa. E in questo [egli, Dossetti] non crede 
che l’on Togliatti24 troverà motivo di dissenso, per la semplice ragione che su 
questo punto oramai si può dire che tutto il pensiero moderno – anche quello che 
potrebbe essere vicino alle fonti di ispirazione dell’on. Togliatti – in un certo senso 
può dirsi concorde. Questo concetto fondamentale dell’anteriorità della persona, 
della sua visione integrale e dell’integrazione che essa subisce in un pluralismo 
sociale, che dovrebbe essere gradito alle correnti progressive qui rappresentate, 
può essere affermato con il consenso di tutti.»25

All’interno della Prima Sottocommissione il basilare riferimento ad un modello 
personalista ricevette, come è noto, un diffuso apprezzamento fino a divenire 
un condiviso parametro di riferimento delle scelte normative adottate. A tacere 
del favore mostrato da Lelio Basso, lo stesso Togliatti consentì con quanto aveva 
ascoltato, fino a fargli dichiarare «[…] che le espressioni dell’onorevole Dossetti 
offrano un ampio terreno di intesa […]», così da essere «d’accordo anche che 
un regime politico, economico e sociale, è tanto più progredito quanto più 
garantisce lo sviluppo della personalità umana», ma con una precisazione («[…] 
Egli e l’onorevole Dossetti potrebbero dissentire nel definire la personalità 
umana») che, tuttavia, marcava una differenza di non poco conto, destinata ad 
influire sullo sviluppo futuro dell’intreccio tra società civile e società politica più 
di quanto allora non si potesse pensare26.

In ogni caso, l’intervento di Dossetti, che riprendeva in realtà una precedente 
relazione di La Pira bersaglio di critiche severe, esprimeva con grande efficacia 
la lettura maritainiana della società e dell’azione politica svolta dal filosofo 
transalpino27 nell’opera sua fondamentale, Humanisme intégral, pubblicata nel 
1936 e quindi nuovamente edita dieci anni dopo. In quello stesso 1946, inoltre, 
Maritain pubblicava a Bruges un libricino che sembrava quasi essere un perfetto 
vademecum per chi si trovasse impegnato nell’azione politica, La personne et le 
bien commun, che due anni dopo veniva tradotto in italiano dalla casa editrice 

24 Anche grazie all’intensa cordialità delle relazioni ricordata alla precedente nota 22, il 
confronto, quanto meno in quella fase dei lavori, si sviluppò soprattutto con l’esponente 
del Partito comunista e con il socialista Lelio Basso.
25 La Costituzione della Repubblica, p. 322s. Una traccia del giudizio sul contesto storico 
e delle linee guida del proprio discorso politico sarebbe stata proposta da Dossetti, nello 
stesso periodo degli interventi nella Prima Sottocommissione, in occasione del convegno 
di Civitas Humana del 1° novembre 1946.
26 Una ricostruzione particolarmente efficace dell’itinerario seguito, alla metà del 
Novecento, nella definizione di un modello di cittadinanza che, nella costruzione delle 
istituzioni della democrazia postbellica, viene fondato sulla persona, in Costa 2002.
27 Per una riflessione adeguatamente esauriente sul pensiero politico di Maritain, il 
riferimento è a Galeazzi, 1978². 



597Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

Morcelliana di Brescia.
In sede di considerazioni preliminari, l’autore vi dichiarava (lo cito qui 

avvalendomi dell’edizione italiana del 2022) di avere

«delle buone ragioni per credere che la distinzione tra individuo e persona, o 
piuttosto tra individualità e personalità, della quale i princìpi di San Tommaso 
d’Acquino ci scoprono l’importanza essenziale, sia una delle verità di cui il pensiero 
contemporaneo ha particolarmente bisogno, e che da essa potrebbe trarre molto 
profitto. Il XIX secolo ha fatto l’esperienza degli errori dell’individualismo. Abbiamo 
visto per reazione una concezione totalitaria o esclusivamente comunitaria della 
società. Per reagire ad un tempo contro gli errori totalitari e quelli individualisti 
era naturale che si opponesse la nozione di persona umana, impegnata come tale 
nella società, ad un tempo all’idea dello Stato totalitario e all’idea della sovranità 
dell’individuo».28

Con la sua impronta di ‘terza via’ tra modello collettivistico e modello 
individualistico, il personalismo maritainiano non poteva non esercitare un 
grande fascino su quanti, come i dossettiani, guardavano alla storia dei primi 
centocinquant’anni dell’età contemporanea rilevando il completo fallimento 
dei due modelli sociali (individualismo e totalitarismo) che avevano dominato 
la scena sino ad allora, persuasi che l’età contemporanea presentasse, come 
scriveva Giuseppe Lazzati sul numero 3 di Cronache Sociali,

«[…] il problema della convivenza dei cristiani dentro una polis caratterizzata da 
un pluralismo ideologico che ne ha rotto l’unità spirituale medievale e per lo più 
orientata verso quelle concezioni moderne che nella loro opera di dissociazione 
hanno separato – anche se col nome di stato etico – l’etica dalla politica, facendo 
della politica stessa qualcosa di inumano.»29

Consapevoli, peraltro, dell’impossibilità di ricostituire forme di società fondate 
sul modello della respublica cristiana di stampo medievale, ai dossettiani la 
strada da seguire appariva quella di attingere al pensiero di figure come Jacques 
Maritain (è questa la direzione conclusiva della riflessione di Lazzati di allora) 
per «istaurare un nuovo ideale storico per una nuova cristianità» e per «vedere 
chiaramente i fini della società politica», così da stabilire «[…] i suoi rapporti 
con altre società, e di tutte con la persona umana […]. Autonomia della politica 
(che non vuol dire certo dissociazione dall’etica): ecco una prima esigenza di cui 
i cristiani devono prendere coscienza abbandonando schemi passati, e in forza 
della quale sentano il valore umano della politica, come tale, e la sua forza di 
impegno.»30

28 Maritain, 2022¹³, p. 7s.
29 Lazzati G., C.S., 4, 1947, p. 16.
30 Ibidem. Effettivamente «Per i dossettiani presenti nella costituente [ma non solo per 
costoro, potremmo dire a seguire il filo delle riflessioni di Lazzati] l’uso della filosofia 
maritainiana portava a sottolineare non soltanto la necessità per i cattolici di stare nella 



598 Alberto Sciumè

Il progetto era dunque ambiziosissimo, e, in buona sintesi, consisteva 
nell’ancorare i dinamismi interni tanto all’azione politica quanto alla società 
civile, perciò anche quelli delle reciproche relazioni, ad un modello antropologico, 
quello personalista a carattere comunitario, quale era il personalismo di Maritain, 
destinato però a divenire ora la forza trainante di un mondo pluralista (diverso, 
dunque, da quello in cui quel modello era fiorito).31 Di simile costruzione 
l’architrave avrebbe dovuto essere il principio di libertà, concepito, tuttavia, in 
una prospettiva del tutto nuova rispetto al passato, ossia (per attingere ad un 
intervento di Giorgio La Pira in sede di Prima Sottocommissione) quale 

«[…] concetto positivo […], il concetto di una libertà finalizzata. Mentre la 
Costituzione del 1789, e in genere le costituzioni di tipo liberale, parlano allo Stato, 
per limitarne la libertà nei confronti dei diritti imprescrittibili dell’uomo, la nostra 
Costituzione vuole parlare non soltanto allo Stato, per limitare la sua autonomia 
circa i diritti della persona, ma anche alla persona, per orientare la sua libertà e 
limitarla rispetto ai diritti della persona».32

Era difficile che quel modello potesse reggere l’urto delle trasformazioni subite, 
ad opera del persistente individualismo presente nel tessuto economico-sociale, 
dal protagonista delle nuove istituzioni democratiche europee della seconda 
metà del ventesimo secolo: quel cittadino divenuto allora persona, ma poi, 
progressivamente, modellatosi in forma di consumatore ed oggi in cammino verso 

storia, di cimentarsi con la società moderna, ma di starci e di operarvi con un’autonomia 
laica, antitemporalista, con le armi di un’antropologia umana, e quindi con i rischi e con le 
prove di un pluralismo di opzioni politiche dentro lo stesso mondo cattolico.» (Kulczycki, 
2001, p. 4).
31 «Il termine di “personalismo comunitario” – troviamo scritto in Pavan, 1978 – designa, 
negli anni trenta e nel contesto dei movimenti personalistici, l’orizzonte delle “esigenze” 
in risposta alle quali prende consistenza il progetto di “terza via” o terzo modello, 
elaborato come proposta alternativa sia nei confronti del modello borghese-liberale, 
sia del modello marxista-collettivista. […]. L’antimoderno di Maritain era stato pensato 
soprattutto come rivolta antiborghese e antiliberale, come rifiuto […] della logica uscita 
dal cogito e della quale Maritain vedeva innervata l’ideologia illuministico-settecentesca 
e idealistico-positivistico-ottocentesca. Quella logica veniva poi sentita come effetto ed 
esito di una crisi […]: la crisi conseguente al processo di degenerazione e di dissoluzione 
della cristianità medievale; dissoluzione che nell’analisi di Maritain è generatrice di crisi 
non in quanto crollo e liquidazione degli strati culturali e istituzionali di “una” cristianità 
[…], quanto piuttosto perché quella dissoluzione viene interpretata come estenuazione, 
oblio e perdita, nel profondo, del senso del presupposto di quella cristianità caduta: il 
primato dello spirituale.[…] [Perciò] si guarda alle cose del tempo dal punto di vista della 
laicità propria delle cose del tempo; si scopre che un ideale come quello democratico […] 
ha “in sé”, nel suo profondo, nei suoi strati e nelle sue motivazioni oggettive più nascoste, 
qualcosa di profondamente cristiano». (Pavan, 1978, pp. 44ss.).
32 Intervento di Giorgio La Pira alla seduta della Prima Sottocommissione del giorno 1° 
ottobre 1946. Sul punto, Gorlani, 2009, e, ancora più diffusamente, Cartabia, 2017.



599Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

una nuova mutazione, quella, mi pare, che lo porta ad essere corpo senz’anima 
e ad assumere la struttura di una sorta di esoscheletro di regole alla Iron Man.

La visione maritainiana delle relazioni tra società civile e società politica 
costituisce in effetti il filo di Arianna di Cronache Sociali33: tra i molti contributi 
che esprimono, il più delle volte implicitamente, quella prospettiva, mi limito a 
ricordare qui Il comunismo (CS, n 4 e n. 5/1947), di Giorgio La Pira; La scienza 
moderna della persona umana (C.S. n. 9/1947) di Claudio Busnelli; Il valore 
della Costituzione Italiana (C.S. n. 2/1948), ancora di La Pira; Personalismo e 
comunitarismo (C.S. n. 5/1948), di Amintore Fanfani; È stabile la democrazia 
italiana? (C.S. n. 19/1948), di Gianni Baget Bozzo; Azione cattolica e azione 
politica (C.S. n. 20/1948), di Giuseppe Lazzati. 

Per ultimi, ma non ultimi e per ragioni diverse tra loro: La crisi della civiltà 
contemporanea (C.S. n. 10/1949), che propone un’intervista ad Emmanuel 
Mounier (che sarebbe mancato meno di due anni più tardi), concessa a Cronache 
Sociali e raccolta dal giornalista Hübert de Ranke, e Crisi della politica e crisi 
della cultura?, introduzione redazionale a quattro interventi di altrettanti autori, 
apparsa sul numero 10, del 15 agosto del 1951 (penultimo numero prima della 
cessazione delle pubblicazioni).34

Dell’intervista a Mounier credo meriti di essere qui segnalato un passaggio che 
mette acutamente in relazione personalismo e destini dell’Europa:

33 «Se ci limitiamo a “Cronache Sociali”- scrive Ardigò – […], direi che i contributi che 
esplicitamente o meno si ispirano a Maritain sono qualificanti ma pochi, nel senso che 
Maritain è stato una sorta di premessa di valore […]. Si può dire che in un certo senso 
faceva parte della formazione dei dossettiani, ossia del gruppo diciamo così, di testa, che 
comprendeva essenzialmente quattro persone, cioè Dossetti, Lazzati, La Pira e Fanfani, 
sia vasti gruppi di giovani che si erano formati con riferimenti autonomi o che erano 
direttamente ispirati a Dossetti qua e là in Italia e poi successivamente all’interno della 
Democrazia Cristiana.» (Ardigò, 1978, p. 196s.).
34 Si tratta di Mito e crisi delle arti figurative di Franco Fortini e Gli artisti, gli scrittori e 
lo Stato, di Angelo Romano, apparsi su C.S. n. 10, e di Cinematografo: politica e arte, di 
Rosario Assunto e Legittimità e dubbi dell’arte contemporanea di Ugo Fasolo, apparsi 
su C.S. n. 11 del 31 ottobre 1951. La nota introduttiva mi pare indichi assai chiaramente 
la visione prospettica assunta fino alla fine dell’avventura editoriale dai redattori nella 
lettura dell’intreccio tra azione politica e fenomeni sociali ed echeggi l’editoriale di Glisenti 
che dava il via alla pubblicazione della rivista. Al centro è «la distinzione dei compiti nei 
limiti della cultura e della politica. […] Poiché se compito della politica può esser quello di 
portare i dati e i fatti esterni, sociali, collettivi indifferenziati, a trovar rispondenza attiva 
nell’intimo dell’individuo, e se compito della cultura può esser quello di portare i dati 
e i fatti interni, individuali, differenziati, ad agire nella società, esiste però una finalità 
essenziale verso cui la politica e la cultura insieme concorrono: quella di rendere attiva la 
comunione tra uomo e uomo. E l’arte, questa forma della cultura maggiormente netta e 
illuminante, è, ad un tempo, la più distaccata da interessi politici immediati e la più attiva 
di riflessi politici legati alla vita intima dell’uomo.» (C.S., n. 10/1951, p. 19).



600 Alberto Sciumè

«Io35 definirei […] il personalismo come un ottimismo tragico. L’umanità ha un senso 
e progredisce […] ma essa non progredisce come una fiaba di fate: il fallimento 
è spesso la sua caratteristica, a breve scadenza, per potere, a lunga scadenza, 
riuscire. Noi non troveremo salvezza, in ogni caso, e in miti di ricostruzione, ma 
nella presenza in questo mondo come è, nella invenzione del mondo dal volto 
rinnovato che deve essere. […] Io penso […] che tra un comunismo, il cui centro 
di gravità si sposta sempre più verso l’Asia, e una tecnocrazia filantropica di volta 
in volta nuova, ingenua e brutale come gli Stati Uniti d’America, l’Europa ha un 
grande compito di ispiratrice da giocare. Essa non deve formare un terzo mondo, 
ripiegato su se stesso, ma un legame e una sorgente di vita. Essa può e deve far 
sì che USA e URSS non si scontrino in una guerra micidiale, ma nemmeno che si 
congiungano – altro pericolo di cui si parla meno – in una spietata tecnocrazia, in 
cui sarebbe distruttala la sostanza preziosa di più generazioni.»36

5. Epilogo: una storia infinita?

La parabola di Cronache Sociali coincise anche, in qualche modo, con quelle del 
progetto ad essa sottostante e dei programmi politici che avevano spinto la nave 
dei dossettiani a prendere il largo nel mare della politica italiana di allora.

In due diversi momenti, tra l’agosto e il settembre del 1951, Giuseppe Dossetti 
radunò a Rossena, una località degli Appennini in provincia di Reggio Emilia, 
amici e collaboratori a lui legati per comunicare loro il ritiro dalla vita politica e la 
cessazione delle pubblicazioni di Cronache Sociali.37 

Negli anni tra il 1946 e il 1951 era maturata progressivamente nel politico 
reggiano la consapevolezza che le prospettive di rinnovamento politico e sociale 
che avevano determinato l’incedere dei lavori dell’Assemblea Costituente, fossero 
destinate a spegnersi, tanto nelle istituzioni quanto nel partito di maggioranza 
relativa.

Qui la testimonianza diretta di Dossetti appare davvero preziosa e si mostra 
uno strumento efficacissimo di comprensione non solo delle scelte personali da 
lui compiute allora, ma anche del progressivo disallineamento verificatosi assai 
presto in Italia nelle relazioni tra società civile e società politica.

Infatti, già «Dopo la Costituente si confermano i […] dubbi» di un Dossetti del 
quale, anche dopo il lungo tempo trascorso (sono riflessioni raccolte da Alberto 
Melloni e pubblicate nel 1994, dunque espresse in anni che precedono di poco la 
sua morte), traspare l’amarezza per i percorsi seguiti allora dalle istituzioni e dal 
partito. I principî che qualificavano la Carta costituzionale38 e che pure egli aveva 
contribuito a definire in modo determinante gli si presentano come «[…] quelli 
più contestati da un’esperienza che è finita nel fallimento. Io posso dire – chiarisce 

35 “A differenza di De Rougemont”, dichiarava Mounier.
36 C.S., n. 10/1949, p. 21s.
37 In proposito, Gaiotti, 1989, pp. 20ss.
38 «Il solidarismo, la concezione della società», come specifica Melloni, 1994, p. 56, con 
una sottolineatura senz’altro significativa.



601Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

Dossetti – che non sono stati quei principî che hanno portato al fallimento, è stata 
la loro disapplicazione, non la loro applicazione». Già, perché quello che si verificò 
fu «un grosso calo di speranza in coloro che avevano fatto la Costituzione. Questo 
calo di speranze che si è presto rivelato come un calo definitivo, ha dato luogo a 
quella seconda fase del regime democristiano in cui la partecipazione prevalente 
alla responsabilità del potere è stata privatizzata, utilizzata per interessi privati, 
non essendoci grandi speranze a portata di mano».39

Sotto l’apparenza di valutazioni che sembrano riguardare soltanto la caratura 
ed i profili dei soggetti che parteciparono all’avventura politica della ricostruzione 
le parole di Dossetti illuminano in effetti una dimensione, per così dire, oggettiva 
della strada imboccata nella fase di formazione delle istituzioni repubblicane, 
nella quale si riflettono le strategie sottostanti alle soluzioni allora adottate, 
prima che nella formulazione delle disposizioni del testo, nel ‘non scritto’40 che 
quella formulazione precede e ispira.

È quella dimensione che intendo qui considerare brevemente, in via conclusiva, 
per valutare quale fu, nel tempo, il funzionamento del paradigma antropologico 
della persona, destinato a divenire il criterio orientativo fondamentale della 
Carta costituzionale ed al quale si ispirò l’azione di Dossetti e dei componenti del 
suo gruppo nel volgere del breve periodo destinato ad accogliere il loro impegno 
dedicato ad iscrivere nell’ordine giuridico le coordinate dello sviluppo della 
società civile e di quella politica della nuova Italia.

La persona centro dell’ordine costituzionale, questo è il nucleo portante 
dell’impegno di allora dei dossettiani. 

La persona centro dell’ordine costituzionale è del resto principio limpidamente 
fissato, ancora qualche anno fa, da Paolo Grossi con parole che ne definiscono 
il valore di parametro fondamentale dell’intero agire giuridico del soggetto 
all’ombra della Carta41 e che meritano di essere qui richiamate:

«Il soggetto protagonista della Costituzione non è un modello, ma una creatura 
inserita nella sua complessa vicenda religiosa, sociale, economica, politica, 
cui fanno capo situazioni di diritto ma anche di dovere […]. Non è un individuo 
insulare, ma immerso nella società in cui vive, immerso nelle comunità che la 
compongono, la articolano, la innervano. È creatura relazionale, cioè, pensata e 
risolta in relazione con l’altro, con gli altri, non è individuo ma persona. Persona e 
comunità da cogliersi in continua e necessaria simbiosi, in rapporto di reciproca 
necessità.»42

39 Melloni, 1994, pp. 49ss. 
40 Sul tema del non scritto della Costituzione, Zagrebelsky, 2023, passim.
41 Infatti «[…] la Costituzione non pone un insieme di principi filosofici, ma, anche se nutrita 
di forti fondazioni filosofiche e culturali, è la norma suprema, norma intrinsecamente 
giuridica, posta a guida di un popolo per il suo cammino storico» (Grossi, 2008).
42 Ibidem.



602 Alberto Sciumè

Sono parole che esprimono assai bene l’impostazione che Dossetti propose 
quale fondamento della Carta che si veniva modellando in sede costituente e 
non mi pare che vi siano dubbi circa il fatto che, grazie a Dossetti, il personalismo 
maritainiano abbia esercitato un’influenza decisiva nell’individuare l’impronta 
da dare alla costruzione del nuovo ordine costituzionale, così da permettere 
di tracciare implicitamente una distinzione fondamentale tra individualità e 
personalità.43

Tutto chiarito, dunque? Mi pare che un’ulteriore riflessione sia opportuna, 
anche per meglio cogliere gli elementi di continuità e quelli di discontinuità 
presenti nella storia recente della Repubblica, quale è stata disegnata sino ad 
oggi.

Dobbiamo ricordare innanzitutto che il dibattito avvenuto nella Prima 
Sottocommissione proprio intorno alla scelta della centralità della persona 
proposta da Dossetti, quello, arcinoto, che più sopra abbiamo ricordato, aveva 
mantenuto, quasi inavvertita, un’alternativa di fondo intorno al contenuto del 
paradigma personalistico. Essa emergeva da quell’inciso «Egli e l’onorevole 
Dossetti potrebbero dissentire nel definire la personalità umana» puntualizzato 
da Togliatti al momento di esprimere il proprio consenso sulla proposta formulata 
dal politico reggiano. Niente più di un accidente dal valore del tutto marginale, 
quello della notazione dell’esponente comunista. Si trattava infatti di valorizzare 
al massimo l’unità raggiunta e ridurre invece al minimo il carattere di puntuta 
distinzione proprio della segnalata differenza di visione tra Dossetti e Togliatti 
circa cosa si intendesse per persona e personalità.

Ecco, dunque, gettata lì, sul tavolo del dibattito in seno alla Prima 
Sottocommissione, una distinzione apparentemente innocua ma che io credo 
fosse già allora gravida di conseguenze (anche se in forma inconsapevole) sul 
terreno delle diverse traiettorie dell’impegno sociale e di quello politico seguite 
dall’uno o dall’altro partito, dall’una o dall’altra formazione sociale.

A comprendere meglio il perimetro di tale distinguo ed a coglierne gli effetti 
destinati ad essere prodotti nel tempo, un aiuto ci può giungere, io credo, 
proprio dalla riflessione che lo stesso Maritain aveva condotto quando aveva 
messo in piena luce quanto ambiguo potesse risultare il riferimento al termine 
personalismo.

«Nulla sarebbe più falso – aveva scritto Maritain proprio in quello stesso 
1946 in cui avevano preso l’avvio i lavori in sede Costituente – che parlare del 
“personalismo” come di una scuola o di una dottrina. È un fenomeno di reazione 
contro due opposti errori. Ed è un fenomeno inevitabilmente molto misto. Non 
c’è una dottrina personalistica, ma ci sono aspirazioni personalistiche e una buona 

43 La distinzione compare anch’essa chiaramente segnata in Maritain, sul piano metafisico, 
dal quale, come scriveva il filosofo francese, potevano essere tratte tutte le conseguenze 
positive «in rapporto ai problemi morali e sociali che preoccupano il nostro tempo.» 
(Maritain, 202213, p. 8).



603Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

dozzina di dottrine personalistiche, che non hanno talvolta in comune se non la 
parola persona, e delle quali alcune tendono più o meno verso l’uno degli errori 
contrari tra i quali sono situate. Ci sono personalismi a tendenza nietzschiana e 
personalismi a tendenze proudhoniane, personalismi che tendono alla dittatura e 
personalismi che tendono all’anarchia.»44

In quella sede, lo scritto su La persona e il bene comune, il filosofo francese 
esprimeva la propria preferenza per il personalismo tomista: «È questo personalismo 
che ci interessa, il personalismo fondato sulla dottrina di San Tommaso d’Acquino»45, 
scriveva. Era quello, infatti, l’unico personalismo che gli appariva in grado di opporsi 
tanto all’idea dello stato totalitario, quanto all’idea della sovranità dell’individuo, e 
che gli sembrava perciò costituire la base certa di una costruzione delle istituzioni 
politiche e sociali in forma pienamente democratica.

La riflessione di Maritain mi pare qui determinante. Non solo per confermare 
che quello ora richiamato fu certamente anche il personalismo al quale Dossetti 
ispirò la sua azione ed al quale ritenne dovesse essere solidamente ancorato 
l’intero edificio costituzionale, ma anche per indicare come, a ben vedere, nel 
quadro di un pluralismo pienamente affermato, lo sviluppo dell’esperienza 
costituente e la Costituzione rappresentassero il punto di avvio di un impegno 
destinato a generare un confronto tra visioni e concezioni della persona differenti 
(e quanto differenti lo avrebbero messo bene in evidenza i decenni successivi!) 
l’una dall’altra, per la costruzione della nuova Italia.

Fu il confronto tra visioni diverse sottostante il fondamento personalistico 
attribuito alla Costituzione, a rappresentare il terreno sul quale si sarebbe 
dovuta svolgere la sfida a cui società politica e società civile vennero chiamate 
dai costituenti. Fu quella, in effetti, la vera sfida che si giocò nella definizione dei 
progetti per il futuro del paese dei quali erano portatrici le diverse forze sociali e 
politiche in campo almeno sino all’inizio degli anni Novanta. 

A considerare le trasformazioni profonde che hanno inciso sull’esperienza 
dell’uomo europeo negli ultimi trent’anni,46 fu anche, oggi lo possiamo dire senza 
fraintendimenti, una sfida persa da tutti gli attori di allora.

Iscritta nel quadro della riflessione maritainiana sull’esistenza di più personalismi, 
l’uno assai diverso dall’altro, la segnalazione di Togliatti rende allora chiaro come, 
chiusa la fase costituente, nella politica e nella società italiane si aprisse una 
partita tutta da giocare per costruire un ordine giuridico capace di modellare la 
società civile e le istituzioni secondo la concezione di persona e la visione del 
profilo personale del soggetto proprie di ciascuna forza in campo. Il terreno su cui 
giocare era esteso tanto quanto lo era la società italiana. Il perimetro era invece 
quello segnato dalla scelta del paradigma personalistico fissato dalla carta. 

44 Maritain, 202213, p. 8.
45 Ibidem.
46 Un quadro ed un giudizio, che ritengo efficacissimi, di quelle trasformazioni e degli 
effetti sul rapporto tra soggetto e norma in Roy, 2022.



604 Alberto Sciumè

Insomma, una volta approvata la Costituzione, il sentiero lungo il quale 
procedere per realizzare la costruzione della società civile, di quella politica e 
dell’ordine giuridico aderendo al canone personalistico avrebbe visto la presenza 
di diverse cordate, ognuna connotata da una diversa, talora opposta, visione 
della persona e delle relazioni sociali.

Della necessità di tale impegno, destinato ad essere sostenuto in un confronto 
serrato ed ineludibile tra le diverse forze politiche e sociali di allora, Dossetti si era 
mostrato lucidamente consapevole fin dalla metà degli anni Quaranta, quando, 
con grande lungimiranza, aveva mostrato di considerare soluzione di gran lunga 
preferibile una dinamica caratterizzata dal confronto tra più parti all’azione di 
un’unica entità monocolore.

Sono considerazioni di grande pregio, quelle di allora, che meritano di essere 
qui ricordate, seppure in forma del tutto sintetica, anche per l’indicazione, che vi 
compare, della necessità che il suo stesso partito, la Democrazia cristiana, assumesse 
responsabilmente un compito ricostruttivo dal contenuto ben preciso, ossia

«concorrere con l’altra visione (quella comunista) a foggiare una società nuova 
e più ancora un uomo nuovo senza le unilateralità antidemocratiche, le carenze 
intellettuali e gli squilibri morali che sarebbero elementi inevitabili in una 
costruzione monocolore ispirata ad un’unica ideologia».47

Una lungimirante riflessione, quella fissata lapidariamente da Dossetti allora, 
che, pur dopo il tempo trascorso, mi pare ponga qualche domanda anche a noi, 
uomini di questo nostro presente, che vediamo gli effetti non proprio tutti positivi 
dello sfruttamento intensivo del paradigma individualista48affermatosi dalla fine 
del secolo scorso, e che, perciò, siamo sollecitati ad interrogarci sull’opportunità 
di riprendere a tessere, oggi, con realismo e senza nostalgia alcuna, la trama 
di un’esperienza personalista della società e della politica del cui ordito si volle 
intessuta la Costituzione.

47 Dossetti, 1995a, p. 28. A spingere Dossetti all’abbandono della vita politica fu forse 
la valutazione che a quel compito essenziale la classe politica italiana era già venuta 
meno, mentre, successivamente, nel pieno della crisi dei primi anni Novanta, fu di 
certo la constatazione che dopo l’approvazione della Costituzione si fossero imboccate 
strade profondamente divergenti da quelle segnate dall’impegno a rispondere a quella 
sfida a fare maturare in lui quel giudizio di completo fallimento dell’applicazione dei 
principi costituzionali che nel 1994 gli apparve oramai irrimediabile. Delle meditazioni 
di quel 1994, merita, credo, di essere ricordato qui un ultimo pensiero sull’impegno dei 
cattolici nel governo della cosa pubblica: «Perduta questa occasione non ce ne sarà una 
seconda. È inutile porsi problemi, perché non ce ne sarà una seconda. Non ci sarà una 
generazione di cattolici al potere; una seconda generazione, una seconda chance non ci 
sarà. Sicuramente no. […] Il socialismo reale può avere ancora chances, la democrazia 
cristiana reale non ha più senso. Una volta, in tutto l’orizzonte sidereo, si è presentata 
un’occasione che non si presenterà mai più.» (Dossetti, 1994, p. 59).
48 Sul tema, con considerazioni di segno opposto, Grondona 2023.



605Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

Bibliografia

Allegretti U., 1989: Profilo di storia costituzionale italiana. Individualismo e 
assolutismo nello stato liberale, Bologna, Il Mulino.

Ardigò A., 1978²: Jacques Maritain e “Cronache sociali” (ovvero Maritain e il 
dossettismo), in Galeazzi (a cura di) Il pensiero politico di Jacques Maritain, 
Milano, Massimo, pp. 195 ss.

Ballini P.L., 2023: De Gasperi Un disegno e un impegno di governo della Repubblica, 
a cura di Pier Luigi Ballini, Roma, Edizioni Studium.

Cavanna A., 2005: Storia del diritto moderno in Europa Le fonti e il pensiero 
giuridico, 2, Milano, Giuffrè.

Cartabia M., 2017: La fabbrica della costituente: Giuseppe Dossetti e la 
finalizzazione della libertà, in “Quaderni costituzionali”, a. XXXVII, n. 2, giugno 
2017, pp. 417ss.

Costa P., 2002: Civitas Storia della cittadinanza in Europa, 4. L’età dei totalitarismi 
e della democrazia, Roma – Bari, Laterza.

Cotta S., 1983: voce Persona (filosofia del diritto), in Enciclopedia del Diritto, 
XXXIII, Milano, Giuffrè, pp. 159ss.

Craveri P., 2006: De Gasperi, Bologna, Il Mulino.
Dossetti G., 1994: La ricerca costituente 1945 – 1952, a cura di Alberto Melloni, 

Bologna, Il Mulino.
Dossetti G., 1995a: Diritti del partito, in Scritti politici 1943 – 1951, a cura di G. 

Trotta, Genova.
Dossetti G., 1995b: Oltre il piano politico, in Scritti politici 1943 -1951, a cura di 

G. Trotta, Genova.
Dossetti G., 1998a: Crisi del sistema globale, in Alberigo A. (a cura di), Giuseppe 

Dossetti Prime prospettive e ipotesi di ricerca, Appendice I, Bologna, Il Mulino, 
pp. 87ss.

Dossetti G., 1998b: Catastroficità sociale e criticità ecclesiale, in Alberigo A. (a 
cura di), Giuseppe Dossetti Prime prospettive e ipotesi di ricerca, Appendice II, 
Bologna, Il Mulino, pp. 101ss.

Dossetti G., 2017: Democrazia sostanziale, Prefazione di Carlo Galli, Postfazione 
di Valerio Onida, a cura di Andrea Michieli, Marzabotto, Zikkaron.

Folloni S. 1991: Dal non expedit a Dossetti. Cento anni di movimento cattolico 
reggiano 1850-1952, Reggio Emilia.

Forcesi G., 2018: Giuseppe Dossetti e la democrazia sostanziale, in www.c3dem.
it, 4 febbraio 2018.

Gaiotti A., 1989: Appunti sugli interventi di Dossetti a Rossena, in “Appunti di 
cultura politica”, aprile 1989, pp. 20ss.



606 Alberto Sciumè

Gorlani M., 2009: I cattolici e la Costituzione: un confronto che continua, in 
“Forum di Quaderni Costituzionali”, 16 gennaio 2009.

Grondona M., 2023: Per un rinnovamento della teoria generale del diritto 
privato, ovvero: la forza sociale dell’individualismo, in “Accademia”, 1, 
gennaio – aprile 2023. (https://accademiaassociazionecivilisti.it/per-un-
rinnovamento-della-teoria-generale-del-diritto-privato-ovvero-la-forza-
sociale-dellindividualismo/). 

Grossi P., 2008: La persona, vero centro della nostra Costituzione, in “Il Sussidiario”, 
14.01.2008 - La persona, vero centro della nostra Costituzione (ilsussidiario.
net).

Kulczycki P., 2001: Le fonti maritainiane nella riflessione politica di Giuseppe 
Lazzati, in “Oikonomia”. Rivista di etica e scienze sociali/Journal of Ethics & 
Social Sciences, Anno 3, numero 3, Ottobre 2001, www.oikonomia.it/index.
php/it/oikonomia-2001/ottobre-2001a.

La Costituzione della Repubblica: La Costituzione della Repubblica nei lavori 
preparatori dell’Assemblea Costituente, vol VI, Commissione per la Costituzione, 
I Sottocommissione. Sedute dal 26 luglio 1946 al 19 dicembre 1946. Discussione 
sui principi dei rapporti civili. Camera dei Deputati, Segretariato Generale, 
Roma 1971.

Lazzati G., C.S., 4, 1947: Esigenze cristiane in politica, in Cronache Sociali, 4, 15 
luglio 1947, p. 16.

le “cronache sociali”, 2007: Le “cronache sociali” di Giuseppe Dossetti, 
Introduzione di Walter Veltroni, Reggio Emilia, Diabasis.

Luppi M., 2024: La Pira e il modello personalista. Una lettura storica trasversale 
tra formazione, civismo e impegno istituzionale, in “Fundamental Rights”, 
1/2024, Paper 2.

Malpensa M., Parola A., 2005: Lazzati. Una sentinella nella notte (1909 – 1986), 
Bologna, Il Mulino.

Mannucci E., 2024: Ombre. La verità sui casi De Gasperi e Togliatti, Vicenza, Neri 
Pozzi.

Maritain J., 2022¹³: La persona e il bene comune, Brescia, Morcelliana.
Miccoli G., 1998: L’esperienza politica (1943 – 1951), in Alberigo A. (a cura di), 

Giuseppe Dossetti Prime prospettive e ipotesi di ricerca, Appendice II, Bologna, 
Il Mulino, pp. 9ss.

Parola A., L’esperienza politica di Giuseppe Dossetti, in “Storia e Futuro”, n. 2, - 
febbraio 2003 – www.storiaefuturo.com)

Pavan A., 1978: Il personalismo comunitario di J. Maritain, in Galeazzi (a cura di) 
Il pensiero politico di Jacques Maritain, Milano, Massimo, pp. 44 ss.



607Per la ricostruzione dell’Italia postbellica

Pedullà G. – Urbinati N., 2024: Democrazia afascista, Milano, Feltrinelli.
Polito A., 2024: Il costruttore. Le cinque lezioni di De Gasperi ai politici di oggi, 

Milano, Mondadori.
Pierantozzi L., 1970: La nemesi del dossettismo, in “Rinascita”, n. 2, 9 gennaio 

1970, p. 5s.
Pombeni P., 2007: Un riformatore cristiano nella ricostruzione della democrazia 

italiana. L’avventura politica di Giuseppe Dossetti 1943 – 1956., in Le «Cronache 
sociali» di Giuseppe Dossetti (1947 – 1951. La giovane sinistra cattolica e la 
rifondazione della democrazia italiana. Antologia, a cura di Luigi Giorgi. Con un 
saggio di Paolo Pombeni, Reggio Emilia, Diabasis.

Prodi P., 2004: Crisi epocale e abbandono dell’impegno politico. Riflessioni di 
Giuseppe Dossetti nei ricordi dei primi anni ’50, in RSCr 1(2/2004), pp. 441ss., 
www.dossetti.eu/wp-content/uploads/2021/02/PRODI-Crisi-epocale-e-
abbandono-dellimpegno-politico-RSCr-1-20042.pdf. 

Romanelli R., 2023: L’Italia e la sua costituzione. Una storia, Bari – Roma, Laterza.
Roy O., 2022: L’aplatissement du monde. La crise de la culture et l’empire des 

normes, Paris, Éditions du seuil.
Sciumè A., 2016: voce Persona – soggetto – natura, in A. Sciumè e A.A. Cassi 

(a cura di), Parole in divenire. Un vademecum per l’uomo occidentale, Torino, 
Giappichelli, pp. 181 – 198.

Zagrebelsky G., 2023: Tempi difficili per la Costituzione. Gli smarrimenti dei 
costituzionalisti, Bari- Roma, Laterza (Edizione digitale: maggio 2023, www.
laterza.it ).




