ITALIAN REVIEW
o

or LEGAL HisTORY

RECENSIONE A JAMES GORDLEY, THE ECLIPSE OF CLASSICAL
THOUGHT IN CHINA AND IN THE WEST, CAMBRIDGE 2022

Antonio Padoa-Schioppa
Professore Emerito Universita degli Studi di Milano

[llibro che presentiamo & il frutto di un lungo lavoro compiuto da uno studioso ben
noto e di alto profilo, autore di monografie ed opere di sintesi dedicate alla storia
del diritto occidentale ed alla comparazione giuridica. Tre sono i fili principali di
cui € intessuta la ricerca che porta il titolo sopra indicato: una storia del pensiero
giuridico di ispirazione confuciana della Cina classica e moderna, un confronto
con le vicende del pensiero giuridico occidentale nel quale si ravvisano inattesi
parallelismi tra le due storie d’Oriente e d’Occidente, in terzo luogo una serie
di riflessioni sull’auspicato ritorno a quella che l'autore definisce la concezione
classica di entrambe le tradizioni.

La tesi di fondo che collega le tre direzioni di ricerca del volume viene
espressa molto chiaramente sin dall’inizio. Esiste un’impostazione classica,
presente sia nella corrente del pensiero greco rappresentata in primo luogo
da Socrate, sia nel pensiero cinese inaugurato da Confucio, che in anni molto
vicini, nel secolo V a.C. in cui a breve distanza di tempo entrambi sono vissuti,
ha ricondotto la capacita innata di riconoscere e distinguere il bene da
male nel comportamento proprio ed altrui direttamente alla natura umana.
Questa concezione ¢ stata rielaborata nel tempo sia in Cina che in occidente,
in tempi e odi diversi, sulla base di principi generali ispirati in senso lato al
razionalismo, con la conseguenza di generare difficolta derivanti in entrambe
le tradizioni o da un’eccessiva standardizzazione che ignora l'evoluzione
storica ovvero in un soggettivismo che rende impossibile I'individuazione di
linee generali nella specificazione dei criteri che ispirano la condotta umana.
Di qui la necessita di tornare, pur se in termini rinnovati, a quella che 'autore
definisce la concezione classica.

Da quanto ora detto risulta chiaro che siamo di fronte ad un’indagine di storia
del pensiero etico, non rivolta specificamente al diritto. Ma cid non sminuisce la
sua rilevanza per il diritto, se si rammenta che i collegamenti tra etica e diritto
sono stati un costante della storia del pensiero sia in Occidente che in Oriente,
in entrambe le tradizioni in rapporto, pur se profondamente differenziato, con le
realta sovra-umane della divinita e della religione. Lordinamento della famiglia, il
ruolo della donna, le classi sociali, la punizione degliilleciti e dei crimini, il governo

<+ Italian Review of Legal History, 10/2 (2024), n. 15, pagg. 459-463
% https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
% ISSN 2464-8914 — DOI 10.54103/2464-8914/27630. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.



460 Antonio Padoa-Schioppa

del territorio, le relazioni internazionali, la guerra e la pace appartengono ad
entrambe le sfere dell’etica e del diritto e sono connesse con la religione.

La posizione di Socrate dalla quale la ricerca prende l'avvio viene ricostruita
anzitutto sulla base del ragionamento che il filosofo contrappone, nel Gorgia
platonico, all'affermazione di Callicle, che identificava il bene con cid che piace
all'individuo, sicché e giusto assecondare i propri desideri; Socrate gli chiede se
I'individuo sia in grado di scegliere tra i propri desideri e se sia scontato che la
scelta cadra sul vantaggio immediato o possa invece privilegiare il benessere
fisico e mentale, assicurando quell’armonia senza la quale anche il corpo non
vive in buona salute; e Callicle lo riconosce, smentendo se stesso?.

La posizione di Confucio?, il protagonista da oltre duemila anni dell’etica
pubblica e privata della Cina, non & lontana da quella di Socrate, in quanto i
consigli a lui richiesti da duchi che lo chiamavano per venire istruiti si fondavano
sull’'obbligo morale di agire secondo giustizia, solo cosi ottenendo I'approvazione
dei sudditi: «se promuovete gli onesti il popolo vi seguira»®: consigli regolarmente
disattesi, che inducevano Confucio a mutare ducato, perché «ai potenti bisogna
dire la verita»*.

Vi furono anche obiezioni e idee distanti da quelle confuciane da arte di alcuni
pensatori coevi, tra i quali molto notevoli quelle di Mozi, sostenitore del principio
dell>amore universale parificato a quello per gli antenati®, cui rispose un grande
allievo di Confucio, Mencio, autore di un’opera che godette lunga fortuna®.
Gordley si sofferma quindi sulle eta successive, focalizzando la propria indagine
sulla “Scuola del Principio” fondata da Chen Yi (1033-1108) e da Zhu Xi (1130-
1200), poi sviluppata organicamente da altri maestri della grande corrente del
Neoconfucianesimo, ad esempio da Dai Zhen (1724-1777). La Scuola rimase di
importanza determinante sino alla fine dell'Impero nel Novecento’.

La Scuola del Principio sosteneva I'idea che la condotta umana dovesse fondarsi
su una serie di principi universali, da quelli relativi alle realta particolari sino al
livello supremo del Cielo, principi individuabili con lo I'esercizio della ragione.
La capacita di distinguere il bene dal male non doveva ritenersi innata, come
sostenuto da Confucio e da Mencio, ma si acquisiva soltanto con uno sforzo
intenso di riflessione.

Ad essa si contrappose la dottrina della “Mente universale” (Lu Xian-Shan,

! Gordley, 2022, pp. 38-42.

2 Gordley, 2022, pp. 22-27.

% Confucio, I detti di Confucio, a cura di Simon Leys, Milano, Adelphi, 2006, 2.19 (p. 44) e
ivi, 12. 42 (p. 97).

4 Confucio, ivi, 13. 22 (p. 109).

® Mozi, The Book of Master Mo, ed. with notes by Jan Johnston, London, Penguin, 2010,
15. 1-3 (pp. 78-80).

5 Gordley, 2022, pp. 36; 62-66.

7 Gordley, 2022, pp. 207-221; 229.



Recensione a James Gordley 461

1139-1193) - poi soprattutto sviluppata da Wang Yangming (1472-1529) e piu
tardi da Li Zhi nel secolo XVI®. Questa Scuola riteneva invece che tutto, nella
realta, dovesse essere riconducibile alla mente umana e che nulla esistesse al di
fuori di essa. La mente dell’'uomo e la medesima, anzi si identifica con la mente
del Cielo.

Entrambe le teorie godettero di ampia fortuna ma vennero anche criticate.
Quanto alla prima, si osservo che non era chiaro il legame tra i principi e le
peculiarita dei singoli individui; inoltre, essa presupponeva un’uniformita
immutabile nel tempo, mentre - venne osservato - non si puo dire con certezza
che cosa Confucio avrebbe pensato nel presente, a distanza di tanti secoli dal
quello in cu fu in vita. Alla seconda teoria si obiettd che essa portava ad un
soggettivismo lontano dalla formulazione di criteri oggettivi.

Nel corso della Dinastia Song (960-1279) lintento di creare una classe
di funzionari di qualita perfeziono il sistema dei concorsi per laccesso
all'amministrazione, con esami rigorosi che condussero ad un reclutamento per
merito largamente indipendente dalle origini sociali degli aspiranti. Gli esami
erano imperniati sulla conoscenza dei testi confuciani integrati con i commenti
della Scuola del Principio. Pil, tardi durante la Dinastia Ming (1368-1644),
sviluppando elementi di entrambe le Scuole, fu accreditata I'idea che la mente
del sovrano e dei suoi ministri, se correttamente indirizzata, possedesse l'autorita
necessaria per imporsi ai sudditi, anche in caso di dissenso rispetto ad altre
opinioni provenienti dal basso, al di fuori dell’autorita di chi comanda.

Lanalisi che Gordley compie di questi sviluppi del pensiero, ricchi di
argomentazioni di diverso tenore, & particolarmente pregevole perché su di esse
siamo ancora ben poco informati, benché i testi dei principali degli autori che
abbiamo qui sopra menzionati ci siano pervenuti ed alcuni siano stato anche
tradotti in inglese.

La tesi di Gordley & che I'impostazione razionalizzante presente nelle due
Scuole, in particolare nella Scuola del Principio, trovi un corrispettivo in
Occidente nel lavoro teorico, anch’esso indirizzato alla razionalizzazione delle
categorie dell’etica, presente nella Scuola teologico-giuridica di Salamanca,
poco piu tardi nel capitale contributo di Grozio sul diritto naturale laico, che
tuttavia da Salamanca recepi, come € noto, non pochi spunti teorici, infine e
soprattutto nell’illuminismo inglese francese del Settecento, in parte collegato
anche con il pensiero di Leibniz. [lluminante in questa direzione & per Gordley
una enunciazione di David Hume, la dove questi scrive: «[about] our passions,
volitions and actions it is impossible [to argue] that they can be pronounced
either true or false, and be either contrary or comfortable to reason»®.

Di qui, per l'autore, I'impasse nella quale incorre la pretesa di ricondurre a
categorie razionali la distinzione e le scelte tra il bene e il male, che invece il

8 Gordley, 2022, pp. 222-227.
° Gordley, 2022, p. 264, con riferimento a D. Hume, Treatise of Human Nature, 3.1.1.9.



462 Antonio Padoa-Schioppa

«classical thought» di Socrate e di Confucio ritenevano, come si € visto sopra,
direttamente e inscindibilmente connesse alla natura umana.

Si apre a questo punto un nuovo capitolo dell>indagine, nel quale hautore si
propone di mostrare una nuova tappa delle analogie tra oriente e occidente,
concernente la Costituzione degli Stati Uniti'°. La rivoluzione americana presenta
ad avviso di Gordley una doppia valenza teorica e costituzionale, rappresentata
molto chiaramente dalle posizioni rispettive di Adams e di Hamilton in merito
al miglior fondamento per un potere politico adeguato. Adams si dichiarava
favorevole al modello inglese pur modificato (il governo, l'aristocrazia, la camera
rappresentativa del popolo), mentre Jefferson riteneva conforme all'idea
democratica, in via di principio, solo il conferimento del potere a tutti i cittadini,
tendenzialmente dunque il suffragio universale. Adams conquisto la presidenza,
ma in seguito fu la seconda posizione ad affermarsi come sappiamo. E Gordley
ritiene questa posizione un recupero del principio classico che riconduce le scelte
direttamente alla natura umana, non al risultano di indagini e riflessioni teoriche
quali quelle elaborate dal razionalismo illuministico.

Lultima sezione dell'indagine condotta da Gordley, che qui semplicemente
richiamiamo, consiste nel valutare se e quanto le posizioni elaborate anzitutto
da John Rawls ma anche da altri pensatori contemporanei quali Gordon Wood,
Ronald Dworkin e Bruce Ackerman, possano considerarsi nell’'ottica di una
rinnovata valorizzazione del carattere non razionale ma per cosi dire immanente
alla natura umana delle scelte degli individui e delle collettivita; e su questo tema
presenta una propria riflessione conclusiva nel medesimo indirizzo di pensiero.

Un’Appendice sui paralleli e sulle differenze in quella che viene denominata la
tradizione delle religioni abramitiche (Israele, Cristianesimo, Islam)*, conclude la
vasta indagine di James Gordley.

Naturalmente una ricerca cosi vasta e ambiziosa quale € quella di cui qui
rendiamo conto puo e deve dar luogo a dibattito. Su alcune tra le tesi dell’Autore si
puo anche esprimere qualche dubbio o anche contrapporre propendere per tesi
dialtro segno. Ad esempio chiscrive & incline ad attribuire al pensiero illuministico
uno spettro di posizioni tutt’altro che omogeneo, ricco di alternative ed anche
validamente e coraggiosamente impostato su critiche ragionate ad una parte
importante della tradizione antica e medievale. senza la fioritura illuministica non
avremmo né il liberalismo né il suffragio universale né la distinzione/equilibrio
tra i poteri. Il discorso sarebbe complesso.

Ma quanto abbiamo qui cercato di esporre sommariamente crediamo sia
sufficiente a mostrare 'ampiezza e la profondita di questa complessa indagine,
che é insieme storica, filosofica e comparatistica. Su quest’ultimo fronte la
ricerca di James Gordley dedicata agli sviluppi storici del pensiero civile della
Cina presenta un grande interesse per almeno due ragioni: perché ancora ben

10 Gordley, 2022, pp. 155-202.
1 Gordley, 2022, pp. 336-352.



Recensione a James Gordley 463

poco conosciuto in Occidente, specie per le eta delle Dinastie Song e Ming; e
perché la conoscenza della civilta cinese e I'esplorazione delle correlazioni con
le altre grandi civilta della storia € oggi molto importante non solo dal punto di
vista culturale ma anche per rendere possibile e proficua la convivenza pacifica e
consapevole in un mondo globale.



