
	� Italian Review of Legal History, 10/2 (2024), n. 15, pagg. 459-463
	� https://riviste.unimi.it/index.php/irlh/index
	� ISSN 2464-8914 – DOI 10.54103/2464-8914/27630. Articolo pubblicato sotto Licenza CC-BY-SA.

RECENSIONE A JAMES GORDLEY, THE ECLIPSE OF CLASSICAL 
THOUGHT IN CHINA AND IN THE WEST, CAMBRIDGE 2022

Antonio Padoa-Schioppa
Professore Emerito Università degli Studi di Milano

Il libro che presentiamo è il frutto di un lungo lavoro compiuto da uno studioso ben 
noto e di alto profilo, autore di monografie ed opere di sintesi dedicate alla storia 
del diritto occidentale ed alla comparazione giuridica. Tre sono i fili principali di 
cui è intessuta la ricerca che porta il titolo sopra indicato: una storia del pensiero 
giuridico di ispirazione confuciana della Cina classica e moderna, un confronto 
con le vicende del pensiero giuridico occidentale nel quale si ravvisano inattesi 
parallelismi tra le due storie d’Oriente e d’Occidente, in terzo luogo una serie 
di riflessioni sull’auspicato ritorno a quella che l’autore definisce la concezione 
classica di entrambe le tradizioni.

La tesi di fondo che collega le tre direzioni di ricerca del volume viene 
espressa molto chiaramente sin dall’inizio. Esiste un’impostazione classica, 
presente sia nella corrente del pensiero greco rappresentata in primo luogo 
da Socrate, sia nel pensiero cinese inaugurato da Confucio, che in anni molto 
vicini, nel secolo V a.C. in cui a breve distanza di tempo entrambi sono vissuti, 
ha ricondotto la capacità innata di riconoscere e distinguere il bene da 
male nel comportamento proprio ed altrui direttamente alla natura umana.  
Questa concezione è stata rielaborata nel tempo sia in Cina che in occidente, 
in tempi e odi diversi, sulla base di principi generali ispirati in senso lato al 
razionalismo, con la conseguenza di generare difficoltà derivanti in entrambe 
le tradizioni o da un’eccessiva standardizzazione che ignora l’evoluzione 
storica ovvero in un soggettivismo che rende impossibile l’individuazione di 
linee generali nella specificazione dei criteri che ispirano la condotta umana.  
Di qui la necessità di tornare, pur se in termini rinnovati, a quella che l’autore 
definisce la concezione classica.  

Da quanto ora detto risulta chiaro che siamo di fronte ad un’indagine di storia 
del pensiero etico, non rivolta specificamente al diritto. Ma ciò non sminuisce la 
sua rilevanza per il diritto, se si rammenta che i collegamenti tra etica e diritto 
sono stati un costante della storia del pensiero sia in Occidente che in Oriente, 
in entrambe le tradizioni in rapporto, pur se profondamente differenziato, con le 
realtà sovra-umane della divinità e della religione. L’ordinamento della famiglia, il 
ruolo della donna, le classi sociali, la punizione degli illeciti e dei crimini, il governo 



460 Antonio Padoa-Schioppa

del territorio, le relazioni internazionali, la guerra e la pace appartengono ad 
entrambe le sfere dell’etica e del diritto e sono connesse con la religione.

La posizione di Socrate dalla quale la ricerca prende l’avvio viene ricostruita 
anzitutto sulla base del ragionamento che  il filosofo  contrappone, nel Gorgia 
platonico, all’affermazione di Callicle, che identificava il bene con ciò che piace 
all’individuo, sicché è giusto assecondare i propri desideri; Socrate gli chiede se 
l’individuo sia in grado di scegliere tra i propri desideri e se sia scontato che la 
scelta cadrà sul vantaggio immediato o possa invece privilegiare il benessere 
fisico e mentale, assicurando quell’armonia senza la quale anche il corpo non 
vive in buona salute; e Callicle lo riconosce, smentendo se stesso1. 

La posizione di Confucio2, il protagonista da oltre duemila anni dell’etica 
pubblica e privata della Cina, non è lontana da quella di Socrate, in  quanto i 
consigli a lui richiesti da duchi che lo chiamavano per venire istruiti si fondavano  
sull’obbligo morale di agire secondo giustizia, solo così ottenendo l’approvazione 
dei sudditi: «se promuovete gli onesti il popolo vi seguirà»3: consigli regolarmente 
disattesi, che inducevano Confucio a mutare ducato, perché «ai potenti bisogna 
dire la verità»4. 

Vi furono anche obiezioni e idee distanti da quelle confuciane da arte di alcuni 
pensatori coevi, tra i quali molto notevoli quelle di Mozi, sostenitore del principio 
dell›amore universale parificato a quello per gli antenati5, cui rispose un grande 
allievo di Confucio,  Mencio, autore di un’opera che godette  lunga fortuna6.  
Gordley si sofferma quindi sulle età successive, focalizzando la propria indagine 
sulla “Scuola del Principio” fondata da Chen Yi (1033-1108) e da Zhu Xi (1130-
1200), poi sviluppata organicamente da altri maestri della grande corrente del 
Neoconfucianesimo, ad esempio da Dai Zhen (1724-1777). La Scuola rimase di 
importanza determinante sino alla fine dell’Impero nel Novecento7. 

La Scuola del Principio sosteneva l’idea che la condotta umana dovesse fondarsi 
su una serie di principi universali, da quelli relativi alle realtà particolari sino al 
livello supremo del Cielo, principi individuabili con lo l’esercizio della ragione. 
La capacità di distinguere il bene dal male non doveva ritenersi innata, come 
sostenuto da Confucio e da Mencio, ma si acquisiva soltanto con uno sforzo 
intenso di riflessione.  

Ad essa si contrappose la dottrina della “Mente universale” (Lu Xian-Shan, 

1 Gordley, 2022, pp. 38-42.
2 Gordley, 2022, pp. 22-27.
3 Confucio, I detti di Confucio, a cura di Simon Leys, Milano, Adelphi, 2006, 2.19 (p. 44) e 
ivi, 12. 42 (p. 97).
4 Confucio, ivi, 13. 22 (p. 109).
5 Mozi, The Book of Master Mo, ed. with notes by Jan Johnston, London, Penguin, 2010, 
15. 1-3 (pp. 78-80).
6 Gordley, 2022, pp. 36; 62-66.
7 Gordley, 2022, pp. 207-221; 229.



461Recensione a James Gordley

1139-1193) - poi soprattutto sviluppata da Wang Yangming (1472-1529) e più 
tardi da Li Zhi nel secolo XVI8. Questa Scuola riteneva invece che tutto, nella 
realtà, dovesse essere riconducibile alla mente umana e che nulla esistesse al di 
fuori di essa. La mente dell’uomo è la medesima, anzi si identifica con la mente 
del Cielo.

Entrambe le teorie godettero di ampia fortuna ma vennero anche criticate. 
Quanto alla prima, si osservò che non era chiaro il legame tra i principi e le 
peculiarità dei singoli individui; inoltre, essa presupponeva un’uniformità 
immutabile nel tempo, mentre - venne osservato - non si può dire con certezza 
che cosa Confucio avrebbe pensato nel presente, a distanza di tanti secoli dal 
quello in cu fu in vita. Alla seconda teoria si obiettò che essa portava ad un 
soggettivismo lontano dalla formulazione di criteri oggettivi.

Nel corso della Dinastia Song (960-1279) l’intento di creare una classe 
di funzionari di qualità perfezionò il sistema dei concorsi per l’accesso 
all’amministrazione, con esami rigorosi che condussero ad un reclutamento per 
merito largamente indipendente dalle origini sociali degli aspiranti. Gli esami 
erano imperniati sulla conoscenza dei testi confuciani integrati con i commenti 
della Scuola del Principio. Più, tardi durante la Dinastia Ming (1368-1644), 
sviluppando elementi di entrambe le Scuole, fu accreditata l’idea che la mente 
del sovrano e dei suoi ministri, se correttamente indirizzata, possedesse l’autorità 
necessaria per imporsi ai sudditi, anche in caso di dissenso rispetto ad altre 
opinioni provenienti dal basso, al di fuori dell’autorità di chi comanda.  

L’analisi che Gordley compie di questi sviluppi del pensiero, ricchi di 
argomentazioni di diverso tenore, è particolarmente pregevole perché su di esse 
siamo ancora ben poco informati, benché i testi dei principali degli autori che 
abbiamo qui sopra menzionati ci siano pervenuti ed alcuni siano stato anche 
tradotti in inglese. 

La tesi di Gordley è che l’impostazione razionalizzante presente nelle due 
Scuole, in  particolare nella Scuola del Principio,  trovi un corrispettivo in 
Occidente nel lavoro teorico, anch’esso indirizzato alla razionalizzazione delle 
categorie dell’etica, presente nella Scuola teologico-giuridica di Salamanca, 
poco più tardi nel capitale contributo di Grozio sul diritto naturale laico, che 
tuttavia da Salamanca recepì, come è noto, non pochi spunti teorici, infine e 
soprattutto nell’illuminismo inglese francese del Settecento, in parte collegato 
anche con il pensiero di Leibniz. Illuminante in questa direzione è per Gordley 
una enunciazione di David Hume, là dove questi scrive: «[about] our passions, 
volitions and actions it is impossible [to argue] that they can be pronounced 
either true or false, and be either contrary or comfortable to reason»9.

Di qui, per l’autore, l’impasse nella quale incorre la pretesa di ricondurre a 
categorie razionali la distinzione e le scelte tra il bene e il male, che invece il 

8 Gordley, 2022, pp. 222-227.
9 Gordley, 2022, p. 264, con riferimento a D. Hume, Treatise of Human Nature, 3.1.1.9.



462 Antonio Padoa-Schioppa

«classical thought» di Socrate e di Confucio ritenevano, come si è visto sopra, 
direttamente e inscindibilmente connesse alla natura umana. 

Si apre a questo punto un nuovo capitolo dell›indagine, nel quale l›autore si 
propone di mostrare una nuova tappa delle analogie tra oriente e occidente, 
concernente la Costituzione degli Stati Uniti10. La rivoluzione americana presenta 
ad avviso di Gordley una doppia valenza teorica e costituzionale, rappresentata 
molto chiaramente dalle posizioni rispettive di Adams e di Hamilton in merito 
al miglior fondamento per un potere politico adeguato. Adams si dichiarava 
favorevole al modello inglese pur modificato (il governo, l’aristocrazia, la camera 
rappresentativa del popolo), mentre Jefferson riteneva conforme all’idea 
democratica, in via di principio, solo il conferimento del potere a tutti i cittadini, 
tendenzialmente dunque il suffragio universale. Adams conquistò la presidenza, 
ma in seguito fu la seconda posizione ad affermarsi come sappiamo. E Gordley 
ritiene questa posizione un recupero del principio classico che riconduce le scelte 
direttamente alla natura umana, non al risultano di indagini e riflessioni teoriche 
quali quelle elaborate dal razionalismo illuministico.  

L’ultima sezione dell’indagine condotta da Gordley, che qui semplicemente 
richiamiamo, consiste nel valutare se e quanto  le posizioni elaborate anzitutto 
da John Rawls ma anche da altri pensatori contemporanei quali Gordon Wood, 
Ronald Dworkin e Bruce Ackerman, possano considerarsi nell’ottica di una 
rinnovata valorizzazione del carattere non razionale ma per così dire immanente 
alla natura umana delle scelte degli  individui e delle collettività; e su questo tema 
presenta una propria  riflessione conclusiva nel medesimo indirizzo di pensiero.

Un’Appendice sui paralleli e sulle differenze in quella che viene denominata la 
tradizione delle religioni abramitiche (Israele, Cristianesimo, Islam)11, conclude  la 
vasta indagine di James Gordley.

Naturalmente una ricerca così vasta e ambiziosa quale è quella di cui qui 
rendiamo conto può e deve dar luogo a dibattito. Su alcune tra le tesi dell’Autore si 
può anche esprimere qualche dubbio o anche contrapporre propendere per tesi 
di altro segno. Ad esempio chi scrive è incline ad attribuire al pensiero illuministico 
uno spettro di posizioni tutt’altro che omogeneo, ricco di alternative ed anche 
validamente e coraggiosamente impostato su critiche ragionate ad una parte 
importante della tradizione antica e medievale. senza la fioritura illuministica non 
avremmo né il liberalismo né il suffragio universale né la distinzione/equilibrio 
tra i poteri. Il discorso sarebbe complesso.   

Ma quanto abbiamo qui cercato di esporre sommariamente crediamo sia 
sufficiente a mostrare l’ampiezza e la profondità di questa complessa indagine, 
che è insieme storica, filosofica e comparatistica. Su quest’ultimo fronte la 
ricerca di James Gordley dedicata agli sviluppi storici del pensiero civile della 
Cina presenta un grande interesse per almeno due ragioni: perché ancora ben 

10 Gordley, 2022, pp. 155-202.
11 Gordley, 2022, pp. 336-352.



463Recensione a James Gordley

poco conosciuto in Occidente, specie per le età delle Dinastie Song e Ming; e 
perché la conoscenza della civiltà cinese e l’esplorazione delle correlazioni con 
le altre grandi civiltà della storia è oggi  molto importante non solo dal punto di 
vista culturale ma anche per rendere possibile e proficua la convivenza pacifica e 
consapevole  in un mondo globale.


