
Dibattiti: Una storia non solo per storici

Licensed under a Creative 
Commons Attribution-Share 

Alike 4.0 International

ISSN 2464-8914

Published online: 
30/12/2025

Italian Review of Legal History - IRLH
11 (2025) - paper 17, pp. 412-416

© Giulia GiustettoAbstract Ita

Il contributo riflette sul tema dei rapporti tra diritto, pedagogia e società 
nell’esperienza e nell’opera di Valeria Benetti.

Parole chiave: Valeria Benetti; Anna Maria Mozzoni; Salvatore Morelli; 
Maria Montessori; femminismo; pedagogia

Abstract Eng

The contribution reflects on the theme of the relationship between law, 
pedagogy, and society in the experience and work of Valeria Benetti.

Keywords: Valeria Benetti; Anna Maria Mozzoni; Salvatore Morelli; Ma-
ria Montessori; feminism; pedagogy

Consiglio Comunale e Consiglio Provinciale, Alessandria

Giulia Giustetto

Considerazioni sul volume di Marzia Lucchesi 
Diritto, pedagogia e femminismo. Valeria 
Benetti (1908-1914)

Reflections on the book by Marzia Lucchesi Diritto, 
pedagogia e femminismo. Valeria Benetti (1908-1914)

doi: 10.54103/2464-8914/30399

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2464-8914/30399


Giulia Giustetto, Considerazioni sul volume di Marzia Lucchesi

413Italian Review of Legal History - IRLH
n. 11 (2025)

ISSN 2464-8914

«C’è ancora domani». Negli occhi di tutti resistono ancora i foto-
grammi della pellicola di Paola Cortellesi (2023). Quando la pro-
tagonista Delia vede che sua figlia rischia di affrontare una vita 
di violenze sposando il giovane Moretti, fa in modo che i due si 
separino: è una delle scene più importanti del film.

Il commento, a tal proposito, che le associazioni in quel pe-
riodo facevano era il seguente: finalmente si dice che la violen-
za contro le donne non conosce età né classe sociale. Riflettendo 
proprio sul dramma attuale dei femminicidi nel nostro Paese nel 
nostro dibattito per la presentazione del libro di Marzia Lucche-
si, Diritto, pedagogia e femminismo. Valeria Benetti (1908-1914), si 
affaccia il tema della cultura patriarcale che tarda a tramontare 
definitivamente nella società, zoccolo duro di una mentalità che 
vede la donna come soggetta a proprietà.

Questa introduzione è funzionale ad alcune riflessioni sul la-
voro di Valeria Benetti, che ci consentono di contestualizzare que-
sta figura, ma anche di sottolinearne i lati innovativi e attuali.

Il primo di questi è sicuramente il legame tra il diritto e la pe-
dagogia, insieme funzionali alla crescita della società.

Non v’è dubbio che tutti pensiamo, ormai, ad una società che 
cresce come a una società più giusta: la differenza che intercorre 
fra un’interpretazione e un’altra del concetto di giustizia è la stes-
sa differenza che si trova tra le rappresentazioni del mondo che 
ognuno di noi, che ogni partito, che ogni schieramento può avere. 
Valeria Benetti comprende che il metodo più convincente per di-
mostrare la veridicità della relazione fra giustizia e crescita della 
società è usare gli stessi strumenti a disposizione del modello pa-
triarcale, e rovesciarli.

Il motivo per cui le Facoltà di Giurisprudenza si trovano anco-
ra, opportunamente, annoverate fra le facoltà umanistiche è che 
il diritto è espressione culturale dei popoli e la scienza giuridica 
non è affatto lo studio mnemonico e l’applicazione acritica della 
norma, come se una legge potesse essere ridotta a un foglio di 
calcolo, ma lo studio della vita e dell’evoluzione del diritto.

Benetti ha analizzato la legislazione italiana e ha smontato 
la realtà dettagliatamente, ha ricostruito un modello diverso, di-
mostrando che può essere migliore, attraverso gli strumenti a sua 
disposizione.



Giulia Giustetto, Considerazioni sul volume di Marzia Lucchesi

414Italian Review of Legal History - IRLH
n. 11 (2025)

ISSN 2464-8914

Gli strumenti a disposizione: un elemento da non sottova-
lutare.

Abbiamo capito che Valeria Benetti non è una donna “barri-
cadiera”, per quanto possa la sua opera essere rivoluzionaria. Mi 
diverto a immaginare le possibili critiche dei nostri giorni alla scel-
ta del suo atteggiamento: non è stata fuori dal sistema, non si è 
opposta. 

Dove si trova, dunque, l’elemento di novità nel suo metodo? Be-
netti ha reso leggibile e comprensibile il suo lavoro alla società 
integralmente e strutturalmente patriarcale della sua epoca, pri-
vando la classe dirigente, in particolare quella politica, dell’alibi 
di non capire la sua rivendicazione, declassandola al «delirio di 
una pazza».

È stata precisa, dettagliata, minuziosa: ha rivoltato l’intero si-
stema dimostrando che la donna era trattata dal diritto come una 
forma anomala di proprietà dell’uomo, persino inferiore alla pro-
prietà di un bene materiale. Ma non era più da tempo un pensiero 
condiviso da tutti, non era più il modello migliore. 

In effetti, la giovane Benetti nei primi anni del Novecento era 
già autorevole negli ambienti femministi e scriveva numerosi sag-
gi o discorsi accompagnata da affermate figure del movimento 
femminista italiano, come Anna Maria Mozzoni o Salvatore Mo-
relli, parlamentare che ha dedicato alla questione femminile un 
grandissimo e personale lavoro in aula.

Mozzoni ha ispirato il movimento su scala nazionale con un 
concetto di grande attualità, seppur non completamente compre-
so, che ha permeato l’opera di Benetti e non solo: viene evidenzia-
to, e non senza le critiche di alcune frange del partito socialista, 
il legame fra l’emancipazione femminile e la questione sociale. Il 
dibattito è stato portato fra gli operai: si è mosso rispetto all’origi-
ne culturalmente sofisticata. Questo elemento caratterizza oggi le 
battaglie più all’avanguardia del femminismo intersezionale: all’e-
poca di Mozzoni e Benetti creò qualche tensione e perplessità, ma 
fu essenziale per la revisione dell’intero modello sociale e giuridico 
del tempo. Il movimento femminista internazionale guardava con 
curiosità e attenzione agli stimoli provenienti dall’Italia, in alcuni 
casi ritenuti persino troppo “radicali”: le diverse associazioni furo-
no in grado di trovare sintesi e unità per la causa, dimostrando di 
esprimere una volontà collettiva.



Giulia Giustetto, Considerazioni sul volume di Marzia Lucchesi

415Italian Review of Legal History - IRLH
n. 11 (2025)

ISSN 2464-8914

All’interno di questo studio politico e giuridico, dove si parla di 
pedagogia? Benetti era pedagogista: la sua opera poneva partico-
lare attenzione alle relazioni educative e alla scuola come spazi di 
emancipazione.

Il suo pensiero ha incontrato, proprio su questo terreno, quel-
lo di Maria Montessori, che promuoveva il concetto di «maternità 
cosciente». Apparentemente, sembra questa una “lezione di una 
donna solo per le donne”, mentre era la trattazione della seconda 
fase della questione sociale, riportata anche all’interno della fami-
glia. In una società in cui la moglie doveva essere madre, dando 
per scontato un peggioramento della sua condizione di servitù, il 
tutto in condizioni di perfetta liceità e legittimità, si introdussero i 
concetti di autodeterminazione, diritto di disposizione del proprio 
corpo e di maternità come strumento di autonomia alla donna nel 
futuro. La donna venne, dunque, da Montessori presentata, per 
la sua sicurezza e per quella dei figli, come un soggetto economi-
co e indipendente anche nella maternità e si aggiunse che questo 
fondamentale tassello per l’emancipazione era in realtà passaggio 
essenziale per la crescita della società.

Occorre, tuttavia, trovare l’origine profonda delle disugua-
glianze per invertire strutturalmente la rotta e il destino di milioni di 
donne. Montessori e Benetti condividevano la valutazione che l’in-
fanzia fosse lo spazio in cui emergono e crescono inesorabilmente 
le discriminazioni, mascherate da una finta neutralità della scuola. 

La neutralità nell’istruzione viene interpretata dalla società 
patriarcale, che amava definirsi liberale, come un valore: alle stes-
se condizioni, la possibilità degli stessi esiti. Questa idea, ancora 
largamente diffusa, non è nient’altro che la superficiale scusa per 
evitare di indagare davvero la necessità di relazioni educative dif-
ferenziate, in grado non solo di colmare il gap di genere (esistente 
ora, s’immagini nei primi del Novecento), ma anche di valorizzare 
le differenze.

Se la scuola deve essere lo spazio dell’uguaglianza, le re-
lazioni educative sono la premessa dell’emancipazione. Si pensi 
che, ad oggi, questo pensiero è ancora ritenuta una ‘proposta 
innovativa’ e in molti ambiti della vita del Paese, compresa la 
scuola, l’Italia dell’epoca repubblicana del Secondo Dopoguerra 
non è ancora riuscita ad abbattere la fascinazione per la neutra-
lità come un criterio – apparentemente – democratico ed equo, 



Giulia Giustetto, Considerazioni sul volume di Marzia Lucchesi

416Italian Review of Legal History - IRLH
n. 11 (2025)

ISSN 2464-8914

non applicando davvero il principio di uguaglianza sancito dalla 
Costituzione.

Le considerazioni appena svolte non sono, tuttavia, ancora 
sufficienti. 

Dove si trova la pedagogia nell’opera di Valeria Benetti? Dap-
pertutto.

L’approccio di Benetti è costantemente pedagogico: il diritto 
e la legislazione possono e devono avere, insieme con la politica, 
una funzione pedagogica e pedagogica è la minuziosa ricostruzio-
ne di un nuovo modello sociale fondato sull’emancipazione fem-
minile, non per mera rivendicazione personale (come qualcuno 
sosteneva), ma per la crescita della collettività. 

È inevitabile domandarsi se la politica, che interpreta la so-
cietà ed è in grado di rappresentarla nelle forme democratiche 
per contribuire alla vita del diritto, possa avere una funzione pe-
dagogica in modo efficace. La crisi dei partiti e della rappresen-
tanza sembra dare risposta negativa, per ora, a questa domanda: 
è semplice, però, comprendere che non stiamo vivendo una fase 
di crescita sociale, tutti gli indicatori sopra menzionati mostrano il 
contrario.

Adattando al tempo corrente la lezione di Valeria Benetti, 
possiamo concludere che l’uguaglianza senza equità non è davve-
ro effettiva, ma essa si realizza attraverso la costruzione costante 
di un modello alternativo negli spazi democratici a disposizione, 
applicando quella funzione pedagogica che, per inseguire il ca-
priccio del ‘qui ed ora’ al posto dell’interesse collettivo intergene-
razionale, troppo spesso la politica ha abbandonato.

Se c’è ancora domani.


