
 
	

Fotocolor 

Modernist Distortions of Flemish Painting Between Chromatic and 
Photographic 

 
 

Marcello Sessa, 

marcello.sessa@phd.unipi.it 

 
 
In this essay I aim to draw close to an exceptional case study in American modernist art 
theory: Clement Greenberg’s reinterpretation of Flemish and Dutch painting. I will 
focus on it in connection with the Greenbergian vision of modernism as a whole. 
Firstly, I will make a genealogy of the “Flemish turn” in the history of aesthetics, by 
analyzing the key moments (Winckelmann, Hegel, Baudelaire) in which the so-called 
Northern Primitives have served to frame modern painting, in contrast to Southern 
classic Renaissance. 
Then, I will concentrate on Greenberg’s use of this heritage, by comparing his linking 
Flemish colour with photography to Svetlana Alpers’ notion of “art of describing”. It 
will emerge that an original interaction between colour and photography is given, that is 
suitable both to the notion of realism and to its modernist acceptance. 
 
Keywords: Clement Greenberg, Modernism, Flemish Painting, Colour. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	60	  

Fotocolor 

Le distorsioni moderniste della pittura fiamminga tra cromatico e 

fotografico 

 

 
Marcello Sessa, 

marcello.sessa@phd.unipi.it 

 

 

1. Realismo illusionistico e realismo imitativo 

Questo studio è il tentativo di avvicinamento e di analisi di un hapax della teoria 

dell’arte modernista americana della metà del Novecento: uno scarto che àltera la 

prospettiva in apparenza limpidamente teleologica in cui Clement Greenberg, in 

particolare, inscrive lo sviluppo storico del modernismo, e così pure l’esclusività a un 

primo sguardo unidirezionale con cui ne costituisce la cifra teorica. Privilegia un 

momento squisitamente contraddittorio del discorso critico greenberghiano, che non 

riguarda per di più la definizione (e la delimitazione temporale) della pittura modernista 

in senso stretto, bensì la sua genesi e le sue premesse; ovvero il caso di 

un’interpretazione della pittura fiamminga (e olandese e tedesca: insomma nordeuropea) 

del tutto funzionale a scopi attualizzanti e posteriori. Tale vera e propria volontaria 

distorsione si dà – ed è questo che interessa – mediante la sintesi di due diversi 

paradigmi ermeneutici: quello cromatico e quello fotografico. È perciò l’occasione di 

un’inedita interazione tra colore e fotografia, vòlta a risignificare la nozione di realismo 

affinché si adegui al dettato del modernismo senza stonare. 

È noto che Greenberg identifica il modernismo con «the intensification, almost the 

exacerbation, of this self-critical tendency that began with the philosopher Kant»1, 

																																																													
1 C. Greenberg, Modernist Painting (1960), in Id., The Collected Essays and Criticism. Volume 4. 
Modernism With a Vengeance, 1957-1969, ed. by J. O’Brian, The University of Chicago Press, Chicago-
London 1993, pp. 85-93, qui p. 85. Il saggio è tra le sintesi più dense, e forse più note, della teoria 
dell’arte greenberghiana. Per avere elementare cognizione dei suoi assunti fondamentali rispetto ai temi 
qui trattati, si rimanda anche a C. Greenberg, The Role of Nature in Modern Painting (1949), in Id., The 
Collected Essays and Criticism. Volume 2. Arrogant Purpose, 1945-1949, ed. by J. O’Brian, The 
University of Chicago Press, Chicago-London 1986, pp. 271-275. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	61	  

riferita però alla pittura. L’impresa modernista ha dunque origine da un impulso teorico, 

che conduce a una lettura essenzialista della pittura, laddove finalmente – come la 

ragione kantiana – essa da critica diviene autocritica2. E quindi autosufficiente, poiché si 

autodetermina riconoscendo, in chiave mediale, ciò che le è proprio; l’arte «in its 

“purity”» viene a coincidere con il medium specifico che la pone in essere: «The unique 

and proper area of competence of each art coincided with all that was unique in the 

nature of its medium». Per quanto riguarda la pittura, ciò si traduce praticamente 

nell’affermazione dell’«integrity of the picture plane», mediante il pieno risalto della 

piattezza a essa connaturata; «that is, to signify the enduring presence of flatness 

underneath and above the most vivid illusion of three-dimensional space»3: la rimozione 

di ogni tipo di illusività semantica extra-pittorica in favore della materialità semiotica 

del pittorico puro. 

Questa «enterprise of self-criticism in the arts» è una conquista ulteriore rispetto al 

criticismo illuminista4; lo supera grazie al materialismo positivista e prende 

precisamente corpo, in pittura, con la rivoluzione manetiana. Il modernismo è per 

Greenberg rivoluzionario perché irrompe, da Édouard Manet in poi, come un 

cambiamento irreversibile nella storia dell’arte5. Sebbene cominci da un punto esatto, e 

conosca una storia nettamente delimitata nel tempo, la pittura modernista non è 

sganciata dal passato. Il confronto con «the Old Masters» è, in ottica greenberghiana, 

riconvocato ogniqualvolta la tradizione pittorica pre-modernista deroga alla legge della 

«representational painting»: di quella mimesi illusionista che, a forza di «sculptural 
																																																													
2 Per Greenberg, la pittura si definisce modernista quando, tautologicamente, è in grado da sé di definirsi 
come tale; quando – dando spago al lessico kantiano – riesce essa stessa a delimitare le proprie condizioni 
di possibilità; cfr. C. Greenberg, Modernist Painting, cit., p. 85: «The essence of Modernism lies, as I see 
it, in the use of characteristics methods of a discipline to criticize the discipline itself, not in order to 
subvert it but in the order to entrench it more firmly in its area of competence». 
3 Ivi, pp. 86-87. 
4 Ivi, p. 86. Cfr. ivi, p. 85: «The self-criticism of Modernism grows out of, but is not the same thing as, 
the critcism of Enlightenment. The Enlightenment criticized from the outdside, the way critcism in its 
accepted sense does; Modernism criticizes from the inside, through the procedures themselves of that 
which is being criticized». 
5 Cfr. ivi, p. 86: «Manet’s became the first Modernist pictures by virtue of the frankness with which they 
delcared the flat surfaces on which they were painted». Sul rapporto tra modernismo e positivismo in 
quanto reazioni contestative alla società borghese della seconda metà dell’Ottocento, cfr. C. Greenberg, 
Towards a Newer Laocoon (1940), in Id., The Collected Essays and Criticism. Volume 1. Perceptions and 
Judgments, 1939-1944, ed. by J. O’Brian, The University of Chicago Press, Chicago-London 1986, pp. 
23-38, in part. il paragrafo III, qui pp. 27-30. Lo stesso retroterra positivista, per Greenberg, apre la strada 
all’Impressionismo, a Paul Cézanne, e persino al Cubismo: «The positivist aesthetic of the twentieth 
century, which refuses the indivdual art the right to refer explicitly to anything beyond its own realm of 
sensations, was driving the cubist painter toward the flat, non-illusionist picture in any case», C. 
Greenberg, The Role of Nature in Modern Painting, cit., p. 274. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	62	  

illusion» e «optical illusion», sovrappone al piano dell’immagine contenuti esterni pòsti 

a soli depositari della significazione, deviando l’iconico verso il letterario in un 

«attempt to reproduce the effects of literature»6. Ossia quando la pittura, pure in epoche 

di dominio del sistema prospettico figlio del Rinascimento italiano, ha abbracciato la 

referenzialità con modalità paradossalmente anti-illusionistiche: «It was not realistic 

imitation in itself that did the damage so much as realistic illusion the service of 

sentimental and declamatory literature»7. Ci sono, in sostanza, casi in cui gli Antichi 

maestri oltre a essere «pre-Modernist[s]»8 sono anche proto-modernisti; il discrimine tra 

essi e i pittori “letterari” sta nel modo di intendere il realismo. 

La pittura fiamminga spicca, in tal senso, e sembra rivestire per Greenberg una 

posizione privilegiata – e soprattutto unica, nel suo prospetto storico, critico e teorico – 

in virtù di un realismo affatto peculiare e senza precedenti: letteralmente nato ex 

abrupto grazie a condizioni socioculturali proprie al Nord Europa moderno, e 

costantemente connotate come nordiche in opposizione al Rinascimento meridionale di 

origine italiana. Pertanto all’arte delle Fiandre è sussunta quella tedesca coeva, e quella 

olandese di due secoli posteriore: accomunate dalla “nordicità”9, con il loro “realismo 

																																																													
6 C. Greenberg, Modernist Painting, cit., p. 87; C. Greenberg, The Case for Abstract Art (1959), in Id., 
The Collected Essays and Criticism. Volume 4, cit., pp. 75-84, qui p. 78; C. Greenberg, Modernist 
Painting, cit., p. 90; C. Greenberg, Towards a Newer Laocoon, cit., p. 24. 
7 Ivi, p. 27 [c.n.]. 
8 C. Greenberg, Modernist Painting, cit., p. 93. La principale diversità ermeneutica tra pittura moderna (si 
utilizza d’ora in poi questa espressione, come è convalidato in buona parte della storiografia, per indicare 
il periodo compreso tra la svolta albertiana e gli ultimi rivolgimenti dell’accademismo, poi deviati da 
Gustave Courbet) e pittura modernista risiede nel grado di interferenza del contenuto, del subject matter, 
nella ricezione dell’immagine; nel secondo caso è minimo e non intacca la pittoricità pura, mentre nel 
primo occorre – al fine di riconoscere i tratti proto-modernisti – isolarlo e metterlo da parte, affinché 
affiorino le emergenze del “painterly” pre-modernista; cfr. ivi, p. 87: «The Modernists have neither 
avoided nor resolved this contradiction [tra piattezza della superficie pittorica e tridimensionalità 
figurativa]; rather, they have reversed its terms. […] Whereas one tends to see what is in an Old Master 
before one sees the picture istelf, one sees a Modernist picture as a picture first. This is, of course, the best 
way of seeing any kind of picture, Old Master or Modernist, but Modernism imposes it as the only and 
necessary way». Sull’estensione della nozione di “pittorico”, di chiara matrice wölffliniana, all’ambito 
modernista, cfr. il panoramico T.B. Hess, J. Ashbery (ed. by), Painterly Painting (“ArtNews” Annual, n. 
37), MacMillan, New York 1971. 
9 Sull’impiego della nozione di “nordicità” da parte di una linea estetico-critica (specie stilistica e 
formalista) che da Hegel culmina in Wilhem Worringer, e sulla valenza – potenzialmente o 
effettivamente, a seconda dei casi – razzista ed escludente di tale campo semantico ha scritto una lucida 
ricognizione Carlo Gizburg, cfr. C. Ginzburg, Stile. Inclusione ed esclusione, in Id., Occhiacci di legno. 
Nove riflessioni sulla distanza (1998), Feltrinelli, Milano 2011, pp. 136-170. Principali capi d’accusa di 
Ginzburg sono Formprobleme der Gotik (1911), appunto di Worringer, e il concetto riegliano di 
Kunstwollen. Cfr. W. Worringer, Il gotico. Problemi di forma, a cura e tr. it. di G. Gurisatti, Mimesis, 
Milano-Udine 2020. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	63	  

imitativo” scardinano le precedenti concezioni della rappresentazione pittorica a cui è 

sotteso invece un “realismo illusionistico”. 

Il “realismo imitativo” inaugurato dai primi maestri fiamminghi è complessivamente 

definito da Greenberg «a sharp-focused realism» o «close-focused realism»10, mutuando 

sintomaticamente il lessico della fotografia per perpetuare e a un tempo innovare la 

linea critica del cosiddetto “realismo lenticolare”: l’etichetta con cui la ricezione delle 

innovazioni della pittura nordica da prospettive altre è cominciata, sul nascere del 

fenomeno, nel XV secolo, ed è poi continuata nei successivi oscillando tra elogi e 

biasimi11. Il quid della pittura fiamminga, afferma poi Greenberg, è primariamente il 

colore; esso è il mezzo grazie al quale il realismo nordico ha potuto essere anti-

illusionistico. È, specificamente, il medium di un realismo fotografico anzitempo, che 

perpetra il contrasto – irrisolto – tra pittoricità espressa diffusamente e sintesi unitaria 

dell’opera d’arte: 

 
The main tradition of European painting received a great deal from the Flemish Primitives 

in a piecemeal way, especially in regard to color and the shading of color, but it did not 

receive an integrated vision, a synthesis. And synthesis, not piecemal triumphs, are what 

the artists of a ripened tradition look for in the remoter past12. 

 

Greenberg, tuttavia, non è il primo a sfruttare la pittura fiamminga per scopi 

personali ed extra-storici, che comprovano necessità teoriche nel giustificare un’estetica 

del moderno (da lui rimodulata in un’estetica del modernismo). I termini in cui, per 

molti autori, l’arte nordica esprime le istanze della modernità sono perdipiù ricorrenti: 

colorismo, realismo, anti-prospettivismo, attenzione al dettaglio a discapito dell’insieme 

																																																													
10 C. Greenberg, The Early Flemish Masters (1960), in Id., The Collected Essays and Criticism. Volume 
4, cit., pp. 101-106, qui p. 102. 
11 Per una sintesi dal taglio storico-artistico dell’altalenante ricezione italiana della pittura nordica, che è 
specchio della difficoltà più grande di conciliare il nuovo classicismo dell’estetica rinascimentale con 
opere d’arte nate in un ethos non classico, acuita in particolar modo nel Cinquecento, cfr. S. Nash, 
Northern Renaissance Art, Oxford University Press, Oxford 2008, in part. il cap. 3: Italian Perspectives, 
pp. 27-38. Emblematica e autorevole è l’opinione di Michelangelo che, deprecando l’“esattezza visiva” e 
solo esteriore dei quadri fiamminghi, coglie un aspetto essenziale del realismo nordico circa la sua 
diversità dalla maniera moderna italiana, cfr. ivi, pp. 27, 33; la lezione portoghese, in cui Francisco de 
Holanda ha trascritto nel 1540 lo scambio originale tra Buonarroti e Vittoria Colonna, recita: «Pintam en 
Flandres propriamente para enganar a vista exterior», ivi, p. 291, n. 1. Il trattatista lusitano è stato il 
primo, nel XVI secolo, ad attribuire al fiammingo dignità di «stile», benché lo disprezzi non essendo 
uniformato «ai principi dell’antico» per via del suo «vivace colorismo» ingannatore, cfr. E. Di Stefano, 
Arte e Idea. Francisco de Hollanda e l’estetica del Cinquecento, Aesthetica, Palermo 2004, p. 70. 
12 C. Greenberg, The Early Flemish Masters, cit., p. 103 [c.n.]. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	64	  

compositivo, polarizzazione – estrema quantunque concettualizzante – tra Nord e Sud, 

uso – naturalmente da un certo momento in poi – di paragoni fotografici. Si delinea 

quindi piuttosto nitidamente una genealogia del “fiammingo moderno” che, 

singolarmente, si apre alla metà del Settecento, in piena temperie neoclassica. 

 

2. Fiammingo moderno e cromatico 

L’estetica di Johann Joachim Winckelmann è sfacciatamente normativa; Peter Szondi 

annota pungente che le sue tesi, «come mostrano le numerose espressioni contenenti 

“deve”, sono piuttosto esigenze che constatazioni»13. Ciononostante, l’urgenza 

winckelmanniana di rifondare esclusivamente sull’antico le basi dell’artistico è tappa 

importante e obbligata per lo sviluppo di «quel senso storico che poi […] si distoglie 

dall’antichità per rivolgersi agli stili postclassici»14. Apre  spiragli alla modernità non 

solo indirettamente, ma pure direttamente sebbene in negativo: nei luoghi (isolati, quasi 

nascosti nel suo corpus) in cui attribuisce ai moderni qualità residuali, constatando 

appunto ciò che manca agli antichi. Winckelmann trova posto anche alla pittura 

fiamminga e olandese, preparando il terreno alla loro «riabilitazione […] nell’ambito 

della cultura tedesca» successiva di circa un cinquantennio, a opera di Friedrich 

Schlegel e Johann Wolfgang Goethe15. 

Già nei Pensieri sull’imitazione (1755) sembra configurare l’eventualità di un 

paradigma teorico dell’arte moderna, imperniato sulla pittura e incentrato sul colore; 

nonostante la generale superiorità degli antichi – anzitutto scultorea e acroma: purificata 

nella bianchezza – «restano ai pittori moderni molte altre [qualità] che provano a loro 

superiorità»16. Ai pittori greco-romani sono negati la prospettiva, la composizione e il 

colore; è proprio quest’ultimo elemento che attesta perspicuamente il primato 

																																																													
13 P. Szondi, Antico e moderno nell’estetica dell’età di Goethe (1974), tr. it. di P. Kobau, Guerini, Milano 
1995, p. 43. 
14 Ivi, pp. 34-35. Szondi precisa: «Ciò che […] guida [nel contesto della poetica in quanto Lehre von der 
Dichtung e Lehre von der Dichkunst], lo sviluppo del fattore individuale e quindi storico», ivi, p 34; cfr. 
ivi, p. 29 per l’interpolazione. 
15 F. Biasutti, Momenti della filosofia hegeliana. Ethos, arte, religione, storia, ETS, Pisa 2008, p. 56. 
Schlegel parla di scuole pittoriche primitive tedesca o olandese in una serie di articoli redatti tra il 1803 e 
il 1805, mentre Goethe il un testo del 1816: Kunst und Altertum am Rhein und Main; entrambi gli autori, 
insieme a Winckelmann, sono fonti comprovate dell’estetica hegeliana (di cui si parlerà in seguito), cfr. 
ivi, pp. 54-58. 
16 J.J. Winckelmann, Pensieri sull’imitazione dell’arte greca nella pittura e nella scultura (1755), in Id., 
Il bello nell’arte. Scritti sull’arte antica, a cura e tr. it. di F. Pfister, SE, Milano 2008, pp. 19-49, qui p. 
45. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	65	  

moderno17: il suo plus, specie se pericolosamente animato dall’espressione18 (che 

allontana però l’arte moderna dal buon gusto; in ottica winckelmanniana, essa coincide 

con il movimento, e si oppone alla stasi classica). Winckelmann osa poi un’«apologia 

del colore come mezzo pittorico»19 (specialmente per i primitivi fiamminghi e olandesi) 

nella Missiva intorno ai: Pensieri sull’imitazione, scritta dall’autore in forma anonima 

come replica al suo primo trattato. Sebbene tali osservazioni presagiscano la successiva 

rivendicazione hegeliana della pittura colorista come «arte romantica, ossia moderna»20 

per eccellenza, non sfuggono al logocentrismo del sistema di Winckelmann, che 

stabilisce per le pittura – in generale – essenza obbligatoriamente allegorico-simbolica, 

affinché le raffigurazioni «esprimano concetti generali» e il pittore si faccia poeta e 

sappia «dipingere l’anima», abbia «la facoltà di rappresentare cose invisibili» e 

insomma «dia più da pensare di quanto fa vedere con l’occhio»21. Il colore moderno 

winckelmanniano, ancora legato alla sovrastruttura del linguaggio poetico-letterario e 

ben lungi da un riscatto dell’iconico, non ha ancora piena e autonoma dignità di 

espressione; non è ancora un colore modernista22. 

Il fiammingo diviene realmente sia moderno sia cromatico con Georg W.F. Hegel, 

stante la posizione struttiva che la pittura olandese assume nella sua estetica; 

l’operazione hegeliana fa di esso uno strumento teorico in senso pieno – inscrivendolo 

in un edificio filosofico capitale – e compie persino il riscatto dell’iconico – negato 

come si è visto da Winckelmann – proprio grazie alla declinazione estetologica del 

colore. Hegel elabora un’estetica della pittura che procede tautologicamente dalla 

pittura stessa; essa non è più, winckelmannianamente, “pittura pensante” a cui è 

																																																													
17 Cfr. ibidem: «Per quanto riguarda il colore, sia le notizie che ricaviamo dagli scritti antichi, sia i resti 
delle antiche pitture sembrano confermare la superiorità dei pittori moderni». 
18 Cfr. ivi, p. 44: «Saremmo tentati di negare ad essa [alla pittura degli antichi] anche il disegno e 
l’espressione», che sono invece passibili di sorgere nella pittura dei moderni. 
19 Peter Szondi, Antico e moderno nell’estetica dell’età di Goethe, cit., p. 52. 
20 Ibidem. 
21 J.J. Winckelmann, Pensieri sull’imitazione, cit., pp. 46, 49.	
22 Per Winckelmann la pittura può realizzare una via moderna «solo attraverso la via dell’allegoresi, della 
pittura pensante, e quindi non tramite i mezzi propri dell’immagine, bensì con l’aiuto del pensiero», P. 
Szondi, Antico e moderno nell’estetica dell’età di Goethe, cit., pp. 52-53. L’allegoresi, per l’autore, ha il 
compito di «personificare i pensieri per mezzo di figure»; nonostante l’allegoria sia originaria («La natura 
stessa è stata maestra dell’allegoria […]; il dipingere pensieri è certamente un fatto più antico dello 
scriverli»), l’iconico è contraddittoriamente depotenziato in favore del linguistico confinando la pittura, 
anzi tutta l’arte, al ruolo di «poesia muta», J.J. Winckelmann, Saggio sull’allegoria, specialmente per 
l’arte (1766), a cura e tr. it. di E. Agazzi, Minerva, Bologna 2004, pp. 36-37. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	66	  

sovrapposto il pensiero, ma pittura «tought-like»23 che incarna direttamente il pensiero: 

che è manifestazione sensibile dello Spirito24. La pittura è arte «romantica» e non 

classica, poiché «in essa si fa strada per la prima volta il principio della soggettività 

finita ed in sé infinita»; è un dispositivo che rispecchia il soggetto («la soggettività che è 

per sé») e che agisce la sua libertà («l’amore senza passioni» che è «un tendere 

dell’anima»25 verso l’Idea). 

Essendo specchio del sé, la pittura è tra le arti romantiche quella che più 

efficacemente instaura una corrispondenza tra forma e contenuto: «Possiamo anche dire 

che l’arte romantica, se vuole realizzare delle opere d’arte, si deve cercare un materiale 

il quale coincida con il suo contenuto e che essa trova tale materiale in primo luogo 

nella pittura»26. Il carattere autoriferito di tale processo rende la concezione hegeliana 

moderna della pittura peraltro proto-modernista, perché configura per certi versi e per la 

prima volta un’autonomia del pittorico in sé. Anzitutto, la pittura – che si compie nel 

particolare – ora pertiene del tutto a un regime di visibilità per sé stesso espressivo e 

non vicario del linguistico: 

 
In questo procedere dalla gravità più profonda alla esteriorità del particolare, la pittura deve 

spingersi fino all’estremo dell’apparenza come tale, cioè fino al punto in cui ogni contenuto 

diviene indifferente ed interesse principale diviene la creazione artistica della parvenza27. 

 

I principali contrassegni del pittorico hegeliano anticipano significativamente molti 

dei topoi dell’ortodossia modernista, preconizzando e influenzando numerose teorie 
																																																													
23 M. Podro, The Critical Historians of Art (1982), Yale University Press, New Heaven-London 1983, p. 
18. 
24 Cfr. R. Pippin, Hegel on Painting, in M. Squire (ed. by), The Art of Hegel’s Aesthetics. Hegelian 
Philosophy and the Perspectives of Art History, pp. 211-237, qui p. 232: «The idea is that painting is 
uniquely capable of capturing materially embodied, visible form (a manifestation of an outer with an 
inner) what we have been calling the duality inherent in human subjectivity, its characteristic ontologic 
uniqueness». Il contributo è una sintesi efficace dell’estetica hegeliana della pittura. Sui rapporti 
dell’impianto estetologico di Hegel con la storia dell’arte, oltre alle parti dedicate nel già citato libro di 
Podro, cfr. M. Squire, Introduction. Hegel and Art History, in Id. (ed. by), The Art of Hegel’s Aesthetics, 
cit., pp. 24-67. Sulla sua posizione tra antecedenti e discendenti teorici, cfr. E. Romagnoli, Hegel e la 
storia dell’estetica: le due vie della filosofia, in L. Filieri, M. Vero (a cura di), L’estetica tedesca da Kant 
a Hegel, ETS, Pisa 2017, pp. 139-152. 
25 G.W.F. Hegel, Estetica (1835), a cura di N. Merker, tr. it. di N. Merker e N. Vaccaro, Einaudi, Torino 
1967, pp. 890, 895, 911. 
26 G.W.F. Hegel, Estetica, cit., p. 895; cfr. ivi, p. 892: «La domanda più profonda riguarda invece il 
principio della pittura, lei ricerca dei suoi mezzi raffigurativi e quindi la definizione di quel contenuto che 
per la sua natura stessa concorda proprio con il principio della forma e della rappresentazione pittorica, 
cosicché questa forma diviene quella assolutamente corrispondente a questo contenuto». 
27 Ivi, p. 905. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	67	  

dell’arte posteriori: fino alla metà del Novecento, Greenberg compreso. La superficie 

vista in quanto medium essenziale della pittura, la conseguente riduzione della 

tridimensionalità plastica28 e il fatto che «ciò non comporta affatto un’insufficienza»29 

ma è effetto del «principio dell’interiorizzazione» e di una «negazione coerentemente 

portata a termine»30, trovano piena rispondenza nella “flatness”, nella “literal two-

dimensionality” e nell’“integrity”, attribuite alla “picture plane”31 modernista 

greenberghiana come sue specificità mediali. 

Determinazione apicale delle proprietà del pittorico è infine il colore (a cui sono 

associati la luce e il chiaroscuro). In pittura, ogni rapporto è scandito in modo 

cromatico, dato che la parvenza si costruisce rimodulando in tonalità diverse le 

apparenze reali: «In quel che è veramente pittorico la distanza e la figura soltanto 

mediante le differenze di colore raggiungono la loro rappresentazione vera e propria e vi 

si risolvono»32. L’interazione tra colori trasfigura «l’apparenza coloristica di tutti gli 

oggetti» nella «magia della parvenza» propria solo della cifra pittorica figurativa a 

prescindere da ciò che viene rappresentato; essa può «affermarsi anche con tanta 

prevalenza che il contenuto della rappresentazione diviene indifferente e la pittura […] 

incomincia con ciò a volgersi interamente verso la musica»33, al punto da sconfinare nel 

quasi astratto, nel non oggettuale. Sempre tautologicamente – con una ricorsività che 

sarà poi squisitamente modernista34 – Hegel afferma che «la pittura non può non 

dipingere»35; si pensi anche solo alla già menzionata locuzione “painterly painting”. 

Il corsivo hegeliano sottintende ovviamente un gioco cromatico presupposto alla 

pittoricità36: una reciproca «compenetrazione di colori» che «costituisce l’estremo 

culmine della colorazione», e di cui la pittura fiamminga, tedesca e olandese è 
																																																													
28 Cfr. ivi, p. 898: «La pittura lascia ancora sussistere lo spaziale ed elimina solo una delle tre dimensioni, 
facendo così della superficie l'elemento delle sue raffigurazioni». 
29 A. Pinotti, Estetica della pittura, Il Mulino, Bologna 2007, p. 35; cfr. ibidem: «Al contrario, la pittura 
lavora in modo che l’oggettivo non rimanga un’esistenza naturale, bensì si trasfiguri in un riflesso 
spirituale». 
30 G.W.F. Hegel, Estetica, cit., p. 898. 
31 Questi princìpi sono puntualmente riassunti in C. Greenberg, Modernist Painting, cit. 
32 G.W.F. Hegel, Estetica, cit., p. 935. 
33 Ivi, p. 952.	
34 Cfr. A. Pinotti, Estetica della pittura, cit., p. 72: «Il contenuto della rappresentazione diviene 
indifferente: per una volta, sembrerebbe, la nottola di Minerva si è levata in volo prima del crepuscolo, e 
la filosofia, con Hegel, ha anticipato quel che la pittura, con Manet avrebbe fatto di lì a cinquant’anni». 
35 G.W.F. Hegel, Estetica, cit., p. 935.	
36 Cfr. F. Biasutti, Momenti della filosofia hegeliana, cit., p. 67: «Il “visibile”, cioè, è un prodotto della 
pittura stessa. […] Questo comporta che dal punto di vista di Hegel il disegno appartiene piuttosto al lato 
plastico, al lato scultoreo della pittura». 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	68	  

l’emblema più eloquente37. Le ragioni della superiorità degli olandesi, secondo Hegel, 

sono da ascrivere alla scarsissima inferenza, se non alla mancanza, di modelli; alla loro 

lontananza, geografica e socioculturale, dalla tradizione prospettica rinascimentale 

italiana. Essi riescono perciò a cogliere le apparenze e a risignificarle nella parvenza; 

giungono alla perfezione pittorica immediatamente e soggettivamente:  

 
Dato il grande passo in avanti che essi fecero, si potrebbe credere che, partendo dai primi 

inizi, si dovesse qui scoprire una successione graduale di perfezionamenti. Ma non c’è 

nessun documento artistico che testimoni un simile graduale processo. Ci troviamo qui 

innanzi, almeno nella misura in cui oggi conosciamo le cose, tutto in una volta e all’inizio e 

alla perfezione38. 

 

Tale abrupto compimento della bellezza in pittura gli olandesi l’hanno raggiunto 

perché sganciati – a differenza degli italiani – dal «principio della bellezza antica»; 

grazie a un’«immedesimazione totale nel mondano e quotidiano» da parte degli artisti, i 

loro quadri si tengono insieme agendo simultaneamente sia sulle forme sia sui 

contenuti, in corrispondenza con la condizione del sé nel mondo: «L’arte tedesca ed 

olandese […] ha percorso nel modo più determinato e sorprendente l’intera cerchia del 

contenuto e dei modi di trattazione»39. Così sfruttano al massimo grado le potenzialità 

del medium pittorico, in un’ostensione della sua essenza cromatica in purezza, tesa a 

sfiorare le corde più sensibili della parvenza: «Questa pittura ha nel modo più eccellente 

e con la più grande verità d’arte sviluppato da un lato la magia e l’incanto coloristico 

della luce, dell’illuminazione e della colorazione, dall’altro la caratteristica interamente 

viva»40. Servendosi della pittura olandese come concetto filosofico, Hegel non solo la 

riabilita, ma attiva sul piano teorico – tramite un fiammingo moderno, nordico e 

cromatico – le specifiche di quella “pittoricità pittorica” che si tradurrà praticamente 

nella pittura modernista, e di cui si approprieranno i critici del modernismo otto-

novecenteschi. 

																																																													
37 Ivi, p. 946. I pittori olandesi vengono definiti da Hegel senza esitazione «i più grandi maestri» nella 
«trattazione del colore», ibidem. 
38 Ivi, p. 985; cfr. ivi, p. 984: «Essi per un lato elaborano l’espressione della profondità del sentimento e 
della conchiusione soggettiva dell’animo; e per l’altro aggiungono a questa intimità della fede la 
particolarità più dispiegata del carattere individuale». 
39 Ivi, pp. 986-987. 
40 Ivi, p. 989. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	69	  

La svolta da moderno a modernista si compie, per ciò che concerne il pittorico, 

seguendo il tracciato hegeliano: ancora una volta, nel segno del colore e 

strumentalizzando la pittura fiamminga. Ne è responsabile Charles Baudelaire. Scopo 

del Salon de 1846 è infatti quello di costruire un’estetica della modernità; la seconda 

impresa baudelairiana da salonnier è imperniata su scelte critiche che virano sempre alla 

pittura contemporanea. Per il poeta, «un tableau doit certes être vu dans sa dimension 

innovante et subversive»41, al punto da temperare ogni riferimento alla tradizione 

pittorica sul presente42. Riprende il dibattito tra “dessin” e “coloris” – vivo nella cultura 

francese almeno dalla Querelle des Anciens et des Modernes – aggiornandolo al passo 

con i tempi. Sebbene linea e colore siano, per Baudelaire, entrambi elementi connaturati 

all’immagine, il pittore moderno è tale perché individua nel cromatismo il mezzo più 

adatto a esprimere l’immaginazione43; a incarnare l’idea baudelairiana del bello, dunque 

a tradurre pittoricamente nella «circonstance […] tout ce qu’elle suggère d’éternel»44. 

In pagine celebri, l’essenza del romanticismo è correlata alla modernità e al colore45. 

Nonostante essere romantici significhi fare buona pittura nell’hic et nunc del presente, 

avendo con il passato unicamente approccio critico e respingente («S’appeler 

romantique et regarder systématiquement le passé, c’est se contredire»46), la poetica 

baudelairiana del “coloris” ha, teoricamente, delle radici. Che più precisamente 

poggiano, ancora una volta, in un terreno delimitato per via geografica: «Le romantisme 

est fils du Nord, et le Nord est coloriste»; le giustificazioni addotte sono persino 

metorologiche: 

 

																																																													
41 J. Zanetta, Baudelaire, la mémoire et les arts, Garnier, Paris 2019, p. 36.  
42 Pure nei riferimenti ai classici, Baudelaire adombra il dibattito sull’arte contemporanea, cfr. ivi, pp. 35-
35: «Baudelaire n’est pas remarqué pour la nouveauté du choix des peintres anciens qu’il cite. Reprenant 
le fameux débat entre la ligne et la couleur, qui se prolonge depuis Félibien et Roger de Piles,il pose 
clairement deux camps, soit Ingres et Delacroix». Più in generale: «D’où vient que ses références aux 
grands maîtres, surtout aux classiques et à leur modèles, servent plutôt à mettre en valeur les qualités 
propres aux artistes contemporains qu’à exprimer une admiration pleine de vénération pour le Passé», G. 
May, Diderot et Baudelaire critiques d’art (1957), Droz, Genève 1967, p. 57. 
43 Cfr. ivi, p. 158: «Encore que Baudelaire soulignât l’égalité entre la ligne et la couleur, […] sa 
préférence le portait vers le coloris brillant et la touche tourmentée de Delacroix, où se trouvent si 
admirablement traduites les nobles envolées de son imagination». 
44 C. Baudelaire, Le peintre de la vie moderne (1863), in Id., Écrits sur l’art, Le Livre de Poche, Paris 
2020, pp. 503-552, qui p. 508.	
45 Cfr. C. Baudelaire, Salon de 1846 (1846), in Id., Écrits sur l’art, cit., pp. 137-242, qui p. 145: «Qui dit 
romantisme dit art moderne, – c’est-à-dire intimité, spiritualité, couleur, aspiration vers l’infini, exprimées 
par tous les moyens que contiennent les arts». 
46 Ivi, p. 143. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	70	  

Les rêves et les féeries sont enfants de la brume. L’Angleterre, cette patrie des coloristes 

exaspérés, la Flandre, la moitié de la France, sont plongées dans les brouillards. […] En 

revanche le Midi est naturaliste, car la nature y est si belle et si claire, que l’homme, 

n’ayant rien à désirer, ne trouve rien de plus beau à inventer que ce qu’il voit47. 

 

Baudelaire divarica il contrasto, già forte in Hegel, tra nord e sud in quanto mondi 

artistici. Anche in questo caso, il nord si affranca dalla linearità delimitante del disegno 

mediterraneo di matrice prospettica (che ha proprietà più simili alla scultura: classiche), 

per mettere il libero gioco l’immaginazione mediante colori, luci, macchie, chiaroscuro 

(in modo propriamente pittorico: moderno): 

 
Le Midi est brutal et positif comme un sculpteur dans ses compositions les plus délicates ; 

le Nord souffrant et inquiet se console avec l’imagination, et s’il fait de la sculpture, elle 

sera plus souvent pittoresque que classique48. 

 

Il colorismo nasce nel nord; soprattutto e anzitutto, viene detto apertamente, nelle 

Fiandre e in Olanda: «Les Flamands et les Hollandais ont, dès le principe, fait des très 

belles choses, d’un caractère vraiment spécial et indigène»49 (l’assenza di modelli nel 

contesto nordico è risonanza hegeliana). E tale fiammingo moderno e cromatico diviene 

proto-modernista quando è messo sullo stesso piano delle conquiste di Eugène 

Delacroix50. Il colore del maestro romantico francese per antonomasia è un colore che 

«ne rêve pas, ne pense pas, ne parle pas», ma che, pur visto di lontano, «vous pénètre 

déjà d’une volupté surnaturelle»51. È un colore che – come quello, già moderno, dei 

primi coloristi fiamminghi e olandesi – basta a sé stesso; ha delle «qualités primitives»52 

che scuotono il quadro con una «perpétuelle vibration, laquelle fait trembler les lignes et 

complète la loi du mouvement éternel et universel»53. Le proprietà originarie del colore 

nordico sono avanguardia del romantico moderno, e gli Antichi maestri del nord sono in 

																																																													
47 Ivi, p. 145 [c.n.]. Si pensa che Baudelaire abbia mutuato l’opposizione tra arti del nord e arti del sud su 
basi geografico-meteorologiche da Montesquieu, tramite Madame de Staël, cfr. ibidem, n. 2. 
48 Ibidem. 
49 C. Baudelaire, Quelques caricaturistes étrangers (1857), in Id., Écrits sur l’art, cit., pp. 333-348, qui p. 
346. 
50 Cfr. C. Baudelaire, Salon de 1846, cit., p. 152: «Le romantisme et la couleur me conduisent droit à 
Eugène Delacroix». 
51 C. Baudelaire, L’œuvre et la vie d’Eugène Delacroix (1863), in Id., Écrits sur l’art, cit., pp. 469-501, 
qui pp. 480-481. 
52 Ivi, p. 480. 
53 C. Baudelaire, Salon de 1846, cit., pp. 146-147.	



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	71	  

ultima istanza gli antesignani dei pittori del presente, perché hanno indicato, si direbbe 

cromaticamente, la via della pittura pura (le voluttà cromatiche sono «les voluptés de la 

pure peinture»54): della “painterly painting” di cui parlerà Greenberg, e di cui i 

baudelairiani romantici, da Delacroix in poi, esploreranno sempre più le possibilità fino 

alla rarefazione astratta del solo rapporto tra toni55.  

Il paradigma fotografico, invece, è ancora in Baudelaire connotato negativamente. Le 

sue posizioni sulla fotografia sono note; il «peintre naturel», quando si volge 

esclusivamente al vero e trascura il bello, è un tecnico che si limita a registrare per gradi 

l’esistente con «exactitude matériel»; indulgendo all’aneddotico, non centra i confini 

dell’artistico56; è incapace di cogliere l’eterno nel contingente57, ed è drasticamente 

detto «adorateur du soleil»58. Ferma la sua indubbia collocazione ancillare rispetto alla 

pittura, e il fatto che egli «pensera toujours la nature de la photographie dans une 

perspective métaphysique, voire théologique»59, è utile soffermarsi sulla prima 

occorrenza in cui nei Salons è impiegata una metafora fotografica. Baudelaire affossa 

un paesaggio di Louis Lottier, perché l’artista ha cercato di raggiungere effetti pittorici 

(dipingere la luce viva) trascurando le proprietà del mezzo pittorico (intrinsecamente 

cromatico e quindi prossimo, per densità, alla «brume»), e risultando nient’altro che un 

colorista fallito: 

 

																																																													
54 C. Baudelaire, L’œuvre et la vie d’Eugène Delacroix, cit., p. 496. Cfr. ivi, p. 497: «Delacroix avait fait 
de la Peinture son unique muse, son unique maîtresse, sa seule et suffisante volupté». 
55 Una parentela tra romanticismo (inglese e tedesco) e certo tipo di avanguardia primonovecentesca, 
fortemente improntata sulla comune matrice nordica, è stata individuata da Robert Rosenblum (in chiave 
però marcatamente anti-impressionista e anti-cubista: insomma antifrancese); il cromatismo e la 
pittoricità pura di entrambe sarebbero tuttavia serviti a «revitalize the experience of divinity in a secular 
world», declinati in senso spirituale, R. Rosenblum, Modern Painting and the Northern Romantic 
Tradition. Friedrich to Rothko (1975), Thames & Hudson, London 1994, p. 14. 
56 Il pittore che insegue un verismo fotografico merita per Baudelaire la squalifica di «philosophe», che 
sempre scomoda per chi non riconosce proprietà e limiti di ciascun mezzo espressivo: «Il n’est pas artiste, 
naturellement artiste ; philosophe peut-être, moraliste, ingénieur, amateur d’anecdotes instructives, tout ce 
qu’on voudra, mais jamais spontanément artiste», C. Baudelaire, Salon de 1859 (1859), in Id., Écrits sur 
l’art, cit., pp. 351-446, qui p. 362. Cfr. anche C. Baudelaire, L’art philosophique (1868), in Id., Écrits sur 
l’art, cit., pp. 563-573. I pittori genuinamente moderni, come i bravi coloristi, hanno invece la qualifica di 
«poètes», C. Baudelaire, Salon de 1846, cit., p. 152. 
57 Cfr. C. Baudelaire, Salon de 1859, cit., p. 361: «Il sent ou plutôt il juge successivement, 
analytiquement. D’autres peuples, plus favorisés, sentent tout de suite, tout à la fois, synthétiquement». 
58 Ivi, pp. 361, 365, 363.	
59 A. Compagnon, Baudelaire. L’irréductible, Flammarion, Paris 2014, p. 94. Cfr. l’intero cap. 3, À bas la 
photographie!, ivi, pp. 91-134, per una disamina del rapporto tormentato di Baudelaire (e della cultura del 
suo tempo) con l’innovazione fotografica. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	72	  

M. Lottier, au lieu de chercher le gris et la brume des climats chauds, aime à en accuser la 

crudité et le papillotage ardent. Ces panoramas inondés de soleil sont d’une vérite 

merveilleusement cruelle. On les dirait faits avec le daguerréotype de la couleur60. 

 

Si configura qui un tropo critico che potrebbe dirsi “fotocromatico” (sussume il 

paradigma cromatico a quello fotografico), e che d’ora in poi ritornerà spesso per 

definire quei tipi di realismo pittorico che a vario titolo rompono con la tradizione 

mimetica di matrice prospettica sostituendole un impressionismo ottico-percettivo. Non 

è un caso che, altrettanto spesso, si giustificherà questo realismo moderno e fotografico 

riallacciandolo alla tradizione figurativa fiamminga e olandese. 

 

3. Fiammingo modernista e fotocromatico 

Se in Baudelaire è solo uno spunto (sono noti i suoi tentativi antitecnologici di salvare 

l’autentica pittoricità depotenziando l’incidenza della fotografia su di essa), il tropo 

curiosamente si sviluppa e prende corpo nella letteratura prima che nella speculazione 

estetica. In molti romanzi francesi, a partire della seconda metà dell’Ottocento, si assiste 

a un’autentica mappatura delle tendenze pittoriche coeve, che si trasformano in 

testimonianze di critica d’arte militante en travesti, e che seguono i mutamenti stilistico-

formali della narrazione parallelamente a quelli della pittura. In più di un’occasione si 

rinviene il paragone che accosta puntualmente fotografia e colore. Si scelgono come 

esempi significativi (e non esaustivi) due estremi. In Manette Salomon (1867) dei 

fratelli Goncourt – “romanzo d’artista” e saggio di «écriture artiste» (di scrittura che 

assorbe il pittorico)61 – il pittore accademico Garnotelle, quando cerca di aggiornarsi e 

di cambiare stile, rimane anacronistico e manierista, «réduisant le coloris de la chair 

aux teintes mortes d’un vieux daguerréotype colorié»62; l’accezione è pervicacemente 

negativa. Mentre nella Recherche, decenni dopo, Marcel Proust impiega al contrario il 

																																																													
60 C. Baudelaire, Salon de 1846, cit., p. 225 [c.n.].	
61 L’espressione stessa è goncourtiana e viene coniata nel romanzo Les Frères Zemganno (1879); 
riassume però un processo di avvicinamento tra parola e immagine cominciato dagli autori decenni prima, 
su cui cfr. N. Valazza, Crise de plume et souveraineté du pinceau. Écrire la peinture de Diderot à Proust, 
Garnier, Paris 2013, pp. 143-178. Sul modernismo pittorico in Manette Salomon, ci si permette di 
rimandare a M. Sessa, Capolavori selvaggi. La leggenda dell’artista protomodernista in Manette 
Salomon dei fratelli Goncourt, in “Elephant & Castle”, XXV (2021), pp. 4-35. 
62 E. et J. de Goncourt, Manette Salomon (1867), Gallimard, Paris 2016, p. 250 [c.n.]; il colorismo 
“fotografico” del pittore vanifica la vitalità del «couleur chair», che invece informa la pittura più riuscita, 
ivi, p. 194. “Chair de la peinture” è una locuzione che – come è noto, da Denis Diderot in poi – ne indica 
al contempo il potere vivificante e la sua pertinenza esclusivamente pittorica. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	73	  

fotografico per definire la «méta-figuration impressioniste» di Elstir che succede alla 

sua «manière mythologique»63. Nella celebre ecfrasi del “Port de Carquethuit”, la 

marina del pittore – a causa di un colorismo sfumato che impedisce di «reconnaître de 

frontière fixe, de démarcation absolue, entre la terre et l’océan» raffigurati – viene 

inscritta tra «ce qu’on appelle “d’admirables” photographies de paysages et de villes»64; 

con accezione positiva65. In Proust, il quadro “fotografico” e colorista è finalmente un 

quadro moderno; ed è stato dimostrato che tale conquista è figlia del rapporto 

dell’autore con la pittura olandese: viatico primo al protomodernismo di William 

Turner, sui cui è ricalcato l’impressionismo di Elstir66 (che corrisponde oltretutto alla 

rivoluzionaria prosa proustiana).  

La finzione letteraria corrobora il legame tra realismo nordico, cromatismo e 

fotografia, e prepara il terreno alla critica d’arte del Novecento per l’interpretazione di 

un fiammingo modernista e fotocromatico; ed è qui che si innesta Greenberg, in quanto 

figlio ultimo di questa genealogia del “fiammingo moderno” appena delineata. 

Curiosamente, proprio parlando della sintassi di Proust, disegna un quadro dell’estetica 

protomodernista tardo-ottocentesca che, per la sua «attitude toward time […] 

differentiates itself most vividly from that of Renaissance, Baroque, and Romantic 

Past»67, tanto quanto il realismo nordico si differenziava dal prospettivismo 

mediterraneo rinascimentale. Comune è l’appoggiarsi all’istante presente come unità 

creativa: 

 
Instead of shaping, organizing or elegiacally celebrating the flow of time, as previous art 

has done, it halts and fixes discrete moments; without faith in the future, without faith in the 

external reality of the past, it seeks to grasp the instant as if it were all […] and treats the 

																																																													
63 N. Valazza, Crise de plume et souveraineté du pinceau, cit., pp. 301, 295. 
64 M. Proust, À l'ombre des jeunes filles en fleurs (1919), Gallimard, Paris 1986, pp. 493, 495. 
65 Elstir è tra i primi pittori della storia della letteratura a saper traferire virtuosamente il fotografico nel 
pittorico: «Ces jeux des ombres, que la photographie a banalisés aussi, avaient interéressé Elstir au point 
qu’il s’était complu autrefois à peindre de véritables mirages», ivi, p. 496. 
66 La bibliografia proustiana concernente questioni pittoriche è sterminata; si trasceglie il breve ma 
preciso saggio di Nathalie Aubert dedicato alla pittura olandese, che indica chiaramente il «passage de 
Rembrandt à Vermeer» (e poi a Turner) come chiave, in Proust, per configurare un moderno stile 
“impressionistico” degno della pittura “impressionista” di Elstir, N. Aubert, La peinture hollandaise de 
notre memoire, in “Marcel Proust Aujourd'hui”, VIII (2011), Proust et le Hollande, pp. 131-147, qui p. 
132. È inutile richiamare qui – a sottolineare l’influenza dei maestri olandesi sul pittoricismo “sensibile” 
della Recherche – la celeberrima scena della morte di Bergotte davanti alla Vue de Delft di Jan Vermeer 
(in La Prisonnière, 1923), tanta è la complessità sollevata dal brano. 
67 C. Greenberg, The Impressionists and Proust: Review of Proust and Painting by Maurice Chernowitz 
(1946), in Id., The Collected Essays and Criticism. Volume 2, cit., pp. 95-95, qui p. 96. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	74	  

pasta s if it were a bundle of so many underived moments unified only by the identity of the 

subject who expecienced them68. 

 

Tale concezione dell’opera d’arte rivela, pur asincronicamente, analogie con quella 

dei fiamminghi e degli olandesi; un filo lega la registrazione in immagini delle 

impressioni date dalle cose al soggetto (figlia del positivismo) a quella delle cose stesse 

(figlia di un Rinascimento altro rispetto a quello italiano): entrambe sono contrassegnate 

da Greenberg come moderne rispetto ai loro antonimi. La ragione sta nelle particolarità 

del realismo fiammingo; di un realismo che, in sostanza, chiama in causa una 

referenzialità al dato oggettivo affatto peculiare, e che ha stimolato generazioni di 

commentatori fin dal suo apparire, nel XV secolo. Al realismo cosiddetto “lenticolare” 

– inaugurato dai primitivi fiamminghi e perpetuato dagli artisti olandesi fino al Seicento 

e all’Età dei Lumi – è stato riconosciuto statuto autonomo da Svetlana Alpers, che nel 

1983 lo ha annesso con approccio culturologico in ciò che ha chiamato «art of 

describing», opponendola all’«art of narrating»69 del prospettivismo rinascimentale 

classico; i propositi di registrazione del dato reale («descriptive aspects»70: moderni) si 

contrappongono a quelli illusionistici (classici). 

Greenberg però ricomprende la «literalness»71 del realismo dei fiamminghi nello 

spettro della sua ontologia dell’immagine modernista, fondata sull’autodeterminazione 

di ogni medium artistico e governata dal costante confronto con la pittoricità. Il realismo 

nordico acquisisce perciò, nell’economia del suo discorso, una posizione di rilievo, 

perché sembra staccarsi invece dalla “letterarietà” e dal carattere “letterario”72 di tutta 

l’arte occidentale che, derivata dalla concezione albertiana che fonda 

nell’inquadramento prospettico il proprio impulso a narrare, sovrappone – in accordo a 

Greenberg – cifre testuali al visivo fino a confonderlo e a occultarlo. «The main 

																																																													
68 Ibidem. 
69 Cfr. S. Alpers, The Art of Describing: Dutch Art in the Seventeenth Century, The University of Chicago 
Press, Chicago-London 1983. 
70 Ivi, p. XVII: «Namely, that the relationship of this art to the world is like that of the eye itself», ivi, p. 
XIX. Anche Alpers instaura un legame tra fiammighi, olandesi e generazioni successive di artisti nel 
nome nel moderno, e pure menzionando il paradigma fotografico: «In the seventeenth century and again 
in the nineteenth some of the most innovative and accomplished artists in Europe – Caravaggio and 
Velázquez and Vermeer, later Courbet and Manet – embrace an essentially descriptive pictorial mode. 
“Descriptive” is indeed one way of characterizing many of those works that we are accustomed to refer 
casually as realistic – among which is included, as I suggest […], the pictorial mode of photographs», ivi, 
p. XXI. 
71 C. Greenberg, The Early Flemish Masters, cit., p. 105. 
72 Cfr. supra, n. 6. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	75	  

tradition of European painting», viceversa, si è detto, «received a great deal from the 

Flemish Primitives in a piecemeal way»73; e ciò si deve interamente al loro trattamento 

del colore74. 

Il colore fiammingo è un «sheerly pictorial power color – translucent, vitreous 

color»75. Per i fiamminghi il colore non è un mezzo subalterno alla composizione e alla 

linearità del disegno, ma un vero e proprio dispositivo «detached» adatto a una resa 

interamente pittorica – dunque iconica – del reale; esso ha il potere di «“hold the 

plane”» e sembra preludere al colore puro, emanato dalle tele astratte moderniste quasi 

per irradiazione, in quanto «disembodied, floating kind of color»76. Il carattere semi-

aniconico di un colore similmente concepito, che sembra in apparenza confliggere con 

un’impostazione realista dell’immagine, è paradossalmente ascrivibile al filtro 

“fotografico” con cui anche Greenberg legge i fiamminghi. In un testo dedicato a Ernst 

H. Gombrich, infatti, ribadisce che – ad esempio – alcuni quadri di Vermeer «are in part 

literally photographic»77; ciò nonostante, e anzi proprio per questo, sfuggono al moto 

ordinatore e armonico che secondo Gombrich è coinvolto dalla percezione di gran parte 

dell’arte moderna78, e che è riallacciato da Greenberg a una mistificazione 

eminentemente testuale. 

Per Greenberg, il realismo “fotografico” delle immagini colorate fiamminghe muove 

uno scarto rispetto a quello “illustrativo” del prospettivismo rinascimentale. Il primo si 

orienta verso il modernismo perché cerca di presentare il reale attraverso i colori, 

mentre il secondo vi si oppone perché si limita a rappresentare il reale circoscritto nelle 

linee. Caso eccezionale per la critica greeberghiana, quello di una tipologia di immagine 

che si autodetermina per ibridazione. Eppure il motivo della “presentazione” cromatica 

dei quadri fiamminghi ha valore positivo. È assimilabile al “fotografico puro” di 

																																																													
73 C. Greenberg, The Early Flemish Masters, cit., p. 103. 
74 Cfr. ibidem: «Especially in regard to color and the shading of color, but it never received an integrated 
vision, a synthesis».	
75 Ibidem. 
76 Ibidem. 
77 C. Greenberg, Seeing With Insight: Review of Norm and Form by E.H. Gombrich (1967), in Id., The 
Collected Essays and Criticism. Volume 4, cit., pp. 257-259, qui p. 258. 
78 I maggiori concetti chiave della visione gombrichiana dell’arte sono evidentemente incompatibili con le 
idee di Greenberg: sia che si tratti, per esempio, di norma (cfr. E.H. Gombrich, Norm and Form: Studies 
in the Art of the Renaissance, Phaidon, London 1971), di ritmo ordinatore (cfr. E.H. Gombrich, The Sense 
of Order: A Study in the Psychology of Decorative Art, Phaidon, London 1979), di psicologia della 
percezione (cfr. E.H. Gombrich, Art And Illusion: A Study In The Psychology Of Pictorial 
Representation, Pantheon, New York-Washington 1960). 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	76	  

fotografi diversi tra loro come Eugène Atget e Walker Evans che, per la sua 

intenzionalità «purely descriptive of informative» e per la sua tendenza a inquadrare il 

reale senza la pretesa di replicarlo, afferma un «interest from signs and traces of the 

human presence than from that presence itself»79. Persino il fotografico, per quanto 

letterale, può farsi portatore di «an abstracting, organizing eye», che contribuisce – per 

contrappeso – a «radically expand the literary possibilities of pictorial art»80. 

L’applicazione di un paradigma fotografico alla pittura e al pittorico ha luogo, però, 

solo in ragione dei connotati di “literalness” del realismo nordico che, nell’abbozzata 

formulazione greenberghiana, trovano pieno riscontro in quello ampiamente analizzato 

da Alpers per la pittura olandese. Alpers oppone, per sud e nord dell’Europa moderna, 

due diversissime concezioni non solo di realismo, bensì di rapporto tra mondo, sé e 

rappresentazione. La prima, rinascimentale classica, considera il «the world we see» (e 

dipende dalla teoria prospettica di Leon Battista Alberti), mentre la seconda, 

fiammingo-olandese, si concentra sul «the world that is seen»81 (e deriva dalle conquiste 

dell’ottica di Keplero, tra i primi a riconoscere il ruolo dell’occhio come dispositivo 

iconico per via dell’immagine retinica). L’autrice afferma inoltre che «many 

characteristics of photographs […] are common also to the northern descriptive 

mode»82, rimettendo in gioco l’intermedialità, e l’eventualità che possa darsi un 

“fotografico pittorico”. 

Che in esso il colore sia determinante, lo si deduce altresì da molti dei casi di studio 

esemplari presentati nella sua ricognizione. Si pensi al fatto che gli abbozzi preparatori 

stesi a olio da Rubens venissero considerati al suo tempo «colored drawings» sebbene 

fossero interamente dipinti e non schizzati, e pure al fatto che così concependoli, quindi, 

in essi «representation takes place directly in color and therefore in paint»83. E, infine, 

alla curiosa coincidenza linguistica per cui Kenneth Clark, nel suo libro sul paesaggio 

nell’arte del 1976, ha definito la Veduta di Delft di Vermeer il luogo «the nearest which 

[sic] painting has ever come to a coloured photography»84. Il colore è l’ultima traccia 

del “pittorico puro” in una modalità di rappresentazione realistica che sfiora 
																																																													
79 C. Greenberg, Four Photographers (1964), in Id., The Collected Essays and Criticism. Volume 4, cit., 
pp. 183-187, qui pp. 183, 184. 
80 Ivi, pp. 184,187. 
81 S. Alpers, The Art of Describing, cit., p. 69. 
82 Ivi, p. 43. 
83 Ivi, p. 38. 
84 K. Clark, Landscape into Art (1976), cit. in S. Alpers, The Art of Describing, cit., p. 27. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	77	  

l’iperrealismo fotografico, tanto da essere inscritta, secondo Alpers, «to use a modern 

term, among Peirce’s indexical signs»85. 

È interessante, infine, registrare come Greenberg utilizzi termini altrettanto 

“cromofotografici” in altre occasioni, ma in tutt’altro modo: per screditare due pittori a 

lui contemporanei. Per liquidare, nel 1946, i paesaggi di Edward Hopper con tutta 

l’«academic superficiality of its facture»; per essi, secondo il critico, «a special category 

should be devised», quella del realismo fotografico ma non “cromatico”, in quanto neo-

figuarativo: «Hopper’s painting is essentially photography, and its literary in the way 

best photography is»86. E poi stroncando, nello stesso anno, i quadri astratti di Georgia 

O’Keeffe in quanto «pseudo-modern art», li abbassa a «little more than tinted 

photography». Così si giustifica: «These bits of opaque cellophane betrays a concern 

that has less to do with art that with private worship and the embellishment of provate 

fetishes with secret and arbitrary meanings»87. Qui l’immagine è aniconica, e quindi in 

potenza maggiormente libera dai gravami della significazione e della referenzialità, per 

cui un trattamento del colore come solamente sovraimposto per mera accumulazione 

non riesce da una parte né ad aggirare il principio di occlusione che regola ogni traccia 

segnica, e nemmeno e farsi portatore sano di effettiva “subject matter”, di contenuto; 

sconfina nel kitsch. Il tropo “cromofotografico”, dunque, non sempre funziona, e 

soprattutto non è mai univoco. 

Nell’ambito del rapporto tra le arti e tra i mezzi espressivi, in conclusione, un 

“paradigma fotocromatico” che metta a confronto le singole caratteristiche di ciascuno 

può essere utile non solo per mettere in luce il filo sottile che lega la fotografia al colore, 

ma anche per dimostrare come, nel dominio dell’immagine, la referenzialità al dato 

reale non sia mai univoca. È, in fin dei conti, una questione di contesti. Quello 

fiammingo e olandese (nordico) – Greenberg ci suggerisce sulla scorta di molti padri 

nobili, come si è visto, e di alcune voci coeve (tra le più interessanti: quella dello 

scrittore Paul Claudel88) – è tale siccome affatto emancipato da quello egemone, italiano 

e francese (mediterraneo): è, tarando la bilancia sul modernismo, un contesto 
																																																													
85 S. Alpers, The Art of Describing, cit., p. 44. 
86 C. Greenberg, Review of Whitney Annual (1946), in Id., The Collected Essays and Criticism. Volume 2, 
cit., pp. 117-118, qui 118. 
87 C. Greenberg, Review of an Exhibition of Georgia O’Keeffe (1946), in Id., The Collected Essays and 
Criticism. Volume 2, cit., pp. 85-87, qui p. 87. 
88 Cfr. P. Claudel, Introduzione alla pittura olandese (1934), tr. it. e a cura di F. Fimiani, La Città del 
Sole, Napoli 1999. 



	

 	  Itinera, N. 23, 2022 		 	78	  

d’avanguardia, che concepisce in modo altro addirittura lo spazio, oltre al tempo. Il 

realismo nordico è diverso e moderno in quanto esemplato su un «new sense of space», 

che sussume eternità e presenza «by a new perception of the infinity, intangibility, and 

continuity of space»89. Parlando degli artisti olandesi del Seicento, Greenberg fa il nome 

di un corrispettivo poetico (ed è un’eccezione, vista la sua resistenza a mescolare pittura 

e letteratura): John Milton e la spazialità figurale di Paradise Lost, «with his exotic 

place names and allusions and his vision of Satan soaring and diving between infinite 

height and infinite depth»90. Nel riconoscere al poema e al poeta il pionierismo della 

modernità, Greenberg non è lontano dal primo critico moderno per eccellenza, John 

Dennis “the Critic”91; proprio a partire da Milton, nel 1704 quest’ultimo aveva costruito 

una delle rare poetiche che attribuissero il sublime persino alle cose stesse, se 

opportunamente rappresentate senza illusioni: «Poiché, essendo lo spirito atteggiato a 

violenta emozione e l’immaginazione accesa da quell’agitazione e il cervello 

profondamente penetrato da queste impressioni, gli oggetti stessi, veri e propri, ci 

vengon messi, per così dire, di fronte, e, conseguentemente, saremo sensibili alla stessa 

passione che sentiremmo davanti agli oggetti reali»92. Come davanti a un quadro 

fiammingo o olandese: realista, “fotocromatico”, moderno – modernista addirittura. 

																																																													
89 C. Greenberg, Review of an Exhibition of Dutch Painting (1945), in Id., The Collected Essays and 
Criticism. Volume 2, cit., pp. 8-10, qui p. 8 
90 Ibidem. 
91 Cfr. G. Sertoli, Prefazione, in J. Dennis, Critica della Poesia (1704), a cura di G. Sertoli, tr. it. di G. 
Miglietta, Aesthetica, Palermo 1994, pp. 7-32, qui p. 7. 
92 J. Dennis, Critica della Poesia, cit., p. 79.	


