Teratology’s grey area. An excursus about the hermaphrodite

Caterina Tortoli
caterina.tortoli@phd.unipi.it

This work focuses on a particular figure of the monster: the hermaphrodite who has been considered
significant since ancient times. In Middle Ages, the hermaphrodites were executed because of their
deformity. This attitude changed later on and they started to be condemned as perverts. During the
XIX century, Teratology wanted to include them in a monsters’ classification but the scientists found
this work very difficult because they were influenced by novelists who considered the hermaphrodite
a perfection’s emblem. In this case, it’s important to underline that Balzac and Hugo wrote about
“double” monsters. It means that Balzac talked about people who were both male and female, while
Hugo talked about characters with both dark and sublime soul. Balzac in particular considered the
androgyne perfect because he didn’t show significant differences. So, this essay wants to analyze the
debates about hermaphrodite and its doubleness.

Keywords: hermaphrodite, monster, teratology, classification, androgyne.

Itinera, N.25, 2023



La zona d’ombra della teratologia.

Un excursus sull’ermafrodito

Caterina Tortoli
caterina.tortoli@phd.unipi.it

Premessa. L’ermafrodito come monstrum

Gli amanti non lo sanno dire, ma cio che vogliono € ben di piu che il piacere del sesso: vogliono
quell’intero originario, ossia quell’unita che era propria dell’antica natural.

Da sempre le entita che comportano elementi irregolari, capaci di mettere in discussione
leggi a primo acchito indiscutibili, destano stupore, meraviglia, ragion per cui vedono
attribuirsi il nome di “mostri”. Le movenze irregolari rispondono ad un principio di
disarmonia, il quale permette anche a livello estetico di ricercare le motivazioni di tale
difformita. Un tipo d’irregolarita che fa si che alcuni individui si distacchino da un
prototipo ideale & la compresenza di gameti maschili e femminili nella stessa persona:
I’ermafrodito. Gli ermafroditi riscuotono grande interesse fin dall’antichita e spesso si ¢
stati indecisi sul considerarli mostri oppure entita di diversa natura. L’androgino? &
presente in varie opere antiche, dalle Metamorfosi di Ovidio al Simposio di Platone, in
cui se ne parla senza particolare ritrosia, anche perché nella cultura greca o latina c’era
spazio per figure che non avessero un’identita binaria definita, si trattasse di effemminati,

ibridi 0, appunto, androgini. L’ermafrodito spesso viene associato, in riferimento al mito

! Platone, Simposio, G. Reale (a cura di), Bompiani, Firenze 2017, p. 16.

2 L’indifferenziazione sessuale, protagonista di questo articolo, ¢ dovuta a vari fattori, ma nel caso
dell’ermafrodito raggiunge uno dei suoi massimi livelli, in quanto la rilevanza ¢ di tipo biologico: si parla
infatti di compresenza di gameti, per cui risulta difficile I’attribuzione di un sesso a un individuo. Spesso il
termine “ermafrodito” e il termine “androgino” sono usati indifferentemente, soprattutto nei testi antichi,
come nel mito di Platone, ciononostante, quando parliamo di androgino, la rilevanza é di tipo estetico: si
indica, infatti, un individuo che ha un aspetto e un comportamento in parte sovrapponibile a quello del sesso
opposto, il che pud non riguardare le parti genitali. Nell’articolo, i termini sono usati secondo il loro
significato originario, mantenendo la distinzione fra i due, si € scelto tuttavia, nel caso in cui si faccia
riferimento a testi Classici, di rispettare la terminologia scelta dai loro autori anche quando usano i due
sostantivi in maniera interscambiabile.

520 Itinera, N. 25, 2023


mailto:caterina.tortoli@phd.unipi.it

contenuto nel Simposio di Platone, a un’origine doppia in seguito alla quale si & scisso in
parti. Nel dialogo platonico, 1’essere umano primordiale ¢ “doppio”, per cui tutte le
membra, anche quelle genitali, sono raddoppiate sia per il genere femminile sia per quello
maschile sia per I’ermafrodito, che ospita i gameti maschili e quelli femminili. Dopo la
sfida agli déi da parte dei mortali, avviene la scissione in due da parte di Zeus che rende
ogni essere desideroso di ritrovare la meta perduta, per cui I’essere umano femminile
cerca quello maschile (e viceversa), retaggio dell’antica conformazione ermafrodita.

Non é cosi nelle Metamorfosi, dove lo stato di ermafrodito e il risultato di una
maledizione e quindi assume un significato doloroso. Si racconta infatti la storia di un
fanciullo che si immerse in una fonte, in cui si stava bagnando la ninfa Salmace.
Nonostante il fanciullo le avesse precedentemente negato i suoi baci, quando egli si
immerse nelle acque, la ninfa si avvicino a lui, lo abbraccio e chiese agli déi di farli restare
sempre uniti. 1l ragazzo, di nome appunto Ermafrodito, reso infelice da tale incantesimo,
maledicendo la fonte, esprime il desiderio secondo il quale chiunque vi si fosse immerso
avrebbe dovuto condividere il suo triste destino.

I due miti sopra riportati dimostrano come fin dall’antichita la figura dell’ermafrodito
abbia suscitato grande interesse, tuttavia all’interno del presente elaborato non ci si
concentrera sulle teorie antiche, seppur funzionali per comprendere quella che sara
I’ottica romantica, la quale attinge alla filosofia platonica per parlare di un essere dotato
della compresenza delle parti genitali. Tali considerazioni saranno dunque fondamentali
nel XIX secolo, all’interno sia dell’ambito scientifico ¢ dunque negli scritti teratologici
di Etienne Geoffroy Saint-Hilaire, sia nell’ambito letterario, ad esempio nelle opere di
Balzac e Hugo3. Il dialogo fra Arte e Scienza, fortemente sentito nel 1800, & di grande
stimolo per le ricerche sulle mostruosita e sul tipo di mostro su cui vuole concentrarsi

questo saggio.

3 Parlando di scrittori che riconoscono nell’uomo pill polarita distinte, non si puo prescindere da Zola, che,
pur non addentrandosi nella sfera dell’ermafroditismo, con Le roman d’un inverti né dimostra una
sensibilita notevole per tipi di sessualita alternativi alla concezione tradizionale. Non & possibile soffermarsi
su questo all’interno del presente saggio, proprio perché esula dalla questione principale, ciononostante €
significativo come nel romanzo si raccontano le sofferenze provate da un individuo che non rientra nei
canoni della sessualita accettati dal costume sociale, il che permette di comprendere come I’interesse per
omosessuali, ermafroditi, androgini fosse centrale in questo periodo. La questione sollevata da Zola rientra
soprattutto nel campo etico, piuttosto che in quello estetico o epistemologico, ragion per cui non € possibile
approfondirla. Ci preme tuttavia ricordarlo perché restituisce 1’idea di come nell’Ottocento il dibattito
scientifico tenesse conto anche della sensibilita artistica, il che sara evidente anche dallo scambio epistolare
che Saint-Hilaire avra con un altro importante scrittore, Honoré de Balzac.

Itinera, N. 25, 2023 521



Le prime condanne per ermafroditismo secondo Michel Foucault

Nell’antichita, gli individui che presentano la compresenza di gameti maschili e femminili
non destano grande scandalo, I’unica preoccupazione che pud sorgere € legata
all’effemminatezza presente in alcuni uomini, per cui la rinuncia alla virilita € un segno
difficile da giustificare. Galeno, medico del 11 secolo d. C., sostiene che le differenze tra
uomo e donna non siano di sostanza, ma di intensita, dunque si crede che la donna abbia
gli stessi genitali dell’uomo, ma trattenuti all’interno. Durante il Medioevo, questa idea

continua a farsi strada e gli ermafroditi vengono giustiziati e le loro ceneri sparse al vento.

Nel 1500, la convinzione di Galeno viene criticata, si sviluppano studi
sull’ermafroditismo e si osservano 1 casi degli uomini mestruanti o lactiferi. In questo
caso, essere ermafrodito e gia di per sé un peccato. Ci sono casi di persone che vengono

condannate in virtu del loro essere androgine.

Michel Foucault, nella lezione che tenne al Collége de France il 20 gennaio del 1975,
volendo proseguire le sue trattazioni sull’anormalita, delinea alcuni tratti della storia
dell’ermafroditismo®. Foucault sottolinea come, per parlare di mostro, per molto tempo,
soprattutto nel periodo medievale, si sia associata questa figura al “misto”. Un mostro e
quindi colui che presenta tratti appartenenti a due settori diversificati e che, come tali,
vanno tenuti distanti. L’anormale comporta dunque o un misto di due regni, come [’uomo

e I’animale, per cui € mostruoso un uomo con la testa di animale; o un misto di due specie,

4 Foucault riflette sulla mostruosita parlandone sia in termini di trasgressioni di leggi naturali che di
superamento di vincoli legali civili. In altra sede esplora la filosofia di Canguilhem e 1’errore (inteso anche
in termini di patologia) quale collegamento fra vita e conoscenza della vita. Gli studi di Canguilhem nelle
scienze della vita previlegiano la formazione di concetti e soprattutto individuano le nozioni di riflesso,
ambiente, mostro e mostruosita, cellula, secrezione interna, regolazione. Le scienze della vita (con la cui
espressione si intendono tutte quelle discipline che si occupano anche di elementi quali malattia, morte e
devianza, in quanto costitutivi della vita stessa che implica processi di autoregolazione e
autoconservazione) richiamano il problema filosofico della conoscenza, infatti Canguilhem vuole
comprendere il problema del concetto di vita. Di questo tema tratta il suo testo Sul normale e sul patologico,
in cui si riflette anche sull’errore. A partire da questo, si capisce come 1’anomalia attraversi tutta la storia
delle scienze biologiche ed & a questo punto che & necessario cercare una spiegazione del mutamento dei
processi evolutivi. Se dunque si da per assodato che sia il concetto la risposta all’eventualita dell’errore, si
puo concludere che ’errore ¢ alle radici del pensiero umano. Dunque, la storia delle scienze ¢ discontinua
proprio perché ¢ I’errore a costituirla. L’errore per Canguilhem ¢ la possibilita permanente intorno a cui si
avvolge la storia della vita e degli uomini ed € proprio la nozione di errore che consente di stabilire un nesso
tra vita e conoscenza della vita. Per il suddetto motivo, Foucault chiama Canguilhem il “filosofo
dell’errore”. M. Foucault, Canguilhem. 1l filosofo dell errore, trad. it. P. Rossi, Quaderni piacentini, FAE
riviste, Milano 1984.

522 Itinera, N. 25, 2023



ad esempio un animale che ha il corpo da maiale e la testa da pecora; o la fusione di due
individui, come un corpo con due teste; o di vita e di morte, nel caso di un feto che nasce
con una conformazione che gli permettera di vivere poco tempo; difforme, come un essere
senza braccia e senza gambe; o0 appunto la compresenza dei due sessi, come avviene per
I’ermafrodito. La mostruosita quindi viene definita da Foucault come trasgressione dei
limiti naturali, delle classificazioni, della legge come quadro di riferimento. Tuttavia, per
Foucault non é sufficiente parlare di mostruosita come trasgressione sul piano naturale, &
necessario che essa comporti anche un’interdizione della legge civile, religiosa e divina,
per questo ¢ possibile coniare la definizione di “teratologia giuridica”. Infatti, nel caso
dell’ermafrodito, si pongono una serie di questioni di natura civile, ad esempio come
I’individuo vada trattato, se da maschio o da femmina. Oppure, se esso sia autorizzato a
ricevere il sacramento del battesimo 0 a sposarsi. A questo proposito nascono una serie
di domande: se ci riferiamo al racconto della Genesi, la differenza di genere viene sancita
dalla nascita di Eva dalla costola di Adamo, al cui interno si pud presupporre che fosse
presente sia il maschile che il femminile. | teologi e i giuristi hanno sempre cercato in
ogni modo di ovviare ai problemi causati dagli esseri “doppi”. Foucault specifica il fatto

che fino al 1500 gli ermafroditi erano condannati a causa della loro conformazione.

Androgino, in H. Schedel (1440-
1514), Chronica mundi, Secunda

etas mundi, fol. Xl verso (Kappler
1983).

Itinera, N. 25, 2023 523



Androgino, in H. Schedel (1440-
1514), Chronica mundi, Secunda

etas mundi, fol. Xll verso (Kappler
1983).

Seguendo Foucault. L’ermafrodito a partire dal 1600

Nel XVII secolo, la faccenda si fa piu complicata. In primo luogo, tali complicazioni
derivano dal fatto che, se era comprensibile il desiderio da parte di un individuo dal sesso
dubbio di passare dal femminile al maschile, cio non poteva valere viceversa. Se un uomo
fosse passato all’essere donna, ci0 avrebbe significato una negazione delle leggi fisiche,
che si pensava prevedessero una spinta verso la perfezione. Un vescovo, Salvatore
Maioli®, nei suoi studi, ritenne infatti improbabile che un maschio potesse passare al
femminile, poiché sosteneva che le membra, una volta apparse, non potessero rientrare
del tutto®. Era tuttavia possibile il contrario poiché, una volta ammessa la predominanza
di uno dei due sessi, si considerava ammissibile anche dal punto di vista logico la
rivelazione improvvisa della natura sessuale virile in un corpo con genitali femminili, che
tuttavia non era femminile nella sua essenza. Venne cosi sollevata da alcuni medici
I’opposizione tra “sessualita apparente” e “sessualita profonda”, il che € senz’altro indice
dell’ammettere la sessualita come elemento modificabile, ovvero come “ermafroditismo

acquisito”.

Risulta evidente che se una persona viene riconosciuta come ermafrodito, le sara
imposto di comportarsi secondo il sesso dominante. Qualora venga scoperta in atti
conformi al sesso “annesso” (ma non dominante), verra sottoposta a un processo. Dunque,

la condanna non avviene in virtu del fatto di possedere entrambi i sessi, ma di aver seguito

5 L. Benadusi, Dalla paura al mito dell’indeterminatezza. Storia di ermafioditi, travestiti, invertiti e
transessuali, in E. Ruspini, M. Inghilleri (a cura di) Transessualita e scienze sociali: identita di genere
nella postmodernita, Liguori, Napoli 2008, p. 18-48.

6 1bid.

524 Itinera, N. 25, 2023



il sesso che non era quello dominante, e secondo il quale le era stato imposto di
comportarsi. Foucault racconta a tal proposito il caso dell’ermafrodito di Rouen. Una
donna di nome Marie Lemarcis a poco a poco era diventata un uomo, aveva preso costumi
maschili e si era sposata. Scoperta, venne condannata all’impiccagione (con successivo
rogo, in seguito al quale le ceneri sarebbero state sparse al vento). Dopo il ricorso in
appello, si richiese una nuova perizia medica. Un medico di nome Duval riconobbe in
Marie (divenuta poi Marin) dei segni di virilita. La donna fu rilasciata con 1’obbligo di
conservare i costumi femminili e le venne proibito di avere rapporti con qualsiasi persona,
“dell’uno e dell’altro sesso”. Rilevante ¢ in questo caso, osserva Foucault, la
contrapposizione di idee tra due medici. Quello che aveva fatto la prima perizia,
condannando la donna, era un esperto di mostri di nome Riolan e I’altro, il suddetto
Duval, che esegui la seconda perizia, era stato in grado di mostrare nella sua analisi degli
elementi di clinica della sessualita ante litteram. Duval pratico un esame minuzioso, con
palpazione dando una descrizione dettagliata degli organi genitali e di come li aveva
trovati. Valorizzo inoltre lo studio delle parti genitali della donna, affermando che fin
dall’antichita si consideravano queste come base del peccato e della lussuria, ma
sottolineando al tempo stesso come con I’avvento del Cristianesimo questi pensieri non
avessero piu ragion d’essere in quanto fu un ventre di donna a dare la vita terrena al
Salvatore. Dunque, lo studio della matrice e lecito e necessario per evitare alle donne
dolori e prevenire morti per parto o perdite del bambino. Per Duval, non trattare questi
argomenti per pudore significava fare un danno alle pazienti. Il poter studiare
minuziosamente le parti sessuali delle donne permette di rintracciare e scovare diversi
casi di ermafroditismo. Inoltre, il caso dell’ermafrodito di Rouen € importante perché si
afferma chiaramente che 1’ermafrodito sia un mostro. Riolan sostenne infatti che esso
fosse un mostro in virtu del suo andare contro la regola della natura che ha separato
maschi e femmine. In questo contesto, gli esami medici servono unicamente per

determinare quali “abiti” debba portare I’individuo in esame.

Un altro caso e quello di Anne Grandjean (1765), alla quale, in seguito alla perizia,
venne proibito di frequentare le donne, il che segna una discrepanza con la condanna di
Marie nel caso precedente, a cui fu raccomandato di non frequentare né donne né uomini.
In questo caso, I’ermafroditismo non viene definito una “mistura tra i sessi”. I1 medico

Champeaux affermo infatti che non c¢’¢ mai presenza simultanea di due sessi in un

Itinera, N. 25, 2023 525



individuo. Sostenne piuttosto che potesse trattarsi di individui che avevano un sesso
predominante, ma con le parti della generazione cosi mal conformate da non potersi
sviluppare ulteriormente. Dunque, da questo deriverebbe una nuova definizione di
ermafroditismo: una cattiva conformazione generata da impotenza, di cui esistono due
tipologie, gli organi maschili con qualche forma femminile, di cui ci sono pochi

esemplari, e le donne con qualche forma maschile, che sono invece numerose.

Da quanto emerso, scompare 1’idea di mostruosita come “mescolanza tra i sessi” e si
fa strada la convinzione per cui a rendere un individuo un mostro siano le mescolanze, le
stravaganze e gli errori della natura che possono dare luogo a comportamenti criminali.

L’ermafroditismo in questa fase viene considerato una “mostruosita del comportamento”.

La teratologia ottocentesca. Un mostro difficile da classificare

Nel 1800, lo studio delle deformita in genere riscuote sempre piu interesse, anche a causa
del fermento culturale che vede gli anormali protagonisti di opere figurative, letterarie e
musicali. La scienza, dal canto suo, non puo restare in disparte, proprio perché cio che si
manifesta a livello estetico viene considerato indice di un principio che riguarda sia
I’ambito naturale sia quello scientifico. La nascita della teratologia, come teoria dei
mostri, & la risposta a questa esigenza. La nuova scienza trae elementi dalla medicina,
dalla biologia, dall’embriologia, senza tuttavia mescolarsi con esse, assumendo statuto di
scienza indipendente sotto la guida di Etienne Geoffroy de Saint-Hilaire e di suo figlio
Isidore. Le deformita vengono classificate in virtu della loro collocazione e del grado di
sviluppo. Isidore, in particolare, elabora una vera e propria tassonomia di anomalie,
distinguendole in: “anomalie semplici”, ovvero lievi deviazioni di tipo specifico, che non
ostacolano alcuna funzione; “vizi di conformazione”, non gravi dal punto di vista
anatomico, che impediscono lo sviluppo di alcune funzioni; “anomalie complesse” o
hétérotaxies, che non ostacolano il compimento di funzioni ma comportano gravita
anatomiche; gli “ermafroditismi”, ovvero deviazioni dovute alla presenza simultanea dei
due sessi o di qualche loro caratteristica, che emergono soprattutto nel momento della
puberta; “vere e proprie mostruosita”, che rendono pressoché impossibile il compimento
di una o piu funzioni e determinano nei soggetti che ne sono affetti caratteristiche che, a

loro volta, li rendono molto diversi dagli altri membri della stessa specie. Nell’elenco

526 Itinera, N. 25, 2023



precedente notiamo la presenza dell’ermafrodito quale individuo privo delle piu
significative differenze interne, a causa della compresenza dei gameti cui segue
un’indifferenziazione sessuale. La difficolta di classificare tale soggetto & indice

dell’atteggiamento di voler trovare una ragione a questa difformita per molti inspiegabile.

Si sta anche facendo strada I’idea secondo la quale bollare gli ermafroditi come mostri
sia una scelta scorretta. In questo é centrale il messaggio che emerge dal romanzo di
Balzac, Séraphita, del 1835. Il protagonista dell’opera ¢ un individuo angelico che,
essendo un essere doppio, sia uomo che donna, non & sottoposto alla differenziazione da
cui sono passati tutti gli individui, dunque incarna la perfezione e simboleggia un ritorno
ad un’unita perduta. Séraphitiis — Séraphita e provvisto, inoltre, di capacita mistiche, in
quanto capace di conoscere i rapporti tra finito e infinito’. L’essere balzachiano ¢ un
androgino angelicato, doppio e uno: il cuore appartiene alla donna e 1’intelligenza
all’'uomo, per cui & unione di uno spirito d’amore e di uno spirito di saggezza. La
commistione delle due anime lo rende pero una creatura infelice: sempre in lotta fra lo
spirito divino e quello materiale. Tale contrasto viene risolto, 0 quantomeno elevato, da

Balzac nel potenziamento e nella perfezione di una figura sovrannaturale.

Ci si chiede a questo punto se un personaggio come Séraphitiis — Séraphita possa essere
I’emblema di un ritorno alla perfezione, intesa come unita perduta, o se non si tratti di un
essere altrettanto mostruoso. L’ imperfezione dell’essere umano si trova risolta nel mito
dell’androgino: infatti, la prospettiva romantica lo classifica come completo e perfetto, e
semmai la sessualita bipolare ad essere manchevole, poiché é il risultato della scissione
di un essere doppio originario. Puo essere considerato il compimento dell’esperienza
contraddittoria dell’amore, che non puo che tener fede alla promessa di un ritorno ad

un’integrita. 1l mito sembra porre fine a tutti i dualismi, non solo a quello fra uomo e

" Rifacendosi al piano di corrispondenze swedenborghiano, Balzac affida a Séraphitiis — Séraphita il potere
di percepire i rapporti fra i due mondi, ciononostante tale potere non consente una conoscenza completa
dell’infinito. La natura, come sostiene Séraphitls — Séraphita, da solamente una conoscenza
approssimativa. Questo & motivo per cui Balzac critica la frammentazione delle scienze e ripropone la
riconduzione dei saperi ad un’unica scienza. In questo ¢ in linea con la teratologia che vuole svelare un
“piano unico” del reale. Etienne Geoffroy, che ebbe una corrispondenza epistolare con Balzac, sosteneva
che la scienza dovesse trovare un principio unitario. Séraphitis — Séraphita dice nel romanzo che il principio
unitario sta nella legge per cui tutte le affinita sono legate da similitudini continue. Questo aspetto del
personaggio di Séraphitis — Séraphita e le sue affinita con la filosofia di Etienne Geoffroy de Saint-Hilaire
viene qui solo accennato in quanto, se non molto rilevante per la questione dell’ermafrodito, chiarisce
comunqgue la misticita dell’essere in questione e il parallelismo con la teratologia. Vedi in M. Mazzocut-
Mis, Mostro. L’ anomalia e il deforme nella natura e nell’arte, Guerini, Milano 2013, p. 144,

Itinera, N. 25, 2023 527



donna, ma anche a quello tra anima e corpo, fra sentimenti e razionalita. Il personaggio
di Balzac é la personificazione della nostalgia di un unicum di cui si sono perse le tracce,
il sogno di un voler porre fine ai contrasti dati dalla separazione delle polarita.
L’androgino sembra cosi rispecchiare tutta la concezione romantica per cui nella
disarmonia si cercano i presupposti per un ritorno all’armonico. L’associazione alla
perfezione evoca una tesi forte, che viene disconfermata da Patrick Tort, linguista, storico
della biologia e teorico della conoscenza, il quale circoscrive questa associazione al

Romanticismo, mentre, in altri ambiti, il mito non assume tale significato®.

Mazzocut-Mis® confronta I’ermafrodito con le visioni classiche, in cui non si vede tale
figura come I’emblema di uno stato originario, ma una tipologia di mostruosita

difficilmente classificabile.

La concezione di tale essere come segno di ritorno all’origine va inoltre relativizzata
al periodo romantico anche perché va tenuto conto che nel pensiero occidentale
novecentesco il misto € sempre visto come problematico ed eventuali indecisioni sul sesso
emerse nella puberta sono da considerarsi patologiche. Se la normalita é rappresentata

dalla sessualita bipolare, allora I’ermafrodito € un mostro.

La teratologia non puo, ad ogni modo, prescindere dallo studio di questi soggetti, che
devono essere classificati. Tornando alle classificazioni di Etienne Geoffroy, in ogni
animale viene distinto un apparato interno riproduttivo e uno esterno di copulazione,
sottolineandone 1’indipendenza reciproca, per cui, anche nel caso in cui uno dei due
organi fosse affetto da ermafroditismo, 1’altro potrebbe essere del tutto “normale”.
Quindi, ad un ermafroditismo visibile pud non corrispondere un ermafroditismo degli
organi interni e viceversa. Ad elaborare la classificazione degli ermafroditi sara Isidore,
che, riprendendo le tesi del padre, distinguera le anomalie secondo un criterio numerico
e uno topologico. Da questi presupposti, deriveranno due classi di ermafroditi, di cui la
prima, “ermafroditismo senza eccesso del numero delle parti”, € divisa in ermafroditismo
maschile, femminile, neutro e misto, mentre la seconda, “ermafroditismo con eccesso del

numero delle parti”, in ermafroditismo maschile complesso, femminile complesso e

8 P. Tort, Le mixte et I'Occident, in Id. La raison classificatoire, Aubier, Parigi 1996.

9 M. Mazzocut-Mis, Mostro. L’anomalia e il deforme nella natura e nell’arte, cit., e M. Mazzocut-Mis,
Classificare i mostri: Isidore Geoffroy Saint-Hilaire e la tassonomia teratologica, in “Aestetica Pre-Print”,
96, 2012, pp. 9-14.

528 Itinera, N. 25, 2023



“bisessuale”. 1l neutro o misto e quel tipo di ermafroditismo per cui alle modificazioni
degli organi esterni si aggiungono quelle degli organi interni. Nel caso dei bisessualli,
viene avvertita la presenza contemporanea dei due apparati, quindi non si parla di
indifferenziazione sessuale. Tort evidenzia come nell’opera di Isidore sia difficile
classificare il neutro in base alla localizzazione del maschile e del femminile. Nel neutro
infatti vengono meno le caratteristiche essenziali dei sessi Sia all’interno che all’esterno
ed e questo il motivo per il quale lo stesso Saint-Hilaire assegna a tali individui un grado
diverso di complessita. Dunque, tale indeterminazione dei sessi non consente neppure di

rintracciare una dominanza dell’uno o dell’altro.

Si inscrive in questo contesto un’altra opera di Balzac, la novella Sarrasine, in cui la
passione del giovane scultore per la cantante Zambinella viene ferita dalla scoperta del
fatto che questa sia in realta un castrato. Il racconto esprime comunque nel personaggio
la compresenza di due sessi, dissigillando 1’immagine mitica dell’ermafrodito*?. Balzac,
tanto in Sarrasine quanto in Seraphita, si preoccupa di sintetizzare le polarita tipiche
dell’ermafroditismo, ovverosia la dimensione romantica della perfezione e quella di
imperfezione e incompletezza mostruosa. Il tipo ideale ¢ quello che ha in sé un’ambiguita
sessuale e che per questo viene considerato mostro e, al tempo stesso, momento euristico
di rivelazione del doppio potere del misto e del neutro, individuabile attraverso una
continua variazione di forme (cio¢ 1’androgino, intermedio tra il mondo umano e divino)

e una forma regressiva (quindi, I’ermafrodito misto e neutro).

Isidore, invece, considera I’indifferenziazione come somiglianza fra apparato maschile
e femminile, avvertita gia nei primi stadi dello sviluppo fetale, mentre I’ermafroditismo
neutro pud essere anche conosciuto come una patologia di arresto dello sviluppo.
L’ermafrodito puo risultare tale al momento della puberta, poiché presenta uno sviluppo
mancato, come in alcuni animali appartenenti ad un gradino piu basso della
classificazione, si pu0, quindi, suggerire un ritorno a condizioni tipiche di forme di vita
primitive e indifferenziate dal punto di vista sessuale. Tali forme di vita sono considerate
reiette proprio a causa del loro carattere primitivo, il che fa si che I’ermafroditismo neutro

sia considerato ancor piu facilmente nei tipi della mostruosita.

10 M. Bertolini, Mostri e deformazioni sociali nell'opera di Balzac: il caso Sarrasine, in “Aesthetica
Preprint”, 96, 2012, pp. 23-30.

Itinera, N. 25, 2023 529



Qui Tort riscontra due tipi di sensibilita. In primo luogo, la mistica romantica individua
I’androgino come simbolo di un ritorno alla perfezione, ma cio sembra non essere
condiviso dalla scienza anatomica. Al contrario, la teratologia dei due Saint-Hilaire
afferma che 1’ermafrodito sia all’origine della scala naturale, che poi si evolve secondo la
differenziazione dei sessi. Secondo quest’ultimo schema, 1’unita degli apparati genitali e
sintomo di recesso, poiché é la differenziazione fra i due ad essere una conquista ed e

grazie ad essa che & permessa la sopravvivenza della specie.
Se dunque per Isidore ed Etienne Geoffroy I’individuazione dell’identita ¢ possibile solo
all’interno di una caratterizzazione che supera I’indifferenziazione tramite la dominanza di
un sesso sull’altro [...], al contrario, la riconciliazione delle polarita in una unita primordiale
che si pensava perduta, cio¢ in un ordine armonico superiore, ¢ ’elemento che caratterizza i

personaggi balzachiani. Da una parte il contrasto € risolto nella vittoria di uno dei due estremi,
dall’altra & sussunto in unita®’,

Mazzocut-Mis riconosce che possa esserci una terza soluzione, ovvero quella che
riconosca nel contrasto 1’elemento di caratterizzazione intima dell’io. Quindi, I’io si
identifica nell’accettare I’esistenza della legge del contrasto!?, il che richiama quella
norma sostenuta da Hugo in relazione ai propri personaggi, i quali sono androgini in virtu
del loro possedere una doppia natura, che si esprime nella superficie della maschera. 1l
mostro hughiano, dice Mazzocut-Mis, ostentando la sua doppia natura, puo essere
definito bisessuale, mentre quello balzachiano é neutro, poiché non vi & una dominanza
sessuale specifica. In Hugo, la ricerca dell’identita deve rimandare al contraddittorio, al

grottesco quale essenza profonda dell’individuo.

Pertanto, nell’Ottocento sembra quasi che 1’androgino e I’ermafrodito, intendendo con
tali termini la componente biologica e quella estetica, si uniscano, dando origine alla

ricerca teratologica che si basa su criteri estetici ed epistemologici, e si ri-scindano a loro

' M. Mazzocut-Mis, Mostro. L’anomalia e il deforme nella natura e nell arte, cit., p. 155.

2 1n entrambe le teorie, sia in quella di Saint-Hilaire sia in quella di Balzac, & possibile riconoscere
I’esistenza di una legge del contrasto. Entrambi infatti riconoscono polarita distinte, riassumibili in
femminile e maschile, la cui fusione in un’unita & per Geoffroy segno di regressione, mentre per Balzac ¢
il ritrovamento di una condizione primordiale, in cui si raggiunge un ordine armonico superiore alle
differenze. Cio che li accomuna, ovvero I’esistenza di una legge dei contrasti, ¢ caratterizzante di altre opere
ottocentesche, soprattutto & centrale in Hugo i cui personaggi sono androgini in virtu del possedere sia la
natura angelica sia quella demoniaca. Il cosmo hughiano é fatto dalla commistione di elementi contrapposti,
che si riflettono nell’'uomo, il quale apprende la sua “doppia” natura qualora rintracci tali distinzioni come
ontologicamente presenti nelle cose. Una volta riconosciuta la mostruosita come costitutiva della natura
umana, il poeta puo renderla comprensibile ai fruitori della sua opera. Hugo la esemplifica nella duplicita
dei suoi personaggi che si esprime, nei drammi, nella superficie della maschera e nei romanzi nella
distinzione tra anima sublime e grottesca.

530 Itinera, N. 25, 2023



volta in virtt di un’accuratezza scientifica che si sviluppa soprattutto nelle opere dei

Saint-Hilaire, dove il misto genera dei problemi per la classificazione.

I testi medici di fine Ottocento riportano un grande numero di casi di ermafroditismo,
ma cio non e imputabile ad un aumento reale, € bensi indice di una maggiore attenzione
diagnostica, a sua volta dovuta a un ricorso maggiore delle persone a cure mediche, in
seguito alle quali il medico viene a conoscenza del sesso della o del paziente. Inoltre, si
diffonde la divulgazione scientifica e iniziano a prolificare una serie di riviste in cui sono
descritti gli studi clinici. E tuttavia indiscutibile 1’incremento di interesse dei medici stessi
verso i casi di ermafroditismo, proprio grazie alla nascita di scienze quali la teratologia. |
casi di androginia potevano, invece, diffondersi piu rapidamente in seguito all’emergere
di nuove forme del pensiero femminista e alle teorie di indipendenza femminile®3.
Soprattutto in Italia, i casi di ermafroditismo vengono o stigmatizzati o legati a
omosessualita o a criminalita, con le celebri teorie di Cesare Lombroso, secondo il quale
a degenerazioni somatiche corrisponderebbero degenerazioni della psiche e, dunque, a
degenerazioni somatiche sessuali corrisponderebbero degenerazioni sessuali psichiche. A
questo punto, la mostruosita viene ricondotta nuovamente al comportamento della

persona.

Conclusioni

La storia dei casi di ermafroditismo é significativa per capire cosa si intenda per zona
d’ombra nella teratologia. 1l cambiamento di paradigma nelle condanne di
ermafroditismo, nei secoli XVI e XVII, é sintomo di una difficolta di rintracciare un

atteggiamento uniforme nei confronti di un individuo che neppure le scienze sono in

131 casi esemplari di ermafroditismo vengono riportati in vari studi. Uno dei pitl famosi & il caso
Alexina/Abel Barbin, una bambina nata nel 1838 con mescolanza di caratteri genitali che venne battezzata
e cresciuta come donna. Poi, durante ’adolescenza, si innamoro di un’altra ragazza ¢ questo la fece
interrogare sulla propria identita. Grazie a un confessore, fu portata da un medico e, successivamente, in
tribunale, in cui venne stabilito che il sesso attribuitale alla nascita fosse sbagliato e che Alexina fosse in
realta un uomo. Nel 1860 quindi le venne dato il nome Abel e si trasferi a Parigi per iniziare la nuova vita
da uomo a cui pero non riusci mai ad adattarsi, tanto che si suicidd poco dopo. Questo & uno dei casi piu
eclatanti che fece scalpore sui registri medici del tempo, in cui I’episodio venne citato per parlare delle
gravi conseguenze che potevano derivare dagli errori di attribuzione del sesso nei casi di anomalie genitali
e, allo stesso tempo, si parlava della relazione amorosa di Alexina con una ragazza per mostrare come le
mancate o sbagliate attribuzioni potessero essere un viatico per relazioni omosessuali, comportando cosi
pericolose implicazioni sociali. Vedi in L. Schettini, Un sesso che non & un sesso: medicina, ermafroditismo
e intersessualita in Italia tra Otto e Novecento, in “Genesis”, XI/1-2, 2012, pp. 19-40.

Itinera, N. 25, 2023 531



grado di spiegare. Inoltre, il considerarla una patologia del comportamento svia da una
medicalizzazione del punto, che sara invece I’atteggiamento tipico del XX secolo. Il
bollarlo come mostro, d’altro canto, non risolve la questione, perché ¢ all’interno della
speculazione scientifica che nascono i problemi piu significativi, in quanto la
classificazione risulta complessa e spinge i protagonisti della teratologia ad interrogarsi

circa la natura di tale essere.

Etienne Geoffroy de Saint-Hilaire arriva a definire I’indifferenziazione sessuale come
segno di una regressione infeconda e un’origine situata al pit infimo grado della scala
naturale. Balzac, attraverso i suoi rapporti con 1’opera di Cuvier ¢ di Saint-Hilaire,
teorizza I’androgino come momento di riconciliazione delle diversita in un’unita mistica

e primordiale.

A partire dalle considerazioni di Mazzocut-Mis sull’ermafrodito, quale figura
esemplificativa della legge del contrasto, possiamo anche riflettere sul tema dell’unita e
del suo rapporto con I’armonia. L’androgino diventa sintesi di due poli contrastanti e
sembra volersi riappropriare di un principio armonico. L’armonia, I’unita sembrano qui
collidere con il tema dell’indifferenziazione, in quanto se 1’androgino ¢ la perfezione, lo
e in virtu del ritorno ad un’origine perduta in cui mancavano le scissioni e le differenze.
Se pero pensiamo al significato del termine armonia, questo non implica I’annullarsi delle
differenze, bensi ’'unione di elementi fra loro diversi che danno vita ad un tutto organico.
Quindi, il bisogno di scoprire un unicum, un ente perfetto € dunque da rintracciarsi nel
soggetto che si interroga sull’ermafrodito. Un cambiamento di prospettiva, una riflessione
accurata non tanto sull’oggetto deforme, quanto sul soggetto che ricerca la deformita,
ovvero sugli studiosi che si sono interrogati sull’ermafrodito, potrebbe aiutarci a
comprendere la natura della ricerca che si € svolta nei secoli a proposito dell’ente
“indifferenziato”. In questo ambito, I’ermafrodito recupera il termine di “mostro” in virtu
del suo stesso significato: & il monstrum quale momento euristico che da nozioni circa
I’atteggiamento della persona, ponendosi domande su cio che in primo luogo desta
preoccupazione. Possiamo ipotizzare che I’ermafrodito eserciti cosi tanta preoccupazione
negli individui proprio a causa della sua peculiarita, vista in diversi casi come “anomalia”,
riguardante la differenza sessuale. Questo, soprattutto nel 1900, risultera problematico

perché, se perdono d’importanza le teorie teratologiche e letterarie ottocentesche sulla

532 Itinera, N. 25, 2023



presunta perfezione di tale individuo, vengono meno anche i profondi interrogativi su tale

mostruosita che fino a questo punto avevano mantenuto una, seppur modesta, apertura.

Itinera, N. 25, 2023 533



