Leaving space at the margins of living: friche, design and
enjambement

Rosario Trimarchi
rosario.trimarchi@unito.it

This article discusses the concept of the “Third Landscape” proposed by Gilles Clément,
examining its relationship to architectural design and the conception of time and the
subject. By analyzing the philosophical implications of the notion of friche, it aims to
reconsider our anthropocentric worldview in order to embrace an approach that
recognizes and values the richness of life in the residual. The text explores the complexity
of relationships between humans, nature and architectural space, questioning traditional
concepts such as the Promethean idea of the subject and time as a linear progression.
Thus, a new model of designing subjectivity based on the Merleaupontyan institution is
suggested, one that recognizes contingency and anonymity as essential elements of
creation, thus emphasizing the need to reconsider as an authentic ethical and political
value the letting-space.

Keywords: friche, architecture, design, nature



Lasciar spazio ai margini dell’abitare: friche, progettualita ed

enjambement

Rosario Trimarchi

rosario.trimarchi@unito.it

«Questo era Jerébnimo, mio nonno, pastore di
porci e raccontatore di favole, che sentendo
arrivare la morte, ando a dire addio agli alberi
nella corte, uno per uno, abbracciandoli e
piangendo perché sapeva che non li avrebbe piu
rivisti».

— Jos¢ Saramago

1. Introduzione: le friches ai margini dell’abitare

Merleau-Ponty aveva pensato, per i corsi al Collége de France del ’56 e del *57, di trattare
I’allora inattuale problema della Natura. La sua finalita era quella di superare le impasses
delle moderne filosofie della storia, ontologie dell’«incorporeo» o meri volontarismi:
«I’abbandono in cui ¢ caduta la filosofia della Natura implica una certa concezione dello
spirito della storia e dell’'uomo [...]. Ritornando alla filosofia della Natura [...], si cerca
di prepararne una soluzione che non sia immaterialistica».! Molto presto, tuttavia, nella
riflessione merleaupontyana il problema della Natura e il correlativo concetto di Terra,
da introduzione al problema ontologico per il quale si sarebbe potuti cominciare anche da
considerazioni di carattere antropologico o teologico, hanno assunto valore
paradigmatico, al punto che il suo tentativo di riformulazione dell’Essere ¢ stato anche
definito come metafisica terrestre.?

L’inattualita di allora ¢ ’'urgenza di oggi. Ci troviamo infatti nelle condizioni, in un
periodo dominato dall’allarme climatico e da una generale e pluristratificata crisi
abitativa, di doverci interrogare seriamente sulla questione. Cosa significa abitare un

pianeta nella fase geologica che Gilles Clément chiama polemicamente «Stupidocene»??

' M. Merleau-Ponty, Linguaggio, Storia, Natura, tr. it. M. Carbone, Bompiani, Milano 1995, p. 77.
2 Cfr. M. Dalissier, La métaphysique chez Merleau-Ponty, Peeters, Louvain 2017.
3 G. Clément, Il giardino in movimento, tr. it. E. Borio, Quodlibet, Macerata 2023, p. 8.

23 Itinera, N. 27, 2024



Che rapporto sussiste tra storia e natura, in un’epoca in cui la loro relazione ¢ divenuta
conflittuale e drammatica? Per rispondere non solo negativamente, ma anche
propositivamente, dobbiamo evitare di ricadere in una visione antropocentrica, nonché
relativistica, della realta, in base alla quale non si pud concepire alcun rapporto con la
natura che non passi da un estremo costruttivismo: «il ricorso all’architettura sembra
ancora I’unico modo di incidere in maniera appropriata sul disordine naturale».* Ci
dobbiamo domandare, invece, se sia possibile pensare un’attivita antropica
trasformatrice, ma non prometeica, dove, insomma, la pura forma lasci spazio a
un’alternativa maniera di procedere. La preoccupazione, certo, riguarda noi direttamente,
ma il nostro sguardo ¢ rivolto anche alle prossime generazioni. A cosa assomigliera la
Terra del futuro? Forse a una discarica a cielo aperto come nel film Wall-E (2008), oppure
ci sono possibilita abitative ancora inaudite?

L’avanzata della natura ci invita oggi a fare largo ad altri valori forti, di cui, nel trambusto
del linguaggio e dei flussi informatici, non si ¢ potuto cogliere le suggestioni — pur chiare
ed evidenti — perché udibili solo nel silenzio che fa la malva quando fiorisce. La parola
chiave per questa rivoluzione di paradigma puo essere friche, con cui si indica, in genere,
un terreno incolto e abbandonato, rurale o urbano, ma che vorremmo qui caricare di una
valenza metafisica. Si tratta di un termine che esiste esclusivamente nella lingua francese
e che negli altri idiomi puo essere reso solo con perifrasi. Friche si aggiunge cosi a Aoyog
(Logos), 18 (Tao), Ereignis, différance, nel novero di quegli intraducibili che fanno epoca

e cultura:

tutto cido che 'uomo abbandona al tempo offre al paesaggio una possibilita di essere,
contemporaneamente, da lui marchiato e da lui affrancato. Le friches non hanno a che fare
con nulla di morente. Nel loro letto le specie si abbandonano all’invenzione. La passeggiata
in una friche ¢ un perpetuo interrogarsi, poiché tutto 1i ¢ fatto per eludere le piu azzardate

speculazioni.’

4 i, p. 17.
5 Clément, Il giardino in movimento, p. 18.

Itinera, N. 27, 2024 24



2.Spazi altri: dopo ’edificio

E passato ormai un ventennio dalla pubblicazione del Manifesto del Terzo paesaggio di
Gilles Clément.® Analizzando il paesaggio di Viassiviére “a volo d’uccello”, il botanico
francese nota un sensibile alternarsi di zone chiare e di zone scure nel territorio. Le zone
marginali, non raggruppabili né sotto ’ombra delle foreste, né sotto la luce dei campi
coltivati, vengono definite, appunto, «Terzo paesaggio». Questo ¢ caratterizzato come
uno spazio di indecisione formato dall’insieme dei luoghi abbandonati dall’'uomo, quei
territori non piu sottoposti all’attivita antropica e ripopolati da una ricca varieta faunistica
e floristica. Rifacendosi esplicitamente alla definizione di Terzo Stato dell’abate Sieyés,
Clément descrive questo ambiente intermedio come uno «spazio che non esprime né
potere, né sottomissione al potere»,” come uno spazio totalmente altro, eccedente, che
puo essere colto solo “di traverso”. E la friche, che, escludendo «al tempo stesso la natura
e l’agricoltura, lascia intendere che si potrebbe fare di meglio».®

Ora, malgrado il ricorso alla categoria di alterita non ¢ possibile, come sarebbe spontaneo
pensare, sussumere la friche o il Terzo paesaggio sotto la categoria di eterotopia elaborata
da Foucault.” Certo, Terzo paesaggio ed eterotopie si caratterizzano entrambe — lo
vedremo — come immense «riserve di immaginazione», assolvendo alla funzione di
«contro-luoghi», friabili, penetrabili e porosi, luoghi dell’altrimenti capaci di dare a
pensare, di dare a contestare. Alla dolcezza delle utopie, nel discorso foucaultiano, viene
contrapposto, potremmo dire, il sapido delle eterotopie, che neutralizza il piattume
anestetico dello spazio quotidiano. Questa sorta di epoche, libera, cosi, il vento
dell’immaginazione, che fa alzare la gonna della realta e prendere il largo alle
imbarcazioni che sognano i fanciulli: case chiuse e navi sono le eterotopie per
eccellenza.!® Ma questa funzione emancipatrice dell’eterotopia rischia di essere
convertita in dipendenza e in dissociazione, come il glutammato dei cibi confezionati, che
sovra-stimola e anestetizza il gusto, lasciando con una gran sete e ancora piu desiderio di

sale.

6 1d., Manifesto del Terzo paesaggio, tr. it. F. De Pieri e G. Lucchesini, Quodlibet, Macerata 2014 (ed. or.
2004).

T vi,p. 11.

81d., 1l giardino in movimento, p. 54.

® Cfr. M. Foucault, Utopie, eterotopie, tr. it. A. Moscati, Cronopio, Napoli 2006.

10 Cfr. ivi, pp. 27-28.

25 Itinera, N. 27, 2024



Foucault non concepisce — qui sta il “limite” delle sue geniali analisi — degli spazi che
non siano costruiti, proseguendo in quella linea culturalista che segna Le parole e le cose,
di cui la comunicazione radiofonica sulle eterotopie (anch’essa del 1966) fa da
contraltare. La spazializzazione dell’utopia, o sarebbe meglio dire, la torsione che flette
la loro verticalita trascendente nell’orizzontalita immanente dell’eterotopia, finisce con il
proporre uno spazio altro che, lungi dal costituirsi come autentico spazio della
contestazione, non fa che affermare, duplicandolo, quell’ambiente tutto umano dominato
e manipolato dalla ragione strumentale.!! Soltanto, come detto, la vettorialita di questa
geometria alternativa non si distribuisce piu verticalmente, impositivamente
(sopra/sotto), bensi orizzontalmente (interno/esterno) e flessibilmente: «1’eterotopia ¢ un
luogo aperto, ma che ha la proprieta di farvi restare fuori».!?

Il problema dello strutturalismo e del post-strutturalismo, come sottolinea Iofrida, ¢
chiaro: «il tema della natura rimaneva necessariamente non tematizzabile».!3 Pure il
giardino, ’unico esempio di eterotopia “naturale”, & costruito, romanzato, formalizzato.'*
Insomma, I’eterotopia conserva la propria configurazione solo grazie al continuo
intervento umano, necessitando di manutenzione frenetica e costante,'> di controllo
calcolato e governo pervasivo.

Il Terzo paesaggio ¢, invece, il luogo nel quale, direbbe Merleau-Ponty, si esprime «una

vita che ha un senso, ma in cui, tuttavia, non ¢’¢ pensiero»,'® un vero e proprio «impero»

1 Sara a partire da Sorvegliare e punire che nuovi temi, in particolare corporeita e vita, entreranno nella
riflessione di Foucault, permettendo al filosofo francese di superare il paradigma linguistico entro cui Le
parole e le cose era installato. La contestazione post-strutturalista non solo del capitalismo avanzato, ma di
un sistema culturale, quello francese ed europeo (il gaullismo, il regime dell’'uomo bianco occidentale,
incravattato e represso), condotta a partire dalla triade Saussure-Mallarmé-Nietzsche, ha finito per
spalleggiare quel medesimo sistema di produzione capitalistico che si reggeva (e continua a reggersi)
sull’esistenza di soggetti decostruiti, atomizzati e infinitamente desideranti. Tutta la produzione degli anni
Settanta e Ottanta di Foucault puo essere letta come la ricerca di un nuovo senso del limite e della comunita,
capace di arginare la poiesi inarrestabile del capitale finanziarizzato. Ne ¢ testimonianza quella ontologia
del presente che molto deve a Merleau-Ponty, maestro con il quale Foucault non ha mai smesso di fare i
conti. Per un approfondimento si rimanda a J. Revel, Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique,
présentisme et histoire, Vrin, Paris 2015.

12 Foucault, op. cit., pp. 23-24.

13 M. Ioftrida, Per un paradigma del corpo: una rifondazione filosofica dell’ecologia, Quodlibet, Macerata
2019, p. 107.

14 Foucault, op. cit., pp. 19-20. A tal riguardo, ’idea di fiiche comporta quella che potremmo definire una
rottura eterotopica, un concreto movimento di sconfinamento, dove si innesta, a partire dalla traccia
dell’abitare, I’andirivieni relazionale cultura-natura.

15 Cfr. R. Koolhaas, Junkspace, tr. it. F. De Pieri, Quodlibet, Macerata 2021.

16 M. Merleau-Ponty, La natura, tr. it. M. Mazzocut-Mis e F. Sossi, Raffaello Cortina Editore, Milano 1996,
p. 4.

Itinera, N. 27, 2024 26



del non-costituito per il quale, tuttavia, non vi sono garanzie né rappresentanza possibili:!’
la friche & abietta. E, invece, il fenomenologo francese a offrirci degli importanti
strumenti filosofici per pensare e dire la r-esistenza di questa vita nel residuo, la quale «si
oppone al costume e al discorso».!® Il concetto di Natura da lui formulato indica «una
produttivitd che non ¢ nostra [...] una produttivita originaria che continua sotto le
creazioni artificiali dell’uomo».!” La Natura, poi rimodulata nei termini di carne del
mondo, ¢ quel suolo inoggettivabile dal quale nasciamo e che continua a reggerci. Tra
I’essere umano e le cose si frappone quindi un intermondo, lo spessore avvolgente di un
«essere primordiale che non € ancora I’essere-soggetto né ’essere-oggetto».2® Possiamo
a tal proposito richiamare i termini di ripiegamento o di invaginazione, usati da Merleau-
Ponty per indicare la pienezza di un vuoto tra le cose che, appunto, non ¢ un nulla, ma
membratura (membrure) invisibile in cui ¢ contenuta tutta la trama imprevedibile dei
possibili. Il filosofo francese ci offre cosi un nuovo modello di legalita, alieno dalla
necessita e dal finalismo, ma anche dalla casualita:?! non piu la legge paolina che punisce,
ma una legalita che fa fiorire, quella della Terra-Madre, una spontaneita «in perpetuo
parto»?? non schiacciata dalla pesanteur della necessita, imbalsamata fin nelle radici;
d’altro canto, la natura manifesta una regolarita, per quanto eccentrica, che resiste anche
all’anarchia rizomatica del caso. Nel ventaglio delle categorie modali ¢ dunque sulla
possibilita (Moglichkeit) che Merleau-Ponty ci invita a riflettere, per una visione della
realta e delle essenze in movimento (Wirklichkeit).??

Nel dominio del Terzo paesaggio, come dicevamo, resta poco dell’essere umano, ne resta
traccia, sepolta nel documento dell’edificio abbandonato. I ruderi dati alla friche, come
frammenti di quel grande libro dell’'umanita che ¢ I’architettura, hanno «valore
strutturalmente testamentario».>* Tuttavia, se costruire — quale atto di trasformazione

dell’ambiente naturale e delineazione di un Jluogo — ¢ in-scrivere in quanto

17 Cfr. B. Latour, Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie symétrique, La Découverte,
Paris 1991, n. éd. 1997, pp. 190 ¢ ss.

18 Merleau-Ponty, La natura, cit., p. 4.

¥ Ivi, p. 185.

20 1d., Linguaggio, storia, natura, cit. p. 79.

2L 1d., L'istituzione, La passivita. Note di corso 1954-1955, tr. it. G. Fava, R. Valenti, Mimesis, Milano-
Udine 2023, pp. 123 e ss.

22 1d., 1l visibile e l'invisibile, tr. it. A. Bonomi, Bompiani, Milano 2000, p. 143.

B Cfr. ivi, pp. 264-265.

24 J. Derrida, La voce e il fenomeno. Introduzione al problema del segno nella fenomenologia di Husserl,
tr. it. G. Dalmasso, Jaca Book, Milano 2021, p. 136.

27 Itinera, N. 27, 2024



temporalizzazione del senso o spaziatura, 1’avanzare dell’incolto si caratterizza
propriamente come contro-spaziatura, de-localizzazione, transizione dalla cultura alla
natura come ripiegamento di un fuori verso un dentro.?® Ha ragione Heidegger — specie
se consideriamo il problema ecologico e abitativo che oggi attraversiamo — nel sostenere
che «la vera crisi dell’abitare consiste nel fatto che i mortali sono sempre ancora in cerca
dell’essenza dell’abitare, che essi devono anzitutto imparare ad abitare»,*’ e, potremmo
aggiungere, che non bisogna solo imparare a occupare gli spazi, bensi a trattare come
autentica possibilita abitativa anche I’abbandonarli: «un suolo abbandonato ¢ un terreno
ideale per le piante vagabonde. Una pagina nuova per tracciare un disegno senza un
modello».?8

Questa regolarita senza concetto ci consente di intendere diversamente 1 attivita
progettuale umana, la divisione degli spazi e, aggiungiamo, anche I’organizzazione del
lavoro. Cio che sfugge all’opera, al metter-mano umano perché abbandonato, non piu
mano-tenuto, si ristruttura spontaneamente fondandosi su cid che rimane dell’azione
antropica, laddove la massa di detriti della storia dischiude la possibilita di un nuovo
inizio. Insomma, il morire dell’edificio, con un’intenzione derridiana, deve essere
compreso nella progettazione a titolo di im-progettabile. Tutte queste sono nozioni chiave
che, a partire dal Terzo paesaggio, ci permettono di enucleare le caratteristiche di un
nuovo paradigma dell’abitare e del costruire, per un ripensamento radicale degli spazi
della nostra vita e anche per la formulazione di un nuovo soggetto agente e trasformante,
non piu esaltato come Prometeo, né umiliato come il mostro di Frankenstein,?® ma un
soggetto responsabile, creativo, capace di apporre, senza alcun narcisismo, la firma*° al

proprio lavoro, consapevole che questa si dissolve gia mentre la sta tracciando.

3 Cft. 1d., Della grammatologia, tr. it. R. Balzarotti, Jaca Book, Milano 1989, pp. 79-80.

26 Chiariremo in seguito il senso di questa quasi-immanenza. Cft. infia, pp. 13-14.

27 M. Heidegger, Saggi e discorsi, tr. it. G. Vattimo, Mursia, Milano 2019, p. 108.

28 Clément, /I giardino in movimento, cit., p. 12.

2 Cft. P. Ricceur, Sé¢ come un altro, trad. it. di D. lannotta, Jaca Book, Milano 2020, pp. 75 ¢ ss.

30 Cfr. J. Derrida, Firma, evento, contesto, in Margini - della filosofia, tr. it. M. lofrida, Einaudi, Torino
1997, p. 424.

Itinera, N. 27, 2024 28



3.La friche come unione degli incompossibili: un approccio morfologico terato-topico
Il Terzo paesaggio si configura come frattura, soglia, il limitare nel quale ¢ possibile che,
a un dato istante ¢ in un medesimo luogo, il campo onto-logico sia dialeteicamente?!
occupato da due colori, o mondi, diversi. Non ¢ tangibile come qualcosa di meramente
materiale, ma ¢ comunque attraversabile, zigzagando tra il reale e I’'immaginario. Il Terzo
paesaggio va dunque pensato come accadimento, evento, che irrompe sconvolgendo i
nostri schemi abituali. Secondo questa accezione, come direbbe Sini, la friche ¢ da

2 0, con Clément,

intendere come «I’accadere della differenza, ossia della distanza»,’
come uno sfasamento, ovvero «un modo molto indiscreto, ma in definitiva violento, di
dare a vedere cose semplici».>* A un esame piu attento, & proprio nell’indecisione e nella
recalcitranza a farsi assorbire da categorie nette e da recinzioni (enclosures fisiche e
trascendentali) che la friche lascia spontaneamente emergere la sua peculiaritd o
“positivita” tutta differenziale, rivelandosi infine come «un territorio di rifugio per la
diversita» >*

Se ¢ prerogativa di ogni societa quella di avere luoghi privilegiati, sacri o proibiti, spazi
altri inaccessibili, o accessibili condizionalmente, in contrapposizione agli spazi pubblici,
la marginalita del Terzo paesaggio, in quanto «unione degli incompossibili»,*> sovverte
tutti questi dualismi (interno/esterno, pubblico/privato, sacro/profano), irrompe a dare
coerente incoerenza alla mostruosita, nel nostro caso, all’eco-mostruosita ¢
all’abusivismo. Con le parole di Merleau-Ponty, la friche rappresenta quella «base di
natura disumana [...] al di qua dell’umanita costituita»,*® che sfida la nostra «singolare
ripugnanza a pensare alla differenza, a descrivere degli scarti e delle dispersioni, a
dissociare la forma rassicurante dell’identico [...], a trarre le conseguenze generali e
perfino a desumere tutte le implicazioni possibili di quei concetti di soglia, di mutazioni
[...]. Come se avessimo paura di concepire 1’Altro all’interno del tempo del nostro

pensiero»’’ e dello spazio delle nostre contrade.

31 «A dialetheia is a sentence, A, such that both it and its negation, —A, are true» (G. Priest, F. Berto, Z.
Weber, “Dialetheism”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition), E.N. Zalta, U.
Nodelman (eds.), https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/dialetheism/).

32 C. Sini, L analogia della parola. Filosofia e metafisica. Figure dell enciclopedia filosofica, tomo I, Jaca
Book, Milano 2004, p. 39.

33 Clément, /I giardino in movimento, cit., p. 93.

34 1d., Manifesto del Terzo paesaggio, cit., p. 16, corsivo nostro.

35 Merleau-Ponty, /I visibile e l'invisibile, cit., p. 265.

36 1d., Senso e non senso, tr. it. P. Caruso, il Saggiatore, Milano 2015, p. 35 c. n.

37 M. Foucault, L 'archeologia del sapere, tr. it. G. Bogliolo, Bur, Milano 2018, p. 18.

29 Itinera, N. 27, 2024



La valenza di contestazione silenziosa del Terzo paesaggio si puo tradurre cosi in una
riqualificazione, non solo concettuale, dei resti degli edifici abbandonati, da considerarsi
non piu come esito di mera negligenza politica o incuria umana, ma attestazione della
potenza naturale, capace di reintegrare la differenza, pure nella forma di un estremo
artificialismo (cemento armato, calcestruzzo, vetro, cavi elettrici ecc.), in un sistema
“razionale” — termine usato qui «per equivoco» come direbbe Husserl — pit comprensivo,
un logos tacito ampio e accogliente. Ma occorre modificare il nostro punto di vista
educandoci a una nuova estetica della forma: oltre ’utopia e I’eterotopia potremmo
pensare alla friche come una teratotopia, luogo di incessanti, ma solidali metamorfosi in-
formative e de-formazioni coerenti.’®

Clément afferma che «il residuo ¢ tributario di un modo di gestione, ma deriva piu in
generale dal principio di organizzazione razionale del territorio, in quanto spazio
abbandonatox».’ 1l paesaggista francese intende sottolineare non solo i pervertimenti, ma
le potenzialita pratico-inerti, non calcolate, del metter-mano umano. Bisogna concentrarsi
sul processo, su ci0 che ha condotto ’opera a stabilizzarsi, a istituirsi o affermarsi,*’ nella
sua vita e nel suo dopo-vita, laddove I’'imprevedibile eccede il progettato. Al di sotto del
dualismo soggetto progettante-materia inerte (spazio astratto o foglio bianco)*' — o piu
radicalmente, della contrapposizione cultura-natura — grazie a Clément intravediamo una
possibile via di uscita da queste dicotomie. La friche non sopprime semplicemente la
dialettica umano-natura facendola ricadere in una forma di indistinzione, ma la sostiene
e la movimenta, conducendoci verso «una ricostruzione della tecnica come momento di
ristabilimento del nostro scambio attivo-passivo con I’ambiente».*? Il Terzo paesaggio €&,
infine, capace di controbilanciare le derive violente dell’antropizzazione planetaria a
partire dagli scarti di quella stessa attivita: senza speranza, anti-teleologicamente, 1 residui

rinaturalizzati avanzano tacitamente il loro gran rifiuto.

38 Cfr. M. Merleau-Ponty, Segni, tr. it. G. Alfieri, il Saggiatore, Milano 2015, p. 73.

39 Clément, Manifesto del Terzo paesaggio, cit., p. 20.

40 Nel saggio introduttivo alla recente edizione de La dinamica della forma di Rudolf Arnheim, Luca Taddio
ci invita a considerare 1’opera architettonica (1’opera d’arte in generale) come affermazione di pensiero. A
partire da un’analisi etimologica del termine “affermazione”, che segue ’interpretazione severiniana,
Taddio mette in relazione opera e cultura (forma di vita), dimostrando come I’architettura, in particolare,
rappresenti un determinato sistema di valori, dia forma tangibile, “calpestabile”, ai problemi del tempo (cft.
L. Taddio, Vedere e pensare [’architettura, in R. Arnheim, La dinamica della forma architettonica, tr. it.
M. Vitta, Mimesis, Milano-Udine 2020, p. XXIX).

41 Cfr. A. Berque, Ecouméne. Introduction a l'étude des milieux humains, Belin, Paris 2000, n. éd. 2015, p-
24,

42 Jofrida, op. cit., p. 97.

Itinera, N. 27, 2024 30



4. Tempi di progettazione o contrattempi? Eternita, insabbiamento, morte

Il Terzo paesaggio esprime una precisa atmosfera emotiva che emerge dall’indecisione
stessa di questo ambiente. Eccedendo la dimensione rigida del progetto e le logiche della
costruzione, sfuggendo alla volonta pianificatrice dell’architetto, il silenzio del Terzo
paesaggio porta a manifestazione 1’aporia del tempo e il moltiplicarsi dei tempi (tempo
soggettivo e tempo cosmico, tempo della storia e tempo della natura). Al centro di questa
tensione c’¢ il soggetto, che non ¢ piu possibile considerare come creatore eroico capace
di edificare anche nel deserto, titanico dominatore della natura. Ci ¢ cosi imposto di
ripensare il ruolo del costruttore nell’ottica relazionale della reversibilita, a partire da una
revisione delle nozioni classiche di soggetto, costruzione (o costituzione) e tempo.*
L’estetica del Terzo paesaggio sollecita, certo, nell’osservatore il sentimento di finitudine
e di caducita del tempo umano dell’abitare nei confronti della vastita del tempo cosmico,
ma genera anche sentimenti del tutto contrastanti, come uno straordinario senso di
curiosita e di interrogazione. Quale partito scegliere allora? Agostino o Aristotele? E se
questa fosse una falsa alternativa, acritica e debitrice di quel primato occidentale del
tempo (puro),** che invece il Terzo paesaggio ci invita a problematizzare ed
eventualmente superare?

Restando nella contrapposizione radicale tra queste polarita del tempo e dello spazio
rischiamo di trovarci a ondeggiare tra la passivita totale, la rassegnazione e 1’ansia,
rinvigorite proprio dal contrasto percettivo che sussiste tra I’innalzarsi della vegetazione
e il fratturarsi del cemento. Ne consegue, da un punto di vista strettamente pratico,
I’impossibilita di trovare spazio per ’abitare temporale dell’essere umano, quindi, di
agire fuori dai modi d’esistenza del sovranismo violento e del prometeismo vanaglorioso,
oppure, dell’angoscia paralizzante. La contrapposizione tecnica-natura, calcolo-passivita
non calcolata, viene cosi esacerbata fino a estreme conseguenze che difficilmente non
potremmo non caratterizzare come nichilistiche.

Dobbiamo, invece, superare questi pregiudizi, legati a un’estetica romantica decisamente

antropocentrica. Il resoconto di Clément — che ¢ tutt’altro che solo speculativo, ma

43 Si rimanda, per un dibattito critico sull’argomento, a A. Armando, G. Durbiano (a cura di), Critica della
ragione progettuale, il Mulino, Bologna 2023. D1 particolare rilievo per il presente studio, il contributo di
Galli, La questione del progetto: architettura, politica, tecnica, filosofia.

4 F noto che nella dottrina indiana dei Purana, il tempo abbia come misura il battito di ciglia, nimesa, e
come esso dipenda dai fenomeni fisiologici, prima che astrologici.

31 Itinera, N. 27, 2024



attestato da una coerente messa in pratica dei suoi assunti teorici* — va in una direzione
opposta, aprendo la strada a una riconsiderazione del tempo, dell’azione e persino
dell’atmosfera emotiva (Befindlichkeit) che caratterizza la pratica abitativa umana. Il
Terzo paesaggio da adito al lavoro del pensiero, dispiegando il terreno per «un nuovo tipo
d’essere, un essere di porosita, di pregnanza o di generalita»,*® che, probabilmente, deve
condurci ad accomiatarci da quella «concezione del tempo come significato ultimo di
ogni azione e come regola di ogni rapporto col visibile».*” Se dovessimo assegnare una
posizione all’'umano nel cosmo, questa non potrebbe che essere la soglia della
reversibilita: si esce dalla stessa porta dalla quale si ¢ entrati, non si “inizia” e non si
“finisce”, si tra-passa.

Nel suo commento all’Origine della geometria di Husserl, Derrida scrive: «il silenzio
degli arcani preistorici e delle civilta sepolte, I’insabbiamento delle intenzioni perdute e
dei segreti mantenuti, I’illeggibilita dell’iscrizione lapidaria rivelano i/ senso
trascendentale della morte».*® Questa considerazione puo essere applicata senza errore
alla friche: in uno spazio non solo ci si muove, ma ci si co-(m)muove, si passa attraverso
le sue figure di vita e le sue figure di morte; sopravvivenza e ripetizione si rincorrono in
circolo segnando ’apertura della storia o, pit modestamente, della storia di una vita. Il
tempo spazializzato dalla traccia, di cio che resta, ¢ la friche, archi-scrittura ormai
contaminata dalla vegetazione. Se la potenza della natura ci fa sentire il peso della vita
umana, rendendo impotente o fragile la volonta, siamo tuttavia dispensati dal sentirci
ingabbiati in un tragico destino, umiliati come il nuovo Prometeo shelliano o frustrati
come lo stoico Cézanne di Merleau-Ponty, il quale ha passato un’intera esistenza tentando
di farsi paesaggio e costringendosi all'abbruttimento e alla solitudine.** Invece, come

esempio virtuoso e modello di coesistenza uomo-natura, contraltare soggettivo del Terzo

45 Clément ha corrisposto la sua attivita di paesaggista e di teorico, alla pratica del giardiniere. Cfr. G.
Clément, Ho costruito una casa da giardiniere, tr. it. G. Lucchesini, Quodlibet, Macerata 2014.

46 Merleau-Ponty, I/ visibile e I'invisibile, cit., p. 178.

47 8. Righetti, Etica dello spazio. Per una critica ecologica al principio della temporalita nella produzione
occidentale, Mimesis, Milano-Udine 2015, p. 62.

48 ]. Derrida, Introduzione a Husserl, L origine della geometria, tr. it C. di Martino, Jaca Book, Milano
2008, p. 85. Questo passaggio ¢ citato da Terzi in un suo recente articolo (R. Terzi, Evénement, champ,
trace: le concept phénoménologique d’institution, in “Philosophie”, 131/4, 2016, pp. 52-68, p. 66).
Attraverso la teoria della traccia di Derrida, Terzi mette in mostra il problematico rapporto che in Merleau-
Ponty si stabilisce tra continuita e interruzione, tra senso ¢ non-senso nel contesto della sua filosofia
dell’istituzione. Emerge di conseguenza, la problematicita di fare una fenomenologia della storia a partire
dalle risorse e dagli strumenti della fenomenologia stessa. La friche, come dispositivo teoretico, potrebbe
offrire una soluzione a questa impasse.

4 Cfr. Senso e non senso, cit., pp. 39-40.

Itinera, N. 27, 2024 32



paesaggio, possiamo far riferimento alla figura di San Francesco, protagonista di uno dei
primi articoli pubblicati da Merleau-Ponty,*° per il quale, come ricorda Righetti, «la
morte, definita sorella, non prefigura, in questo senso, alcuna angoscia finale: [...] la
morte appare intrinseca al creato come parte della sua stessa vitalita.>!

Il Terzo paesaggio sarebbe, cosi, non I’affermazione di un futuro inumano, un “in avanti”
senza Sorge né Dasein, ma uno spazio impastato con il tempo che possiamo abitare e nel
quale possiamo passare attraverso. Si tratta dell’immagine sensibile di quella «invincibile
parola» — come definisce Ricoeur il famoso e tremendo frammento di Anassimandro —
«che, prima di tutta la nostra filosofia e nonostante la nostra fenomenologia della
coscienza del tempo, insegna che noi non produciamo affatto il tempo, ma che ¢ lui ad
accerchiarci, a circondarci e a dominarci con la sua temibile potenza».’> Questa visione
di un tempo avvolgente, pesante e vischioso — forse eccessivamente tragica, ma non senza
ragione —, ci invita a pensare la storia verticalmente,> come processo di sedimentazione,
di insabbiamento come diceva appunto Derrida, per una visione del tempo che sia
indissociabile dallo spazio: dopo le forme pure dell’estetica trascendentale kantiana si
apre la dimensione stratificata, gibbosa di una geologia trascendentale.>* Dobbiamo ora
trarre le conseguenze ontologiche di questa estetica dell’incertezza, instabile e sottoposta
a continui smottamenti, cosi da rendere lo spazio-tempo della friche, «il luogo delle nostre
interrogazioni e dei nostri stupori»> — non il museo en plain air dei fallimenti umani, per

un pittoresco «raccoglimento da necropoli».>¢

5.Dal soggetto progettante al terrestre istituente

Ripensare la progettualita a partire dal «mondo alla rovescia», come direbbe Fink,>’ del
Terzo paesaggio significa rivedere radicalmente la nostra concezione del soggetto e il
rapporto che questi intrattiene con il tempo, e, parimenti, il rapporto che il tempo

intrattiene con lo spazio e con la natura. Soprattutto, bisogna riformulare una concezione

50 Cfr. M. Merleau-Ponty, Parcours 1935-1951, Verdier, Lagrasse 1997, p. 30.

LS. Righetti, op. cit., p. 49.

52 P. Ricceur, Tempo e racconto 111, tr. it. G. Grampa, Jaca Book, Milano 1988, p. 26.

33 Cfr. Merleau-Ponty, I visibile e I'invisibile, cit., p. 282.

54 Merleau-Ponty ne 1 visibile e I'invisibile, 1a descrive come «Urstiftung simultanea di tempo e spazio, la
quale fa si che ci sia un paesaggio storico e una inscrizione quasi geografica della storia» (ivi, p. 299, c.n.).
55 Merleau-Ponty, Segni, p. 89.

56 Ivi, p. 81. Cfr. inoltre A. Berleant, Reconsidering scenic beauty, in “Environmental Values”, 19, 2010,
pp- 335-350.

ST E. Fink, Studi di fenomenologia 1930-1939, tr. it. N. Zippel, Lithos Editrice, Roma 2010, p. 273.

33 Itinera, N. 27, 2024



della prassi umana, che, mantenendosi trasformatrice, presenti al proprio interno un lato
di opacita e di passivita che non puo venir mai completamente rischiarato o riattivato. Ci
sembra, infine, che solo il corpo, nella sua materialita e visibilita pesante, incarni tutti
questi valori e possa costituirsi come «il sistema di riferimento fenomenologico attraverso
il quale stabiliamo il senso stesso del nostro abitare».>

La teoria dell'iniziativa del sé narrativo di Ricoeur, nonostante sia una delle
reinterpretazioni piu sofisticate del soggetto disponibili oggi, rischia di rivelarsi inadatta
ad affrontare il problema di cui stiamo trattando a causa di una parziale dimenticanza®
del corpo — che deriva da una concezione dell’aisthesis come mera recettivita e dalla
priorita assoluta data alla poiesis linguistica, come momento attivo di integrazione di
senso su cui ¢ fondata la sua ermeneutica della scrittura-lettura.®® Infatti, come evidenzia
Feyles,®! I’identita narrativa, perno della nozione di soggetto ricoeuriana, ¢ un’identita
disincarnata, 1’«io posso» dell’homme capable resta una funzione di linguaggio inserita
all’interno di una cornice interamente ermeneutica.’> Ogni potere del soggetto (parlare,
agire, raccontarsi, essere imputato moralmente, ricordare, riconoscere) ¢ attestazione di
un potere di dire o di giudicare — misura di comodo per superare dall’interno le derive
cognitiviste e soggettiviste del kantismo —, bilanciando inoltre il momento heideggeriano
dell’appartenenza e quello husserliano della distanziazione tramite I’immaginazione, in
funzione di un ridimensionamento della sensibilita e della percezione. Il mondo, in
particolare, risulta essere «l’insieme delle referenze spalancate da tutti 1 diversi testi

descrittivi o poetici che ho letto, interpretato e amato»,®’ e «comprendere questi testi vuol

38 Taddio, op cit., p. XXXI.

59 Usiamo I’espressione “parziale dimenticanza” perché Ricoeur affronta in pit occasioni il tema del corpo
(per esempio, ne I/ volontario e l'involontario). Ciononostante, come bene ha sintetizzato Derrida, Ricoeur
resta, anche per sua stessa ammissione, un filosofo della parola (cftr. J. Derrida, La parole. Donner, nommer,
appeler, in M. Revault d’Allonnes, F. Azouvi (dir.), Ricoeur, L’Herne, Paris 2004).

60 Cft. P. Ricceur, Tempo e racconto I1I, cit., pp. 257 e ss.

L Cfr. M. Feyles, L undicesimo studio, in “Rivista di Filosofia Neo-Scolastica”, 111/2, 2019, pp. 451-472.
2 Non sorprenderebbe quindi 1’assenza di riferimenti, in Sé come un altro, a Merleau-Ponty (cfr. V.
Melchiorre, L’io e I'altro. Confronto con Paul Ricoeur, Danese, Genova 1993, pp. 79 e ss.). Tuttavia,
criticando le tesi di Parfit, Ricoeur mette al centro proprio i temi della corporeita e della terrestrita, come si
diceva in precedenza, considerati come condizioni inaggirabili e insuperabili del nostro essere-nel-mondo
(cfr. Ricceur, S¢ come un altro, cit., p. 242). Un ulteriore esempio sono le osservazioni polemiche nei
confronti di Heidegger, secondo il quale, dice Ricoeur, la centralita della problematica del tempo, ha
“impedito di dare la sua possibilita a una fenomenologia della spazialita autentica e, dunque, a una ontologia
della carne” (ivi, p. 444). Tutto cid, comunque, rimane un mare inesplorato, che meriterebbe ulteriori
approfondimenti.

83 P. Ricceur, Tempo e racconto 1, tr. it. G. Grampa, Jaca Book, Milano 2016, p. 130

Itinera, N. 27, 2024 34



dire interpolare tra i predicati della nostra situazione tutti i significati che, di un semplice
ambiente (Umwelt), fanno un mondo (Welf)».%*

L’esplorazione ricoeuriana dell’architettura nel saggio Architecture et narrativité® traduce
ed estende questa concezione poetico-ermeneutica dell’identitda narrativa — che ¢
essenzialmente un’identita temporale — allo spazio, applicando all’urbanistica il modello
della triplice mimesis, che sottende, appunto, al processo di mondizzazione (umana)
dell’ambiente generico. Centrale ¢ il momento della configurazione, inteso come I’atto di
iscrizione di nuove strutture all’intero di un contesto urbano pre-figurato, abitato e gia
costruito. Alla sintesi temporale dell’eterogeneo tipica del racconto ¢ corrisposta la sintesi
spaziale del fare architetturale. Il successo di questo atto di iscrizione si gioca in fase di
progettazione, sull’equilibrio, fragile e in fieri, tra innovazione e rispetto della tradizione:
si scrive e si costruisce contro, accanto, sopra, vicino a una memoria del luogo depositata,
appunto, nel con-festo urbano.

L’abitare, quindi, ¢ il risultato di una rifigurazione pianificatrice e intenzionale, pur nella
polifonia delle voci e degli stili, negoziata con gli altri all’interno di una grande agorad,
piazza mercato e tribunale, il cui centro d’interesse non puod che essere il verbo-logos,
I’agire comunicativo e progettuale dell’anthropos. Non a caso, per Ricoeur, la Torre di
Babele diviene il simbolo di questa visione del linguaggio e dell’abitare. Il mito biblico ¢
considerato non solo come I’emblema de «la dispersion au plan de I’espace, la confusion
au plan de la communicabilité»,°® ma come la condizione orgiastica e dionisiaca del
linguaggio di fatto: una pluralita innocente a cui puo, in linea di diritto, apportare sempre
soccorso 1’ordine apollineo di una traduzione giusta e proporzionale.

Cosi, tradizione e traduzione si rivelano essere 1’arché e il telos per uomini
costitutivamente destinati a essere cittadini, i quali, per caso, destino o coscienza,®’ si
sono ritagliati all’interno della natura uno spazio proprio potenzialmente misurabile e
calcolabile. Questa fiducia ricoeuriana nella regola (nomos) e nel logos dimentica, forse,

che la forza del linguaggio «affonda le sue radici piu nel profondo, nell’espressivita del

4 Ibid.

65 P. Ricceur, Architecture et narrativité, in “Urbanisme”, 303, 1998, pp. 44-51, ora in "Etudes
Ricceuriennes/Ricceur Studies", 7/2, 2016, pp. 20-30.

6 P. Ricoeur, Le Juste II, Seuil, Paris 2001, p. 56.

67 Ricoeur parla dell’essere umano come di «un essere che si ¢ strappato per differenza ai rapporti
intranaturali» (Id, I/ conflitto delle interpretazioni, tr. it. R. Balzarotti, F. Botturi, G. Colombo, Jaca Book,
Milano 2020, p. 275).

35 Itinera, N. 27, 2024



cosmo, nel voler-dire del desiderio», oltre che «nella varieta immaginativa dei soggetti»,®
ovvero nella relazione percettiva, affettiva e corporea con I’ambiente, nella “memoria”
della Terra, «passato mai stato presente», e nell’auto-formativita spontanea della Natura.
Mantenendo prioritario il senso sul sensibile, 1’orizzonte umano della mimesis sulla
physis, la volonta sull’inconscio, Ricoeur ci impone di scegliere il primo di questi due
centri, che, naturalmente, restano impossibili da far convergere e che non possono essere
avvicinati, né di fatto, né per principio, nemmeno all’infinito dell’interpretazione.®’
Seguendo invece Latour, «ce qui rend trés peu plausible I’idée d’un choix pour ou contre
I’anthropocentrisme, c’est qu’il y ait un centre, ou plutot deux, I’homme et la nature, entre
lesquels il faudrait prétendument choisir».”

Occorrerebbe pit opportunamente pensare la relazione abitativa umano-ambiente in

"l come co-creazione reciproca, non esclusivamente linguistica, ma

termini traiettivi,
corporea, emozionale, atmosferica, attivo-passiva dell’ente e del suo milieu. Per un
umano terrestre (Earthbound), i1 modello alternativo di soggettivita progettante e di

storicita a cui vogliamo fare riferimento — come pure intuisce Ricoeur, in un pensiero

8 1d, Dell’interpretazione. Saggio su Freud, tr. it. E. Renzi, il Saggiatore, Milano 2002, p. 28.

% Questa immagine spaziale ¢ tratta da P. Downes, At the Threshold of Ricoeur’s Concerns in La Métaphore
Vive: 4 Spatial Discourse of Diametric and Concentric Structures of Relation Building on Lévi-Strauss, in
“Etudes Ricoeuriennes / Ricoeur Studies”, 7 (2), 2016, pp. 146-163. Le due circonferenze, nel nostro caso,
sono la rappresentazione dell’ontologia del s¢ e di una possibile cosmologia, che Ricoeur, secondo
un’intenzione kantiana, tiene separate per evitare di ricadere nelle secche di un’ontologia fondamentale
come quella di Heidegger, la quale, demoralizzando e deresponsabilizzando il soggetto, lo rende incapace
di affrontare il male e il tragico dell’azione. Il simbolo, per esempio, che pure «esita sulla linea di confine
fra bios e logos» e «testimonia del radicamento originario del Discorso nella Vita» (P. Ricoeur, Parola e
simbolo, tr. it. G. Losito, in Filosofia e linguaggio, a cura di D. Jervolino, Guerini e Associati, Milano 1994,
p. 157), viene in seguito attirato verso la metafora e il concetto e cosi assorbito nel regno del verbale e della
prassi comunicativa, allontanandosi asintoticamente dalla sua “terrenita”.

70 B. Latour, Ou atterrir? Comment s orienter en politique, La Découverte, Paris 2017, p. 110.

"L Cfr. A. Berque, op. cit., pp. 148 ¢ ss.

Itinera, N. 27, 2024 36



sull’azione e sul presente purtroppo eluso troppo velocemente” — & quello proposto da
Merleau-Ponty nella sua filosofia del corpo-carne con la nozione di istituzione.”
L’attivita poietica del soggetto istituente (terrestre e corporeo) ¢ un fare che esprime un
certo commercio anonimo, passivo e muto con la quotidianita e la natura; il gesto creativo
dell’artista — che € umano, non un demiurgo’* — eccede sempre il computo lineare del
pensiero e della parola, perché «l’opera non si fa lontano dalle cose, in qualche intimo
laboratorio»,” bensi a contatto con il mondo, e sorge come all’insaputa dell’autore,
tacitamente. Il campo dispiegato da un evento-matrice ¢ allora un «ambiente in cui una
forma gravida di contingenza apre, a un tratto, un ciclo di avvenire, ¢ lo comanda con
lautorita dell’istituito».’® La storia dell’opera, a questo punto, deve essere spazzolata
contropelo, come intendeva Benjamin, al fine di farne emergere una sottostante /ogica
della contingenza,’”” un logo sensibile o uno stile nel quale senso € non-senso sono 1’uno
il risvolto dell’altro, a coté di un soggetto corporeo e imperfetto, balbettante, perché solo
nell’imperfezione ¢’¢ una promessa di cambiamento. Non bisogna qui scegliere tra due
centri, ma assecondare il movimento chiastico e reversibile di due mani che si toccano,
di una metafora carnale o di un’idea sensibile, le quali non hanno alcun bisogno delle
buone intenzioni di cui ¢ lastricata la «via regale dell’analogia»’ per tenere assieme
identita e differenza, passato e futuro, natura e cultura.

Siamo cosi indotti a non considerare 1’inatteso, o il residuo nel nostro caso, come un mero
pervertimento del progetto, un non calcolato che un algoritmo piu sofisticato, dialettico o

finanziario che sia, potra integrare, bensi come la condizione di marginalita o di

72 ([L] esperienza dell’io posso, radice dell’io sono [...] presenta il notevole vantaggio di designare il corpo
proprio come il mediatore piu originario tra il corso del vissuto e I’ordine del mondo» (Ricoeur, Tempo e
racconto IlI, p. 351). Ma ¢ la nozione di iniziativa e la ripresa della teoria dei sistemi di von Wright — in
particolare la nozione di chiusura del sistema, con cui Ricoeur riconfigura I’assetto della filosofia pratica
di Kant —, a impedire di concretizzare piu sinergicamente nel corpo attivita e passivita, cultura e natura, vita
e forma. Usando una terminologia latouriana, Ricoeur ¢ riformista in materia di diritto civile e penale
(critico nei confronti della rigidita del formalismo e del contrattualismo moderno, da Kant a Rawls), ma ¢
conservatorista intransigente in materia di costituzione: la garanzia ontologica che legittima una morale e
una giustizia, che attesta la capacita etica e politica del soggetto, resta I’'umanita, in particolare 1’umanita
europea (greco-cristiana) edificata da Aristotele e Agostino, da Kant e Husserl sui principi di uguaglianza,
di rispetto reciproco e di telos razionale (corpo spirituale, corpo volontario).

3 Per un approfondimento, E. Lisciani-Petrini, Merleau-Ponty: potenza dell’istituzione, in “Discipline
filosofiche”, 29/2, 2019, pp. 71-98, R. Terzi, Institution, événement et histoire chez Merleau-Ponty, in
“Bulletin d'Analyse Phénoménologique”, 13/3, 2017, pp. 1-29.

4 Merleau-Ponty, Segni, cit., p. 64.

S i, p. 73.

6 Ivi, p. 147.

"7 1d., L istituzione, La passivitd, cit., pp. 163 ¢ ss.

8 P. Ricoeur, Finitudine e colpa, tr. it. M.S. Girardet, Morcelliana, Brescia 2021, p. 57.

37 Itinera, N. 27, 2024



impensato della prassi umana, che, senza cadere in un’illusione retrospettiva, deve r-

esistere quale luogo della contingenza:

noi dobbiamo concepire un labirinto di atti spontanei che si riprendono, che talvolta si
intersecano e talvolta si confermano, ma attraverso queste deviazioni, quali riflussi di

disordine, dobbiamo convincerci che tutta ’impresa riposa su sé stessa.”

Il soggetto libero, la cui iniziativa resta invischiata nell’inerzia, nella resistenza passiva
di un’avversita anonima,®® la sua terrestrita, si definisce e nei limiti di un campo di
possibilita storiche gia istituite e nei limiti di un campo mai completamente storicizzabile,

la natura;®!

cosi, la sua opera resta aperta a un avvenire ricco di ulteriori possibilita,
realizzabili solo prendendo posizione in favore di quel trascendentale della morte di cui
parlava Derrida, che si afferma in quanto ripetizione, ma a cui ¢ preclusa la sicurezza

ingegneristica della ridondanza.

Conclusione: figure di spazio ed enjambement

Che fare dopo Prometeo? Quale puod essere 1’ethos del presente? Oltre il principio di
prestazione e la razionalita strumentale, Marcuse aveva proposto due modelli archetipici
alternativi, Orfeo e Narciso.®? Certo, oggi il mito di Narciso, emblema di una «vita di
bellezza» e di mera contemplazione, non solo risulta inattuale, ma anche deleterio, figlio
di quell’atteggiamento epicureo che, di fronte alla crisi, ci induce a rifugiarci, forse
vigliaccamente, nella solitudine o nell’amicizia di quelli che Heidegger, in un eccesso di
aristocraticismo bucolico, avrebbe considerati «rari e pochix». E invece Orfeo a offrirci il
modello per una nuova educazione ecologica, grazie alla quale si rivaluti la resistenza del
bios naturale sul quale le nostre vite umane sono fondate e mobilitate. E di questo
movimento del nostro corpo e del suolo terrestre,3® che & anche possibilita di stasi, ¢
rappresentazione la prassi del soggetto istituente merleaupontyano e del giardiniere di
Clément. Solo cosi potremo comprendere come a ogni trasformazione esteriore della

natura che apportiamo con la nostra opera, corrisponde una trasformazione interiore, un

" 1d., Segni, cit., p. 274.

80 Cfr. ivi, p. 271.

81 Cfr. lofrida, op. cit., p. 54.

82 H. Marcuse, Eros e civilta, tr. it. L. Bassi, Einaudi, Torino 2001, pp. 183 ¢ ss.
8 Cfr. Merleau-Ponty, Linguaggio, storia, natura, cit., pp. 122-3.

Itinera, N. 27, 2024 38



contraccolpo illuminante o un contrattempo cianotico che subiscono le nostre esistenze.
Bisogna, allora, «conservare 1’equilibrio dell’ombra e della luce»,®* poiché eliofilia e
sciafilia, nella friche o sulla Terra, non sono atteggiamenti contrapposti, ma
complementari. La tensione dell’Eros orfico, cosi limitato, ¢ quindi quel simbolismo
d’indivisione intimamente dialettico nel quale il pittore, 1’artista o I’architetto si
immergono per reperire nuove dimensionalitd d’essere e strutturare interi nuovi campi di
relazioni grazie alle quali valorizzare e dare giusto spazio alle differenze. Da questa
angolazione obliqua ¢ possibile far emergere anche delle regolarita, che non sono
prestabilite, ma si realizzano nello stesso esplicitarsi della materia. Non ¢’¢, insomma,
addomesticamento o totalizzazione, né atto tetico di un soggetto sovrano che impone
«norme impietrite e artificiali».®®

Infatti, € solo riconoscendo i limiti di movimento, i vincoli terrestri, del soggetto istituente
che puo essere compreso il «modo di spazialita»®® che gli conviene. Il chiasma della carne
e del mondo ¢ inteso da Merleau-Ponty anche nei termini di «scavalcamento»
(enjambement), procedimento stilistico che non puod essere né udito né scritto:
I’enjambement consiste nel lasciare semplicemente spazio. L’enjambement funziona
mettendo in sospeso, ponendoci beffardamente in attesa di qualcosa verso cui siamo gia
protesi, ma che, grazie a questa interruzione, potrebbe riservare una sorpresa oltre le
nostre anticipazioni. Aprendo, si, una finestra per la calma, per la riflessione e per il
respiro, 1’enjambement gioca di contrappunti e di sincopi con il progetto, con la struttura
della frase e, in fondo, con I’ovvieta, finendo per gettarci nello thauma: ¢ «una domanda-
sapere, che per principio non puo essere superata da nessun enunciato o risposta, quindi,
forse il modo proprio del nostro rapporto con I’Essere».?” L’enjambement dispiega inoltre
lo spazio per una comunicazione non solo interumana; ¢ 1’istante in cui sta spezzandosi
quel filo di silenzio interposto tra un corpo che si appresta a tacere e uno che inizia a
parlare o che, addirittura, non puo parlare: “auscultazione o palpazione in spessore [...]

che mette in questione la “coincidenza™».®8 La, nello spazio di due labbra che si serrano,

8 Clément, 1l giardino in movimento, cit., p. 7.

85 E. Lisciani-Petrini, op. cit., p. 88.

8 R. Barbaras, Motricité et phénoménalité chez le dernier Merleau-Ponty, in M Richir, E Tassin, Merleau-
Ponty. Phénoménologie et experiences, Millon, Grenoble 1992, p. 35.

87 Merleau-Ponty, Il visibile e [ 'invisibile, cit., pp. 164 ¢ 165.

88 Ibid.

39 Itinera, N. 27, 2024



“si assiste a una sorta di propagazione, di trasgressione o di scavalcamento che prefigura
il passaggio dal solus ipse all’altro».*

Il bisogno di gettare ponti e costruire connessioni resta una necessita incrollabile
dell’animo umano. E per questo che imparare ad abitare significa imparare a fare i conti
con quel fondo magmatico e oscuro che infesta, come certa vegetazione, 1’essere
dell’uomo e che richiede una disciplina particolare e unica per essere (ir)colto. Lo spazio
dischiuso dall’enjambement o dalla friche ¢ I’«ambito indeciso in cui ci troviamo [...]
I’ambito stesso della nostra vita e della nostra vita conoscitiva».” E la dura disciplina del
lasciar spazio che deve regolamentare e ingiungere alla responsabilita del co-abitare,
insegnandoci a piantare e lasciar crescere, non solo a versare o estirpare. Il coltivare

! costituisce la base per una paideia

lasciando esprimere, come essenza della cultura,’
ecologica rigorosa con la quale ci si esercita a una certa felicita dell’imprevisto, cogliendo
il rischio di vivere, in compagnia di quella piccola pietra®? che testimonia, in quanto parte

totale, la grazia della generazione.

8 1d., Segni, cit., p. 201.

N1d., Il visibile e l'invisibile, cit., p. 142.

! Per un esempio di attivismo e pratica concreta si rimanda all’intero e inestimabile lavoro di Stefano
Mancuso. A titolo generale, cfr. S. Mancuso, Fitopolis, la citta vivente, Laterza, Roma-Bari 2023.

92 Cfr. R. Barbaras, L appartenence. Vers une cosmologie phénoménologique, Pecters, Louvain-La-Neuve
2019.

Itinera, N. 27, 2024 40



