
Technogenesis of the Earth 
Simondon and the Neo-magic 

 

 

Gregorio Tenti 

gregorio.tenti@upf.edu 

 

 

Gilbert Simondon was among the first to observe the rise of planetary technologies and 
to integrate this phenomenon into his philosophy. Already since On the Mode of Existence 
of Technical Objects, Simondon claimed that technology is endowed with an intrinsic 
ecumenic tendency and that this tendency is manifesting through the technical ensembles 
of the informational era: technics is constructing the Earth as a new «techno-geographic 
environment». This paper aims at analyzing Simondon’s view on planetary technology 
and infrastructural networks, also in the light of the structural instability characterizing 
today’s social and natural systems. In the conclusions, an alternative way towards cultural 
progress is suggested, the one that Simondon discarded: the way of “aesthetics after 
aesthetics”. Aesthetics might in fact offer a different model to situate the human groups 
in the techno-planetary environment and overcome extractivist authoritarianism, as long 
as it finds effective realization into a neo-magic paradigm. 
 
 

Keywords: Infrastructures, Geophilosophy, Planetary Thinking, Philosophy of 
Technology, Information Age. 
 

 

 
 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

94 

Tecnogenesi della Terra 
Simondon e il neo-magico  

 

 

Gregorio Tenti 

gregorio.tenti@upf.edu 

 

 

I. Del modo di esistenza delle infrastrutture planetarie 

 

Gilbert Simondon è ormai entrato di diritto nel novero dei pensatori della tecnica più 

importanti del secolo passato. Buona parte della sua opera – fatta eccezione per il suo 

capolavoro, L’individuazione alla luce delle nozioni di forma e informazione, pubblicata 

postuma nel 2005 – è stata dedicata a una riflessione sul sistema di mediazioni tra essere 

umano e mondo come sistema tecnologico e, in senso più ampio, come sistema tecnico. 

La filosofia della tecnica simondoniana è al centro non solo del suo saggio più celebre, 

Del modo di esistenza degli oggetti tecnici (1958), ma anche di numerosi corsi universitari 

tenuti alla Sorbonne a partire dal 1963, dove Simondon ha ricoperto la cattedra di 

Psicologia fino al 1984.  

Prenderemo spunto da uno di questi corsi, ancora poco conosciuti oltre la cerchia degli 

specialisti. Si tratta di un corso in Psicologia generale intitolato L’Homme et l’objet e 

tenuto tra il 1974 e il 1975, di cui ci resta un semplice résumé (e di cui occorre quindi 

immaginare una trattazione orale più ampia). Simondon vi affronta il tema generalissimo 

della relazione tra soggetto umano e mondo oggettivo, di cui enuncia innanzitutto una 

legge di scala: «la relazione dell’uomo con l’oggetto varia in funzione della distanza che 

li separa; è dunque in funzione di ordini di grandezza dell’oggetto che questa relazione 

deve essere studiata»1. Questo aspetto tornerà a più riprese nello sviluppo della nostra 

analisi. 

Nella terza e ultima parte del corso, Simondon introduce una questione che si pone 

sulla più alta scala di grandezza del rapporto tra essere umano e mondo: la questione della 

 
1 G. Simondon, L’Homme et l’objet (1974-74), in Id., La résolution des problèmes, PUF, Paris 2018, p. 12. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

95 

«conoscenza della Terra» e dell’«azione sulla Terra per mezzo di grandi opere». I 

riferimenti a questo tema, come vedremo, non mancano nella sua opera, ma sono 

raramente oggetto di trattazione specifica: la breve trattazione contenuta ne L’Homme et 

l’objet ce ne offre una utile sintesi. Simondon ripercorre le modalità dell’azione umana 

sulla Terra a partire dall’«esplorazione marittima dei mari e delle coste»2, che alle soglie 

della modernità diventa esplorazione intercontinentale. L’esplorazione è il primo atto 

dell’utilizzazione tecnica del pianeta: una lunga e onerosa fase di misurazione. La 

tecnicizzazione vera e propria inizia quando i fondali, i rilievi, le geologie sono già 

diventate «una mappa continua»: la misurazione è necessaria alla riconduzione delle scale 

macroscopiche alle scale mesoscopiche entro cui si muove dell’esperienza umana. 

«Verso il 1830-1850», scrive Simondon, «questo continuo era abbastanza raffinato e 

stabile da permettere di scavare dei canali attraverso gli istmi e d’intraprendere altre 

grandi opere corrispondenti all’evoluzione dell’industria pesante»3.  

Simondon sembra suggerire che all’altezza di queste prime imprese tecnologiche 

planetarie (ponti, tunnel, canali, ferrovie, poi linee di aviazione e impianti di sfruttamento 

dell’energia) ha luogo un mutamento nell’approccio tecnico fondamentale dell’essere 

umano verso il mondo. Per costruire un viadotto come il famoso Ponte di Garabit di 

Gustave Eiffel, ad esempio, «non si tratta in alcun modo […] di vincere la natura come 

una forza ostile sfruttandola, ma piuttosto di completare la natura aggiungendo delle vie 

di comunicazione»4. La concezione della tecnica come sfruttamento predatorio della 

Terra è superata nel momento in cui si comincia ad agire sul pianeta come dominio 

d’oggettività complessivo nella misura in cui non si sfrutta la natura per fini esterni ad 

essa, ma la si «completa». Questo ideale di mimesis virtuosa non è ottenuto, per 

Simondon, al fine utile di abitare (o colonizzare) la Terra, di trasformarla cioè in una 

nuova forma di vita globale, bensì al fine più ampio di “arricchirla di significato”.  

Non tutti gli sforzi di organizzazione tecno-geografica, dunque, hanno carattere 

predatorio: occorre distinguere tra quelli che discendono direttamente dall’industria 

pesante (che Simondon definisce «tecnocratici») e quelli che potremmo definire 

infrastrutturali, caratteristici di un altro tipo di industria e di un altro tipo di tecnologia. 

 
2 Ivi, p. 45. 
3 Ibid. 
4 Ivi, p. 46. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

96 

La «tecnocrazia» è una degenerazione della tecnica culturalmente veicolata e basata sulla 

riduzione dell’oggetto tecnico alla funzione di utilità umana. L’alienazione dell’essere 

umano dal proprio dominio d’oggettività si produce proprio nel momento in cui la tecnica 

è ridotta a un ambito di mezzi rivolti a un fine utilitario attraverso la conquista della 

natura: «nasce allora un tecnicismo smodato che è solo un’idolatria della macchina e, 

grazie a tale idolatria, […] un’aspirazione tecnocratica al potere incondizionato. Il 

desiderio di potenza consacra la macchina come strumento di supremazia»5. «La 

macchina è uno schiavo che serve a fare altri schiavi»6, ovvero a soggiogare le forze 

naturali e umane.  

 
L’essere umano entra in possesso delle interiora della terra, attraversa e ara, supera ciò che fino a 
quel giorno era rimasto insuperabile. La tecnocrazia assume così un certo senso di violazione del 
sacro. Gettare un ponte su un braccio di mare, collegare un’isola al continente, perforare un istmo 
vuol dire modificare la configurazione della terra, attentare alla sua integrità naturale. Vi è un 
orgoglio di dominio nella violenza e l’uomo si dà il titolo di creatore o per lo meno di supervisore 
della creazione: gioca un ruolo demiurgico. È il sogno di Faust, ripreso da una società tutta intera, 
dall’insieme dei tecnici7. 

 

Questa concezione titanica e schiavistica della tecnica nasce in una certa epoca 

tecnologica, quella industriale ottocentesca, e in un assetto psico-sociale in cui la tecnica 

si isola dagli altri aspetti della cultura: dunque non è – lo ripetiamo – intrinseca alla natura 

stessa della tecnica. L’heideggeriano Gestell, il nichilistico «disporre» del mondo tramite 

agire strumentale, è in realtà il prodotto dell’epoca del motore, «l’età della 

termodinamica»8. La concezione della tecnica che contraddistingue l’età della 

rivoluzione industriale si basa sulla trasformazione dell’energia in vista di un lavoro, e 

produce di conseguenza strumenti di potenza, rendimento, imbrigliamento e 

scatenamento delle energie primarie. Quest’epoca è la culla della tecnocrazia e segna 

l’inizio dell’azione tecnica planetaria. 

Ma Simondon era testimone ormai da decenni di un’altra rivoluzione tecnologica, la 

cosiddetta rivoluzione dell’informazione. La concezione informazionale della tecnica non 

è più quella industriale e termodinamica: su questo assunto storico si fonda l’intera 

 
5 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, Orthotes, Napoli-Salerno 2020, p. 12. 
6 Ivi, p. 144. 
7 Ivi, p. 145. 
8 Ibid. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

97 

filosofia della tecnica simondoniana. Laddove la tecnica industriale si basa sullo 

sfruttamento e sulla trasformazione di energia secondo i principi della termodinamica, la 

tecnica informazionale si basa sui meccanismi di controllo o di regolazione (da cui deriva 

il nome e il concetto di “cibernetica”) e sullo sviluppo dei veicoli d’informazione. Dal 

mezzo d’informazione meccanica che serviva a regolare le macchine termiche si passa 

all’uso massiccio delle correnti deboli, ovvero «le correnti elettriche considerate non 

come portatrici d’energia, ma come veicoli di un’informazione»9: dalla macchina che 

compie un lavoro, dunque, alla macchina che elabora un significato – sia per sé stessa, 

sotto forma di auto-regolazione del proprio funzionamento (che la rende man mano più 

indipendente dall’utilizzatore), che per l’utilizzatore stesso. Mentre la tecnica 

termodinamica è una tecnica sostanzialmente quantitativa e utilitaria, la tecnica 

informazionale è sostanzialmente qualitativa e volta a superare il dominio dell’utile, in 

quanto atta a veicolare un contenuto di significato anziché di amplificare e aumentare un 

input energetico.  

La differenza tra un’automobile e un telefono sta tutta nel passaggio da una tecnologia 

incentrata sulla macchina e sulla struttura tecnica individuale a una tecnologia incentrata 

sull’insieme e sull’infrastruttura, ovvero sulla relazione di significato. È vero che 

l’automobile necessita di un’infrastruttura stradale per funzionare; ma l’infrastruttura è 

per l’appunto conseguenza del funzionamento di un’individualità tecnica, il motore. Al 

contrario, il telefono è il semplice terminale di un’infrastruttura, per cui è l’insieme a 

guadagnare priorità logica e ontologica: lo strumento (il terminale) è la mera interfaccia 

dell’infrastruttura, che si estende al di là della nostra esperienza. Torniamo dunque 

all’argomento da cui eravamo partiti. La tecnicizzazione del pianeta inizia in fase 

industriale e in chiave del tutto subordinata alla produzione di energia, ma si consolida 

nell’età informazionale, rivolgendosi alla produzione di informazione. Se nel XIX secolo 

la costruzione di ponti, ferrovie, canali era necessaria al funzionamento dell’industria (e 

da ultimo al funzionamento delle macchine), nel XX secolo invece la mediazione 

infrastrutturale diviene l’atto tecnico primario: così la tecnica informazionale si emancipa 

definitivamente dalla strumentalità e si rivolge all’integrazione interna della Terra intesa 

come sistema planetario di significato. 

 
9 Ivi, p. 147. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

98 

Il passaggio tratto da L’Homme et l’objet ci è servito da spunto per avvicinare la 

prospettiva simondoniana sulle infrastrutture planetarie e a stabilire sin da subito che in 

Simondon c’è una tecnica planetaria negativa, corrispondente a una tecnologia sorpassata 

e a un’ideologia deformante, e una tecnica planetaria positiva, volta a proseguire un 

movimento di integrazione ed emergenza del significato che – come ora vedremo – 

corrisponde alla natura stessa. Il breve testo del ’74, infine, si conclude ricordandoci che 

la prospettiva planetaria è anche necessariamente una prospettiva cosmica. Considerare 

la Terra come un sistema integrato ci pone di fronte a ciò che sta oltre il sistema stesso, il 

cosmo – e viceversa, l’esplorazione del cosmo è fonte di ulteriore integrazione del 

pianeta10. Simondon precisa che sotto questo aspetto ci troviamo ancora in un’epoca di 

esplorazione primitiva, analoga all’epoca della navigazione costiera. Già in quegli anni, 

tuttavia, lo spazio cosmico immediatamente sopra la Terra si avviava a diventare uno 

spazio infrastrutturale fondamentale per lo sviluppo delle tecnologie dell’informazione, 

dunque una zona di integrazione tecno-planetaria estremamente rilevante. 

 

 

2. Reticolazioni del mondo 

 

La concezione simondoniana della tecnica, come tutta la sua filosofia, adotta un metodo 

genetico. Applicare il «metodo genetico» ai sistemi tecnici11 significa considerarli come 

«ciò di cui vi è genesi»12 specifica, entro un regime di individuazione a sé. Genesi, 

naturalmente, non è qui sinonimo di nascita in senso biologico: avere genesi significa 

costituirsi come sistemi di significato, come determinazioni ontologiche in grado di 

elaborare in maniera nuova un contenuto d’informazione prendendo forma di 

conseguenza. Premessa fondamentale di questa idea è che la dimensione del significato 

non è inaugurata dall’essere umano e dal suo proprio fare: «informazione» è proprio 

quella genesi del significato (quella messa-in-forma) che avviene a tutti i livelli 

 
10 Cfr. su questo aspetto M. Vegetti, L’invenzione del globo. Spazio, potere, comunicazione nell’epoca 
dell’aria (Einaudi, Torino 2017), e T. Morawski, M. Vegetti (a cura di), Earthscapes. Le conseguenze della 
visione della Terra dallo spazio (Milano, Donzelli 2024). 
11 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 22. È importante ricordare che, secondo 
la tradizione filosofica, gli oggetti tecnici sono per loro essenza privi di genesi autonoma e dipendono 
ontologicamente dall’attività umana. 
12 Ibid. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

99 

dell’Essere. Quando afferma che la tecnica prolunga la natura, Simondon sta affermando 

che la natura è autonomamente produttrice di significato e che i regimi della 

significazione umana si radicano in essa e la promuovono. 

Assistiamo a due importanti spostamenti rispetto alla posizione più o meno 

esplicitamente ostile alla tecnica che potremmo attribuire, paradigmaticamente, a un 

autore come Heidegger. In primo luogo, lo si è detto, l’Essere non attende l’umano per 

«aprirsi», ovvero per inaugurare la dimensione del significato; le modalità umane del 

significato non hanno alcuna priorità rispetto a tutte le altre. In secondo luogo, l’agire 

umano rivolto alla genesi dell’Essere non corrisponde al fare poietico inteso come 

inaugurazione poetico-spirituale di un mondo, ma al fare tecnologico, riconcettualizzato 

come ambito dell’agire morfogenetico umano. La tecnica non è dunque estrattiva e 

schiavistica per sua essenza: è bensì passibile di isolamento e idolatria all’interno di una 

cultura, e dunque di degenerazione in «tecnocrazia». La tecnica, in Simondon, 

rappresenta il vettore genetico più importante dei collettivi umani13, e soltanto quanto non 

è bilanciata dagli altri ambiti fondamentali di una cultura finisce per ridurre il mondo a 

un dominio frammentato e infinitamente disponibile. 

La tecnica non produce oggetti, ma linee di informazione, serie genetiche a cui fa capo 

una stratificazione modale: una dimensione d’attualità e una dimensione di potenzialità. 

Ogni singola struttura tecnica si accompagna a un dominio di potenzialità nella forma di 

un «ambiente associato», entro cui può prodursi una dinamica di feedback positivo (o 

«ricorrenza della causalità»14). Un oggetto tecnico non viene mai da sé, ma è densamente 

e variamente legato al suo milieu; e proprio nello scambio con il milieu esso è in grado di 

svilupparsi per auto-correlazione, ovvero per integrazione interna al sistema struttura-

ambiente. Il milieu tecnico è da intendersi in generale come il dominio di potenzialità di 

una struttura attuale, ma anche come l’insieme delle condizioni materiali che permettono 

il funzionamento dell’oggetto: come «un certo regime degli elementi naturali che 

 
13 «Anche se le tecniche non avessero né utilità né fine», scrive Simondon, «avrebbero un senso: esse sono 
nella specie umana il modo più concreto di evolvere» (G. Simondon, Cultura e tecnica, in Id., Sulla tecnica, 
Orthotes, Napoli-Salerno 2017, p. 266). Su questi temi, qui ripercorsi sommariamente, cfr. ad esempio A. 
de Boever, A. Murray, J. Roffe, A. Woodward (eds.), Gilbert Simondon. Being and Technology, Edinburgh 
University Press, Edinburgh 2012, e S. Mills, Gilbert Simondon: Information, Technology, and Media, 
Rowman & Littlefield, London-New York 2016. 
14 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 59. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

100 

circondano l’essere tecnico, legato ad un certo ambiente degli elementi che costituiscono 

l’essere tecnico»15.  

Le strutture tecniche si comprendono sempre in relazione al loro ambiente. Così, un 

oggetto può essere «elemento» se fa parte di un «individuo» più ampio, e individuo se fa 

parte di un «insieme». Un elemento tecnico può essere pensato per esempio come un 

singolo strumento o meccanismo, un individuo come una macchina, un insieme come 

un’officina. La scansione elemento-individuo-insieme suggerisce che l’evoluzione 

tecnica così come Simondon la descrive tende essenzialmente alla ramificazione in 

sistemi di integrazione sempre più ampi, integrati e ricchi di informazione: ogni 

evoluzione d’oggetto pone un nuovo milieu tecno-geografico come sua condizione, un 

milieu sempre più ampio e ricco16. Il limite superiore di questa direzione di sviluppo 

sembra essere per l’appunto l’«insieme» tecnico, definito come «un tessuto di individui 

tecnici in relazione d’interconnessione»17. Se è vero che insiemi tecnici si danno già a 

livello pre-industriale (le officine) e industriale (la fabbrica), al tempo di Simondon era 

piuttosto evidente come insiemi ancora più integrati, ampi e capillari si stessero creando 

su scale di grandezza planetarie. In questo modo gli insiemi diventano vere e proprie 

«reti» il cui ambiente tecno-geografico è la Terra stessa intesa come pianeta18. 

La rete è un tipo particolare di insieme tecnico caratterizzato da scale di grandezza più 

ampie di quella dell’esperienza umana, la quale occupa una «zona mesotecnica»19. Il 

concetto di rete tecnica si riferisce concretamente sia alla rete di produzione e 

distribuzione che alla rete informazionale. L’oggetto di rete appare soltanto a livello degli 

insiemi tecnici20; d’altra parte, solo in quanto rete l’oggetto tecnico si dispiega 

completamente: «non ci può essere dispiegamento di una reale apertura degli oggetti 

tecnici», afferma Simondon, «senza creazione di una rete di tecnicità»21. Così l’oggetto, 

nella sua tendenza ad ampliarsi lungo l’intera ampiezza della Terra, tende anche a 

 
15 Ivi, pp. 59-60. 
16 Ivi, p. 58-59. 
17 Ivi, p. 144. 
18 In accezione non dissimile da quella heideggeriana, la nozione simondoniana di «Terra» si sovrappone a 
quella di natura come physis. In Simondon, però, non c’è nulla di simile alla relazione di 
istituzione/disvelamento tra Mondo (inteso come dominio esclusivo del Dasein) e Terra: la mondificazione 
umana della Terra non ha alcuna priorità – lo ripetiamo – rispetto alle altre modalità di elaborazione 
dell’Essere, ovvero agli altri regimi di individuazione. 
19 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicità (1960-61), in Id., Sulla tecnica, cit., p. 51. 
20 G. Simondon, Intervista sulla meccanologia (1968), in Id., Sulla tecnica, cit.  
21 Ivi, p. 49. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

101 

simbolizzarsi, ovvero a diventare rimando mesoscopico a un ambiente macroscopico. «La 

tecnicità della telefonia», ad esempio, «è nell’insieme costituito dalla rete e dagli 

apparecchi, non è contenuta in un solo oggetto»: in questo senso «ogni utensile esiste 

sempre meno come oggetto e sempre più come simbolo»22. Soprattutto nell’era 

informazionale si assiste ad uno «sdoppiamento» tra ordine mesotecnico e ordine 

macrotecnico, tra apparecchi d’interfaccia preposti a collegare l’utilizzatore alla rete e la 

struttura della rete stessa, che supera radicalmente l’esperienza dell’utilizzatore. Così 

l’essere umano è messo nella condizione di entrare in contatto con l’intero campo: «tutta 

la forza della rete è disponibile in ciascuno dei suoi punti e i suoi nodi si tessono insieme 

a quelli del mondo»23.  

L’aspirazione dell’oggetto tecnico alla rete, dovuta al suo modo di sviluppo intrinseco 

(autocorrelazione per mezzo dell’ampliamento e arricchimento del milieu), è una vera e 

propria aspirazione «ecumenica», che diventa immediatamente aspirazione cosmica.    

 
La condizione di vita, la condizione di sicurezza, ciò in rapporto a cui assumono un significato i 
quadri sociali del tempo e dello spazio, è la rete tecnica. L’ora locale è definita in rapporta all’ora 
GMT [il fuso orario unico di riferimento della Terra]. Le reti di radionavigazione si connettono, si 
danno il cambio e coprono il mondo. Un ecumenismo di fatto, che ingloba le nazioni, esiste nelle 
reti tecniche. Le linee di aviazione, le trasmissioni ed emissioni radiotelefoniche fanno il giro della 
Terra abitata. E non è soltanto l’oikouménè, ma la realtà cosmica al di fuori della Terra che diventa 
ambiente e supporto dell’azione. Il gesto tecnico si orienta al di là dei limiti dell’oikouménè, 
prendendo in considerazione gli spazi siderali: l’ecumenismo stesso è già relativizzato in rapporto 
alla dimensione della cosmicità24. 
 

Le reti arrivano infine costituire «una sorta di universalità in atto»25 di portata 

planetaria. Una prima questione degna di nota, di cui Simondon si mostra ben 

consapevole, è quella più volte menzionata della scala di grandezza. Nella sua funzione 

di interfaccia per la rete, l’oggetto tecnico in quanto come strumento tende a regredire e 

a semplificarsi; la rete tecnica in sé, d’altra parte, si amplia al di là della portata 

dell’esperienza e si manifesta come fenomeno essenzialmente macroscopico26. La nuova 

condizione tecnica dipende da questo gigantismo, e proprio su questo aspetto di 

 
22 Ivi, p. 62. 
23 G. Simondon, La mentalità tecnica, in Id., Sulla tecnica, cit., p. 255. 
24 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicità, cit., p. 87. 
25 G. Simondon, Intervista sulla meccanologia, cit., p. 372. 
26 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicità, cit., pp. 61-62. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

102 

«immensità vertiginosa, senza limiti, mutevole»27 – nota Simondon – fanno leva le 

tendenze tecnocratiche della società del XX secolo, che agiscono in favore di una 

separazione del soggetto dal mondo, di una caduta di mediazione tra le parti e il tutto.  

Il gigantismo dell’era informazionale è di natura diversa rispetto al titanismo dell’era 

termodinamica. Nella tecnologia termodinamica vige una proporzionalità di scala tra 

energia prodotta e grandezza dello strumento28: un motore più grande è anche un motore 

più potente, una fabbrica più grande è in grado di compiere un lavoro maggiore (seppur 

sempre con dei limiti fisici). La tecnica industriale tende al gigantismo delle macchine, 

da cui consegue un gigantismo degli insiemi. La tecnica elettrica e informazionale, 

invece, tende alla riduzione dello strumento: un oggetto informatico è tanto più efficiente 

quanto più riesce a trasmettere informazione in maniera adeguata occupando il minor 

spazio possibile. Non solo l’oggetto d’interfaccia, ma anche l’elemento, l’individuo e 

tutte le strutture materiali coinvolte nella rete aspirano, da ultimo, a smaterializzarsi29. Il 

gigantismo informazionale si riferisce in tal senso all’ampiezza e alla ricchezza del nuovo 

milieu, non alla grandezza effettiva dei suoi oggetti. 

Notiamo che l’analisi di Simondon non sembra tener conto di alcune caratteristiche 

della tecnologia delle reti (soprattutto informazionali, ma non solo) che ricordano ancora 

molto da vicino il titanismo dell’industria pesante. Oggi le reti apparentemente più 

immateriali sfruttano mezzi dotati di una materialità molto concreta e densa di importanti 

conseguenze: si pensi ai cavi transatlantici e ai giganteschi server Google senza cui 

Internet non esisterebbe, o al sistema di satelliti artificiali orbitanti intorno alla Terra, o 

ancora alle enormi fabbriche necessarie alla produzione delle componenti destinate alle 

tecnologie informatiche30. In questo senso Simondon aveva torto: solo l’interfaccia si 

riduce, non però il mezzo in sé. La rivoluzione dell’informazione ha necessitato di 

infrastrutture sempre più complesse, costose e mastodontiche, e continua a necessitarne 

 
27 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 120. 
28 Ivi, pp. 149-151. 
29 Si pensi, oggi, all’assidua ricerca di conduttori sempre più microscopici, che arriva ad operare al livello 
del nanometro – ricerca che ha già raggiunto peraltro dei limiti fisici e tecnologici, per cui non è possibile 
fabbricare conduttori più piccoli senza perdite irrimediabili in precisione. Lo sforzo di efficientamento si 
sta spostando dalle dimensioni fisiche alle architetture, ma resta pur sempre uno sforzo di 
smaterializzazione. 
30 Un insieme tecnico di tipo industriale non potrebbe mai raggiungere dimensioni lontane dalla «zona 
mesotecnica» (costruire una fabbrica grande quanto una città non avrebbe alcun guadagno sensato dal punto 
di vista del rendimento), perché è intrinsecamente legata all’individuo tecnico; un insieme tecnico di tipo 
informazionale, invece, deve necessariamente conseguire dall’estensione della rete nelle sue dimensioni.  



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

103 

(la nuova rivoluzione tecnologica a cui stiamo assistendo, quella dell’intelligenza 

artificiale, sta già causando ad esempio enormi problemi di approvvigionamento 

energetico). Lo scheletro infrastrutturale delle tecnologie dell’informazione è 

contraddistinto da una densità materiale del tutto sconosciuta all’era industriale. 

Il fatto che il gigantismo informazionale segua le stesse leggi del titanismo industriale 

dal punto di vista della materialità del mezzo, in ogni caso, non contraddice un principio 

generale della filosofia simondoniana, la funzione ontogenetica del rapporto di scala31. 

Su scale più ampie (planetarie), propriamente macrotecniche, avviene un cambiamento 

qualitativo nelle modalità della genesi tecnica: le tecnologie informazionali non si 

sviluppano cioè soltanto in base a una nuova funzione (la trasmissione e l’elaborazione 

di informazione), ma anche grazie alla conquista tecnica di una nuova scala di grandezza. 

La direzione planetaria della tecnologia industriale, intrapresa attraverso la costruzione 

di infrastrutture sempre più ampie e integrate, spiana la strada alla tecnologia 

informazionale, la quale è fonte di una nuova dimensionalità, innanzitutto spaziale. La 

tecnicità di rete pone un nuovo spazio come proprio milieu: lo spazio del pianeta. 

Una tesi che, come vedremo nel prossimo paragrafo, è invece severamente inficiata 

dall’affinità tra gigantismo informazionale e titanismo industriale è quella della 

reintregrazione tra tecnica e mondo naturale. Ogniqualvolta Simondon parla di “mondo 

naturale”, si riferisce all’insieme delle condizioni non tecniche della tecnica, mai a 

un’idea di natura ontologicamente contrapposta alla cultura o alla tecnica: come stabilito 

nell’opera sull’Individuazione, «natura» è un divenire auto-organizzante, una physis32 che 

è la potenza genetica di ogni regime d’individuazione. «È la natura come supporto e come 

ausilio dell’azione, come aiuto di cui si attende l’efficacia perché il gesto possa mostrarsi 

efficace. È la natura come riserva di potenziali, la physis […]. È necessario che il gesto 

dell’uomo sia compiuto secondo la natura produttrice per essere tecnicamente efficace»33. 

Esattamente come vige una transizione continua tra individuazione fisica, biologica e 

psichico-collettiva, ovvero tra umanità ed Essere su un piano ontologico, vige anche una 

 
31 Come illustrato da Vincent Bontems, nella teoria simondoniana i diversi i regimi d’individuazione 
dipendono (anche) anche dalla scala di grandezza su cui si svolgono: fenomeni ontologici diversi si 
svolgono su scale di grandezza diverse costituendo di volta in volta la fonte di una nuova dimensionalità. 
Cfr. V. Bontems, Quelques éléments pour une épistémologie des relations d’échelle chez Gilbert Simondon. 
Individuation, Technique, et Histoire, “Appareil”, 2 (2008), online. 
32 Cfr. G. Simondon, Recherche sur la philosophie de la nature, in Id., Sur la philosophie (1950-1980), 
PUF, Paris 2016. 
33 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 222. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

104 

transizione continua tra arte e natura sul piano tecnologico: la tecnica prolunga la natura, 

dipende da essa e insieme la porta oltre sé dal suo interno. Simondon arriva ad affermare 

che la tecnica è natura, nella misura in cui è genesi dell’Essere ed è perciò dotata di 

autonomia ontologica. 

È dunque evidente che Simondon non intende la reticolazione tecnica del pianeta Terra 

come un’opera di umanizzazione completa della natura. Al contrario: è «un’opera vitale» 

che conduce alla «naturalizzazione dell’uomo»34. La rete tecnica rappresenta 

l’invenzione di una nuova armonia tra natura ed essere umano35 ottenuta attraverso «la 

creazione del terzo ambiente tecno-geografico»36, un milieu in cui l’attività umana si 

integra per l’appunto con quella della natura. Non, dunque, un processo di 

razionalizzazione del non-ancora-razionale o di spiritualizzazione del non-ancora-

spirituale (come voleva la Naturphilosophie romantica), ma dell’invenzione di piani di 

integrazione interna di nuovo sistema relazionale. La prospettiva di Simondon è 

certamente contraddistinta da un certo ottimismo metafisico (nel senso letterale, ovvero 

retto da premesse metafisiche), un ottimismo che oggi sembra stridere aspramente con le 

conseguenze disastrose della tecnicizzazione planetaria. 

 

 

3. L’estetica dopo l’estetica  

 

Così feconda filosoficamente, la tecnofilia simondoniana sembra però fare poca presa 

sulle vicende delle società degli ultimi cinquant’anni e deve essere oggi messa al vaglio 

proprio dal punto di vista di un suo impiego possibile nell’analisi del presente. Dopo il 

1989, anno della morte di Simondon, l’era dell’informazione ha fatto enormi progressi e 

la reticolazione tecnica del pianeta è proseguita a pieno regime, di pari passo alle tendenze 

tecnocratiche già dominanti: nessuna disalienazione ha accompagnato l’ingresso della 

tecnica nel regno della produzione di significato. Il sistema integrato degli ecosistemi 

terrestri e il sistema integrato dei gruppi umani sono entrati in una fase di vera e propria 

instabilità che si auto-alimenta progressivamente; il sovraccarico predatorio delle risorse 

 
34 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 59. 
35 Cfr. G. Simondon, Intervista sulla meccanologia, cit., p. 368. 
36 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 59. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

105 

naturali procede in parallelo a quello delle risorse sociali e cognitive, legato a sempre 

nuove forme di messa a frutto, di cui la tecnologia stessa si fa carico. Simondon aveva 

auspicato una liberazione simmetrica dell’uomo e delle oggettivazioni del suo agire – una 

nuova «vita tecnica»37. Questa visione non può che suonare come un’ingenuità figlia 

degli entusiasmi di un’altra epoca. 

Ma Simondon aveva indicato in maniera precisa la via di un possibile superamento 

della tecnocrazia. Ripercorriamo quindi la parte prognostica della concezione 

simondoniana. Nel quadro tracciato in Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, la 

cultura nel suo insieme procede per «fasi», ovvero per regimi fondamentali di 

comportamenti che regolano il rapporto tra l’essere umano e il mondo38. La fase più 

primitiva è la «fase magica», in cui il soggetto non è separato dal mondo inteso come 

dominio di oggettività, perché il mondo è reticolato da una coesione di senso complessiva. 

L’idea di rete proviene dunque dall’universo magico: accedere al mondo per l’uomo 

significa possedere le chiavi della sua organizzazione, strutturata per linee e «punti 

chiave» a formare «una rete di punti privilegiati di scambio tra l’essere e l’ambiente»39. I 

nodi della rete sono punti di accesso nello spazio e nel tempo: la festa, ad esempio, reticola 

il calendario, la radura reticola il bosco, il tempio o la città edificati in un luogo elevato 

reticolano la regione. Attraverso queste zone simboliche vige uno scambio energetico 

aperto tra la figura e lo sfondo, tra l’elemento e la totalità del mondo esperito.  

Da uno «sdoppiamento» della fase magica nascono la «fase tecnica» e la sua fase 

complementare, la «fase religiosa». Lo sdoppiamento consiste nella rottura della 

strutturazione di rete e nella separazione della figura e dello sfondo, della parte e del tutto. 

Ora la parte è intesa come dominio di oggettività, il tutto come dominio di soggettività: 

la tecnica si fa carico della figura separata dallo sfondo e resa «disponibile» all’uso, la 

religione dello sfondo separato dalla figura e convertito in puro senso. «La figura si 

frammenta, mentre le qualità e le forze dello sfondo si universalizzano: tale 

frammentazione ed universalizzazione sono maniere di diventare, per la figura, una figura 

astratta e, per gli sfondi, un unico sfondo astratto. Lo sfasamento della mediazione in 

 
37 Ivi, p. 143. 
38 Parlare di «fasi» non significa supporre delle epoche cronologicamente distinte che si susseguono nel 
tempo, ma di regimi del comportamento che si definiscono l’uno in rapporto all’altro e convivono entro 
una stessa epoca e uno stesso luogo (G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 179). 
39 Ivi, p. 184. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

106 

caratteri figurali e caratteri di sfondo traduce la comparsa di una distanza tra l’uomo ed il 

mondo»40. La tecnica separa e pluralizza, la religione unifica e singolarizza41. 

Sia la tecnica che la religione sono capaci di produrre reticolazioni, ma non – da sole 

– di produrre vere e proprie integrazioni del mondo, perché non hanno in sé i mezzi per 

riunirsi alla loro fase complementare. La specializzazione a cui fa capo la rottura del 

mondo magico è, in questo senso, fonte di astrazione. C’è però una forma di passaggio, 

preposta alla mediazione tra le due fasi, che sembra promettere uno scambio e una sintesi: 

l’estetica.  

 
Fino ad oggi, non sembra che le due reticolazioni, quella delle tecniche nel mondo geografico e 
quella delle religioni nel mondo umano, siano capaci di incontrarsi analogicamente in una relazione 
simbolica reale. Sarebbe soltanto così, tuttavia, che l’impressione estetica potrebbe dichiarare la 
riscoperta della totalità magica, indicando che le forze del pensiero si ritrovano l’una nell’altra. 
L’impressione estetica, comune al pensiero religioso ed al pensiero tecnico, è il solo ponte che possa 
permettere di legare le due metà del pensiero che risultano dall’abbandono del pensiero magico42. 
 

L’estetica è ciò che resta della coesione magica del mondo. L’estetica (intesa, di 

nuovo, come tendenza della cultura umana e non come disciplina in senso stretto) è 

preposta a comprendere «gli esseri come individuati ed il mondo come una rete di esseri 

in relazione d’analogia»43, ovvero a comprendere le singole strutture come processi e la 

totalità del mondo come un intreccio eterogeneo, in tal modo bilanciando le due tendenze 

complementari e contrapposte della tecnica e della religione. L’estetica è volta alla 

continuità del discontinuo e alla discontinuità del continuo. 

Ecco una prima risposta alla domanda: perché le reti tecniche non hanno portato la 

cultura oltre le sue tendenze tecnocratiche? Non è la sola reticolazione tecnica a poter 

generare un rapporto non alienato tra soggetto e oggetto: la tecnica non si è ancora 

integrata alla cultura. E la tecnica non basta a sé stessa: occorre una nuova alleanza con 

la cultura nel suo insieme, ovvero un’integrazione del milieu tecno-geografico con il 

milieu noetico-spirituale per mezzo di un nuovo pensiero analogico. Ma questa nuova 

 
40 Ivi, p. 188. 
41 Dovrebbe essere chiaro che Simondon non si riferisce alla tecnica e alla religione in senso stretto, ma a 
due tendenze interne alla cultura umana, una operativa e pluralizzante, l’altra contemplativa e 
universalizzante. Si noti che queste due tendenze precedono la distinzione tra teoria e pratica: entrambe 
hanno cioè un aspetto teorico e un aspetto pratico. 
42 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 202. 
43 Ivi, p. 210. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

107 

alleanza, chiarisce Simondon, non può essere effettivamente realizzata nemmeno 

dall’estetica. L’estetica è infatti preposta alla mediazione delle due fasi, non alla loro 

effettiva riunificazione: essa annuncia ma non realizza l’unità della cultura.  

A questo punto Simondon traccia due strade possibili per una nuova integrazione della 

cultura. «La prima consisterebbe nel conservare l’attività estetica come un modello e di 

tentare di realizzare l’estetica del mondo umano»44: liberare l’estetica nella vita, 

liberandola dai vincoli strutturali dell’opera, dell’autore, del pubblico, del museo e della 

contemplazione percettiva per restituirla alla realtà e scatenarne così le potenze 

significanti. La seconda via prevede che l’integrazione di tecnica e religione sia operata 

da una funzione specificamente riflessiva: la filosofia. Siccome ogni integrazione è un 

atto riflessivo, ovvero un passaggio di ordine attraverso la sistematizzazione genetica 

dell’ordine precedente, il ruolo di massima funzione integratrice della nostra epoca spetta 

alla pratica riflessiva per eccellenza, ritenuta in grado di cogliere il senso del divenire 

stesso. Questa è la strada che Simondon intraprende (o perlomeno auspica) nelle ultime 

pagine di Del modo di esistenza degli oggetti tecnici. 

Le indicazioni che possiamo trarre da questa conclusione restano piuttosto vaghe. A 

volerle prendere alla lettera, occorrerebbe immaginare una società globale in cui gli esseri 

umani hanno guadagnato accesso a un mondo nuovamente coeso attraverso una prensione 

conoscitiva culturalmente veicolata. Sottesa a questo sogno di una società di filosofi 

inventori sembra profilarsi una certa idea marcatamente moderna e occidentale di 

progresso sociale come progresso dell’educazione e del sapere, per cui il progresso di una 

società si misurerebbe sul progresso di una cultura, che è a sua volta un progresso del 

sapere e del pensiero45. Il modello proposto da Simondon è animato da valori 

esplicitamente neo-illuministici e neo-umanisti, valori che oggi sembrano in larga misura 

inservibili. Alla luce del sostanziale fallimento del neo-umanesimo novecentesco, occorre 

chiedersi allora quali altre strade restano per navigare una vicenda così ben avviata verso 

la catastrofe sociale e ambientale.  

 
44 Ivi, p. 235. 
45 «La riflessività del pensiero è la forma cosciente della risonanza interna dell’insieme formato dall’uomo 
e dalla concretizzazione oggettiva e assicura la continuità tra le fasi successive del progresso. Essa soltanto 
può farsi carico della totalità e far sì che il decentramento dell’uomo, parallelo all’alienazione della 
concretizzazione oggettiva, non abbia luogo. Ai nostri giorni, il pensiero riflessivo deve in particolare 
dedicarsi a guidare l’attività tecnica dell’uomo in rapporto all’uomo» (G. Simondon, I limiti del progresso 
umano, in Id., Sulla tecnica, cit., p. 229). 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

108 

Portando la filosofia e la tecnofilia simondoniane oltre sé stesse, ci si può ad esempio 

domandare cosa significherebbe seguire la prima strada, ossia pensare l’estetica (e non la 

filosofia) come funzione genetica in grado di fornirne un’integrazione riflessiva di tecnica 

e religione. La via della filosofia prevedeva la stretta continuità tra progresso sociale e 

progresso del sapere intorno alla funzione conoscitiva del pensiero (seppur intesa in senso 

genetico, come invenzione di forme per mezzo del pensiero). La via dell’estetica, invece, 

tiene distinto il progresso sociale dal progresso del sapere (senza con ciò, ovviamente, 

agire contro il sapere stesso) ed esalta la funzione simbolica del pensiero. L’estetica 

universalizza e sacralizza l’oggetto, rendendolo singolare; demistifica e pluralizza il 

soggetto, rendendolo parte del processo delle forme. Universalizzazione della figura e 

demistificazione dello sfondo non avvengono soltanto per via logica, ma anche per via 

corporea e affettiva – nessuna facoltà umana è esclusa. 

L’estetica è molto più in contatto con la fase magica rispetto alla filosofia46, e per 

questo è in grado di esercitare un’azione direttamente reticolare di imboccamento e 

costruzione delle linee di forza di un mondo. 

 
Una statua, in un certo senso, imita un uomo e lo sostituisce, ma non è questo a farne un’opera 
estetica; lo è perché si inserisce nell’architettura di una città, segna il punto più alto di un 
promontorio, termina una muraglia, sovrasta una torretta. […] L’opera, risultato dell’esigenza di 
creazione, della sensibilità ai luoghi e ai momenti d’eccezione, non copia il mondo o l’uomo, ma lo 
prolunga e si inserisce in essi. […] In tal senso, l’opera estetica fa germogliare l’universo, lo 
prolunga, costituendo una rete di opere, cioè di realtà d’eccezione, raggianti, punti-chiave di un 
universo insieme umano e naturale47. 
 

Un’estetica realizzata, o un’estetica dopo l’estetica, sarebbe allora un regime di gesti 

e comportamenti volti alla riconnessione simbolica e reale del soggetto con il mondo 

 
46 Non vogliamo certo presupporre una dicotomia tra ragione illuministica e “irrazionalità” magica. Si 
potrebbe dire più precisamente che la filosofia, nelle sue tendenze anti-magiche, è un prolungamento di 
una certa anima dell’Illuminismo, laddove l’estetica, nelle sue tendenze magiche, prolunga una certa altra 
anima illuminista: innanzitutto a livello storico, l’Illuminismo e il pensiero scientifico moderno si sono 
infatti nutriti in misura fondamentale della tradizione magica medioevale e rinascimentale, e solo in epoca 
positivista si è prodotta una neutralizzazione definitiva di queste istanze. Simondon, d’altronde, si mostra 
perfettamente consapevole di questo legame, per esempio nel testo preparatorio Nascita della tecnologia 
(1970), in cui analizza le radici alchemiche ed ermetiche della tecnica moderna. 
47 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 203. 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

109 

attraverso l’oggetto: tecnica simbolica e sacralità operante. Sarebbe, in un certo senso, 

una forma di neo-magia48. 

Simondon stesso ci fornisce gli strumenti per pensare il neo-magico. Il principio 

generale del neo-magico simondoniano è, esattamente come per la magia antica, 

l’attraversamento dei regni, su cui si basa la stessa teoria dell’individuazione. Da questo 

principio discende direttamente un ripopolamento della Terra (come già mostrato da un 

pensatore dei modi d’esistenza contemporaneo quale Bruno Latour) che comprende 

anche gli oggetti artificiali. Una volta che l’inorganico, l’organico, lo psichico e il 

collettivo sono assiomatizzati e intrecciati attraverso un principio comune non 

riduzionistico (l’«informazione», ovvero la genesi delle forme individuali), ecco che si fa 

avanti un altro antico principio magico, quello dell’animazione dell’inanimato. 

Nell’epoca in cui la massa degli artificialia ha letteralmente superato la massa dei 

naturalia, la considerazione dell’agency reale degli oggetti è un fondamentale principio 

di disalienazione già saldamente presente all’uomo premoderno49.  

In secondo luogo, il neo-magico simondoniano ci suggerisce la particolare qualità 

spaziale e geografica dell’ecumenismo tecno-cosmico, dunque la caratteristica tendenza 

planetaria inerente alla tecnica. Quella che nella fase magica è una reticolazione del 

mondo diventa una reticolazione del pianeta come mondo. Attraverso le tecnologie 

odierne si realizza così l’antica credenza che la Terra sia attraversata da una rete di linee 

di energia – credenza su cui si sono basate innumerevoli pratiche, dalla geomanzia 

(tecnica divinatoria presente in tradizioni occidentali e orientali sin dalle civiltà arcaiche) 

all’uso delle ley lines e delle vie dei canti aborigene narrate da Chatwin. Le proporzioni 

planetarie ci rivelano poi un’altra tendenza interna alla tecnica, il gigantismo del mezzo, 

memore dell’antico gigantismo delle piramidi, degli ziqqurat e dei megaliti (oggetti che 

non possono essere spiegati architettonicamente, ma solo miticamente). Una nuova 

proporzionalità alla Terra che sia trasformativa senza essere predatoria50 (diversa in 

 
48 Il tema del neo-magico attraversa numerosi contesti teorici all’interno della teoria critica contemporanea. 
Cfr. ad esempio F. Campagna, Magia e tecnica. La ricostruzione della realtà, Tlon, Milano 2021; S. 
Federici, Re-enchanting the World. Feminism and the Politics of the Commons, PM Press, New York 2019; 
ma anche la concettualizzazione dell’«animismo» in Achille Mbembe, ad esempio in A. Mbembe, 
Brutalism, Duke University Press, Durham/London 2024, cap. 3. 
49 Cfr. A. Gell, Arte e agency. Una teoria antropologica, Raffaello Cortina, Milano 2021, e inoltre S. 
Bignall, Postcolonial Agency. Critique and Constructivism, Edinburgh University Press, Edinburgh 2010. 
50 In questa direzione vanno i tentativi di autori come Alberto Toscano, Ray Brassier e Helen Hester: si 
veda A. Toscano, A Plea for Prometheus, “Critical Horizons”, 10/2 (2009), pp. 241-256; R. Brassier, 



 

 
Itinera, N. 27, 2024 

 
 

110 

questa dal titanismo moderno) discende dalla concezione delle infrastrutture planetarie 

come potenze mediatrici tra l’uomo e le altre forze della Terra51. Come la magia antica 

conteneva due anime opposte e co-implicate tra loro, la magia bianca e la magia nera, 

così il neo-magico può essere estrazione schiavistica o perpetuazione emancipativa delle 

forze del mondo, e spetta soltanto ai collettivi scegliere di volta in volta quale via 

intraprendere.   

Ci sono aspetti importanti che distinguono il neo-magico dalla magia antica: la magia 

antica era esoterica, retrospettiva (legata alla Tradizione) e sovrannaturale, laddove il neo-

magico è collettivo, prospettivo (legato a una proiezione dei gruppi umani) e ipernaturale 

(nel senso della continuità genetica tra i regni all’interno della natura a cui abbiamo già 

accennato). Inoltre, laddove la magia antica era sostanzialmente pre-estetica, poiché 

attingeva a una condizione precedente la separazione tra soggettività e oggettività, il neo-

magico è invece un fenomeno post-estetico, in quanto successivo a questa separazione. 

«La categoria estetica che fa convergere tecnicità e sacralità», ricorda Simondon, «non è 

la categoria estetica abituale, staccabile dal mondo. È una preoccupazione di totalità e di 

organizzazione del reale che esiste secondo le sue linee e i suoi poteri»52. L’estetica dopo 

l’estetica, è utile ribadirlo, non è il dominio strettamente corrispondente all’attività 

artistica o sensoriale: è mobilitazione simbolica del mondo, che reincanta senza 

occultamento e tecnicizza senza alienazione (ovvero non serve né le teologie né le 

tecnocrazie). Con e oltre Simondon, vale forse la pena considerare questa via come modo 

di collocarsi creativamente e attivamente nell’instabilità dei nostri sistemi e su un pianeta 

ormai cronicamente instabile. 

 

  

 
Prometheanism and its Critics, in R. Mackay, A. Avanessian (eds.), #Accelerate: The Accelerationist 
Reader, Falmourth, Urbanomic 2014, pp. 466-487; Id, Prometheanism and Real Abstraction, in R. Mackay, 
L. Pendrell, J. Trafford (eds.), Speculative Aesthetics, Urbanomic, Falmouth 2014, pp. 72-77; H. Hester, 
Promethean Labors and Domestic Realism, “e-flux Architecture”, 2017 (online). 
51 Cfr. ad esempio il volume The Earth is an Architecture, in cui si trovano alcune «storie di gigantismo» 
(P.A. Trévelo et al., The Earth is an Architecture, Leipzig, Spector Books 2021, p. 20). 
52 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicità, cit., pp. 92-93. 


