Technogenesis of the Earth

Simondon and the Neo-magic

Gregorio Tenti

gregorio.tenti@upf.edu

Gilbert Simondon was among the first to observe the rise of planetary technologies and
to integrate this phenomenon into his philosophy. Already since On the Mode of Existence
of Technical Objects, Simondon claimed that technology is endowed with an intrinsic
ecumenic tendency and that this tendency is manifesting through the technical ensembles
of the informational era: technics is constructing the Earth as a new «techno-geographic
environmenty. This paper aims at analyzing Simondon’s view on planetary technology
and infrastructural networks, also in the light of the structural instability characterizing
today’s social and natural systems. In the conclusions, an alternative way towards cultural
progress is suggested, the one that Simondon discarded: the way of “aesthetics after
aesthetics”. Aesthetics might in fact offer a different model to situate the human groups
in the techno-planetary environment and overcome extractivist authoritarianism, as long
as it finds effective realization into a neo-magic paradigm.

Keywords: Infrastructures, Geophilosophy, Planetary Thinking, Philosophy of
Technology, Information Age.



Tecnogenesi della Terra

Simondon e il neo-magico

Gregorio Tenti

gregorio.tenti@upf.edu

I. Del modo di esistenza delle infrastrutture planetarie

Gilbert Simondon ¢ ormai entrato di diritto nel novero dei pensatori della tecnica piu
importanti del secolo passato. Buona parte della sua opera — fatta eccezione per il suo
capolavoro, L individuazione alla luce delle nozioni di forma e informazione, pubblicata
postuma nel 2005 — ¢ stata dedicata a una riflessione sul sistema di mediazioni tra essere
umano ¢ mondo come sistema tecnologico e, in senso pitl ampio, come sistema tecnico.
La filosofia della tecnica simondoniana ¢ al centro non solo del suo saggio piu celebre,
Del modo di esistenza degli oggetti tecnici (1958), ma anche di numerosi corsi universitari
tenuti alla Sorbonne a partire dal 1963, dove Simondon ha ricoperto la cattedra di
Psicologia fino al 1984.

Prenderemo spunto da uno di questi corsi, ancora poco conosciuti oltre la cerchia degli
specialisti. Si tratta di un corso in Psicologia generale intitolato L’Homme et [’objet ¢
tenuto tra il 1974 e il 1975, di cui ci resta un semplice résumé (e di cui occorre quindi
immaginare una trattazione orale pit ampia). Simondon vi affronta il tema generalissimo
della relazione tra soggetto umano e mondo oggettivo, di cui enuncia innanzitutto una
legge di scala: «la relazione dell’'uomo con 1’oggetto varia in funzione della distanza che
li separa; ¢ dunque in funzione di ordini di grandezza dell’oggetto che questa relazione
deve essere studiata»'. Questo aspetto tornera a piu riprese nello sviluppo della nostra
analisi.

Nella terza e ultima parte del corso, Simondon introduce una questione che si pone

sulla piu alta scala di grandezza del rapporto tra essere umano e mondo: la questione della

' G. Simondon, L ’Homme et [’objet (1974-74), in 1d., La résolution des problémes, PUF, Paris 2018, p. 12.
94
Itinera, N. 27, 2024



«conoscenza della Terra» e dell’«azione sulla Terra per mezzo di grandi operey. |
riferimenti a questo tema, come vedremo, non mancano nella sua opera, ma sono
raramente oggetto di trattazione specifica: la breve trattazione contenuta ne L’Homme et
[’objet ce ne offre una utile sintesi. Simondon ripercorre le modalita dell’azione umana
sulla Terra a partire dall’«esplorazione marittima dei mari e delle coste»?, che alle soglie
della modernita diventa esplorazione intercontinentale. L’esplorazione ¢ il primo atto
dell’utilizzazione tecnica del pianeta: una lunga e onerosa fase di misurazione. La
tecnicizzazione vera e propria inizia quando i fondali, i rilievi, le geologie sono gia
diventate «una mappa continuay: la misurazione ¢ necessaria alla riconduzione delle scale
macroscopiche alle scale mesoscopiche entro cui si muove dell’esperienza umana.
«Verso il 1830-1850», scrive Simondon, «questo continuo era abbastanza raffinato e
stabile da permettere di scavare dei canali attraverso gli istmi e d’intraprendere altre
grandi opere corrispondenti all’evoluzione dell’industria pesante»’.

Simondon sembra suggerire che all’altezza di queste prime imprese tecnologiche
planetarie (ponti, tunnel, canali, ferrovie, poi linee di aviazione e impianti di sfruttamento
dell’energia) ha luogo un mutamento nell’approccio tecnico fondamentale dell’essere
umano verso il mondo. Per costruire un viadotto come il famoso Ponte di Garabit di
Gustave Eiffel, ad esempio, «non si tratta in alcun modo [...] di vincere la natura come
una forza ostile sfruttandola, ma piuttosto di completare la natura aggiungendo delle vie
di comunicazione»*. La concezione della tecnica come sfruttamento predatorio della
Terra ¢ superata nel momento in cui si comincia ad agire sul pianeta come dominio
d’oggettivita complessivo nella misura in cui non si sfrutta la natura per fini esterni ad
essa, ma la si «completa». Questo ideale di mimesis virtuosa non ¢ ottenuto, per
Simondon, al fine utile di abitare (o colonizzare) la Terra, di trasformarla cio¢ in una
nuova forma di vita globale, bensi al fine pit ampio di “arricchirla di significato”.

Non tutti gli sforzi di organizzazione tecno-geografica, dunque, hanno carattere
predatorio: occorre distinguere tra quelli che discendono direttamente dall’industria
pesante (che Simondon definisce «tecnocratici») e quelli che potremmo definire

infrastrutturali, caratteristici di un altro tipo di industria e di un altro tipo di tecnologia.

2 1vi, p. 45.
3 Ibid.
4 1vi, p. 46.
95
Itinera, N. 27, 2024



La «tecnocrazia» ¢ una degenerazione della tecnica culturalmente veicolata e basata sulla
riduzione dell’oggetto tecnico alla funzione di utilitd umana. L’alienazione dell’essere
umano dal proprio dominio d’oggettivita si produce proprio nel momento in cui la tecnica
¢ ridotta a un ambito di mezzi rivolti a un fine utilitario attraverso la conquista della
natura: «nasce allora un tecnicismo smodato che ¢ solo un’idolatria della macchina e,
grazie a tale idolatria, [...] un’aspirazione tecnocratica al potere incondizionato. Il
desiderio di potenza consacra la macchina come strumento di supremazia»’. «La
macchina ¢ uno schiavo che serve a fare altri schiavi»®, ovvero a soggiogare le forze

naturali € umane.

L’essere umano entra in possesso delle interiora della terra, attraversa e ara, supera cio che fino a
quel giorno era rimasto insuperabile. La tecnocrazia assume cosi un certo senso di violazione del
sacro. Gettare un ponte su un braccio di mare, collegare un’isola al continente, perforare un istmo
vuol dire modificare la configurazione della terra, attentare alla sua integrita naturale. Vi ¢ un
orgoglio di dominio nella violenza e I'uomo si da il titolo di creatore o per lo meno di supervisore
della creazione: gioca un ruolo demiurgico. E il sogno di Faust, ripreso da una societa tutta intera,
dall’insieme dei tecnici’.

Questa concezione titanica e schiavistica della tecnica nasce in una certa epoca
tecnologica, quella industriale ottocentesca, € in un assetto psico-sociale in cui la tecnica
si isola dagli altri aspetti della cultura: dunque non € — lo ripetiamo — intrinseca alla natura
stessa della tecnica. L heideggeriano Gestell, il nichilistico «disporre» del mondo tramite
agire strumentale, ¢ in realta il prodotto dell’epoca del motore, «l’eta della
termodinamica»®. La concezione della tecnica che contraddistingue I’eta della
rivoluzione industriale si basa sulla trasformazione dell’energia in vista di un lavoro, e
produce di conseguenza strumenti di potenza, rendimento, imbrigliamento e
scatenamento delle energie primarie. Quest’epoca ¢ la culla della tecnocrazia e segna
I’inizio dell’azione tecnica planetaria.

Ma Simondon era testimone ormai da decenni di un’altra rivoluzione tecnologica, la
cosiddetta rivoluzione dell’informazione. La concezione informazionale della tecnica non

¢ piu quella industriale e termodinamica: su questo assunto storico si fonda I’intera

5 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, Orthotes, Napoli-Salerno 2020, p. 12.
6 Tvi, p. 144.
" 1vi, p. 145.
8 Ibid.
96
Itinera, N. 27, 2024



filosofia della tecnica simondoniana. Laddove la tecnica industriale si basa sullo
sfruttamento e sulla trasformazione di energia secondo i principi della termodinamica, la
tecnica informazionale si basa sui meccanismi di controllo o di regolazione (da cui deriva
il nome e il concetto di “cibernetica”) e sullo sviluppo dei veicoli d’informazione. Dal
mezzo d’informazione meccanica che serviva a regolare le macchine termiche si passa
all’uso massiccio delle correnti deboli, ovvero «le correnti elettriche considerate non
come portatrici d’energia, ma come veicoli di un’informazione»’: dalla macchina che
compie un lavoro, dunque, alla macchina che elabora un significato — sia per sé stessa,
sotto forma di auto-regolazione del proprio funzionamento (che la rende man mano piu
indipendente dall’utilizzatore), che per 1’utilizzatore stesso. Mentre la tecnica
termodinamica ¢ una tecnica sostanzialmente quantitativa e utilitaria, la tecnica
informazionale ¢ sostanzialmente qualitativa e volta a superare il dominio dell’utile, in
quanto atta a veicolare un contenuto di significato anziché di amplificare e aumentare un
input energetico.

La differenza tra un’automobile e un telefono sta tutta nel passaggio da una tecnologia
incentrata sulla macchina e sulla struttura tecnica individuale a una tecnologia incentrata
sull’insieme e sull’infrastruttura, ovvero sulla relazione di significato. E vero che
I’automobile necessita di un’infrastruttura stradale per funzionare; ma I’infrastruttura ¢
per I’appunto conseguenza del funzionamento di un’individualita tecnica, il motore. Al
contrario, il telefono ¢ il semplice terminale di un’infrastruttura, per cui ¢ I’insieme a
guadagnare priorita logica e ontologica: lo strumento (il terminale) ¢ la mera interfaccia
dell’infrastruttura, che si estende al di 1a della nostra esperienza. Torniamo dunque
all’argomento da cui eravamo partiti. La tecnicizzazione del pianeta inizia in fase
industriale e in chiave del tutto subordinata alla produzione di energia, ma si consolida
nell’eta informazionale, rivolgendosi alla produzione di informazione. Se nel XIX secolo
la costruzione di ponti, ferrovie, canali era necessaria al funzionamento dell’industria (e
da ultimo al funzionamento delle macchine), nel XX secolo invece la mediazione
infrastrutturale diviene I’atto tecnico primario: cosi la tecnica informazionale si emancipa
definitivamente dalla strumentalita e si rivolge all’integrazione interna della Terra intesa

come sistema planetario di significato.

° Ivi, p. 147.
97
Itinera, N. 27, 2024



Il passaggio tratto da L’Homme et [’objet ci ¢ servito da spunto per avvicinare la
prospettiva simondoniana sulle infrastrutture planetarie e a stabilire sin da subito che in
Simondon c’¢ una tecnica planetaria negativa, corrispondente a una tecnologia sorpassata
e a un’ideologia deformante, e una tecnica planetaria positiva, volta a proseguire un
movimento di integrazione ed emergenza del significato che — come ora vedremo —
corrisponde alla natura stessa. Il breve testo del ’74, infine, si conclude ricordandoci che
la prospettiva planetaria ¢ anche necessariamente una prospettiva cosmica. Considerare
la Terra come un sistema integrato ci pone di fronte a cio che sta oltre il sistema stesso, il
cosmo — e viceversa, 1’esplorazione del cosmo ¢ fonte di ulteriore integrazione del
pianeta'®. Simondon precisa che sotto questo aspetto ci troviamo ancora in un’epoca di
esplorazione primitiva, analoga all’epoca della navigazione costiera. Gia in quegli anni,
tuttavia, lo spazio cosmico immediatamente sopra la Terra si avviava a diventare uno
spazio infrastrutturale fondamentale per lo sviluppo delle tecnologie dell’informazione,

dunque una zona di integrazione tecno-planetaria estremamente rilevante.

2. Reticolazioni del mondo

La concezione simondoniana della tecnica, come tutta la sua filosofia, adotta un metodo
genetico. Applicare il «metodo genetico» ai sistemi tecnici!! significa considerarli come
«cio di cui vi & genesin!? specifica, entro un regime di individuazione a sé. Genesi,
naturalmente, non ¢ qui sinonimo di nascita in senso biologico: avere genesi significa
costituirsi come sistemi di significato, come determinazioni ontologiche in grado di
elaborare in maniera nuova un contenuto d’informazione prendendo forma di
conseguenza. Premessa fondamentale di questa idea ¢ che la dimensione del significato
non ¢ inaugurata dall’essere umano e dal suo proprio fare: «informazione» ¢ proprio

quella genesi del significato (quella messa-in-forma) che avviene a tutti i1 livelli

10 Cfr. su questo aspetto M. Vegetti, L invenzione del globo. Spazio, potere, comunicazione nell epoca
dell’aria (Einaudi, Torino 2017), e T. Morawski, M. Vegetti (a cura di), Earthscapes. Le conseguenze della
visione della Terra dallo spazio (Milano, Donzelli 2024).
"' G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 22. E importante ricordare che, secondo
la tradizione filosofica, gli oggetti tecnici sono per loro essenza privi di genesi autonoma e dipendono
ontologicamente dall’attivita umana.
12 Tbid.

98

Itinera, N. 27, 2024



dell’Essere. Quando afferma che la tecnica prolunga la natura, Simondon sta affermando
che la natura ¢ autonomamente produttrice di significato e che i regimi della
significazione umana si radicano in essa e la promuovono.

Assistiamo a due importanti spostamenti rispetto alla posizione pit o meno
esplicitamente ostile alla tecnica che potremmo attribuire, paradigmaticamente, a un
autore come Heidegger. In primo luogo, lo si ¢ detto, I’Essere non attende 1’umano per
«aprirsi», ovvero per inaugurare la dimensione del significato; le modalita umane del
significato non hanno alcuna priorita rispetto a tutte le altre. In secondo luogo, 1’agire
umano rivolto alla genesi dell’Essere non corrisponde al fare poietico inteso come
inaugurazione poetico-spirituale di un mondo, ma al fare tecnologico, riconcettualizzato
come ambito dell’agire morfogenetico umano. La tecnica non ¢ dunque estrattiva e
schiavistica per sua essenza: ¢ bensi passibile di isolamento e idolatria all’interno di una
cultura, e dunque di degenerazione in «tecnocrazia». La tecnica, in Simondon,
rappresenta il vettore genetico pitt importante dei collettivi umani'?, e soltanto quanto non
¢ bilanciata dagli altri ambiti fondamentali di una cultura finisce per ridurre il mondo a
un dominio frammentato e infinitamente disponibile.

La tecnica non produce oggetti, ma linee di informazione, serie genetiche a cui fa capo
una stratificazione modale: una dimensione d’attualita e una dimensione di potenzialita.
Ogni singola struttura tecnica si accompagna a un dominio di potenzialita nella forma di
un «ambiente associato», entro cui pud prodursi una dinamica di feedback positivo (o
«ricorrenza della causalita»'#). Un oggetto tecnico non viene mai da sé, ma ¢ densamente
e variamente legato al suo milieu; e proprio nello scambio con il milieu esso ¢ in grado di
svilupparsi per auto-correlazione, ovvero per integrazione interna al sistema struttura-
ambiente. Il milieu tecnico ¢ da intendersi in generale come il dominio di potenzialita di
una struttura attuale, ma anche come I’insieme delle condizioni materiali che permettono

il funzionamento dell’oggetto: come «un certo regime degli elementi naturali che

13 «Anche se le tecniche non avessero né utilita né fine», scrive Simondon, «avrebbero un senso: esse sono
nella specie umana il modo piu concreto di evolvere» (G. Simondon, Cultura e tecnica, in 1d., Sulla tecnica,
Orthotes, Napoli-Salerno 2017, p. 266). Su questi temi, qui ripercorsi sommariamente, cfr. ad esempio A.
de Boever, A. Murray, J. Roffe, A. Woodward (eds.), Gilbert Simondon. Being and Technology, Edinburgh
University Press, Edinburgh 2012, e S. Mills, Gilbert Simondon: Information, Technology, and Media,
Rowman & Littlefield, London-New York 2016.
4 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 59.
99

Itinera, N. 27, 2024



circondano I’essere tecnico, legato ad un certo ambiente degli elementi che costituiscono
I’essere tecnicon ',

Le strutture tecniche si comprendono sempre in relazione al loro ambiente. Cosi, un
oggetto puo essere «elementoy se fa parte di un «individuo» pitu ampio, e individuo se fa
parte di un «insieme». Un elemento tecnico pud essere pensato per esempio come un
singolo strumento o meccanismo, un individuo come una macchina, un insieme come
un’officina. La scansione elemento-individuo-insieme suggerisce che I’evoluzione
tecnica cosi come Simondon la descrive tende essenzialmente alla ramificazione in
sistemi di integrazione sempre piu ampi, integrati e ricchi di informazione: ogni
evoluzione d’oggetto pone un nuovo milieu tecno-geografico come sua condizione, un
milieu sempre pit ampio e ricco'®. Il limite superiore di questa direzione di sviluppo
sembra essere per I’appunto I’«insieme» tecnico, definito come «un tessuto di individui
tecnici in relazione d’interconnessione»!’. Se € vero che insiemi tecnici si danno gia a
livello pre-industriale (le officine) e industriale (la fabbrica), al tempo di Simondon era
piuttosto evidente come insiemi ancora piu integrati, ampi e capillari si stessero creando
su scale di grandezza planetarie. In questo modo gli insiemi diventano vere e proprie
«retix» il cui ambiente tecno-geografico € la Terra stessa intesa come pianeta!'®,

La rete ¢ un tipo particolare di insieme tecnico caratterizzato da scale di grandezza piu
ampie di quella dell’esperienza umana, la quale occupa una «zona mesotecnica»'®. 1l
concetto di rete tecnica si riferisce concretamente sia alla rete di produzione e
distribuzione che alla rete informazionale. L’oggetto di rete appare soltanto a livello degli
insiemi tecnici?’; d’altra parte, solo in quanto rete ’oggetto tecnico si dispiega
completamente: «non ci puod essere dispiegamento di una reale apertura degli oggetti
tecnici», afferma Simondon, «senza creazione di una rete di tecnicitan?!. Cosi I’oggetto,

nella sua tendenza ad ampliarsi lungo I’intera ampiezza della Terra, tende anche a

15 Tvi, pp. 59-60.
16 Tvi, p. 58-59.
17 1vi, p. 144.
13 In accezione non dissimile da quella heideggeriana, la nozione simondoniana di «Terra» si sovrappone a
quella di natura come physis. In Simondon, perd, non c’¢ nulla di simile alla relazione di
istituzione/disvelamento tra Mondo (inteso come dominio esclusivo del Dasein) e Terra: la mondificazione
umana della Terra non ha alcuna priorita — lo ripetiamo — rispetto alle altre modalita di elaborazione
dell’Essere, ovvero agli altri regimi di individuazione.
19 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicita (1960-61), in 1d., Sulla tecnica, cit., p. 51.
20 G. Simondon, Intervista sulla meccanologia (1968), in 1d., Sulla tecnica, cit.
2 v, p. 49.

100

Itinera, N. 27, 2024



simbolizzarsi, ovvero a diventare rimando mesoscopico a un ambiente macroscopico. «La
tecnicita della telefonia», ad esempio, «& nell’insieme costituito dalla rete e dagli
apparecchi, non ¢ contenuta in un solo oggetto»: in questo senso «ogni utensile esiste
sempre meno come oggefto € sempre piu come simbolon??. Soprattutto nell’era
informazionale si assiste ad uno «sdoppiamento» tra ordine mesotecnico e ordine
macrotecnico, tra apparecchi d’interfaccia preposti a collegare 1’utilizzatore alla rete e la
struttura della rete stessa, che supera radicalmente 1’esperienza dell’utilizzatore. Cosi
I’essere umano ¢ messo nella condizione di entrare in contatto con I’intero campo: «tutta
la forza della rete ¢ disponibile in ciascuno dei suoi punti e i suoi nodi si tessono insieme
a quelli del mondo»?3.

L’aspirazione dell’oggetto tecnico alla rete, dovuta al suo modo di sviluppo intrinseco
(autocorrelazione per mezzo dell’ampliamento e arricchimento del milieu), ¢ una vera e

propria aspirazione «ecumenicay, che diventa immediatamente aspirazione cosmica.

La condizione di vita, la condizione di sicurezza, cid in rapporto a cui assumono un significato i
quadri sociali del tempo e dello spazio, ¢ la rete tecnica. L’ora locale ¢ definita in rapporta all’ora
GMT [il fuso orario unico di riferimento della Terra]. Le reti di radionavigazione si connettono, si
danno il cambio e coprono il mondo. Un ecumenismo di fatto, che ingloba le nazioni, esiste nelle
reti tecniche. Le linee di aviazione, le trasmissioni ed emissioni radiotelefoniche fanno il giro della
Terra abitata. E non ¢ soltanto 1’oikouméné, ma la realta cosmica al di fuori della Terra che diventa
ambiente ¢ supporto dell’azione. Il gesto tecnico si orienta al di 1a dei limiti dell’oikoumeéne,
prendendo in considerazione gli spazi siderali: /’ecumenismo stesso é gia relativizzato in rapporto
alla dimensione della cosmicita®*.

Le reti arrivano infine costituire «una sorta di universalita in atto»?> di portata
planetaria. Una prima questione degna di nota, di cui Simondon si mostra ben
consapevole, ¢ quella piu volte menzionata della scala di grandezza. Nella sua funzione
di interfaccia per la rete, I’oggetto tecnico in quanto come strumento tende a regredire e
a semplificarsi; la rete tecnica in sé, d’altra parte, si amplia al di la della portata
dell’esperienza e si manifesta come fenomeno essenzialmente macroscopico?¢. La nuova

condizione tecnica dipende da questo gigantismo, e proprio su questo aspetto di

2 Ivi, p. 62.
2 G. Simondon, La mentalita tecnica, in 1d., Sulla tecnica, cit., p. 255.
24 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicita, cit., p. 87.
25 G. Simondon, Intervista sulla meccanologia, cit., p. 372.
26 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicita, cit., pp. 61-62.
101
Itinera, N. 27, 2024



«immensita vertiginosa, senza limiti, mutevole»?’” — nota Simondon — fanno leva le
tendenze tecnocratiche della societa del XX secolo, che agiscono in favore di una
separazione del soggetto dal mondo, di una caduta di mediazione tra le parti e il tutto.

Il gigantismo dell’era informazionale ¢ di natura diversa rispetto al titanismo dell’era
termodinamica. Nella tecnologia termodinamica vige una proporzionalita di scala tra
energia prodotta e grandezza dello strumento®®: un motore pit grande ¢ anche un motore
piu potente, una fabbrica piu grande ¢ in grado di compiere un lavoro maggiore (seppur
sempre con dei limiti fisici). La tecnica industriale tende al gigantismo delle macchine,
da cui consegue un gigantismo degli insiemi. La tecnica elettrica e informazionale,
invece, tende alla riduzione dello strumento: un oggetto informatico ¢ tanto piu efficiente
quanto piu riesce a trasmettere informazione in maniera adeguata occupando il minor
spazio possibile. Non solo 1’oggetto d’interfaccia, ma anche I’elemento, 1’individuo e
tutte le strutture materiali coinvolte nella rete aspirano, da ultimo, a smaterializzarsi®®. 11
gigantismo informazionale si riferisce in tal senso all’ampiezza e alla ricchezza del nuovo
milieu, non alla grandezza effettiva dei suoi oggetti.

Notiamo che I’analisi di Simondon non sembra tener conto di alcune caratteristiche
della tecnologia delle reti (soprattutto informazionali, ma non solo) che ricordano ancora
molto da vicino il titanismo dell’industria pesante. Oggi le reti apparentemente piu
immateriali sfruttano mezzi dotati di una materialita molto concreta e densa di importanti
conseguenze: si pensi ai cavi transatlantici e ai giganteschi server Google senza cui
Internet non esisterebbe, o al sistema di satelliti artificiali orbitanti intorno alla Terra, o
ancora alle enormi fabbriche necessarie alla produzione delle componenti destinate alle
tecnologie informatiche®. In questo senso Simondon aveva torto: solo I’interfaccia si
riduce, non pero il mezzo in sé. La rivoluzione dell’informazione ha necessitato di

infrastrutture sempre pit complesse, costose € mastodontiche, e continua a necessitarne

27 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 120.

28 Ivi, pp. 149-151.

29 Si pensi, oggi, all’assidua ricerca di conduttori sempre pit microscopici, che arriva ad operare al livello

del nanometro — ricerca che ha gia raggiunto peraltro dei limiti fisici e tecnologici, per cui non ¢ possibile

fabbricare conduttori piu piccoli senza perdite irrimediabili in precisione. Lo sforzo di efficientamento si

sta spostando dalle dimensioni fisiche alle architetture, ma resta pur sempre uno sforzo di

smaterializzazione.

30 Un insieme tecnico di tipo industriale non potrebbe mai raggiungere dimensioni lontane dalla «zona

mesotecnica» (costruire una fabbrica grande quanto una citta non avrebbe alcun guadagno sensato dal punto

di vista del rendimento), perché ¢ intrinsecamente legata all’individuo tecnico; un insieme tecnico di tipo

informazionale, invece, deve necessariamente conseguire dall’estensione della rete nelle sue dimensioni.
102

Itinera, N. 27, 2024



(la nuova rivoluzione tecnologica a cui stiamo assistendo, quella dell’intelligenza
artificiale, sta gia causando ad esempio enormi problemi di approvvigionamento
energetico). Lo scheletro infrastrutturale delle tecnologie dell’informazione ¢
contraddistinto da una densita materiale del tutto sconosciuta all’era industriale.

11 fatto che il gigantismo informazionale segua le stesse leggi del titanismo industriale
dal punto di vista della materialita del mezzo, in ogni caso, non contraddice un principio
generale della filosofia simondoniana, la funzione ontogenetica del rapporto di scala’!.
Su scale piu ampie (planetarie), propriamente macrotecniche, avviene un cambiamento
qualitativo nelle modalita della genesi tecnica: le tecnologie informazionali non si
sviluppano cio¢ soltanto in base a una nuova funzione (la trasmissione e 1’elaborazione
di informazione), ma anche grazie alla conquista tecnica di una nuova scala di grandezza.
La direzione planetaria della tecnologia industriale, intrapresa attraverso la costruzione
di infrastrutture sempre piu ampie e integrate, spiana la strada alla tecnologia
informazionale, la quale ¢ fonte di una nuova dimensionalita, innanzitutto spaziale. La
tecnicita di rete pone un nuovo spazio come proprio milieu: lo spazio del pianeta.

Una tesi che, come vedremo nel prossimo paragrafo, ¢ invece severamente inficiata
dall’affinitd tra gigantismo informazionale e titanismo industriale ¢ quella della
reintregrazione tra tecnica ¢ mondo naturale. Ogniqualvolta Simondon parla di “mondo
naturale”, si riferisce all’insieme delle condizioni non tecniche della tecnica, mai a
un’idea di natura ontologicamente contrapposta alla cultura o alla tecnica: come stabilito
nell’opera sull’ Individuazione, «natura» € un divenire auto-organizzante, una physis>? che
¢ la potenza genetica di ogni regime d’individuazione. «E la natura come supporto e come
ausilio dell’azione, come aiuto di cui si attende 1’efficacia perché il gesto possa mostrarsi
efficace. E la natura come riserva di potenziali, la physis [...]. E necessario che il gesto
dell’uomo sia compiuto secondo la natura produttrice per essere tecnicamente efficace»’?.
Esattamente come vige una transizione continua tra individuazione fisica, biologica e

psichico-collettiva, ovvero tra umanita ed Essere su un piano ontologico, vige anche una

31 Come illustrato da Vincent Bontems, nella teoria simondoniana i diversi i regimi d’individuazione
dipendono (anche) anche dalla scala di grandezza su cui si svolgono: fenomeni ontologici diversi si
svolgono su scale di grandezza diverse costituendo di volta in volta la fonte di una nuova dimensionalita.
Cfr. V. Bontems, Quelques eléments pour une épistémologie des relations d’échelle chez Gilbert Simondon.
Individuation, Technique, et Histoire, “Appareil”, 2 (2008), online.
32 Cfr. G. Simondon, Recherche sur la philosophie de la nature, in 1d., Sur la philosophie (1950-1980),
PUF, Paris 2016.
33 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 222.
103

Itinera, N. 27, 2024



transizione continua tra arte e natura sul piano tecnologico: la tecnica prolunga la natura,
dipende da essa e insieme la porta oltre sé¢ dal suo interno. Simondon arriva ad affermare
che la tecnica € natura, nella misura in cui ¢ genesi dell’Essere ed ¢ percio dotata di
autonomia ontologica.

E dunque evidente che Simondon non intende la reticolazione tecnica del pianeta Terra
come un’opera di umanizzazione completa della natura. Al contrario: ¢ «un’opera vitale»
che conduce alla «naturalizzazione dell’'uomo»®*. La rete tecnica rappresenta
I’invenzione di una nuova armonia tra natura ed essere umano*® ottenuta attraverso «la
creazione del terzo ambiente tecno-geografico»®, un milieu in cui I’attivita umana si
integra per 1’appunto con quella della natura. Non, dunque, un processo di
razionalizzazione del non-ancora-razionale o di spiritualizzazione del non-ancora-
spirituale (come voleva la Naturphilosophie romantica), ma dell’invenzione di piani di
integrazione interna di nuovo sistema relazionale. La prospettiva di Simondon ¢
certamente contraddistinta da un certo ottimismo metafisico (nel senso letterale, ovvero
retto da premesse metafisiche), un ottimismo che oggi sembra stridere aspramente con le

conseguenze disastrose della tecnicizzazione planetaria.

3. L’estetica dopo I’estetica

Cosi feconda filosoficamente, la tecnofilia simondoniana sembra pero fare poca presa
sulle vicende delle societa degli ultimi cinquant’anni e deve essere oggi messa al vaglio
proprio dal punto di vista di un suo impiego possibile nell’analisi del presente. Dopo il
1989, anno della morte di Simondon, I’era dell’informazione ha fatto enormi progressi e
la reticolazione tecnica del pianeta € proseguita a pieno regime, di pari passo alle tendenze
tecnocratiche gia dominanti: nessuna disalienazione ha accompagnato 1’ingresso della
tecnica nel regno della produzione di significato. Il sistema integrato degli ecosistemi
terrestri e il sistema integrato dei gruppi umani sono entrati in una fase di vera e propria

instabilita che si auto-alimenta progressivamente; il sovraccarico predatorio delle risorse

34 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 59.
35 Cftr. G. Simondon, Intervista sulla meccanologia, cit., p. 368.
36 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 59.
104
Itinera, N. 27, 2024



naturali procede in parallelo a quello delle risorse sociali e cognitive, legato a sempre
nuove forme di messa a frutto, di cui la tecnologia stessa si fa carico. Simondon aveva
auspicato una liberazione simmetrica dell’'uomo e delle oggettivazioni del suo agire —una
nuova «vita tecnica»®’. Questa visione non puod che suonare come un’ingenuita figlia
degli entusiasmi di un’altra epoca.

Ma Simondon aveva indicato in maniera precisa la via di un possibile superamento
della tecnocrazia. Ripercorriamo quindi la parte prognostica della concezione
simondoniana. Nel quadro tracciato in Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, la
cultura nel suo insieme procede per «fasi», ovvero per regimi fondamentali di
comportamenti che regolano il rapporto tra 1’essere umano e il mondo*®. La fase piu
primitiva ¢ la «fase magica», in cui il soggetto non ¢ separato dal mondo inteso come
dominio di oggettivita, perché il mondo ¢ reticolato da una coesione di senso complessiva.
L’idea di rete proviene dunque dall’universo magico: accedere al mondo per 1’'uomo
significa possedere le chiavi della sua organizzazione, strutturata per linee e «punti
chiave» a formare «una rete di punti privilegiati di scambio tra I’essere € I’ambiente»*®.
nodi della rete sono punti di accesso nello spazio e nel tempo: la festa, ad esempio, reticola
il calendario, la radura reticola il bosco, il tempio o la citta edificati in un luogo elevato
reticolano la regione. Attraverso queste zone simboliche vige uno scambio energetico
aperto tra la figura e lo sfondo, tra I’elemento e la totalita del mondo esperito.

Da uno «sdoppiamento» della fase magica nascono la «fase tecnica» e la sua fase
complementare, la «fase religiosa». Lo sdoppiamento consiste nella rottura della
strutturazione di rete e nella separazione della figura e dello sfondo, della parte e del tutto.
Ora la parte ¢ intesa come dominio di oggettivita, il tutto come dominio di soggettivita:
la tecnica si fa carico della figura separata dallo sfondo e resa «disponibile» all’uso, la
religione dello sfondo separato dalla figura e convertito in puro senso. «La figura si
frammenta, mentre le qualita e le forze dello sfondo si universalizzano: tale
frammentazione ed universalizzazione sono maniere di diventare, per la figura, una figura

astratta e, per gli sfondi, un unico sfondo astratto. Lo sfasamento della mediazione in

37 1vi, p. 143.
38 Parlare di «fasi» non significa supporre delle epoche cronologicamente distinte che si susseguono nel
tempo, ma di regimi del comportamento che si definiscono 1’uno in rapporto all’altro e convivono entro
una stessa epoca e uno stesso luogo (G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 179).
39 Ivi, p. 184.
105

Itinera, N. 27, 2024



caratteri figurali e caratteri di sfondo traduce la comparsa di una distanza tra ’'uomo ed il
mondo»*. La tecnica separa e pluralizza, la religione unifica e singolarizza*!.

Sia la tecnica che la religione sono capaci di produrre reticolazioni, ma non — da sole
— di produrre vere e proprie integrazioni del mondo, perché non hanno in s¢ i mezzi per
riunirsi alla loro fase complementare. La specializzazione a cui fa capo la rottura del
mondo magico ¢, in questo senso, fonte di astrazione. C’¢ perd una forma di passaggio,
preposta alla mediazione tra le due fasi, che sembra promettere uno scambio e una sintesi:

P’estetica.

Fino ad oggi, non sembra che le due reticolazioni, quella delle tecniche nel mondo geografico e
quella delle religioni nel mondo umano, siano capaci di incontrarsi analogicamente in una relazione
simbolica reale. Sarebbe soltanto cosi, tuttavia, che I’impressione estetica potrebbe dichiarare la
riscoperta della totalita magica, indicando che le forze del pensiero si ritrovano 1’una nell’altra.
L’impressione estetica, comune al pensiero religioso ed al pensiero tecnico, ¢ il solo ponte che possa
permettere di legare le due meta del pensiero che risultano dall’abbandono del pensiero magico*.

L’estetica ¢ cio che resta della coesione magica del mondo. L’estetica (intesa, di
nuovo, come tendenza della cultura umana e non come disciplina in senso stretto) ¢
preposta a comprendere «gli esseri come individuati ed il mondo come una rete di esseri
in relazione d’analogia»®, ovvero a comprendere le singole strutture come processi e la
totalita del mondo come un intreccio eterogeneo, in tal modo bilanciando le due tendenze
complementari e contrapposte della tecnica e della religione. L’estetica ¢ volta alla
continuita del discontinuo e alla discontinuita del continuo.

Ecco una prima risposta alla domanda: perché le reti tecniche non hanno portato la
cultura oltre le sue tendenze tecnocratiche? Non ¢ la sola reticolazione tecnica a poter
generare un rapporto non alienato tra soggetto e oggetto: la tecnica non si ¢ ancora
integrata alla cultura. E la tecnica non basta a sé stessa: occorre una nuova alleanza con
la cultura nel suo insieme, ovvero un’integrazione del milieu tecno-geografico con il

milieu noetico-spirituale per mezzo di un nuovo pensiero analogico. Ma questa nuova

40 1vi, p. 188.
4! Dovrebbe essere chiaro che Simondon non si riferisce alla tecnica e alla religione in senso stretto, ma a
due tendenze interne alla cultura umana, una operativa e pluralizzante, ’altra contemplativa e
universalizzante. Si noti che queste due tendenze precedono la distinzione tra teoria e pratica: entrambe
hanno cio¢ un aspetto teorico e un aspetto pratico.
42 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 202.
4 1vi, p. 210.

106

Itinera, N. 27, 2024



alleanza, chiarisce Simondon, non pud essere effettivamente realizzata nemmeno
dall’estetica. L’estetica ¢ infatti preposta alla mediazione delle due fasi, non alla loro
effettiva riunificazione: essa annuncia ma non realizza 1’unita della cultura.

A questo punto Simondon traccia due strade possibili per una nuova integrazione della
cultura. «La prima consisterebbe nel conservare I’attivita estetica come un modello e di
tentare di realizzare l’estetica del mondo umano»**: liberare 1’estetica nella vita,
liberandola dai vincoli strutturali dell’opera, dell’autore, del pubblico, del museo e della
contemplazione percettiva per restituirla alla realta e scatenarne cosi le potenze
significanti. La seconda via prevede che I’integrazione di tecnica e religione sia operata
da una funzione specificamente riflessiva: la filosofia. Siccome ogni integrazione ¢ un
atto riflessivo, ovvero un passaggio di ordine attraverso la sistematizzazione genetica
dell’ordine precedente, il ruolo di massima funzione integratrice della nostra epoca spetta
alla pratica riflessiva per eccellenza, ritenuta in grado di cogliere il senso del divenire
stesso. Questa ¢ la strada che Simondon intraprende (o perlomeno auspica) nelle ultime
pagine di Del modo di esistenza degli oggetti tecnici.

Le indicazioni che possiamo trarre da questa conclusione restano piuttosto vaghe. A
volerle prendere alla lettera, occorrerebbe immaginare una societa globale in cui gli esseri
umani hanno guadagnato accesso a un mondo nuovamente coeso attraverso una prensione
conoscitiva culturalmente veicolata. Sottesa a questo sogno di una societa di filosofi
inventori sembra profilarsi una certa idea marcatamente moderna e occidentale di
progresso sociale come progresso dell’educazione e del sapere, per cui il progresso di una
societa si misurerebbe sul progresso di una cultura, che ¢ a sua volta un progresso del
sapere e del pensiero®. Il modello proposto da Simondon ¢ animato da valori
esplicitamente neo-illuministici e neo-umanisti, valori che oggi sembrano in larga misura
inservibili. Alla luce del sostanziale fallimento del neo-umanesimo novecentesco, occorre
chiedersi allora quali altre strade restano per navigare una vicenda cosi ben avviata verso

la catastrofe sociale e ambientale.

4 Ivi, p. 235.
4 «Lariflessivita del pensiero ¢ la forma cosciente della risonanza interna dell’insieme formato dall’uomo
e dalla concretizzazione oggettiva e assicura la continuita tra le fasi successive del progresso. Essa soltanto
puo farsi carico della totalita e far si che il decentramento dell’'uomo, parallelo all’alienazione della
concretizzazione oggettiva, non abbia luogo. Ai nostri giorni, il pensiero riflessivo deve in particolare
dedicarsi a guidare I’attivita tecnica dell’'uomo in rapporto all’'uomo» (G. Simondon, / limiti del progresso
umano, in 1d., Sulla tecnica, cit., p. 229).
107

Itinera, N. 27, 2024



Portando la filosofia e la tecnofilia simondoniane oltre sé stesse, ci si pud ad esempio
domandare cosa significherebbe seguire la prima strada, ossia pensare I’estetica (e non la
filosofia) come funzione genetica in grado di fornirne un’integrazione riflessiva di tecnica
e religione. La via della filosofia prevedeva la stretta continuita tra progresso sociale e
progresso del sapere intorno alla funzione conoscitiva del pensiero (seppur intesa in senso
genetico, come invenzione di forme per mezzo del pensiero). La via dell’estetica, invece,
tiene distinto il progresso sociale dal progresso del sapere (senza con ciod, ovviamente,
agire contro il sapere stesso) ed esalta la funzione simbolica del pensiero. L’estetica
universalizza e sacralizza 1’oggetto, rendendolo singolare; demistifica e pluralizza il
soggetto, rendendolo parte del processo delle forme. Universalizzazione della figura e
demistificazione dello sfondo non avvengono soltanto per via logica, ma anche per via
corporea e affettiva — nessuna facolta umana ¢ esclusa.

L’estetica ¢ molto piu in contatto con la fase magica rispetto alla filosofia*, e per
questo ¢ in grado di esercitare un’azione direttamente reticolare di imboccamento e

costruzione delle linee di forza di un mondo.

Una statua, in un certo senso, imita un uomo e lo sostituisce, ma non ¢ questo a farne un’opera
estetica; lo ¢ perché si inserisce nell’architettura di una citta, segna il punto piu alto di un
promontorio, termina una muraglia, sovrasta una torretta. [...] L opera, risultato dell’esigenza di
creazione, della sensibilita ai luoghi e ai momenti d’eccezione, non copia il mondo o I’'uomo, ma lo
prolunga ¢ si inserisce in essi. [...] In tal senso, ’opera estetica fa germogliare 1’universo, lo
prolunga, costituendo una rete di opere, cio¢ di realta d’eccezione, raggianti, punti-chiave di un

universo insieme umano e naturale*’.

Un’estetica realizzata, o un’estetica dopo ’estetica, sarebbe allora un regime di gesti

e comportamenti volti alla riconnessione simbolica e reale del soggetto con il mondo

46 Non vogliamo certo presupporre una dicotomia tra ragione illuministica e “irrazionalitd” magica. Si
potrebbe dire piu precisamente che la filosofia, nelle sue tendenze anti-magiche, ¢ un prolungamento di
una certa anima dell’Tlluminismo, laddove 1’estetica, nelle sue tendenze magiche, prolunga una certa altra
anima illuminista: innanzitutto a livello storico, I’Illuminismo e il pensiero scientifico moderno si sono
infatti nutriti in misura fondamentale della tradizione magica medioevale e rinascimentale, e solo in epoca
positivista si ¢ prodotta una neutralizzazione definitiva di queste istanze. Simondon, d’altronde, si mostra
perfettamente consapevole di questo legame, per esempio nel testo preparatorio Nascita della tecnologia
(1970), in cui analizza le radici alchemiche ed ermetiche della tecnica moderna.
47 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, cit., p. 203.

108

Itinera, N. 27, 2024



attraverso 1’oggetto: tecnica simbolica e sacralita operante. Sarebbe, in un certo senso,
una forma di neo-magia*®.

Simondon stesso ci fornisce gli strumenti per pensare il neo-magico. Il principio
generale del neo-magico simondoniano €, esattamente come per la magia antica,
I’attraversamento dei regni, su cui si basa la stessa teoria dell’individuazione. Da questo
principio discende direttamente un ripopolamento della Terra (come gia mostrato da un
pensatore dei modi d’esistenza contemporaneo quale Bruno Latour) che comprende
anche gli oggetti artificiali. Una volta che I’inorganico, I’organico, lo psichico e il
collettivo sono assiomatizzati e intrecciati attraverso un principio comune non
riduzionistico (I’«informazione, ovvero la genesi delle forme individuali), ecco che si fa
avanti un altro antico principio magico, quello dell’animazione dell’inanimato.
Nell’epoca in cui la massa degli artificialia ha letteralmente superato la massa dei
naturalia, la considerazione dell’agency reale degli oggetti ¢ un fondamentale principio
di disalienazione gia saldamente presente all’'uomo premoderno®.

In secondo luogo, il neo-magico simondoniano ci suggerisce la particolare qualita
spaziale e geografica dell’ecumenismo tecno-cosmico, dunque la caratteristica tendenza
planetaria inerente alla tecnica. Quella che nella fase magica ¢ una reticolazione del
mondo diventa una reticolazione del pianeta come mondo. Attraverso le tecnologie
odierne si realizza cosi I’antica credenza che la Terra sia attraversata da una rete di linee
di energia — credenza su cui si sono basate innumerevoli pratiche, dalla geomanzia
(tecnica divinatoria presente in tradizioni occidentali e orientali sin dalle civilta arcaiche)
all’uso delle /ey lines e delle vie dei canti aborigene narrate da Chatwin. Le proporzioni
planetarie ci rivelano poi un’altra tendenza interna alla tecnica, il gigantismo del mezzo,
memore dell’antico gigantismo delle piramidi, degli ziqqurat e dei megaliti (oggetti che
non possono essere spiegati architettonicamente, ma solo miticamente). Una nuova

proporzionalita alla Terra che sia trasformativa senza essere predatoria®® (diversa in

8 11 tema del neo-magico attraversa numerosi contesti teorici all’interno della teoria critica contemporanea.
Cfr. ad esempio F. Campagna, Magia e tecnica. La ricostruzione della realta, Tlon, Milano 2021; S.
Federici, Re-enchanting the World. Feminism and the Politics of the Commons, PM Press, New York 2019;
ma anche la concettualizzazione dell’«animismo» in Achille Mbembe, ad esempio in A. Mbembe,
Brutalism, Duke University Press, Durham/London 2024, cap. 3.

4 Cfr. A. Gell, Arte e agency. Una teoria antropologica, Raffaello Cortina, Milano 2021, e inoltre S.
Bignall, Postcolonial Agency. Critique and Constructivism, Edinburgh University Press, Edinburgh 2010.
50 In questa direzione vanno i tentativi di autori come Alberto Toscano, Ray Brassier e Helen Hester: si
veda A. Toscano, 4 Plea for Prometheus, “Critical Horizons”, 10/2 (2009), pp. 241-256; R. Brassier,
109

Itinera, N. 27, 2024



questa dal titanismo moderno) discende dalla concezione delle infrastrutture planetarie
come potenze mediatrici tra ’'uomo e le altre forze della Terra’!. Come la magia antica
conteneva due anime opposte e co-implicate tra loro, la magia bianca e la magia nera,
cosi il neo-magico puo essere estrazione schiavistica o perpetuazione emancipativa delle
forze del mondo, e spetta soltanto ai collettivi scegliere di volta in volta quale via
intraprendere.

Ci sono aspetti importanti che distinguono il neo-magico dalla magia antica: la magia
antica era esoterica, retrospettiva (legata alla Tradizione) e sovrannaturale, laddove il neo-
magico ¢ collettivo, prospettivo (legato a una proiezione dei gruppi umani) e ipernaturale
(nel senso della continuita genetica tra i regni all’interno della natura a cui abbiamo gia
accennato). Inoltre, laddove la magia antica era sostanzialmente pre-estetica, poiché
attingeva a una condizione precedente la separazione tra soggettivita e oggettivita, il neo-
magico ¢ invece un fenomeno post-estetico, in quanto successivo a questa separazione.
«La categoria estetica che fa convergere tecnicita e sacralita», ricorda Simondon, «non ¢
la categoria estetica abituale, staccabile dal mondo. E una preoccupazione di totalita e di
organizzazione del reale che esiste secondo le sue linee € i suoi poteri»’2. L estetica dopo
I’estetica, ¢ utile ribadirlo, non ¢ il dominio strettamente corrispondente all’attivita
artistica o sensoriale: ¢ mobilitazione simbolica del mondo, che reincanta senza
occultamento e tecnicizza senza alienazione (ovvero non serve né le teologie né le
tecnocrazie). Con e oltre Simondon, vale forse la pena considerare questa via come modo
di collocarsi creativamente e attivamente nel/ ‘instabilita dei nostri sistemi e su un pianeta

ormai cronicamente instabile.

Prometheanism and its Critics, in R. Mackay, A. Avanessian (eds.), #4ccelerate: The Accelerationist
Reader, Falmourth, Urbanomic 2014, pp. 466-487; Id, Prometheanism and Real Abstraction, in R. Mackay,
L. Pendrell, J. Trafford (eds.), Speculative Aesthetics, Urbanomic, Falmouth 2014, pp. 72-77; H. Hester,
Promethean Labors and Domestic Realism, “e-flux Architecture”, 2017 (online).
51 Cft. ad esempio il volume The Earth is an Architecture, in cui si trovano alcune «storie di gigantismo»
(P.A. Trévelo et al., The Earth is an Architecture, Leipzig, Spector Books 2021, p. 20).
52 G. Simondon, Psicosociologia della tecnicita, cit., pp. 92-93.
110
Itinera, N. 27, 2024



