
The exempla of memory: Pier Damiani between remembrance an 
argumentation 

 

Renato De Filippis 
rdefilippis@unisa.it  

 
 

 
The sermons of Pier Damiani (1007-1072), generally little investigated by scholars, can offer 
interesting insights also to those who read them from a philosophical (since they contain some 
argumentative structures, beginning with the comparatio) and rhetorical point of view. In particular, 
references to memoria can be detected in many of them: for example, the entire Sermo II de 
translatione sancti Hilarii is structured around the theme of remembrance. In general, it can be 
observed that the evocation of a biblical character, and his actions, is an occasion for a connection 
with the saint and the events being discussed in the homily. In this way Pier Damiani emphasizes the 
continuity of salvation history, which is operative in the remote Old Testament past as well as in his 
contemporary, and from this he draws basic moral lessons. 
 
 
Keywords: Rhetoric; Sermons; Memory; Comparison; Middle Ages. 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

134 

Gli exempla della memoria  

Pier Damiani fra ricordo e argomentazione 
 

 

Renato De Filippis 

rdefilippis@unisa.it  

 

 

Se è vero che, nell’orizzonte teologico e letterario del Medioevo, le omelie sono un 

ragionevole equivalente dei discorsi epidittici dell’oratoria classica, una analisi del ricco 

sermonario di Pier Damiani (1006-1073) potrebbe interessare non solo lo studioso di 

agiografia e liturgia, ma anche chi si approccia a questi testi dal punto di vista letterario e 

speculativo1. Contro una immagine stereotipata e antiquata di questo autore, la critica più 

recente ha infatti dimostrato che il Damiani è un fine conoscitore delle arti liberali, ed 

eccelle in particolare in dialettica ed oratoria2. Le sue prediche manifestano 

indubbiamente l’utilizzo degli strumenti tecnici di queste discipline: per quanto siano 

composte in un linguaggio più canonico rispetto a quello usato nelle lettere3, abbondano 

di numerose figure retoriche, e presentano anche alcune argomentazioni topiche, utili per 

esaltare l’esempio del santo di volta in volta onorato4. 

 
1 L’idea, ovunque veicolata dalla storiografia, è sostenuta da ultimo in  L. Saraceno, Postfazione. I “sermoni 
monastici” di Pier Damiani, in U. Facchini, L. Saraceno (a  cura di) Pier Damiani. Sermoni (36-76), Città 
Nuova, Roma 2015 (Opere di Pier Damiani, 2/2), pp. 467-487, qui p. 467, che conferma dunque il principio 
in relazione ai temi che qui intendiamo discutere. Per una prima informazione sul corpus delle prediche 
damianee, è ancora indispensabile il ricorso a G. Lucchesi, Il sermonario di S. Pier Damiani come 
monumento storico agiografico e liturgico, in “Studi Gregoriani”, X, 1975, pp. 7-67.  
2 Assieme ad altri studiosi, chi scrive ha tentato più volte di argomentare questa posizione: si veda ad 
esempio il contributo riassuntivo R. De Filippis, Logica e argomentazione “filosofica” al servizio della 
Chiesa in Pier Damiani, di prossima pubblicazione per gli Atti del Convegno “Pier Damiani rivisitato. A 
950 anni dalla morte” (Brescia-Verona-Bardolino [VR], 5-7 maggio 2022).  
3 È questa la condivisibile posizione espressa da U. Facchini, Introduzione. Il sermonario di san Pier 
Damiani. Testimonianza della vita ecclesiale e liturgica dell’XI secolo, in U. Facchini, L. Saraceno (a  cura 
di) Pier Damiani. Sermoni (2-35), Città Nuova, Roma 2013 (Opere di Pier Damiani, 2/1), pp. 7-96, qui p. 
92.  
4 I limitati scopi di questo contributo non mi consentono di diffondermi in merito: rimando a un futuro 
articolo sui sermoni di Pier Damiani, sul senso che questi dava alla predicazione, e sul valore argomentativo 
di quest’ultima, che sarà pubblicato nell’ambito delle produzioni scientifiche del PRIN 2023 “Open 
Science: Theoretical Presuppositions, Historical Developments and Operative Applications”, coordinato 
dal professor Armando Bisogno dell’Università di Salerno.  



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

135 

Nei sermoni superstiti è, poi, spesso ricorrente un tema, quello della memoria: non 

intesa, stavolta, nel suo senso tecnico di quarta parte dell’ars rhetorica, ma in quello 

generico di “ricordo”, “reminiscenza”. In questa accezione essa assume dunque anche 

una valenza speculativa. In molti casi, infatti, il Damiani segue un interessante schema 

espositivo: la rievocazione di un personaggio biblico (o, in qualche caso, di altre figure 

rilevanti della tradizione cristiana), e delle sue azioni, è occasione per un collegamento 

con il santo e le vicende di cui si sta discutendo nell’omelia. In queste circostanze il 

ravennate intende sottolineare la continuità della storia della salvezza, che è operante nel 

remoto passato veterotestamentario come nel suo contemporaneo, e ne trae il più delle 

volte basilari insegnamenti morali5. In alcune occorrenze, inoltre, tale collegamento è 

operato attraverso la struttura dialettico-retorica più apprezzata dal Damiani, la 

comparatio, che si presta benissimo a congiungere “vecchio” e “nuovo” e aumenta, nella 

sua natura di locus mentale, la portata filosofica di questi rimandi6. In tal modo, la 

memoria diventa il propulsore di piccole argomentazioni di “filosofia pratica”.  

Si può provare a verificare qualche occorrenza significativa. In senso complessivo, il 

sermone più esplicito a sancire questa continuità fra antico e contemporaneo è quello In 

cena Domini, che fin dalle prime battute insiste sul principio: 

 
Hodie, fratres charissimi, dum cenae Dominicae solemnia celebramus, plurima virtutum 

caelestium sacramenta recolimus. Hodie namque Saluator noster, dum suis discipulis qui 

caput est angelorum vestigia tersit, verae nobis humilitatis exemplum manifeste proposuit 

[…] Hodie Salvator terreni panis ac vini speciem in sui corporis et sanguinis sacramenta 

convertit, suisque discipulis vitalis alimoniae pabulum ministravit. […] Hodie sacrum 

chrisma conficitur, per quod in nobis omnis caelestium karismatum sanctificatio 

confirmatur7. 

 

 
5 Tale principio è già affermato in modo chiaro nell’Introduzione di Facchini appena citata, pp. 78-80, di 
cui queste poche pagine vogliono essere una conferma e una modesta estensione sul piano filosofico. A 
questa funzione della memoria damianea, ancora dal punto di vista spirituale e letterario, ha inoltre dedicato 
belle pagine G.I. Gargano, Il mistero brilla di luce inaccessibile. La spiritualità di Pier Damiani, Urbaniana 
Press, Roma 2022, pp. 333-373. 
6 Sulla natura e le funzioni della comparatio si veda G. d’Onofrio, Fons scientiae. La dialettica 
nell’Occidente tardo-antico, Liguori, Napoli 1986 (Nuovo Medioevo, 31), p. 266; sulla sua importanza per 
le argomentazioni damianee mi permetto ancora di rimandare a De Filippis, Logica e argomentazione 
“filosofica”, cìèit. Essa è, in breve, una argomentazione che sorge dal confronto fra realtà simili, sia 
considerandole fra di loro pari, sia graduandole a maiore o a minore.  
7 Petrus Damiani, Sermo X in cena Domini, 1-3, ed. G. Lucchesi, Turnhout, Brepols 1983 (CCCM, 57), p. 
50, 2-6 e 20-22; p. 51, 30-31.  



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

136 

Per occorrenze specifiche bisogna però cercare altrove. La seconda omelia su san Severo, 

molto indicativa nel senso che ci interessa, attua ad esempio un collegamento triplice: i 

miracoli compiuti dal santo nei primi secoli dell’esperienza cristiana richiamano quelli 

che ancora avvengono, nell’XI secolo, presso il suo sepolcro, dal quale zampilla 

dell’acqua; e questo porta quasi naturalmente a pensare a Mosè e al prodigio dell’acqua 

sgorgata a Massa e Meriba (Ex 17, 1-7). Severo diviene dunque un alter Moyses che dona 

alla comunità un alter paradisum.  

 
Sed cur ista de antiquis beati Severi miraculis dicimus, cum hodieque non pauca prodigiorum 

signa in venerabili sepulturae suae basilica fieri frequenter audiamus? […] Ecce enim 

omnipotens Deus antiqua operationis suae miracula repetit, ecce iterum per alterum Moysen 

aquam de petra producit. Israeliticum nobis saeculum renovat, quo per exteriora beneficia, 

utpute verum Israel, ad amorem nos suae visionis accendat. Ecce de beatissimi confessoris 

sui Ecclesia alterum nobis quodammodo paradisum restituit, cuius saluberrimo fonte nostrae 

fragilitatis terram clementer infundit8. 

 

Anche altri santi vengono paragonati a Mosè. Il sermo XXII sui santi aretini Larentino e 

Pergentino lega appunto le gesta dei due martiri a quelle di Mosè e Aronne9. Anche i due 

apostoli Matteo e Giovanni meritano l’onore del confronto10; con il quarto evangelista 

Pier Damiani è quasi in difficoltà, perché gli sembra che i suoi meriti superino quelli del 

salvatore del popolo ebraico. Tuttavia, dopo una rapida analisi, si risolve a porli sullo 

stesso piano. La risoluzione paritaria del confronto appare indicativa: nel complesso, tutta 

la storia della salvezza sembra rivestire, per il ravennate, pari importanza.  

  
Verumtamen, dum magnis summisque apud Deum meritis ambo claurissent, uno uterque 

Spiritu plenus fuit, uno uterque Redemptoris desiderio concorditer aestuavit. Nec nos alterum 

alteri praeferre praesumimus, sed diversitatem temporum pro sua cuisque dignitate 

pensamus. Duorum quippe viatorum nulla oculorum vivacitate disparium, qui orto sole 

graditur, clarius quaelibet opposita conspicit qua mis qui antelucanus exurgit. Et ditior est qui 

autumpnalem fructuum maturitatem carpit, eo qui verni propaginis arbusta plantavit. 

 
8 Id., Sermo V sancti Severi episcopi et confessoris, 9, ivi, p. 30, 257-259; p. 31, 282-289. 
9 Si veda Id., Sermo XXII, Sermo sanctorum martyrum Laurentini et Pergentini, 7, ivi, p. 145, 147-148: 
«Sicut enim per illos lex olim data est israeliticae plebi, ita per istos christiana fides et evangelium civibus 
illuxit Aritii».  
10 Cfr. rispettivamente Id., Sermo XLIX beati Mathei apostoli, 2, ivi, pp. 307, 35-308, 42; e Id., Sermo LXIV 
in festivitate sancti Iohannis apostoli et evangelistae, 6, ivi, p. 381, 222-227.  



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

137 

Convenienter igitur factum est ut sicut Moysi ita et Iohannis glebam omnipotens Deus 

absconderet, et in duobus mirabilibus viris unum miraculum exhiberet11.  

 

Perfino il primo frammento superstite dei sermones synodales, quelli presentati durante 

le assemblee dei cardinali romani, fa una comparatio fra la funzione legislatrice di Mosè 

e quella dei vescovi12. Giacobbe – o almeno il suo sepolcro – è invece evocato nella prima 

predica dedicata a Vitale: con una lunga comparatio si attesta che, come il patriarca volle 

essere sepolto in Palestina, a prefigurare la remissione dei peccati da parte di Cristo, Vitale 

si fece tumulare a Ravenna per prefigurare la futura fede della città, all’epoca ancora 

pagana. 

 
Sed dum vobis, fratres charissimi, ista dicimus, illud etiam ad mentem reducitur quod 

patriarcham Iacob fecisse Scriptura sacra testatur […] Quid est hoc, fratres mei? Quid sibi 

vult a tanto viro tam anxia sepeliendi corporis sollicitudo? Si enim hoc ex humana 

consuetudine metiamur, profecto nichil dignum tanta propheticae mentis excellentia 

reperimus. Ubicumque enim corpus humanum sepeliatur, non ideo vel minus perfecta vel 

minus gloriosa eius resurrectio futura procul dubio creditur. Sed si mystici sacramenti 

profunditas in huius dubietatis caligine requiratur, perspicuum lumen intelligentiae ipsi qui 

invenerit orietur. Cadavera quippe mortuorum, peccata significant injuste viventium. Sicut 

enim post contactum corporum mortuorum lex praecipit homines purificari, ita etiam post 

perpetrationem delictorum iubemur per poenitentiam ablui. Hinc nimirum illa sententia dicta 

est: Qui baptizatur a mortuo, et iterum tangit illum, quid prodest lavatio eius (Eccli 34, 30)? 

Baptizatur quippe a mortuo, qui mundatur fletibus a peccato; sed post baptismum mortuum 

tangit, qui culpam post lacrymas repetit. Sepultura vero mortuorum remissionem significat 

peccatorum. Unde per Prophetam dicitur: Beati, quorum remissae sunt iniquitates, et quorum 

tecta sunt peccata (Ps 31, 1). Ubi ergo sepelienda erant cadavera patriarcharum, nisi in ea 

terra ubi ille erat crucifigendus cujus sanguine facta est remissio peccatorum? Quae ergo 

causa fuit ut patriarcha Iacob sepeliretur in Chananaeorum terra, eadem fuit ut beatus Vitalis 

sepulcrum sibi specialiter eligeret in urbe Ravenna. Sicut enim ille per sepulturam sui 

corporis, remissionem peccatorum in illis mundi finibus, quia ibi Dominus erat 

crucifigendus, significavit esse futuram, ita iste hanc felicissimam urbem ad baptismi gratiam 

et ad fidem Christi cognovit divinitus esse vocandam13.  

 
11 Ivi, 7, p. 382, 263-273. 
12 Id., LXXV. Sermonum synodalium fragmenta, Ex sermone synodali primo, ivi, p. 450, 3-6: «Sicut in monte 
Sinai Dominus israeliticae plebi per Moysen legis edicta proposuit, ita in sanata ecclesia per ministerium 
sacerdotum idem legislator et iudex christiano populo vivendi mandata depromit».  
13 Id., Sermo XVII/1 in festivitate beati Vitalis, 10, ivi, pp. 92, 288-93, 290; p. 93, 297-323. 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

138 

 

Uno stretto legame viene poi evidenziato, nella XXXIX predica, fra le gesta di Cassiano 

e quelle di Debora: in entrambi i casi, chi si arma del legno della croce (nella storia biblica 

sarebbe il piolo di Giaele) risulta vincitore sulle forze del male14.  

Nei sermoni si possono inoltre rintracciare altri parallelismi fondati sulla memoria che 

non riguardano direttamente la storia biblica, ma interessano comunque la comunità 

cristiana. Ad esempio, il sermone VI si dedica ad Eleucadio, santo sapiente discepolo di 

Apollinare15: celebrare il primo richiama automaticamente, nella continuità della 

tradizione, le gesta del secondo. Si tratta di uno dei casi, non frequentissimi, in cui il 

riferimento alla memoria è esplicito: 

 
Hodierna festivitas, fratres charissimi, geminum sanctae devotioni vestrae, immo nostrae, 

gaudium cumulat, quia dum venerandi confessoris Eleuchadii solemnia celebramus, 

necessario mox etiam beati triumphatoris Christi Apolenaris ad memoriam praeclara gesta 

reducimus. Quia enim, ut Salomon ait, gloria patris est filius sapiens (Prov 10, 1) sic alterius 

causa pendet ex altero, ut quisquis unius laudes digne retulerit, alterius etiam insigne 

praeconium tacere non possit16.  

 

Qualche elemento ricaviamo anche dal sermone su Cristoforo, dove gli avvenimenti della 

storia neotestamentaria vengono considerati in continuità con le battaglie spirituali della 

Chiesa dell’XI secolo17.  

Altri due riferimenti esulano da questo schema, ma risultano comunque di un certo 

interesse. Il secondo sermone In natali virginum parte proprio dalla considerazione che la 

virtù (decus) della verginità richiama alla memoria la potenza divina, che si esprime anche 

attraverso quello che Pier Damiani, in linea con la sensibilità medievale, qualifica come 

 
14 Si vedano in particolare Id., Sermo XXXIX in festivitate sancti Cassiani martyris, 5, ivi, pp. 243, 101- 
244, 116 e 9, p. 246, 196-201. 
15 Ho provato a sottolineare l’importanza di questo santo-filosofo per la riflessione di Pier Damiani ancora 
in De Filippis, Logica e argomentazione “filosofica” cit.  
16 Petrus Damiani, Sermo VI in festivitate sancti Eleucadii confessoris, 1, ed. G. Lucchesi cit., p. 34, 2-9. 
17 Si veda Id., Sermo XXXIII. Sermo sancti Christophori martyris, 3, ivi, pp. 196, 70-197, 73: «Sed quod 
tunc sub Moyse fuit historialiter factum, sub Christo quotidie fit per spiritalis militiae sacramentum. Hanc 
enim pugnam ille tum populus adumbrabat, qua nunc sancta ecclesia iugiter contra diabolum dimicat». 
Nella stessa omelia, e nello stesso “spirito”, il ricordo dell’episodio biblico legato al re degli Amorrei Sicon, 
che rifiuta il passaggio degli israeliti nel proprio territorio (si veda Nm 21, 21-26), diventa una occasione 
per richiamare il battesimo con il quale ci si è separati dal demonio: si veda ivi, 6, p. 199, 149-175. 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

139 

il fragilior sexus18. Nel sermone sui santi Donato e Ilariano, invece, il collegamento 

avviene attraverso un prodigio. Nel testo, infatti, Pier Damiani racconta del miracolo di 

un calice appartenuto un tempo ai martiri, e che, pur mancando di una parte, non perde il 

proprio contenuto quando riempito: esso è ancora visibile e utilizzabile ai suoi tempi, per 

cui si instaura, ancora una volta, una continuità fra l’antichità cristiana e la 

contemporaneità.  

 
Plane cum plura videamus apicibus tradita per eum facta stupenda miracula, illud unum 

tacere non possumus quod oculis quotidie cernimus, manibus contrectamus, et sic novum 

semper optutibus nostris obicitur, tanquam non olim factum, sed modo fieri videatur. Calicis 

nempe de levitae manibus lapsi particulam clandestinus hostis callida machinatione surripuit, 

et usque hodie in thesauris suae malitiae ad clariorem Domini gloriam subdolus occultavit. 

Porro, cum videatur fundo calicis atomus ille deesse, divina semper obsistente virtute, nullius 

inde liquoris vel tenuis quidem valet stilla perfluere. Mox enim ut in sanctum vas quaelibet 

unda dilabitur, et unda est ut se potantibus hausibilem praebeat, et quodammodo unda non 

est, ut nequaquam hiatu vacante prorumpat. Quod profecto quia tunc factum est, miraculum 

est; quia vero per tam diuturna tempora perseverat, ut ita loquar, miraculum miraculorum dici 

potest19.  
 

A dimostrare che la dimensione argomentativo-razionale è spesso presente in queste 

narrazioni, lo stesso miracolo viene incorporato in una comparatio. Se Donato, per i 

propri meriti, si guadagnò il singolare prodigio del calice, certamente potrà intercedere 

per la salvezza dei giusti che lo pregheranno: «Pensate, fratres charissimi, si tantum vir 

iste potuit apud Deum, ut in vili vasculo, quod semel optinuit, mutari non possit, quantum 

poterit pro redemptis, tantummodo si vestigia sequimur Redemptoris? Huius igitur beati 

martyris teneamus normam, si pertingere cupimus ad coronam»20.  

Si può concludere questa breve rassegna considerando che, nella raccolta damianea, 

c’è un intero sermone che gravita attorno al tema della memoria: si tratta di quello che 

 
18 Si veda Id., Sermo LXVIII in natali virginum, 1, ivi, p. 413, 2-8: «Hodie, fratres carissimi, virginale nobis 
decus illuxit, quod nostrae memoriae divinae virtutis victoriam renovavit. Porro quanto fragilior sexus, 
quanto infirmius vasculum quod reportat ex hoste triumphum, tanto maiori diabolus obprobrio confusionis 
induitur, tanto mirabilior Deus in suis sanctis agnoscitur; tanto etiam rex martyrum Christus in 
propugnatricibus suis iucundis delectatur».   
19 Id., Sermo XXXVIII in solemnitate sanctorum martyrum Donati et Hilariani, 5, ivi, p. 235, 92-106. 
20 Ivi, 6, p. 236, 139-144. 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

140 

commemora la traslazione delle spoglie mortali di sant’Ilario21. Esso si apre proprio 

rievocando la memoria del santo, che deve ricordare al pubblico degli ascoltatori – si noti 

il raffinato gioco retorico – come sia necessario “traslare” dai desideri terreni a quelli 

celesti: 

 
Gaudeamus et exultemus, dilectissimi, dum ad recolenda beati Hilarii sublimia merita 

solemniter convenimus. Ipsa quippe nos insignis vocabuli dignitas provocat, ut mens nostra 

spiritali laetitia affecta, plausibiliter hilarescat. Nichilominus et hoc dignum est, ut dum beati 

viri translationem colimus, ipsi quoque mentes nostras a terrenis desideriis ad caelestia 

transferamus. Ut dum glebam corporis eius, tenuemque pulvisculum tanto praeferri apud 

homines honore conspicimus, quantum gloriae pondus in coelesti regno possideat, ubi verus 

et incomparabilis honor est, mens nostra perpendat22.  

 

Il motivo ricorre ancora quando si dice, poco oltre, che la translatio rievoca anche le altre 

gesta del santo, il cui ricordo diventa così vivido che eventi lontani nel tempo appaiono 

«recentia […] et nova», in un implicito riconoscimento della continuità temporale 

dell’operato della Chiesa.  

 
Porro autem ex occasione venerandae translationis huius, et caetera beati viri gesta nobis in 

memoriam redeunt, ut quae longis ante temporibus sunt peracta, nostris nunc reducta 

conspectibus, quodammodo recentia videantur et nova. Mox enim ut disputare de venerabilis 

viri gestis incipimus, protinus occurrit memoriae quam impenetrabilis Ecclesiae murus 

haereticorum telis obstiterit, quam insuperabilis praeliator perversum Arianorum dogma 

gratia catholicae veritatis obtriverit. Nec illud vacat, quod cum adversus haereticorum 

perfidiam pugnaturus Seleuciam Isauriae oppidum tenderet, puella gentilis, divinitus edocta, 

sancti sacerdotis denuntiavit adventum, atque ideo cum patre Florentio, totaque familia divini 

baptismatis meruit suscipere sacramentum. Nec illud excidit insigne miraculum, quod in 

Gallinaria insula immanium serpentium venenata rabies virtutem tam praeclari Pontificis 

ferre non potuit, sed tamquam fulmineo fragore perterrita, vilis etiam baculi metam quam 

ipse praefixerat transcendere non praesumpsit. Sed et illud memoriae consequenter occurrit 

 
21 Per informazioni generali su questa omelia si vedano Lucchesi, Il sermonario di S. Pier Damiani cit., pp. 
47-49, e le note di introduzione al testo di Facchini e Saraceno in U. Facchini, L. Saraceno (a  cura di) Pier 
Damiani. Sermoni (2-35) cit., pp. 107-109. La translatio occasione della composizione è quella, avvenuta 
nel secolo VII, da un antico sepolcro non noto verso la chiesa del monastero di Poitiers; l’iniziativa fu presa 
dall’abate san Fridolino di Säckingen, sul quale abbiamo pochissime notizie storiche. È pressoché certo che 
il Damiani abbia pronunciato il sermone durante la sua missione in Gallia, nell’estate del 1063, 
probabilmente nella zona di Cluny.  
22 Id., Sermo II de translatione sancti Hilarii, 1, ivi, p. 3, 2-11. 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

141 

quod idem egregius pontifex puerum sine gratia regenerationis exstinctum, non modo matri 

resuscitatum et incolumem reddidit, sed et verae fidei rudimentis instructum, sanctae 

Ecclesiae filiis aggregavit. Haec igitur et alia multa virtutum eius insignia nobis ex occasione 

venerandae huius translationis occurrunt, quae nos ad amorem Dei et devotionem praeclari 

huius sacerdotis accendunt23.  

 

La rievocazione dei maggiori miracoli di Ilario si conclude con una duplice comparatio: 

dato che lo spostamento del suo corpo, secondo la tradizione che il Damiani accetta24, è 

stato compiuto direttamente dagli angeli, esso va venerato con più devozione; al punto 

che, ancora una volta, ma in questo caso ex contrario, gli avvenimenti che riguardano il 

santo possono essere paragonati a quelli di Mosè. La sepoltura di quest’ultimo è stata 

compiuta direttamente da Jahweh, ma in un luogo nascosto, in modo che gli israeliti non 

gli attribuissero onori divini; mentre il luogo del riposo eterno di Ilario, come di altri santi, 

è noto e manifesto proprio per permettere l’avvenire di miracoli e l’accrescimento della 

fede di coloro che lo visitano. 

 
Plane, cum multorum translationes iustorum sancta veneretur Ecclesia, quae diligentia 

procuratae sunt hominum, quanto devotionis studio haec est solemniter recolenda quae facta 

est manibus Angelorum? Sed quid est quod Moysi corpus ipse per se Dominus sepelivit, et 

tamen sepulcrum eius hominibus innotescere noluit, beati vero Hilarii corpus, non modo 

coram hominibus per Angelos transtulit, sed et in tanti honoris gloriam et totius Ecclesiae 

reverentiam sublimavit? […] Quid est ergo quod ille nescitur, iste vero cotidie cum tanta 

gloria christianae devotionis acceditur? Quid est, inquam, quod Moyses ab hominum notitia 

removetur, nisi ut tollatur occasio ne qui tam Deo carus et familiaris extitisse cognoscitur, 

divinus honor illi ab israeliticae plebis perfidia praebeatur? Reliquorum vero sanctorum 

corpora non celantur, ut dum christianae devotionis frequentantur accessu, et per illos fiant 

rutilantia signa virtutum, et istis accrescat felicium cumulus meritorum25.  

 

Del resto, conclude il Damiani, la sepoltura di personalità insigni è “in memoria” proprio 

perché dal loro ricordo i vivi possano trarre un esempio: «Praeterea nonnulli fideles 

idcirco post mortem tumulis editioribus includuntur, ut sui memoriam viventibus 

 
23 Ivi, 4, pp. 4, 57-5, 80.  
24 Di questo particolare non c’è notizia nelle fonti più antiche, motivo per cui sia Lucchesi che Facchini-
Saraceno ritengono che esso sia stato inventato dagli stessi monaci che chiesero la recita del sermone a Pier 
Damiani: si vedano Lucchesi, Il sermonario di S. Pier Damiani cit., p. 49, e U. Facchini, L. Saraceno (a  
cura di) Pier Damiani. Sermoni (2-35), cit., p. 108. 
25 Petrus Damiani, Sermo II de translatione sancti Hilarii, 4-5, ed. Lucchesi cit., p. 5, 80-88 e 91-99. 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

142 

ingerant, quatinus eis impendere pietatis opera non omittant. Hinc est quod sepultura 

vocatur ex more “memoriae”, scilicet ut per eam memorentur vivi ut percipiant 

refrigerium mortui»26.  

Da questa rapida indagine si può forse derivare quanto segue. Per Pier Damiani la 

memoria e il ricordo appaiono il collante che tiene insieme la comunità cristiana, e i 

sermoni lo testimoniano più volte con chiarezza, gettando ponti fra vecchio e nuovo, fra 

il passato biblico, le imprese dei martiri e la saldezza spirituale che ci si attende dai fedeli 

dell’anno 1000. L’insistenza su questa continuità, che attraversa l’intero spettro del 

sermonario, difficilmente può essere casuale: in un momento in cui la Chiesa, soprattutto 

in Italia, sta attraversando un importante momento di rinnovamento e riassestamento, che 

provoca anche lotte intestine (basti pensare allo scisma di Cadalo) e che porterà poi, di lì 

a pochi anni, allo scontro radicale con l’Impero, Pier Damiani sembra voler affermare con 

forza il valore di una tradizione univoca, sempre attiva ed operante, che tiene uniti i fedeli 

del passato come quelli dei suoi tempi. Se c’è dunque una volontà consapevole di affidarsi 

alla memoria, non può apparire casuale neanche la scelta di costruire paralleli sulla base 

della comparatio, come detto lo strumento logico-retorico preferito dal Damiani: da una 

parte essa si presta in modo naturale a stabilire simmetrie, dall’altra  diventa ulteriore spia 

della studiata consapevolezza che sta dietro queste equiparazioni. Lungi dall’essere 

semplici suggestioni, dunque, le insistite comparationes appaiono nei sermoni la prova 

dell’esistenza di una strategia razionale a sostegno dell’unità della Chiesa, così come, in  

molte lettere, esse sono utilizzate per rimarcare punti centrali delle idee del Damiani. Non 

deve ingannare il fatto che manchi una componente argomentativa che ai nostri occhi 

appaia “forte”, ad esempio sillogistica, che sarebbe stata peraltro inadatta alla forma 

letteraria della predica e al pubblico cui essa era destinata: nell’ottica di pensiero 

altomedievale la comparatio, che non è un semplice paragone, è già strumento persuasivo.  

Le omelie del corpus, esaminate in questa prospettiva, mostrano quindi un ulteriore 

motivo di interesse: esse si rivelano significative non solo dai vari punti di vista liturgico, 

ecclesiologico, storico e letterario, ma anche da quello che possiamo definire speculativo, 

se non addirittura, se il contesto permettesse di utilizzare il termine, filosofico27. 

 
26 Ivi, 5, pp. 5, 99-6, 104.  
27 Al modo in cui Pier Damiani utilizzava il termine philosophia, e alla possibilità di considerare nelle sue 
opere prospettive e “atteggiamenti” filosofici, mi permetto di rimandare ancora a un mio scritto: R. De 



 

Itinera, N. 27, 2024 
 

143 

 
Filippis, “Philosophus” e “philosophia” in Pier Damiani: una nuova prospettiva per un antico problema, 
in “Noctua”, VIII.1-2, 2021, pp. 176-203.  


