The exempla of memory: Pier Damiani between remembrance an
argumentation

Renato De Filippis
rdefilippis@unisa.it

The sermons of Pier Damiani (1007-1072), generally little investigated by scholars, can offer
interesting insights also to those who read them from a philosophical (since they contain some
argumentative structures, beginning with the comparatio) and rhetorical point of view. In particular,
references to memoria can be detected in many of them: for example, the entire Sermo II de
translatione sancti Hilarii is structured around the theme of remembrance. In general, it can be
observed that the evocation of a biblical character, and his actions, is an occasion for a connection
with the saint and the events being discussed in the homily. In this way Pier Damiani emphasizes the
continuity of salvation history, which is operative in the remote Old Testament past as well as in his
contemporary, and from this he draws basic moral lessons.

Keywords: Rhetoric; Sermons; Memory; Comparison; Middle Ages.



Gli exempla della memoria

Pier Damiani fra ricordo e argomentazione

Renato De Filippis

rdefilippis@unisa.it

Se ¢ vero che, nell’orizzonte teologico e letterario del Medioevo, le omelie sono un
ragionevole equivalente dei discorsi epidittici dell’oratoria classica, una analisi del ricco
sermonario di Pier Damiani (1006-1073) potrebbe interessare non solo lo studioso di
agiografia e liturgia, ma anche chi si approccia a questi testi dal punto di vista letterario e
speculativo!. Contro una immagine stereotipata e antiquata di questo autore, la critica piu
recente ha infatti dimostrato che il Damiani € un fine conoscitore delle arti liberali, ed
eccelle in particolare in dialettica ed oratoria’>. Le sue prediche manifestano
indubbiamente [’utilizzo degli strumenti tecnici di queste discipline: per quanto siano
composte in un linguaggio pitl canonico rispetto a quello usato nelle lettere®, abbondano
di numerose figure retoriche, e presentano anche alcune argomentazioni topiche, utili per

esaltare I’esempio del santo di volta in volta onorato*.

' idea, ovunque veicolata dalla storiografia, & sostenuta da ultimo in L. Saraceno, Postfazione. I “sermoni
monastici” di Pier Damiani, in U. Facchini, L. Saraceno (a cura di) Pier Damiani. Sermoni (36-76), Citta
Nuova, Roma 2015 (Opere di Pier Damiani, 2/2), pp. 467-487, qui p. 467, che conferma dunque il principio
in relazione ai temi che qui intendiamo discutere. Per una prima informazione sul corpus delle prediche
damianee, ¢ ancora indispensabile il ricorso a G. Lucchesi, Il sermonario di S. Pier Damiani come
monumento storico agiografico e liturgico, in “Studi Gregoriani”, X, 1975, pp. 7-67.

2 Assieme ad altri studiosi, chi scrive ha tentato piu volte di argomentare questa posizione: si veda ad
esempio il contributo riassuntivo R. De Filippis, Logica e argomentazione “filosofica” al servizio della
Chiesa in Pier Damiani, di prossima pubblicazione per gli Atti del Convegno “Pier Damiani rivisitato. A
950 anni dalla morte” (Brescia-Verona-Bardolino [VR], 5-7 maggio 2022).

3 E questa la condivisibile posizione espressa da U. Facchini, Introduzione. Il sermonario di san Pier
Damiani. Testimonianza della vita ecclesiale e liturgica dell ' XI secolo, in U. Facchini, L. Saraceno (a cura
di) Pier Damiani. Sermoni (2-35), Citta Nuova, Roma 2013 (Opere di Pier Damiani, 2/1), pp. 7-96, qui p.
92.

4 I limitati scopi di questo contributo non mi consentono di diffondermi in merito: rimando a un futuro
articolo sui sermoni di Pier Damiani, sul senso che questi dava alla predicazione, e sul valore argomentativo
di quest’ultima, che sara pubblicato nell’ambito delle produzioni scientifiche del PRIN 2023 “Open
Science: Theoretical Presuppositions, Historical Developments and Operative Applications”, coordinato
dal professor Armando Bisogno dell’Universita di Salerno.

Itinera, N. 27, 2024 134



Nei sermoni superstiti €, poi, spesso ricorrente un tema, quello della memoria: non
intesa, stavolta, nel suo senso tecnico di quarta parte dell’ars rhetorica, ma in quello
generico di “ricordo”, “reminiscenza”. In questa accezione essa assume dunque anche
una valenza speculativa. In molti casi, infatti, il Damiani segue un interessante schema
espositivo: la rievocazione di un personaggio biblico (o, in qualche caso, di altre figure
rilevanti della tradizione cristiana), e delle sue azioni, € occasione per un collegamento
con il santo e le vicende di cui si sta discutendo nell’omelia. In queste circostanze il
ravennate intende sottolineare la continuita della storia della salvezza, che ¢ operante nel
remoto passato veterotestamentario come nel suo contemporaneo, e ne trae il piu delle
volte basilari insegnamenti morali®. In alcune occorrenze, inoltre, tale collegamento ¢
operato attraverso la struttura dialettico-retorica piu apprezzata dal Damiani, la
comparatio, che si presta benissimo a congiungere “vecchio” e “nuovo” e aumenta, nella
sua natura di locus mentale, la portata filosofica di questi rimandi®. In tal modo, la
memoria diventa il propulsore di piccole argomentazioni di “filosofia pratica”.

Si puo provare a verificare qualche occorrenza significativa. In senso complessivo, il
sermone piu esplicito a sancire questa continuita fra antico e contemporaneo ¢ quello /n

cena Domini, che fin dalle prime battute insiste sul principio:

Hodie, fratres charissimi, dum cenae Dominicae solemnia celebramus, plurima virtutum
caelestium sacramenta recolimus. Hodie namque Saluator noster, dum suis discipulis qui
caput est angelorum vestigia tersit, verae nobis humilitatis exemplum manifeste proposuit
[...] Hodie Salvator terreni panis ac vini speciem in sui corporis et sanguinis sacramenta
convertit, suisque discipulis vitalis alimoniae pabulum ministravit. [...] Hodie sacrum
chrisma conficitur, per quod in nobis omnis caelestium karismatum sanctificatio

confirmatur’.

5 Tale principio ¢ gia affermato in modo chiaro nell’Introduzione di Facchini appena citata, pp. 78-80, di
cui queste poche pagine vogliono essere una conferma e una modesta estensione sul piano filosofico. A
questa funzione della memoria damianea, ancora dal punto di vista spirituale e letterario, ha inoltre dedicato
belle pagine G.1. Gargano, Il mistero brilla di luce inaccessibile. La spiritualita di Pier Damiani, Urbaniana
Press, Roma 2022, pp. 333-373.

¢ Sulla natura e le funzioni della comparatio si veda G. d’Onofrio, Fons scientiae. La dialettica
nell’Occidente tardo-antico, Liguori, Napoli 1986 (Nuovo Medioevo, 31), p. 266; sulla sua importanza per
le argomentazioni damianee mi permetto ancora di rimandare a De Filippis, Logica e argomentazione
“filosofica”, cicit. Essa ¢, in breve, una argomentazione che sorge dal confronto fra realta simili, sia
considerandole fra di loro pari, sia graduandole a maiore o0 a minore.

7 Petrus Damiani, Sermo X in cena Domini, 1-3, ed. G. Lucchesi, Turnhout, Brepols 1983 (CCCM, 57), p.
50, 2-6 € 20-22; p. 51, 30-31.

135 Itinera, N. 27, 2024



Per occorrenze specifiche bisogna pero cercare altrove. La seconda omelia su san Severo,
molto indicativa nel senso che ci interessa, attua ad esempio un collegamento triplice: i
miracoli compiuti dal santo nei primi secoli dell’esperienza cristiana richiamano quelli
che ancora avvengono, nell’XI secolo, presso il suo sepolcro, dal quale zampilla
dell’acqua; e questo porta quasi naturalmente a pensare a Mos¢ e al prodigio dell’acqua
sgorgata a Massa e Meriba (Ex 17, 1-7). Severo diviene dunque un alter Moyses che dona

alla comunita un alter paradisum.

Sed cur ista de antiquis beati Severi miraculis dicimus, cum hodieque non pauca prodigiorum
signa in venerabili sepulturac suae basilica fieri frequenter audiamus? [...] Ecce enim
omnipotens Deus antiqua operationis suae miracula repetit, ecce iterum per alterum Moysen
aquam de petra producit. Israeliticum nobis sacculum renovat, quo per exteriora beneficia,
utpute verum Israel, ad amorem nos suae visionis accendat. Ecce de beatissimi confessoris
sui Ecclesia alterum nobis quodammodo paradisum restituit, cuius saluberrimo fonte nostrae

fragilitatis terram clementer infundit®.

Anche altri santi vengono paragonati a Mose¢. Il sermo XXII sui santi aretini Larentino e
Pergentino lega appunto le gesta dei due martiri a quelle di Mosé e Aronne®. Anche i due
apostoli Matteo e Giovanni meritano I’onore del confronto!’; con il quarto evangelista
Pier Damiani ¢ quasi in difficolta, perché gli sembra che i suoi meriti superino quelli del
salvatore del popolo ebraico. Tuttavia, dopo una rapida analisi, si risolve a porli sullo
stesso piano. La risoluzione paritaria del confronto appare indicativa: nel complesso, tutta

la storia della salvezza sembra rivestire, per il ravennate, pari importanza.

Verumtamen, dum magnis summisque apud Deum meritis ambo claurissent, uno uterque
Spiritu plenus fuit, uno uterque Redemptoris desiderio concorditer aestuavit. Nec nos alterum
alteri praeferre pracsumimus, sed diversitatem temporum pro sua cuisque dignitate
pensamus. Duorum quippe viatorum nulla oculorum vivacitate disparium, qui orto sole
graditur, clarius quaelibet opposita conspicit qua mis qui antelucanus exurgit. Et ditior est qui

autumpnalem fructuum maturitatem carpit, eo qui verni propaginis arbusta plantavit.

81d., Sermo V sancti Severi episcopi et confessoris, 9, ivi, p. 30, 257-259; p. 31, 282-289.

% Si veda Id., Sermo XXII, Sermo sanctorum martyrum Laurentini et Pergentini, 7, ivi, p. 145, 147-148:
«Sicut enim per illos lex olim data est israeliticae plebi, ita per istos christiana fides et evangelium civibus
illuxit Aritii».

10 Cfr. rispettivamente 1d., Sermo XLIX beati Mathei apostoli, 2, ivi, pp. 307, 35-308, 42; ¢ Id., Sermo LXIV
in festivitate sancti lohannis apostoli et evangelistae, 6, ivi, p. 381, 222-227.

Itinera, N. 27, 2024 136



Perfino il primo frammento superstite dei sermones synodales, quelli presentati durante
le assemblee dei cardinali romani, fa una comparatio fra la funzione legislatrice di Mose
e quella dei vescovi'?. Giacobbe — 0 almeno il suo sepolcro — ¢ invece evocato nella prima
predica dedicata a Vitale: con una lunga comparatio si attesta che, come il patriarca volle
essere sepolto in Palestina, a prefigurare la remissione dei peccati da parte di Cristo, Vitale

si fece tumulare a Ravenna per prefigurare la futura fede della citta, all’epoca ancora

Convenienter igitur factum est ut sicut Moysi ita et Iohannis glebam omnipotens Deus

absconderet, et in duobus mirabilibus viris unum miraculum exhiberet'!.

pagana.

Sed dum vobis, fratres charissimi, ista dicimus, illud etiam ad mentem reducitur quod
patriarcham Iacob fecisse Scriptura sacra testatur [...] Quid est hoc, fratres mei? Quid sibi
vult a tanto viro tam anxia sepeliendi corporis sollicitudo? Si enim hoc ex humana
consuetudine metiamur, profecto nichil dignum tanta propheticae mentis excellentia
reperimus. Ubicumque enim corpus humanum sepeliatur, non ideo vel minus perfecta vel
minus gloriosa eius resurrectio futura procul dubio creditur. Sed si mystici sacramenti
profunditas in huius dubietatis caligine requiratur, perspicuum lumen intelligentiae ipsi qui
invenerit orietur. Cadavera quippe mortuorum, peccata significant injuste viventium. Sicut
enim post contactum corporum mortuorum lex praecipit homines purificari, ita etiam post
perpetrationem delictorum iubemur per poenitentiam ablui. Hinc nimirum illa sententia dicta
est: Qui baptizatur a mortuo, et iterum tangit illum, quid prodest lavatio eius (Eccli 34, 30)?
Baptizatur quippe a mortuo, qui mundatur fletibus a peccato; sed post baptismum mortuum
tangit, qui culpam post lacrymas repetit. Sepultura vero mortuorum remissionem significat
peccatorum. Unde per Prophetam dicitur: Beati, quorum remissae sunt iniquitates, et quorum
tecta sunt peccata (Ps 31, 1). Ubi ergo sepelienda erant cadavera patriarcharum, nisi in ea
terra ubi ille erat crucifigendus cujus sanguine facta est remissio peccatorum? Quae ergo
causa fuit ut patriarcha Iacob sepeliretur in Chananaeorum terra, eadem fuit ut beatus Vitalis
sepulcrum sibi specialiter eligeret in urbe Ravenna. Sicut enim ille per sepulturam sui
corporis, remissionem peccatorum in illis mundi finibus, quia ibi Dominus erat
crucifigendus, significavit esse futuram, ita iste hanc felicissimam urbem ad baptismi gratiam

et ad fidem Christi cognovit divinitus esse vocandam'?.

" Ivi, 7, p. 382, 263-273.

121d., LXXV. Sermonum synodalium fragmenta, Ex sermone synodali primo, ivi, p. 450, 3-6: «Sicut in monte
Sinai Dominus israeliticae plebi per Moysen legis edicta proposuit, ita in sanata ecclesia per ministerium

sacerdotum idem legislator et iudex christiano populo vivendi mandata depromit».
B31d., Sermo XVII/1 in festivitate beati Vitalis, 10, ivi, pp. 92, 288-93, 290; p. 93, 297-323.

137

Itinera, N. 27, 2024



Uno stretto legame viene poi evidenziato, nella XXXIX predica, fra le gesta di Cassiano
e quelle di Debora: in entrambi i casi, chi si arma del legno della croce (nella storia biblica
sarebbe il piolo di Giaele) risulta vincitore sulle forze del male'?.

Nei sermoni si possono inoltre rintracciare altri parallelismi fondati sulla memoria che
non riguardano direttamente la storia biblica, ma interessano comunque la comunita
cristiana. Ad esempio, il sermone VI si dedica ad Eleucadio, santo sapiente discepolo di
Apollinare!®: celebrare il primo richiama automaticamente, nella continuita della
tradizione, le gesta del secondo. Si tratta di uno dei casi, non frequentissimi, in cui il

riferimento alla memoria ¢ esplicito:

Hodierna festivitas, fratres charissimi, geminum sanctae devotioni vestrae, immo nostrae,
gaudium cumulat, quia dum venerandi confessoris Eleuchadii solemnia celebramus,
necessario mox etiam beati triumphatoris Christi Apolenaris ad memoriam praeclara gesta
reducimus. Quia enim, ut Salomon ait, gloria patris est filius sapiens (Prov 10, 1) sic alterius
causa pendet ex altero, ut quisquis unius laudes digne retulerit, alterius etiam insigne

praeconium tacere non possit!®.

Qualche elemento ricaviamo anche dal sermone su Cristoforo, dove gli avvenimenti della
storia neotestamentaria vengono considerati in continuita con le battaglie spirituali della
Chiesa dell’XI secolo!’.

Altri due riferimenti esulano da questo schema, ma risultano comunque di un certo
interesse. Il secondo sermone In natali virginum parte proprio dalla considerazione che la
virtu (decus) della verginita richiama alla memoria la potenza divina, che si esprime anche

attraverso quello che Pier Damiani, in linea con la sensibilita medievale, qualifica come

14'Si vedano in particolare 1d., Sermo XXXIX in festivitate sancti Cassiani martyris, 5, ivi, pp. 243, 101-
244,116 € 9, p. 246, 196-201.

15 Ho provato a sottolineare I’importanza di questo santo-filosofo per la riflessione di Pier Damiani ancora
in De Filippis, Logica e argomentazione ‘filosofica” cit.

16 Petrus Damiani, Sermo VI in festivitate sancti Eleucadii confessoris, 1, ed. G. Lucchesi cit., p. 34, 2-9.
17 Si veda Id., Sermo XXXIII. Sermo sancti Christophori martyris, 3, ivi, pp. 196, 70-197, 73: «Sed quod
tunc sub Moyse fuit historialiter factum, sub Christo quotidie fit per spiritalis militiae sacramentum. Hanc
enim pugnam ille tum populus adumbrabat, qua nunc sancta ecclesia iugiter contra diabolum dimicat».
Nella stessa omelia, e nello stesso “spirito”, il ricordo dell’episodio biblico legato al re degli Amorrei Sicon,
che rifiuta il passaggio degli israeliti nel proprio territorio (si veda Nm 21, 21-26), diventa una occasione
per richiamare il battesimo con il quale ci si ¢ separati dal demonio: si veda ivi, 6, p. 199, 149-175.

Itinera, N. 27, 2024 138



il fragilior sexus'8. Nel sermone sui santi Donato e Ilariano, invece, il collegamento
avviene attraverso un prodigio. Nel testo, infatti, Pier Damiani racconta del miracolo di
un calice appartenuto un tempo ai martiri, € che, pur mancando di una parte, non perde il
proprio contenuto quando riempito: esso ¢ ancora visibile e utilizzabile ai suoi tempi, per
cui si instaura, ancora una volta, una continuita fra 1’antichita cristiana e la

contemporaneita.

Plane cum plura videamus apicibus tradita per eum facta stupenda miracula, illud unum
tacere non possumus quod oculis quotidie cernimus, manibus contrectamus, et sic novum
semper optutibus nostris obicitur, tanquam non olim factum, sed modo fieri videatur. Calicis
nempe de levitae manibus lapsi particulam clandestinus hostis callida machinatione surripuit,
et usque hodie in thesauris suae malitiac ad clariorem Domini gloriam subdolus occultavit.
Porro, cum videatur fundo calicis atomus ille deesse, divina semper obsistente virtute, nullius
inde liquoris vel tenuis quidem valet stilla perfluere. Mox enim ut in sanctum vas quaelibet
unda dilabitur, et unda est ut se potantibus hausibilem praebeat, et quodammodo unda non
est, ut nequaquam hiatu vacante prorumpat. Quod profecto quia tunc factum est, miraculum
est; quia vero per tam diuturna tempora perseverat, ut ita loquar, miraculum miraculorum dici

potest!’.

A dimostrare che la dimensione argomentativo-razionale ¢ spesso presente in queste
narrazioni, lo stesso miracolo viene incorporato in una comparatio. Se Donato, per i
propri meriti, si guadagno il singolare prodigio del calice, certamente potra intercedere
per la salvezza dei giusti che lo pregheranno: «Pensate, fratres charissimi, si tantum vir
iste potuit apud Deum, ut in vili vasculo, quod semel optinuit, mutari non possit, quantum
poterit pro redemptis, tantummodo si vestigia sequimur Redemptoris? Huius igitur beati
martyris teneamus normam, si pertingere cupimus ad coronam»2’.

Si puo concludere questa breve rassegna considerando che, nella raccolta damianea,

c’¢ un intero sermone che gravita attorno al tema della memoria: si tratta di quello che

18 Siveda Id., Sermo LXVIII in natali virginum, 1, ivi, p. 413, 2-8: «Hodie, fratres carissimi, virginale nobis
decus illuxit, quod nostrae memoriae divinae virtutis victoriam renovavit. Porro quanto fragilior sexus,
quanto infirmius vasculum quod reportat ex hoste triumphum, tanto maiori diabolus obprobrio confusionis
induitur, tanto mirabilior Deus in suis sanctis agnoscitur; tanto etiam rex martyrum Christus in
propugnatricibus suis iucundis delectatury.

Y1d., Sermo XXXVIII in solemnitate sanctorum martyrum Donati et Hilariani, 5, ivi, p. 235, 92-106.

20 [vi, 6, p. 236, 139-144.

139 Itinera, N. 27, 2024



commemora la traslazione delle spoglie mortali di sant’Ilario?!. Esso si apre proprio
rievocando la memoria del santo, che deve ricordare al pubblico degli ascoltatori — si noti
il raffinato gioco retorico — come sia necessario “traslare” dai desideri terreni a quelli

celesti:

Gaudeamus et exultemus, dilectissimi, dum ad recolenda beati Hilarii sublimia merita
solemniter convenimus. Ipsa quippe nos insignis vocabuli dignitas provocat, ut mens nostra
spiritali laetitia affecta, plausibiliter hilarescat. Nichilominus et hoc dignum est, ut dum beati
viri translationem colimus, ipsi quoque mentes nostras a terrenis desideriis ad caelestia
transferamus. Ut dum glebam corporis eius, tenuemque pulvisculum tanto praeferri apud
homines honore conspicimus, quantum gloriae pondus in coelesti regno possideat, ubi verus

et incomparabilis honor est, mens nostra perpendat?2.

Il motivo ricorre ancora quando si dice, poco oltre, che la translatio rievoca anche le altre
gesta del santo, il cui ricordo diventa cosi vivido che eventi lontani nel tempo appaiono
«recentia [...] et novay, in un implicito riconoscimento della continuitda temporale

dell’operato della Chiesa.

Porro autem ex occasione venerandae translationis huius, et caetera beati viri gesta nobis in
memoriam redeunt, ut quae longis ante temporibus sunt peracta, nostris nunc reducta
conspectibus, quodammodo recentia videantur et nova. Mox enim ut disputare de venerabilis
viri gestis incipimus, protinus occurrit memoriae quam impenetrabilis Ecclesiae murus
haereticorum telis obstiterit, quam insuperabilis praeliator perversum Arianorum dogma
gratia catholicae veritatis obtriverit. Nec illud vacat, quod cum adversus haereticorum
perfidiam pugnaturus Seleuciam Isauriae oppidum tenderet, puella gentilis, divinitus edocta,
sancti sacerdotis denuntiavit adventum, atque ideo cum patre Florentio, totaque familia divini
baptismatis meruit suscipere sacramentum. Nec illud excidit insigne miraculum, quod in
Gallinaria insula immanium serpentium venenata rabies virtutem tam praeclari Pontificis
ferre non potuit, sed tamquam fulmineo fragore perterrita, vilis etiam baculi metam quam

ipse praefixerat transcendere non praesumpsit. Sed et illud memoriae consequenter occurrit

2! Per informazioni generali su questa omelia si vedano Lucchesi, I/ sermonario di S. Pier Damiani cit., pp.
47-49, e le note di introduzione al testo di Facchini e Saraceno in U. Facchini, L. Saraceno (a cura di) Pier
Damiani. Sermoni (2-35) cit., pp. 107-109. La translatio occasione della composizione ¢ quella, avvenuta
nel secolo VII, da un antico sepolcro non noto verso la chiesa del monastero di Poitiers; I’iniziativa fu presa
dall’abate san Fridolino di Sackingen, sul quale abbiamo pochissime notizie storiche. E pressoché certo che
il Damiani abbia pronunciato il sermone durante la sua missione in Gallia, nell’estate del 1063,
probabilmente nella zona di Cluny.

2 1d., Sermo Il de translatione sancti Hilarii, 1, ivi, p. 3, 2-11.

Itinera, N. 27, 2024 140



quod idem egregius pontifex puerum sine gratia regenerationis exstinctum, non modo matri
resuscitatum et incolumem reddidit, sed et verae fidei rudimentis instructum, sanctae
Ecclesiae filiis aggregavit. Haec igitur et alia multa virtutum eius insignia nobis ex occasione
venerandae huius translationis occurrunt, quae nos ad amorem Dei et devotionem praeclari

huius sacerdotis accendunt?3.

La rievocazione dei maggiori miracoli di Ilario si conclude con una duplice comparatio:
dato che lo spostamento del suo corpo, secondo la tradizione che il Damiani accetta®, &
stato compiuto direttamente dagli angeli, esso va venerato con piu devozione; al punto
che, ancora una volta, ma in questo caso ex contrario, gli avvenimenti che riguardano il
santo possono essere paragonati a quelli di Mose. La sepoltura di quest’ultimo ¢ stata
compiuta direttamente da Jahweh, ma in un luogo nascosto, in modo che gli israeliti non
gli attribuissero onori divini; mentre il luogo del riposo eterno di Ilario, come di altri santi,
¢ noto e manifesto proprio per permettere I’avvenire di miracoli e 1’accrescimento della

fede di coloro che lo visitano.

Plane, cum multorum translationes iustorum sancta veneretur Ecclesia, quae diligentia
procuratae sunt hominum, quanto devotionis studio haec est solemniter recolenda quae facta
est manibus Angelorum? Sed quid est quod Moysi corpus ipse per se Dominus sepelivit, et
tamen sepulcrum eius hominibus innotescere noluit, beati vero Hilarii corpus, non modo
coram hominibus per Angelos transtulit, sed et in tanti honoris gloriam et totius Ecclesiae
reverentiam sublimavit? [...] Quid est ergo quod ille nescitur, iste vero cotidie cum tanta
gloria christianae devotionis acceditur? Quid est, inquam, quod Moyses ab hominum notitia
removetur, nisi ut tollatur occasio ne qui tam Deo carus et familiaris extitisse cognoscitur,
divinus honor illi ab israeliticae plebis perfidia praebeatur? Reliquorum vero sanctorum
corpora non celantur, ut dum christianae devotionis frequentantur accessu, et per illos fiant

rutilantia signa virtutum, et istis accrescat felicium cumulus meritorum?,

Del resto, conclude il Damiani, la sepoltura di personalita insigni ¢ “in memoria” proprio
perché dal loro ricordo i vivi possano trarre un esempio: «Praeterea nonnulli fideles

idcirco post mortem tumulis editioribus includuntur, ut sui memoriam viventibus

2 i, 4, pp. 4, 57-5, 80.

24 Di questo particolare non ¢’¢ notizia nelle fonti piu antiche, motivo per cui sia Lucchesi che Facchini-
Saraceno ritengono che esso sia stato inventato dagli stessi monaci che chiesero la recita del sermone a Pier
Damiani: si vedano Lucchesi, Il sermonario di S. Pier Damiani cit., p. 49, e U. Facchini, L. Saraceno (a
cura di) Pier Damiani. Sermoni (2-35), cit., p. 108.

25 Petrus Damiani, Sermo Il de translatione sancti Hilarii, 4-5, ed. Lucchesi cit., p. 5, 80-88 € 91-99.

141 Itinera, N. 27, 2024



ingerant, quatinus eis impendere pietatis opera non omittant. Hinc est quod sepultura
vocatur ex more ‘“memoriae”, scilicet ut per eam memorentur vivi ut percipiant
refrigerium mortui»?®.

Da questa rapida indagine si puo forse derivare quanto segue. Per Pier Damiani la
memoria ¢ il ricordo appaiono il collante che tiene insieme la comunita cristiana, e i
sermoni lo testimoniano piu volte con chiarezza, gettando ponti fra vecchio e nuovo, fra
il passato biblico, le imprese dei martiri e la saldezza spirituale che ci si attende dai fedeli
dell’anno 1000. L’insistenza su questa continuitd, che attraversa 1’intero spettro del
sermonario, difficilmente puo essere casuale: in un momento in cui la Chiesa, soprattutto
in Italia, sta attraversando un importante momento di rinnovamento e riassestamento, che
provoca anche lotte intestine (basti pensare allo scisma di Cadalo) e che portera poi, di li
a pochi anni, allo scontro radicale con I’Impero, Pier Damiani sembra voler affermare con
forza il valore di una tradizione univoca, sempre attiva ed operante, che tiene uniti i fedeli
del passato come quelli dei suoi tempi. Se ¢’¢ dunque una volonta consapevole di affidarsi
alla memoria, non puo apparire casuale neanche la scelta di costruire paralleli sulla base
della comparatio, come detto lo strumento logico-retorico preferito dal Damiani: da una
parte essa si presta in modo naturale a stabilire simmetrie, dall’altra diventa ulteriore spia
della studiata consapevolezza che sta dietro queste equiparazioni. Lungi dall’essere
semplici suggestioni, dunque, le insistite comparationes appaiono nei sermoni la prova
dell’esistenza di una strategia razionale a sostegno dell’unita della Chiesa, cosi come, in
molte lettere, esse sono utilizzate per rimarcare punti centrali delle idee del Damiani. Non
deve ingannare il fatto che manchi una componente argomentativa che ai nostri occhi
appaia “forte”, ad esempio sillogistica, che sarebbe stata peraltro inadatta alla forma
letteraria della predica e al pubblico cui essa era destinata: nell’ottica di pensiero
altomedievale la comparatio, che non ¢ un semplice paragone, € gia strumento persuasivo.

Le omelie del corpus, esaminate in questa prospettiva, mostrano quindi un ulteriore
motivo di interesse: esse si rivelano significative non solo dai vari punti di vista liturgico,
ecclesiologico, storico e letterario, ma anche da quello che possiamo definire speculativo,

se non addirittura, se il contesto permettesse di utilizzare il termine, filosofico?’.

26 Ivi, 5, pp. 5, 99-6, 104.
27 Al modo in cui Pier Damiani utilizzava il termine philosophia, e alla possibilita di considerare nelle sue
opere prospettive e “atteggiamenti” filosofici, mi permetto di rimandare ancora a un mio scritto: R. De

Itinera, N. 27, 2024 142



Filippis, “Philosophus” e “philosophia” in Pier Damiani: una nuova prospettiva per un antico problema,
in “Noctua”, VIII.1-2, 2021, pp. 176-203.

143 Itinera, N. 27, 2024



