
Aesthetic Judgment, Morality and Cancel Culture with reference to 
Alessandro Ferrara's thought 

 
 

Alfonso Di Prospero 
alfonsodiprospero@yahoo.com 

 
 
Alessandro Ferrara's moral philosophy is centered on the concept of “exemplarity”, that is 
conceived of as an aesthetic notion. I aim to use this kind of approach, that I interpret relying on the 
reference to the inductive inference, in order to deal with the issues of the “cancel culture”. 
 
 
Keywords: exemplum, moral judgment, cancel culture, aesthetic judgment, induction. 
 
 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

232 

Giudizio estetico, morale e cancel culture a partire dall'opera 

di Alessandro Ferrara 

 

 

Alfonso Di Prospero 

alfonsodiprospero@yahoo.com 

 

 

1. Exempla, giudizi estetici e morale  

 

Una figura retorica tradizionalmente riconosciuta come molto importante sin 

dall'antichità (si pensi ad Aristotele, Isocrate, Plutarco, Cicerone o Quintiliano) è 

l'exemplum, che ha una varietà di possibili utilizzi talmente estesa da suggerire già di per 

se stessa che ad essere chiamati in causa sono meccanismi di base della mente umana di 

natura estremamente profonda e pervasiva. In vista delle considerazioni che si 

proporranno in questo scritto, basti osservare che può avere assai di frequente la 

proprietà di congiungere nel discorso la memoria di un avvenimento storico rilevante e 

l'elaborazione di un significato originale, che viene proposto dall'oratore con riferimento 

a un contesto attuale. Oltre alla memoria storica, possono avere un ruolo importante 

anche l'immaginazione, come nelle favole, nelle quali quindi una specifica forma di 

azione creativa viene ulteriormente accentuata, o la stessa conoscenza di fatti di ordine 

scientifico (si pensi ai comportamenti che gli etologi osservano negli animali, ad 

esempio per la cooperazione intraspecifica, che possono prestarsi come stimolo di 

riflessione sulle azioni umane) o di qualunque altro tipo. Dato che l'exemplum si presta 

del tutto bene all'utilizzo in contesti di discussione tra loro diversi, dove possono 

prevalere di volta in volta il desiderio di oggettività, la fantasia e l'immaginazione, 

l'abilità retorica o le più diverse esigenze che guidano la comunicazione, può accadere 

anche vi siano slittamenti tra un atteggiamento e l'altro, come avviene quando la 

presentazione di un exemplum presuppone implicitamente l'accettazione di un'iperbole o 

di altre figure retoriche che indeboliscono la dimensione più puramente razionale e 

cognitiva del discorso. 

In generale, quella che è implicita è l'adozione di un tipo di logica che ha carattere 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

233 

induttivo1, procedendo dal caso particolare a una generalizzazione, che viene accettata, 

anche se con la pretesa di una precisione solo approssimativa, almeno per quel tanto che 

basta a trarre una conclusione in merito al caso singolo che è oggetto di discussione. 

In questo scritto vorrei richiamare l'attenzione sulla possibilità di combinare tra loro 

tre nuclei concettuali che vertono intorno a questo tema. Il primo è costituito dall'opera 

di Alessandro Ferrara2, un filosofo che si occupa di teoria del giudizio morale, 

applicando proprio il concetto di “esempio” come premessa e principio di una 

riflessione che consenta di mediare in particolare tra un universalismo morale troppo 

rigido e astratto e forme di comunitarismo o contestualismo che siano all'inverso troppo 

poco aperte verso l'esperienza della diversità e dell'alterità. Il secondo si basa sul 

richiamo delle caratteristiche di una logica induttiva, che chiaramente è associabile 

all'utilizzo retorico degli exempla. Il terzo è dato dall'applicazione di queste idee ai casi 

che oggi si ritrovano nel dibattito pubblico in relazione a quella che è stata chiamata 

“cancel culture”: il nesso che si vorrebbe approfondire è quello del significato che il 

richiamo di un avvenimento del passato che viene proposto come “esempio” (come il 

fatto che vi siano stati personaggi in Europa che si sono arricchiti con il traffico degli 

schiavi neri dall'Africa all'America) può avere nella discussione odierna. L'idea di fondo 

è che chi prende parte a un dibattito desidera conquistare spazio per difendere le proprie 

ragioni: il ricorso a una strategia discorsiva che fa riferimento a esempi è a tal fine del 

tutto naturale e legittimo. È possibile però che nelle situazioni concrete di discussione vi 

siano distorsioni o forzature concettuali. Provando ad accostare il concetto di “esempio” 

al modo in cui opera epistemologicamente l'inferenza induttiva (per quanto ciò comporti 

uno slittamento teorico rispetto all'approccio di Ferrara), è possibile cercare di 

individuare i modi più utili per tentare di contrastare questi problemi. 

Un'argomentazione morale che parte da “esempi”, secondo Ferrara, ha una specifica 

concretezza – anche in senso psicologico – che consente di dare al discorso una 

maggiore efficacia e una forza motivante superiore. Inoltre per questa via può aiutare a 

 
1 N. Zorzetti, Dimostrare e convincere, l'exemplum nel ragionamento induttivo e nella comunicazione, 

in “Mélanges de l'Ecole française de Rome. Moyen-Age, Temps modernes”, XCII/1, 1980, pp. 33-65; 
A. Condello, Casi esemplari, in “Mélanges de l'Ecole française de Rome. Moyen-Age, Temps 
modernes”, CXXVII/1, 2015, consultato il 30-11-2023, http://journals.openedition.org/mefrm/2437. 

2 A. Ferrara, Modernity and Authenticity, State University of New York Press, New York 1993; Id. 
Reflective Authenticity. Rethinking the Project of Modernity, Routledge, London 1998; Id., Justice and 
Judgement. The Rise and the Prospect of the Judgement Model in Contemporary Political Philosophy, 
Sage, London1999; Id., Two Notions of Humanity and the Judgement Argument for Human Rights, in 
“Political Theory”, XXXI/ 3, 2003, pp. 392-420; Id., The Force of the Example. Explorations in the 
Paradigm of Judgment, Columbia University Press, New York 2008. 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

234 

dipanare intuizioni morali su decisioni e valutazioni più o meno ambigue, delicate ed 

elusive, grazie agli indizi ulteriori che un esempio ben scelto consente di raccogliere. Il 

presupposto teorico dello studioso è di ascendenza kantiana: si dà infatti un peso molto 

grande all'impostazione contenuta nella Critica del giudizio, ricorrendo alla nozione 

kantiana di sensus communis come strumento concettuale per poter avere fiducia che 

un'argomentazione morale basata su esempi possa essere accettata come attendibile e 

convincente. 

Per Ferrara: 

 
The judgment view of justice hinges on the idea that the kind of universalism compatible 

with our pluralistic intuitions and our belief in the constitutive role played by life-forms is 

the exemplary universalism of a self-congruent symbolic whole – the sort of universalism 

best attributable to the exemplary self-congruence of a life well lived or of a well-formed 

work of art. The notion of exemplary validity is capable of bringing together what no 

contemporary philosophical doctrine seems able to fully reconcile: universalism (for the 

aesthetic validity of a masterpiece transcends the local prominence of its style and poetics) 

and pluralism (for aesthetics has no use for the notion of an ultimate framework of validity, 

the one right poetics)3 
 

Anche una concezione che nasce in uno specifico contesto, può essere vista come 

 
capable of exerting a cogency outside its original context no longer by virtue of its 

reflecting some kind of context-trascending principle, antecedently and indepenently 

established as valid, but rather by virtue of its exceptional congruency with the subjectivity, 

individual or collective, that brought it into being4 
 

Gli esempi che l'autore porta di “esempi” che possono essere utilizzati nel dibattito su 

questioni di ambito morale sono Achille, che sicuramente nel mondo greco svolgeva 

una funzione di questo genere, San Francesco, che certamente “parla” alle persone che 

vivono nel nostro tempo5, ma per correttezza logica nella sua argomentazione accetta di 

confrontarsi anche con i casi che sarebbero più difficilmente conciliabili con la sua 

proposta di guardare all'exemplum come a una forma di argomentazione 

epistemologicamente valida. Così porta il caso di Adolf Eichmann, che avrebbe potuto 

 
3 A. Ferrara, The Force, cit, p. 400. 
4 Ivi, pp. 400-401. 
5 Ivi, p. 49. 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

235 

indicare la figura di Abramo come exemplum che permetterebbe di esaltare la virtù 

dell'obbedienza, che lui stesso, nell'organizzare lo sterminio di centinaia di migliaia di 

persone, nella sua assurda ricostruzione, avrebbe messo in pratica6. 

L'idea di fondo di Ferrara è che il sensus communis contenga le risorse per far 

riconoscere in modo spontaneo che un giudizio come quello affermato da Eichmann è 

da rifiutare con sdegno, e che il modo in cui noi formuliamo questo tipo di giudizi li 

rende della forma di un giudizio estetico. È opportuno però dare risalto a questo 

problema anche da un punto di vista più strettamente logico, anche in vista di episodi 

sempre più frequenti nel dibattito pubblico – inizialmente negli Stati Uniti, ora sempre 

più spesso anche da noi – in cui si portano exempla storici che vengono interpretati 

secondo criteri volutamente opposti rispetto a quelli consueti. Uno dei casi più estremi è 

stato quello di Cristoforo Colombo, la cui figura è stata oggetto di una appropriazione 

retorica finalizzata a sostenere che sarebbe stato in sostanza un rappresentante della 

volontà europea di dominio del mondo e di supremazia sulle altre culture. La domanda 

che si può porre è se una teoria del giudizio morale che faccia leva sul concetto di 

“esempio” abbia filosoficamente le risorse per affrontare questo tipo di situazioni. La 

percezione che una persona ha della persuasività di un esempio dipende dal tipo di 

informazioni che le sono accessibili quando la si invita a riflettere sulla natura dei fatti 

che sono chiamati in causa. In un contesto sociale in cui i flussi di informazione sono 

generalmente caotici e imprevedibili, può sembrare che manchino le condizioni per 

poter applicare una logica del giudizio morale che faccia ricorso in modo attendibile a 

esempi. In questo senso può apparire che questo sia un vulnus nella teoria di Ferrara7. Il 

mio tentativo però sarà di sviluppare il tipo di intuizioni da lui difese secondo una 

direzione che fa leva sulle caratteristiche che sono attribuibili formalmente a una logica 

induttiva. Vi sarà quindi uno slittamento rispetto all'impostazione kantiana dell'autore, 

ma attraverso una sorta di radicalizzazione del concetto di “esempio”, si vorrebbe 

mostrare che anche apparenti motivi di debolezza della teoria ne costituiscono in realtà 

una conferma, per quanto vengano fatti dei passaggi logici che allontanano dalla 

formulazione originaria dell'autore. 

È di particolare importanza che entro questo quadro teorico anche la scelta tra un 
 

6 Ivi, p. 50-51. 
7 Secondo una linea interpretativa che ricorre in alcuni dei contributi al numero speciale di “Jura 

Gentium” dedicato all'autore (L Marchettoni (a cura di), Validità esemplare, estetica e politica. 
Discutendo La forza dell'esempio di Alessandro Ferrara, numero speciale di “Jura Gentium, Rivista 
di filosofia del diritto internazionale e della politica globale”, VI, 2009). 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

236 

giudizio morale e un altro che sia in contrasto con il primo dipende da un 

apprezzamento che può essere considerato o di tipo estetico (nella versione di Ferrara) o 

comunque riconducibile a una forma più generale (di tipo induttivo) che include anche 

il giudizio estetico, per cui la logica soggiacente alle due situazioni (giudizio morale ed 

estetico) sarebbe in definitiva unitaria e omogenea. 

È inoltre ben noto che nel corso del dibattito sulla cancel culture sono stati portati 

come exempla di segno negativo personaggi della grandezza di Shakespeare e Dante. 

Teoricamente, partendo da questi rilievi, che considerano legittima la censura degli 

autori più grandi, in nome di diverse sensibilità morali, si rischierebbe di dover mettere 

in discussione pressoché tutto l'impianto di fondo delle teorie e delle convinzioni 

estetiche attuali, per cui è perlomeno opportuno cercare di riflettere più accuratamente 

sui presupposti delle considerazioni che stiamo provando a discutere. 

 

2. Razzismo, retorica e logica degli esempi  

 

Le linee generali del dibattito possono essere qui solo accennate, essendo peraltro ormai 

abbastanza note anche ai non specialisti8. Si può portare il caso di uno studioso 

americano di origine dominicana, Dan-el Padilla Peralta, docente a Princeton, che 

sostiene la necessità di riconoscere che il mondo greco-romano, considerato origine e 

modello della civiltà occidentale, deve essere soprattutto studiato per i limiti morali 

rinvenibili nelle sue istituzioni e della sua cultura. 

Un autore che ha preso posizione sui problemi che stiamo affrontando, con 

riferimento al mondo greco-romano, è stato Mario Lentano9. Inserendosi in questa 

discussione, Lentano ha osservato che in realtà né i greci né i romani avevano 

pregiudizi razziali contro i neri. Per la mia analisi questa considerazione è di estremo 

interesse. Infatti il punto è che nell'utilizzo – sia retorico sia scientifico – di un 

“esempio”, è necessario preliminarmente scegliere il livello di analisi entro cui 

compiere le proprie descrizioni. Le osservazioni di Lentano, di per se stesse, possono 

essere accettate. Ma è diversa la questione se da esse discenda che la cultura greco-

romana non può essere accusata di essere stata una “premessa” o una “causa” (in 

qualche senso che sarebbe da precisare) delle future forme di razzismo, in particolare 

 
8 Si può vedere per esempio A. Borgna, Tutte storie di maschi bianchi morti, Laterza, Roma-Bari 2022. 
9 M. Lentano, Classici alla gogna. I Romani, il razzismo e la cancel culture, Salerno Editrice, Roma 

2022. 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

237 

dei bianchi europei e americani contro i neri. Greci e romani accettavano l'istituto 

giuridico della schiavitù, senza circoscriverlo alle sole persone di pelle nera. Ma nel 

momento in cui a partire da questo rilievo si formula un'argomentazione, possono darsi 

due casi: 1) il livello di analisi che si sceglie è quello che descrive le discriminazioni 

razziali odierne includendo nella descrizione anche l'indicazione delle categorie 

specifiche che oggi più comunemente sono oggetto di attacchi razzisti (per esempio neri 

o ebrei); 2) il livello di analisi prescelto è più generico, limitandosi a dire che vi sono 

esseri umani che rientrano in una categoria di privilegiati e altri che sono destinati a 

starne fuori. Il mondo pagano, dando alla schiavitù un ruolo economico e sociale a tutti 

noto, diventa un “esempio” di conferma di un'antropologia “razzista” se viene elaborato 

nel modo descritto come caso (2), anche se non lo è se viene descritto nel modo 

descritto come caso (1). La riflessione sulle caratteristiche della logica induttiva fa 

capire che la scelta tra uno di questi due livelli non può essere fatta con criteri 

esclusivamente logici, o che perlomeno a oggi questi criteri non sono individuabili10. 

Nelson Goodman11 ha proposto un noto paradosso che consiste nell'introdurre un 

predicato inventato ad hoc, che ha l'effetto di riunire in un'unica categoria un insieme 

inaspettato di individui, come per esempio tutte le cose che sono verdi prima o durante 

il 31 dicembre 2030 ma sono blu dopo. La conseguenza logica dovrebbe essere secondo 

l'autore che le generalizzazioni induttive effettuate a partire da un tale predicato sono 

“devianti” rispetto a quelle che tutti considererebbero intuitive e plausibili. Ma come 

riconoscerle? Un altro esempio che si può fare – meno paradossale e formalmente più 

affine a quello che stiamo discutendo a partire dall'opera di Lentano – è offerto da una 

generalizzazione induttiva assai comune – utilizzata didatticamente anche sui manuali 

di logica – come “Tutti i corvi sono neri”, che può essere ottenuta a partire dalla 

premessa che i corvi che sono stati osservati sono risultati essere tutti neri. In realtà è 

abbastanza semplice osservare che i corvi, oltre che “corvi”, sono anche animali che 

rientrano nella categoria degli uccelli, e che gli uccelli, come molti altri animali (per 

esempio cani o gatti) possono avere un colore delle piume (o del pelo) che è variabile. 

Perché allora si dovrebbe partire dalla generalizzazione che assume come premessa 

l'osservazione di un “corvo”, invece che di un “uccello” o di un “animale”? 

Formalmente la situazione è la stessa che abbiamo visto in precedenza: bisogna 
 

10 La questione è affrontata per esempio da C.G. Hempel, Maximal Specificity and Lawlikeness in 
Probabilistic Explanation, in “Philosophy of Science”, XXXV/2, 1968, pp. 116-133. 

11 N. Goodman, Fact, Fiction, and Forecast, Harvard University Press, Cambridge (MA) 1955. 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

238 

descrivere la schiavitù nel mondo antico come differenza imposta tra esseri umani 

(senza connotazioni legate al colore della pelle) oppure è rilevante anche che non vi 

fosse nel mondo pagano una precisa connotazione dello schiavo come “nero”? 

Alessandro Ferrara non sviluppa le sue riflessioni in direzione di una forma di 

naturalismo, come potrebbe sembrare che qui io stia facendo, dato il ruolo che do 

all'induzione, per cui forse potrebbe respingere come non pertinenti queste 

considerazioni. Come si vedrà a breve, però, il mio riferimento all'induzione – di cui si 

deve certamente riconoscere la funzione nelle scienze naturali – non va necessariamente 

nella direzione del riduzionismo. Il fatto che l'inferenza induttiva abbia la forma di 

un'inferenza non-monotona infatti fa sì che si crei una cesura tra i riferimenti al sapere 

scientifico delle teorie epistemologiche più ampiamente accettate e quella qui difesa. Il 

pensiero non-monotono infatti è di tipo contestuale e con questo è in grado di accogliere 

almeno alcune delle istanze che tradizionalmente sono associate al sapere idiografico e, 

come caso limite, anche all'arte o alla stessa fede religiosa: se nella mia esperienza vi è 

un contenuto presente con forza sufficiente, una logica non-monotona mi porterà a 

considerarlo accettabile. Da questa premessa non si arriva a forme di soggettivismo 

eccessivo perché – come dato effettivo di esperienza – constatiamo che vi sono 

situazioni di accordo intersoggettivo piuttosto ampio su una quantità grandissima di 

temi. Che vi siano singole persone che seguono le proprie convinzioni con una 

radicalità eccessiva, è essa stessa una constatazione che possiamo fare per esperienza, e 

allo stesso modo per esperienza sappiamo che può servire in questi casi prendere dei 

provvedimenti per garantire per quanto possibile una convivenza pacifica e ben 

ordinata. È intuitivo però che, seguendo questo approccio, il giudizio morale condivide 

molto del giudizio estetico, secondo la stessa falsariga che è alla base delle 

argomentazioni di Ferrara. 

È facile trovare altri esempi di come una logica degli exempla, venendo interpretata 

formalmente attraverso una teoria dell'induzione, debba affrontare delle difficoltà. Con 

riferimento alle questioni sollevate dalla cancel culture, la prassi della riduzione di 

esseri umani in schiavitù era presente in America prima dei viaggi di Colombo, così 

come in Cina e nelle regioni dell'Africa dove gli Europei hanno stabilito le loro basi per 

acquistare schiavi dalle popolazioni locali, da trasportare – nelle condizioni disumane 

che tutti conosciamo – in America. Se le diverse culture e civiltà coinvolte da questi 

fenomeni condividevano l'istituto come tale della schiavitù, quale tipo di 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

239 

categorizzazione impiegare oggi per “organizzare” concettualmente i fatti? I soggetti 

imputabili di questo crimine sono gli “Europei”, i “mercanti”, gli opportunisti o i 

prevaricatori di ogni tempo o chi altro? Il dibattito sulla schiavitù è stato presente al 

riguardo sin dai primi viaggi di Colombo, come documentato da Todorov. Come 

individuare allora una linea di demarcazione tra le persone dotate di una coscienza 

morale e quelle che ne sono prive? Il punto è molto delicato perché può sembrare che 

con una sorta di mossa argomentativa inaspettata e poco pertinente, si voglia togliere 

credibilità a movimenti di protesta che hanno ragioni che sono del tutto legittime. Deve 

essere chiaro invece che queste riflessioni non dovrebbero servire a cercare di 

“discolpare” chi si è coperto di colpe gravissime, ma dovrebbe avvertirci che la rete dei 

nessi attraversa i confini con cui vengono distinte le identità dei popoli, rivelando una 

natura umana che più in profondità è presumibilmente molto più omogenea, nello 

spazio e nel tempo, attraverso la storia così come anche attraverso la geografia dei 

popoli, per cui la nostra ontologia dovrebbe prendere come termine di riferimento 

principale il genere umano come tale, in quanto si realizza concretamente nella totalità 

degli esseri umani, con le sue caratteristiche di fondo, le sue bruttezze e la sua capacità 

di cercare il bene, proprio perché oggi l'esigenza a cui dar voce è quella di elaborare un 

senso di appartenenza non più riducibile a entità sociali troppo circoscritte e – secondo 

l'espressione di Elena Pulcini – “claustrofobiche”12. In altri termini, su queste questioni, 

la sola analisi storiografica rischia di trasformarsi in un vicolo cieco, mentre dovremmo 

forse concentrare i nostri sforzi nella costruzione di una vera e propria antropologia che 

sia adeguata ad affrontare i problemi che il mondo attuale impone di considerare. 

 

3. Costruzione dell'intersogettività e nuovi modelli di pensiero 

 

La risposta che vorrei provare a dare a questi interrogativi prende l'avvio dalla 

riflessione su una caratteristica formale dell'induzione, ossia dal suo essere un'inferenza 

di tipo non-monotono. Segue infatti da ciò che i risultati di un'inferenza induttiva a 

rigore devono essere relativizzati all'insieme esatto delle conoscenze di cui dispone il 

soggetto che esegue l'inferenza. Infatti anche solo inserendo nuove premesse (non 

logicamente in contraddizione con quelle prima disponibili ma comunque nuove) i 

risultati dell'inferenza possono risultare diversi. 

 
12 E. Pulcini, La cura del mondo. Paura e responsabilità nell'età globale, Boringhieri, Torino 2009. 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

240 

In termini intuitivi, la logica e la psicologia della figura retorica dell'exemplum si 

basano presumibilmente su questo meccanismo. Chi propone un exemplum sa che in 

questo modo sta modificando (a volte con scelte più o meno arbitrarie) il campo del 

focus dell'attenzione dell'interlocutore, e per questo anche l'insieme delle informazioni 

di cui questi si servirà al momento della deliberazione. Da questa premessa segue che 

con un exemplum si può in effetti cercare di orientare il giudizio di chi ascolta. La 

prospettiva più generale entro cui vorrei collocare queste considerazioni è però una 

teoria più vasta dell'induzione, che fa leva in particolare sul fondamentale contributo 

dato alla psicologia dello sviluppo da Jean Piaget con l'epistemologia genetica13. L'idea 

che ho cercato di presentare più analiticamente in precedenti pubblicazioni14 è che si 

possa interpretare l'epistemologia genetica in termini induttivistici. Da ciò seguirebbe 

che il neonato, accumulando continuamente esperienze e generalizzando induttivamente 

su di esse, svilupperebbe la rappresentazione del mondo propria dell'adulto, elaborando 

gradualmente le nozioni di spazio e tempo, di io e mondo e in particolare quella di 

intersoggettività. Vale a dire che il ripetersi di innumerevoli episodi di socializzazione 

porterebbe a disporre di una competenza nello spostarsi mentalmente tra i diversi punti 

di vista possibili secondo un sistema di coordinamento logicamente adeguato. Si 

dovrebbe ammettere quindi che il nostro senso dell'intersoggettivtà – che è sicuramente 

associato anche alla nostra percezione del patrimonio culturale di cui disponiamo – sia 

il risultato di apprendimenti di carattere empirico (questa tesi è abbastanza ovvia se 

riferita ai contenuti della cultura, ma qui, parlando di un “senso” dell'intersoggettività, si 

vuole tematizzare un insieme di principi, prassi, atteggiamenti etc. che fanno da sfondo 

e da “contenitore” per gli apprendimenti della cultura). Sarebbero allora interessanti le 

implicazioni per la riflessione sul nostro atteggiamento psicologico di fronte alla cultura 

in quanto tale. La mia ipotesi è che da un impianto teorico di questo tipo segua che il 

senso dell'intersoggettività e le rappresentazioni della cultura possano realizzarsi con 

una certa varietà di modi, dettati dalle circostanze concrete del vivere entro cui il 

soggetto fa le proprie esperienze. In un mondo in cui un'integrazione sociale di scala 

planetaria procede con un ritmo assai sostenuto, il sentimento soggettivo di ciò che 

significano l'intersoggettività e la condivisione che si producono con la comunicazione 

presumibilmente dovrebbe assumere forme inedite. Si può proporre che la retorica della 

 
13 J. Piaget, La costruzione del reale nel bambino (1937), tr. it. di G. Gorla, Nuova Italia, Firenze 1973. 
14 A. Di Prospero, Linguaggio e ordine del mondo, Il Sileno, Cosenza 2020.  



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

241 

cancel culture operi delle scelte di fondo che sono assai discutibili, nel senso che 

utilizza i propri exempla riproducendo una logica argomentativa che è la stessa 

dell'avversario che vuole contrastare (pur se nel contesto attuale, rispetto al passato, la 

violenza del conflitto è trasferita naturalmente su di un piano comunque solo 

simbolico), quando invece nel nuovo assetto della cultura mondiale che si va 

configurando, il nostro sentire morale dovrebbe aspirare a modellare un concetto della 

condivisione intersoggettiva adatto al nuovo contesto e diverso da quelli precedenti. 

Si consideri il giudizio di Massimo Salvadori 

 
Occorre respingere con forza la confusione tra giudizi morali e ruolo della storiografia. I 

primi sono l'espressione di orientamenti soggettivi che non hanno a che fare con 

quest'ultima, la quale mira a comprendere e a spiegare i perché, i come e i quando del 

passato. Chiedere, senza capacità di discriminazione, a uomini dei secoli trascorsi di essere 

stati altro da sé, rivolgendo contro di essi una clava distruttiva, significa, appunto, 

consegnarsi all'oscurantismo e diffonderlo.15 
 

L'autore parla di una generazione di nuovi “iconoclasti”: «Se si consentisse loro di 

raggiungere gli scopi che perseguono, il risultato sarebbe di fare delle storie di tutte le 

nazioni, nessuna esclusa, un cimitero culturale»16. Le tesi di Salvadori sono nel giusto 

quando affermano la necessità di una scientificità nel metodo di indagine, di una grande 

competenza come premessa e pre-condizione dei giudizi e quando affermano che 

l'improvvisazione nel giudicare è un pericolo. Ma non colgono che la selezione fatta a 

monte degli oggetti di studio in modo implicito e indiretto opera secondo una logica 

degli exempla (mitigata solo molto parzialmente dallo sforzo di sistematicità) per cui le 

vicende e gli attori che sono rientrati in un canone culturale ben codificato e ratificato 

socialmente vengono a godere di una sorta di aura che li fa apparire in una luce 

privilegiata, mentre la stessa interpretazione storiografica, anche sul piano valoriale, per 

quanto possa impegnarsi per essere oggettiva, può risentire della carenza di attenzione 

nelle ricerche condotte in precedenza per aspetti che nella tradizione culturale sono stati 

giudicati in qualche modo periferici. Questi rilievi non bastano naturalmente per 

giustificare l'abbandono o il minor impegno nello studio dei classici (né si danno affatto 

questo scopo). Si vorrebbe però suggerire che, di fronte a identità che devono 

 
15 M. Salvadori, In difesa della storia: contro manipolatori e iconoclasti, Donzelli, Roma 2021, p. 73. 
16 Ivi, p. 71. 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

242 

incontrarsi, convivere e collaborare su una scala planetaria, nonostante le differenze di 

collocazione e di interessi, il modo di guardare ai contenuti e alle prassi dell'impegno 

culturale deve trovare assetti ed equilibri nuovi. Inoltre, il fatto che plausibilmente 

l'induzione sia un principio logico che opera spontaneamente nella mente umana – 

portando sul piano logico a risultati che ricevono la nostra fiducia in un modo naturale e 

quasi immediato – permette di guardare a questo approccio non come a un dispositivo 

teorico ad hoc, volto a trovare un modo che favorisca la convivenza pacifica tra le 

persone e tra i popoli. Una tale strategia – per quanto mossa da motivi nobili e 

sicuramente condivisibili – rischia di essere esposta all'obiezione di poggiare su 

speranze non realistiche. In generale persone che in concreto siano chiamate a farsi 

carico degli sforzi per dar corso a queste speranze, potrebbero opporsi in nome 

dell'impossibilità di raggiungere obiettivi così lontani. Far poggiare sull'esperienza e 

sull'induzione le ragioni per muoversi in prospettiva verso una società in cui sia 

l'umanità come tale a essere baricentro delle appartenenze e del sentimento di 

condivisione, significa invece disporre di una filosofia che legittima il riferimento alle 

spinte e alle forze più interne all'animo umano, evitando quindi l'accusa 

tradizionalmente (e legittimamente) rivolta alle forme più astratte di universalismo. 

Le conseguenze del mio tipo di approccio sarebbero in particolare: 1) il senso 

dell'intersoggettività e della condivisione dei giudizi di gusto nell'esperienza artistica è 

sicuramente caratterizzabile in modo diverso da quello che regola, per esempio, la 

ricerca scientifica: dato che il senso dell'intersoggettività è costruito empiricamente ed è 

quindi da prevedersi che possa variare nella sua fisionomia tra ambiti diversi, ne 

ricevono una forte conferma posizioni di fondo come quelle di Dewey, Goodman o 

Arnheim, che in modi diversi insistono sul significato cognitivo dell'arte. Ciò può 

avvenire in sostanza perché il criterio epistemologico del consenso o della 

riproducibilità intersoggettiva delle procedure che portano al giudizio viene a essere di 

fatto assai indebolito. L'equivoco che si crea è che l'arte, non essendo suscettibile di un 

consenso intersoggettivo rigorosamente protocollabile come nella ricerca scientifica, 

non sia un sapere, mentre il mio approccio nega semplicemente i presupposti di questo 

ragionamento, dato che anche la scienza è fondata su un requisito di intersoggettività 

costruito in modo empirico, che rispecchia così le intuizioni e le esperienze dei soggetti. 

2) Sul piano logico e semiologico, una logica non-monotona ha l'effetto di dover far 

considerare presente sempre e in modo sistematico una distanza di base tra i diversi 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

243 

soggetti epistemici. Il possesso di informazioni diverse obbliga a relativizzare i risultati 

dei giudizi alle informazioni esattamente disponibili a ciascuno. È un fatto che 

possiamo accertare empiricamente che vi saranno vastissime aree entro cui vi sarà 

consenso e condivisione di giudizi, ma questo non dovrebbe diventare un principio di 

cui pretendere che sia vero a priori. In pratica questo tipo di presupposti filosofici 

dovrebbe far apparire poco credibili e poco legittimi degli atteggiamenti di fronte ai 

contenuti della cultura e dell'arte che siano tendenzialmente solo recettivi e “fusivi” o 

semi-fusivi. Chi legge un'opera di Shakespeare deve essere avvertito della distanza tra 

sé e l'autore, perché la consapevolezza di questa distanza – da un punto di vista 

psicologico, logico ed ermeneutico – dovrebbe operare in realtà del tutto in generale e 

in ogni contesto in cui vi sia scambio o ricezione di informazioni. 

È da osservare però che, nella mia ricostruzione, è la stessa condizione di visibilità 

intersoggettiva del contenuto di un messaggio che spinge a fare delle considerazioni 

ulteriori. Se il punto di vista individuale è vincolato alle esperienze del singolo, si può 

ottenere che alcuni contenuti siano percepiti come condivisi socialmente a condizione 

che gli individui facciano astrazione prescindendo nella loro attività cognitiva (o 

provando a farlo) dai contenuti che sono più idiosincratici della loro personale 

esperienza. Nella comunicazione, per principio, comparirà ciò che è visibile 

intersoggettivamente o ciò che – con azioni comunicative efficaci – è arrivato a un certo 

punto a essere tale. Ne deriva una necessità continua di negoziazioni e di interazioni 

regolate secondo le esigenze strategiche del conflitto, che servono a ottenere che nel 

“canone” ratificato socialmente come l'insieme dei contenuti condivisi, compaiano i 

contenuti che mettono in posizione contrattuale più favorevole il soggetto che partecipa 

all'interazione. Le esigenze strategiche della relazione prevalgono allora su quelle del 

giudizio razionale oggettivo. È anche questa una manifestazione della fondamentale 

distanza che separa i soggetti epistemici, dovuta al fatto che questi operano 

cognitivamente secondo una logica non-monotona. Dato che l'intersoggettività non è un 

dato preliminare e naturale, ma deve sempre essere costruita, può essere utile agire in 

modo più o meno scaltro e spregiudicato per ottenere che in essa siano più visibili certi 

contenuti piuttosto che altri. Si osservi comunque che lo stesso Ferrara, richiamandosi 

agli autori della “svolta linguistica”, come il Wittgenstein delle Ricerche filosofiche, fa 

una scelta che non corrisponde al quadro delle mie riflessioni, che danno priorità invece  

all'azione cognitiva individuale rispetto ai “giochi linguistici” presenti nelle “forme di 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

244 

vita” entro cui si agisce. 

È possibile che il disagio da cui nascono i fenomeni sociali della cancel culture 

debba essere interpretato più che altro come conseguenza della difficoltà del nostro 

modello culturale di farsi carico concettualmente e idealmente delle valenze che questa 

distanza può assumere. Sul piano più concreto e immediato, il fatto che negli U.S.A. vi 

siano condizioni di vita degli afro-discendenti che li penalizzano fortemente rispetto ai 

bianchi è un fattore che spinge a leggere la contestazione della tradizione culturale 

“occidentale” come una forma di comunicazione indiretta: si contestano personaggi del 

passato come Colombo per lanciare messaggi che riguardano ciò che accade oggi. 

Soprattutto, dato che l'intersoggettività è sempre una costruzione in fieri, nasce un 

atteggiamento per cui la semplificazione estrema del messaggio rende più gestibile 

strategicamente la conservazione e l'accrescimento di una rete sociale che si riconosca 

negli stessi obiettivi, che sembra essere in realtà l'esigenza di fatto prioritaria. Un 

messaggio sufficientemente semplice, proprio per questo motivo, non sarà in grado in 

genere di cogliere descrittivamente né la complessità dei fatti reali, né l'insieme dei 

rapporti che li legano al contesto in cui avviene la discussione: in questo senso sarà 

sistematicamente incapace di restituire il senso di quella che qui si è chiamata la 

distanza tra soggetti epistemici diversi, come sono Shakespeare da un lato e il suo 

lettore contemporaneo dall'altro. Ma ciò avviene perché, proprio grazie alla sua 

semplicità, un tale tipo di messaggio si presta a diventare, più che il veicolo di un 

contenuto semantico dotato di valore (epistemico) in se stesso, un simbolo o un vessillo 

elevato per affermare la propria appartenenza a uno schieramento di persone più o meno 

militanti, svolgendo funzioni cioè non di tipo cognitivo, ma (nel senso di Jakobson) 

fatiche. Ai fini dell'integrazione di uno schieramento di attivisti, un messaggio 

logicamente complesso lascia per sua natura spazio a prese di posizione che tra loro 

possono divergere: all'inizio magari su questioni solo marginali e secondarie, ma che – 

se la relazione in seguito si deteriora – possono fare da innesco per la rottura del 

rapporto. Per questo accade che nelle dinamiche sociali si preferisca insistere sul valore 

“connettivo” dei discorsi, più che su quello informativo o rappresentativo (si pensi 

anche a come in sociolinguistica, con Basil Bernstein, si siano sostenute tesi che vanno 

in questa direzione). La critica principale che può farsi al mondo della cultura 

“ufficiale” odierno è che, di fronte alla pressione di forze sociali che a livello planetario 

spingono verso il riconoscimento di identità molteplici e diversificate, si continuano a 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

245 

usare metodologie e presupposti epistemologici che fanno fatica a dare espressione alle 

esigenze che socialmente sono più vive e urgenti. Il senso della mia proposta è però che 

per affrontare questi problemi non basta una forma di volontarismo morale e 

intellettuale, né bastano politiche di inclusione che siano centrate solo su pratiche come 

borse di studio per le minoranze svantaggiate. È necessaria piuttosto una riflessione 

profonda e organica sulla stessa epistemologia che guida le pratiche culturali. 

Si può fare l'esempio dello studio della storia della filosofia, in cui è abbastanza 

evidente che la scelta di interessarsi a un filosofo, da parte di uno studioso, viene fatta 

dipendere – in genere implicitamente – dall'assunzione (che poi però sul piano 

argomentativo rimarrà non dimostrata, e anzi tendenzialmente è destinata a rimanere 

implicita o comunque marginale) che quel filosofo abbia da dire qualcosa che vale la 

pena conoscere. Senza questa assunzione, la scelta di studiare quel filosofo rimarrebbe 

ingiustificata. Ma di fatto questo fa sì che lo “storico” della filosofia, mostrandosi al 

pubblico come intenzionato a parlare proprio di quel filosofo, stia già esprimendo nei 

fatti una valutazione di tipo filosofico (che in genere nel dibattito e nelle relazioni 

accademiche viene in effetti decodificata come tale). Il problema è che questa 

valutazione – di tipo sotterraneo e implicito – non è essa stessa scientifica, mentre è 

dotata più che altro del tipo di persuasività che ha l'uso retorico degli exempla. Per cui, 

come prima già si è accennato, non si può considerare il complesso di questi studi come 

scientifici in un senso che li renderebbe, per così dire, super partes rispetto alle 

controversie su cui un accordo è molto lontano dall'essere raggiunto. 

È l'epistemologia tradizionalmente accettata, centrata su una rappresentazione del 

concetto di verità per cui una credenza, per essere “vera”, dovrebbe essere accettabile in 

linea di principio da tutti, che porta verso questo vicolo cieco. 

Nell'epistemologia di ispirazione piagetiana che io propongo, il senso 

dell'intersoggettività è costruito solo abbastanza lentamente, per cui è presupposto che 

vi siano forme di sapere che sono a esso precedenti. Queste forme di sapere – di tipo 

individuale, anche se lo stesso individuo che le elabora, il bambino, non dispone ancora 

della distinzione tra soggetto e oggetto – sono la base su cui poi si costruiscono le 

rappresentazioni condivise socialmente, le quali rimangono anche nell'adulto 

comunque, in senso ovvio, il contenuto di un sapere formalmente individuale. In questo 

senso è intuitivo – e non dovrebbe essere percepito in genere come un motivo di disagio 

– che anche tra l'individuo fruitore di una cultura e la cultura stessa vi sia comunque una 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

246 

sorta di distanza. È con questo rilievo che può spiegarsi perché Omero, Platone, Dante o 

Shakespeare debbano assolutamente continuare a essere studiati, anche se per ognuno di 

essi possono trovarsi ragioni per considerarli sotto qualche aspetto “lontani” da noi. 

Appare scorretto semmai il presupposto opposto – che a quanto pare però molti 

considerano ovvio – per cui sarebbero da studiare le opere e gli autori che trasmettono 

un contenuto che noi potremmo accettare, per così dire, così come è, senza la necessità 

di un nostro personale intervento di appropriazione personale di quelle opere. Nella 

logica del pensiero non-monotono, una tale pretesa sarebbe in pratica non realizzabile 

per principio: è una conseguenza di questo tipo di logica infatti che l'individuo, nel 

momento in cui viene a disporre, in forza delle sue personali esperienze e conoscenze, 

di informazioni e contenuti di senso che l'autore dell'opera non aveva minimamente 

messo in conto, sia letteralmente costretto a re-inserire i contenuti rinvenibili nell'opera 

all'interno di un tale quadro molto più ampio, che ne modifica indirettamente il senso 

ultimo17. Questo effetto può essere paragonato a una sorta di ri-organizzazione 

gestaltica del senso ultimo (“ultimo” naturalmente solo per se stessi) cui si può 

pervenire attraverso la lettura di un'opera, secondo un processo che richiede l'appello a 

tutti i contenuti dell'esperienza della persona (sotto forma anche di conoscenze astratte, 

vissuti emotivi etc, con la sola condizione che si tratti di qualcosa che accade entro 

l'orizzonte dell'attenzione). 

Il problema che concretamente si deve considerare è però che questo modo di 

guardare ai contenuti della cultura, se da una parte sembra essere in grado di dare 

espressione ai valori di una società democratica centrata sul valore delle singole persone 

– e quindi anche delle loro esperienze – è però al tempo stesso ancora da esplorare se si 

vuole capire in che modo possa trovar applicazione per esempio nelle pratiche 

dell'insegnamento. 

L'idea di fondo è che la cultura accademica e scolastica oggi abbia grandi difficoltà a 

far propri presupposti come questi. La tendenza alla burocratizzazione – che per 

esempio nella ricerca universitaria si manifesta con criteri di valutazione della “qualità” 

dei risultati ottenuti dagli studiosi, che spesso appaiono abbastanza estrinseci – lascia 

ampio spazio a dinamiche che ulteriormente negano il valore e il significato delle 

esperienze individuali (di persone che siano bianche o nere, maschi o femmine o con 
 

17 In filosofia della scienza il problema è stato tematizzato da Rudolf Carnap con il «principle of total 
evidence» (On the Application of Inductive Logic, in “Philosophy and Phenomenological Research”, 
VIII/1, 1947, pp. 133-148, p. 138). 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

247 

qualunque altra caratterizzazione). Lo sforzo che gli individui fanno per aprirsi una 

strada segue quindi altri canali e altre strategie, come nel caso della cancel culture, in 

cui la volontà di oggettività sembra essere – consapevolmente o no – semplicemente 

abbandonata. 

Si possono ricapitolare i risultati di questa riflessione utilizzando le note categorie di 

Gemeinschaft e Gesellschaft. Per millenni l'essere umano è vissuto in “comunità”, in cui 

il senso della verità e dell'intersoggettività era univoco e in genere statico, portando a un 

sentimento di fronte alla dimensione della condivisione che può essere definito 

approssimativamente come fusivo. Oggi l'esplosione della complessità del sistema 

sociale in cui viviamo, che ha accentuato in misura esponenziale i caratteri tipici della 

Gesellschaft, dovrebbe spingere a elaborare un'epistemologia meglio in grado di tener 

conto dei flussi sempre più impetuosi delle informazioni e delle negoziazioni di senso 

tra portatori di identità diverse e molte volte in competizione o in conflitto. La cancel 

culture sembra presupporre una rappresentazione del concetto di verità che è ancora 

quella della Gemeinschaft, con una volontà implicita di omologazione e di negazione 

della distanza e delle differenze tra i soggetti epistemici (che siano esistiti nel passato o 

che agiscano nel presente). È legittimo però affermare che la cultura “dominante”, 

contro cui la cancel culture combatte, sia essa stessa portata a perpetuare forme di 

pensiero che riproducono inerzialmente i modelli del passato, con la conseguenza 

indiretta di non riuscire a dare voce alle forze sociali che oggi chiedono di essere 

ascoltate. 

Come afferma Alessandro Ferrara, una logica degli “esempi”, che qui interpreto in 

termini induttivistici, ha il potenziale di mediare tra le dimensioni dell'universale e del 

locale. La versione che qui si è data di questa idea ha in particolare l'effetto di 

accentuare l'aspetto della flessibilità logica del giudizio. L'induzione è un meccanismo 

logico intrinsecamente portato all'autocorrettività. Il fatto che essa operi su esperienze 

implica che possono essere conciliate le istanze più plausibili sia del comunitarismo sia 

dell'universalismo: nella sua esperienza, l'individuo, in quanto ha vissuto in un dato 

contesto, trova direttamente il senso delle sue appartenenze sociali, come affermato dal 

comunitarismo, ma al tempo stesso, dato che le esperienze sono un dato fluido e in 

divenire (anche se non tanto da legittimare derive relativistiche o nichilistiche), che 

contiene già in sé le radici delle trasformazioni che, come avviene negli organismi 

viventi, sono sempre fisiologiche e ineluttabili, un tale strumento di auto-identificazione 



 

  
Itinera, N. 27, 2024 

 

248 

non ha l'effetto di far ritrarre entro orizzonti psicologici angusti e chiusi di fronte 

all'alterità. 

 

 


