Hypsela phronein. Intellectual pride and rhetoric of the sublime
A side note to Paul. Rom. 11.21

Giovanni Lombardo
giolomb@gmail.com

In the early modern period, St. Paul’s moral injunction (Rom. 11.21) mé hypsélophrénei alla phoboii,
noli altum sapere, sed time («be not highminded, but fear») was often distorted as if it meant «you
should not know high things» and was interpreted as a warning against intellectual knowledge. In
reality, Saint Paul’s admonition recalls some traditional Greek commonplaces such as self-knowledge
and thinking mortal thoughts. Furthermore, already the ancient experience of the hypsélophronein
couples the moral meaning with the intellectual one, but also includes an aesthetic dimension
effectively illustrated by the rhetoric of sublime (as attested by Philo of Alexandria and especially by
Longinus).

Keywords: rhetoric, aesthetics, sublime, pride, limits of knowledge



1. Nella Lettera ai Romani, Paolo raffigura la conversione dei gentili come I’innesto d’un
ramo d’oleastro nell’olivo d’elezione. I cristiani di Roma e gli ebrei traggono linfa
comune dalle radici d’un medesimo tronco: e se, a cagione della loro fede manchevole

(&motic), molti dei rami naturali (gli ebrei) si sono spezzati, gl’innesti (i convertiti) non

Hypsela phronein.
Orgoglio intellettuale e retorica del sublime.

Una nota in margine a Paul. Rom. 11.21

Giovanni Lombardo

giolomb@gmail.com

devono percid nutrire sentimenti di superiorita (11.17-21):

249

Ei 6¢ tveg 1@V khadwv Eexhaodnoay, ob 08 dypiElalog v Evekevipiodng v avTolg kai
oLYKOW®VOC ThiG Pilng Thig moTNTog Thg EAaiog &yévov, i Katakavy®d TV KAAdWV: &l 8¢
katakavydoal, od ob v pilav Paotdlelg dALd 1| pila ob. Epsic ovv: ééexhdotncay kKA&SoL
va &ym €ykeviplodd. koAdg: Tf dmotia éexhdobnoay, oo 8¢ i miotel EotTnKog. U DYNAL

QpOVveL, AAAL @oPoD- gl yap 0 Be0g TAV KaTd PGV KAGS®V 00K £peicato, 00dE 60D eiceTal.

quod si aliqui ex ramis fracti sunt, tu autem cum oleaster esses, insertus es in illis et socius
radicis et pinguedinis olivae factus es, noli gloriari adversus ramos. Quod si gloriaris, non
tu radicem portas, sed radix te. Dices ergo: fracti sunt rami ut ego inserar. Bene: propter
incredulitatem fracti sunt. Tu autem fide stas, noli altum sapere sed time. Si enim Deus

naturalibus ramis non pepercit, ne forte nec tibi parcat.

E se alcuni rami furono spezzati, mentre tu, pur essendo un oleastro, fosti innestato in essi e
diventasti compartecipe della linfa della radice dell’olivo, non ti vantare di fronte a quei rami;
e se ti vanti, [ricorda che] non sostieni tu la radice, ma la radice sostiene te. Dirai dunque:

quei rami furono spezzati affinché io fossi innestato. Va bene. Ma furono spezzati per

Itinera, 27, 2024



mancanza di fede, mentre tu stai saldo sulla tua fede. Non essere superbo, ma abbi timore: se

infatti Dio non risparmio i rami naturali, non risparmiera neanche te'.

In un suo vecchio studio del 1976 (di fresco ripubblicato senza sostanziali aggiunte e
correzioni), Carlo Ginzburg mostro che, a partire dal v sec. d. C., emerse la tendenza —
protrattasi fino ai secoli XVI e XVII — a interpretare ’ammonimento morale di 11.20, un
VYNAQ epdvet [v. L. Dynroepdvet], dArd poPod, come una diffida intellettuale ovvero
come il divieto (piu evidente nella versione latina di Girolamo, noli altum sapere, sed
time) di varcare 1 limiti imposti alla conoscenza umana indagando le “cose alte”: non
soltanto di ordine teologico (gli arcana Dei), ma anche di ordine cosmico (gli arcana
naturae) e di ordine politico (gli arcana imperii)*. Anche se, nel volgersi dei secoli, non
mancarono letture consapevoli del significato morale del detto paolino (Ginzburg ricorda,
fra gli altri, Lorenzo Valla ed Erasmo), I’abitudine di cogliervi una condanna della
curiosita intellettuale durd fino agli inizi del Xvil sec., dopo che, nelle raccolte
cinquecentesche di Emblemi, il detto noli altum sapere era intanto venuto a confondersi
con altri moniti analoghi: quae supra nos, ea nihil ad nos oppure altum sapere
periculosum. A commentare questi motti erano disegni e versi ispirati da quei miti della
tracotanza punita (Prometeo, anzitutto; ma anche Icaro e Fetonte) che ora sembravano
rinascere nelle ricerche di molti pensatori indocili alle regole e, per diversa via, vaghi
delle “cose alte”: teologi, filosofi, teorici della politica e soprattutto astrologi ed
astronomi, incauti scrutatori dei cieli. Su costoro s’appunta, per esempio, nel 1534 un
emblema in Astrologos di Andrea Alciato che raffigura la caduta di Icaro e ne deduce
questo ammaestramento: Astrologus caveat quicquam praedicere. Praeceps | nam cadet
impostor dum super astra vehit («Si guardi ’astrologo dal predire alcunché. A precipizio
| infatti cadra 1’impostore mentre si spinge sopra gli astri»)’. Solo in pieno Seicento,

allorché 1 progressi della nuova scienza nobilitarono la forza dell’ingegno umano, «Icaro

! Cito da: A. Merk, (ed.), Novum Testamentum Graece et Latine, Sumptibus Pontificii Instituti Biblici,
Romae 1992!!' [1933!], p. 537. — Tutte le traduzioni italiane dei testi greci e latini citati nel corso del
presente articolo sono di chi scrive.

2 C. Ginzburg, L alto e il basso. Il tema della conoscenza proibita nel *500 e nel "600, in 1d., Miti, emblemi,
spie. Morfologia e storia, nuova ed., Adelphi, Milano 2023 [1? ed. Einaudi, Torino 1986], pp. 117-133, da
cui si citera; a p. 22, I’ Autore indica tutte le varie versioni dell’articolo, apparso originariamente in lingua
inglese: High and Low. The Theme of Forbidden Knowledge in the Sixteenth and Seventeenth Centuries,
in “Past and Present”, LX111, 1976, pp. 28-41.

3 A. Alciato, Emblematum libellus, Chr. Wechel, Paris 1534. L’emblema in Astrologos si pud rimirare in
rete: https://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/emblem.php 2id=A434b053

Itinera, 27, 2024 250



e Prometeo diventarono simboli di una poderosa spinta intellettuale verso la scoperta.
Una netta trasvalutazione di valori fece si che 1’*“audacia”, la “curiosita” e 1’“orgoglio
intellettuale” — vizi tradizionalmente associati a quei miti — venissero considerati
altrettante virtu. [...] Anche Icaro e Prometeo — come i Titani o i costruttori della torre di
Babele — erano stati sconfitti: ma era stata, la loro, una sconfitta gloriosa»*. E cosi furono
creati emblemi in cui 1’azione di quegli arditi, lungi dall’essere riprovata come un atto di
hybris, fu salutata da epigrafi che la incoraggiavano: nihil mortalibus arduum; nihil
linquere inausum; sapere aude’. Un’eccezione significativa ¢, nel 1618, la raccolta di
Emblemata allestita dall’olandese Florentius Schoonhoven con I’intento di contribuire
alla pace religiosa del suo paese (lacerato dalle dispute tra arminiani e calvinisti),
denunciando «i teologi troppo curiosi che litigavano su segreti divini come la
predestinazione, il libero arbitrio, la caduta di Adamo»®. In cima al terzo emblema della
raccolta, si legge 1’avviso altum sapere periculosum, seguito da un’immagine che
accomuna gl’infausti voli di Icaro e di Fetonte, temerariamente prossimi al sole, e li

commenta con questa subscriptio in distici:

Icarus et Phaeton nimium dum magna capessunt
occidit hic flammis, ille peremptus aquis.
Mens infirma hominum coeli perrumpere claustra

cum studet, in tenebras praecipitata ruit.

Icaro e Fetonte, mentre tendono a cose troppo grandi,
soccombono: I’uno tra le fiamme, 1’altro annientato dalle acque.
La malsana mente degli uomini, cercando di infrangere le barriere

del cielo, precipita rovinosamente nelle tenebre’.

Leggendo Ginzburg, si ha I'impressione che la censura dell’attitudine a OynAd ppoveiv
sia posteriore a San Paolo e si sviluppi pienamente solo in etda moderna, quando —

soprattutto nell’emblematica — alcune leggendarie figure di cadenti (come appunto Icaro

4 C. Ginzburg, L alto e il basso, cit., p. 125.

5 Come ricorda ivi, p. 126, quest’ultimo imperativo, sapere aude (reso poi famoso da Kant), risale a Hor.
Epist. 1.2.40, dove pero suona come un semplice invito al buon senso.

6 Ivi, p. 125.

7 Florentius Schoonhovius, Emblemata partim moralia partim etiam civilia, Apud Andream Burier, Gouda
1618, p. 9. Su Schoonhoven vd. anche M. Mulsow, Prekdres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der
Friihen Neuzeit, Suhrkamp, Berlin 2012, pp. 230-234

251 Itinera, 27, 2024



e Fetonte) vengono chiamate a simboleggiare la curiosita intellettuale: dapprima come
una presunzione giustamente punita e, successivamente, come un’aspirazione
immeritamente frustrata. Le pagine che seguono vorrebbero ricordare che il problema
studiato da Ginzburg ¢ ben vivo gia nel pensiero antico, dove investe non soltanto la

morale e la conoscenza ma anche la retorica e I’estetica®.

2. L’esortazione di Rom. 11.20 viene poco dopo ribadita ancora due volte. Una prima

volta, in 12.3, nella forma di un invito alla moderazione (co@pocvVN):

Aéym yap d10 THG Xapttog Thig 000eiong pot wavti T® GV £v DUV un) VIEPEPOVELY Tap’ O del

(QPOVELY, GALL PPOVETV €iG TO COPPOVETY, EKAGT® MG O BE0G EUEPLGEY UETPOV TTOTEMC,.

dico enim per gratiam, quae data est mihi, omnibus qui sunt inter vos, non plus sapere quam

oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem, et unicuique sicut Deus divisit mensuram fidei.
Per la grazia che mi ¢ stata data, dico infatti a tutti voi: non spingete i vostri pensieri al di la

di quanto occorre pensare, ma pensate con moderazione e secondo la misura della fede che

Dio comparti a ciascuno.

Una seconda volta, in 12.16, nella forma di un invito all’umilta:

T0 o0TO €ig GAANAOLG @povodvteg, UI TG DYNAQ @povodvieg GAAG TOIG TOMEWVOIG

ouvamayOpEVOL. “un yivesbe ppovipol map’ £0vtois”.

id ipsum invicem sentientes, non alta sapientes, sed humilibus consentientes. Nolite esse

prudentes apud vosmet ipsos.

abbiate gli uni verso gli altri gli stessi pensieri, senza essere altezzosi ma volgendovi alle cose

umili; non compiacetevi con voi stessi di essere assennati®.

811 tema & complesso e non pud certo essere esaurito nel breve recinto di un articolo. Qui mi limito solo ad
alcune prime indicazioni, che mi riservo di approfondire in un prossimo e piu ampio studio. Un contributo
utile per integrare la ricerca di Ginzburg (soprattutto quanto al trattamento della curiositas intellettuale nel
Medio Evo: si pensi all’Ulisse di Dante) ¢ nel frattempo venuto da A. Battistini, // mito di Prometeo in eta
moderna, in R. Diana, (a cura di), Le «borie» vichiane come paradigma euristico, in “I Quaderni del Lab”,
Supplemento al Laboratorio dell’Ispf. Rivista elettronica di testi, saggi e strumenti, www.ispf-lab.cnr.it,
Napoli 2015, pp. 191-208 (in ispecie p. 194).

% A. Merk, (ed.), Novum Testamentum etc., cit., pp. 539-540.

Itinera, 27, 2024 252



Ma ritorna anche alla fine della prima Lettera a Timoteo, con riferimento alla condotta

degli uomini ricchi (1 Tim. 6.17):

Toig Thovoiolg &v @ Vv aidvi Tapdyyelde pun HYnAoEPovely, unde NATIKEVOL £l TAOVTOL

adMAOTNTL, GAN" Eml 0@ T@ mapéyovTt LAV TavTa TAOVGIMG EiG ATOAAVOLY,

divitibus huius saeculi praecipe non sublime sapere, neque sperare in incerto divitiarum, sed

in Deo vivo qui praestat nobis omnia abunde ad fruendum.

ai ricchi del nostro tempo prescrivi di non essere altezzosi e di sperare non gia nelle incertezze
della ricchezza ma nel Dio vivente, che ci procura ogni cosa in abbondanza perché possiamo

goderne!.

Ginzburg non esamina quest’ultima occorrenza e, soffermandosi solo sugli esempi della
Lettera ai Romani, osserva che «la parola chiave di tutti questi passi ¢, nel testo greco,
@povelv [...] che san Gerolamo tradusse con sapere»'!. E poi, senza troppo curarsi
dell’influsso degli GynmAd sul senso del verbo (e dunque senza registrare la possibilita che
vynioppovely sia anche sublime sapere) rileva che, tra 1 secc. VI e XI, non pochi
commentatori di Paolo vedono in Rom. 12.3: Aéyw [...] un Omepepoveiv map O O€l
epovelv, dico [...] non plus sapere quam oportet sapere, un freno agli slanci della
conoscenza, estendendo talvolta questa interpretazione anche a 11.20: pun YynAd @povet,
noli altum sapere. Per secoli e secoli, egli prosegue, «le parole paoline noli altum sapere
furono citate da autori laici o ecclesiastici come il testo ovvio contro ogni tentativo di
varcare i limiti dell’intelletto umano»'2. E conclude: «Ci troviamo, dunque, di fronte a un
lapsus: un lapsus non individuale ma collettivo, o quasi collettivo. Certo, lo slittamento
delle parole di san Paolo da un significato morale a un significato intellettuale era stato
agevolato da fattori di ordine linguistico e testuale. Ma il fatto che le parole noli altum

sapere venissero interpretate come un ammonimento contro la conoscenza illecita delle

10 vi. p. 694.

1 C. Ginzburg, L alto e il basso, cit., p. 117. La negligenza del passo della prima Lettera a Timoteo non
sembra peraltro giustificabile; alla nota 3 di p. 129, Ginzburg cita infatti ’ed. ingl. della Grammatik des
neutestamentlichen Griechisch [1896, 1913] di F. Blass e A. Debrunner: A Greek Grammar of the New
Testament and Other Early Christian Literature, transl. by R. W. Funk, CUP, Cambridge e ChUP, Chicago
1961, p. 65: dove, per bynAoepovely, si rinvia, oltre che a Rom. 11.20, anche a 1 Tim. 6, e si segnala la
varia lectio bymAo epovel (ignorata da Ginzburg). Vedasi altresi F. Blass, A. Debrunner, Grammatica del
greco del Nuovo Testamento, ed. ital. a cura di G. Pisi, Paideia, Brescia 19972, pp. 183-184.

12 C. Ginzburg, L alto e il basso, cit., p. 118.

253 Itinera, 27, 2024



“cose alte” implica anche elementi piu profondi»'®. Ginzburg desume, alquanto
genericamente, questi elementi dalla propensione umana (documentabile sia sul piano
neurobiologico, sia sul piano antropologico) a spiegare la realta per coppie di opposti
(alto/basso, destra/sinistra etc.); ma nulla aggiunge sui fattori linguistici e testuali dello
slitamento semantico. E invece proprio 1’analisi di questi fattori permette di capire che

qui non si tratta tanto di uno slittamento quanto di una coesistenza di significati.

3. Etimologicamente legato alla ppovnoig (la saggezza propria della prassi umana ovvero
la co@ia avOpmmivn, secondo la definizione di Senocrate!?), il verbo ppoveiv ha un valore
non meno pratico che cognitivo e, al pari di altri termini affini, indica I’atto del pensare
una certa cosa e, insieme, la risposta emotiva, individuale, che se ne genera: soprattutto
quanto alla consapevolezza dei limiti del pensiero e alla simultanea necessita — implicita
anche nell’incitamento paolino a @povelv €ig 10 coepoveiv — di adibire comportamenti
improntati per I’appunto alla ppdvnoig (prudentia) e alla coppocvvn (temperantia), di
modo che all’eventuale tentazione di violare orgogliosamente quei limiti sia comunque
frapposta una remora etica'>. Ne & ben consapevole Paolo, che in effetti, come rilevo
Helen North, riadatta alle sue esigenze parenetiche motivi dell’etica pagana, quali I’elogio
della moderazione o il biasimo di chi, non pago di pensare solo alle cose debitamente
umane (@poveiv 6 del: un tema antico, presente gia in Democrito, fr. 42 DK)!6, s’accende

d’una vana protervia: «the opposition between sophrosyne and pride is expressed through

B i, p. 119.

14 Xenocr. fr. 259 Isnardi Parente = 6 Heinze: Eevokpartng &v @ TEPl ppovioeng [...] TV ppdvnow
MNYOVUEVOG SUTTNV, TNV UEV TPAKTIKNY, TV 8& copiov vrdpyew avOpomivy, v 8¢ Bempnrikiyv. didmep 1
HEV Gopio ppoVN oIS, 00 PV Taca EpOVNol; copia («Senocrate, nella sua opera Sulla phrénésis |[...], ritiene
che la phronésis sia duplice: I’una pratica — ovvero la sapienza umana; 1’altra teoretica. Percio la sapienza
¢ anche phronésis, ma non ogni phronésis ¢ anche sapienzay).

15Vd. R. B. Onians, The Origins of European Thought About the Body, the Mind, the World, Time and
Fate, CUP, Cambridge 1951; ed. it. a cura di L. Perilli, trad. di P. Zaninoni, Le origini del pensiero europeo
intorno al corpo, la mente, I’anima, il mondo, il tempo e il destino, Adelphi, Milano 1998, pp. 36-37; con
la recensione di A. J. Festugiére, Les origines de la pensée européenne, in “Revue des Etudes Grecques”,
66, 1953, pp. 96-406. Leggasi anche E. Berti, La phronésis nella filosofia antica, in A. Fidora, et al. (Hrsg.),
Phronésis. Prudentia. Klugheit. Das Wissen des Klugen in Mittelalter, Renaissance und Neuzeit / 1l sapere
del saggio nel Medioevo, nel Rinascimento e nell’eta moderna, Fédération Internationale des Instituts
d’Etudes Médiévales, Porto 2013, pp. 19-33 (che chiarisce bene in che senso la gpévnoig vada intesa come
filosofia pratica).

16 Cft. anche Xen. Mem. 1.1.11 e 4.7.6, dove si ricorda che Socrate considerava folli quanti si dedicavano
a indagare le cause dei singoli fenomeni celesti (§xacta @V ovpaviov) e adduceva ’esempio di
Anassagora, giunto sull’orlo della pazzia per I’eccessiva presunzione (p€yiotov @poviicag) di spiegare i
congegni divini (ai t®v Oedv pnyavai). Da qui il detto quae supra nos, ea nihil ad nos, assai ricorrente nei
libri di emblemi: C. Ginzburg, L alto e il basso, cit., p. 121.

Itinera, 27, 2024 254



a play on the root — phron — in the Epistle to the Romans (12.3), which also recalls such
traditional Hellenic commonplaces as self-knowledge and thinking mortal thoughts. Paul
exhorts the Romans not to have thoughts above what is proper (urn dVmepepoveiv map’ 6
O€l ppovelv), but to think modest thoughts (ppoveiv €ig 10 cwepoveiv), in view of the
great diversity of gifts with which God has endowed mankind»'”.

Il connotato umano e pratico del verbo @poveiv ¢ spesso rafforzato dall’impiego
avverbiale di un aggettivo neutro inteso a farne vibrare la corda psicologica. Sentiamo un

autorevole studioso della ppdévnoic, Pierre Aubenque:

@poVvely, suivi de ’accusatif n’a jamais signifié penser quelque chose, comme si I’accusatif
exprimait un quelconque complément d’objet; ppovelv signifie: étre disposé par la pensée,
d’une certaine fagon, et I’accusatif neutre qui le suit spécifie la fagon dont la pensée est
disposée. Ainsi, pila ppovelv ne signifie évidemment pas: “penser des choses affectueuses”,
mais “étre dans des dispositions bienveillantes”. De méme, avOpdmva @povelv ne signifie
pas: “penser des choses qui concernent ’homme”, mais “penser humainement”, d’une fagon
appropriée a I’lhomme. L’opposition entre Ovntd ou avOpodmiva epovelv et aBavata ppoveiv
ne recouvre donc pas I’opposition de deux domaines de la connaissance qui seraient les
choses humaines et les choses divines; car on peut penser les choses divines humainement;
c’est-a-dire dans la réserve et le sentiment de la distance, et I’on peut penser surhumainement,
c’est-a-dire inhumainement, aussi bien I’homme que le monde ou les dieux, ce qui est la

definition méme de I’6Bp1g!'®.

Questa alternativa (favorita dalla mancata percezione del valore avverbiale
dell’aggettivo) conferma che in origine @poveiv era «moralement neutre, ouvert a la fois
a la démesure et a la prudence»!®. Solo in seguito (e soprattutto per effetto dell’uso che
ne fecero i poeti tragici) la componente propriamente umana del significato s’impose e il
verbo venne per lo piu a evocare una maniera di pensare moderata e savia; a tal punto che

«Bvnta ou dvBpodTva epovely a di étre ressenti assez tot comme un pléonasme, alors que

17 H. F. North, Sophrosyne. Self-Knowledge and Self-Restraint in Greek Literature, Cornell UP, Ithaca
(NY), 1966, p. 317.

18 P. Aubenque, La prudence chez Aristote, PUF, Paris 1963, p. 168 (c.vi dell’A.). Si preferisce citare
dall’ed. originale, perché la trad. ital. di questo libro ¢ talvolta imprecisa (La prudenza in Aristotele, pref.
di E. Berti, tr. it. di F. Fabbris, Studium, Bologna 2018).

Y Ivi. p. 169.

255 Itinera, 27, 2024



aBdvato epoveiv devait apparaitre dans le méme temps comme une contradictio in
adiecton?”.

Pensare gli d0dvata non € poi molto diverso dal pensare gli Yynid. Giacché anche
agli bynAd si puo aspirare lecitamente, nella consapevolezza della distanza tra 'umano e
il sovrumano, oppure illecitamente, arrogandosi la capacita di pensare I’impensabile.
Percio nel monito di Rom. 11.20, la parola chiave non ¢ il verbo gpoveiv, ma ¢ I’aggettivo
che ne determina il senso. La locuzione vynAd @poveiv (o il composto DynAo@poveiv) ¢
infatti sinonima della piu frequente locuzione péyo / peydio @povelv (ovvero
peyaro@poveiv): che puo significare sia «concepire pensieri nobili» (LSJ s. vv. ppovém e
peyoroppovéw: to be high-minded, have high thoughts, to be high-spirited), sia
«concepire pensieri superbi» (LSJ: to be arrogant, to be presumptuous, take pride in)?'.
Nei due casi, un’aspirazione intellettuale (pensare le cose grandi o le cose alte) s’intreccia
all’atteggiamento morale che puo derivarne, nella forma di un giustificato orgoglio
oppure di un gratuito senso di grandigia o di alterigia. Frutto d’un tale intreccio,
I’interpretazione plurisecolare ricostruita da Ginzburg non sembra tanto un travisamento
quanto 1’accentuazione di un significato incluso nel tesoro fraseologico del greco antico

e acquisito poi al repertorio dei «traditional Hellenic commonplaces» cui Paolo attinge??.

4. Questo repertorio prevede che, giusta 1’antica norma del mpémov, gli VynAd
(specialmente nelle inflessioni teologiche esemplificate dall’affinita, sopra rilevata, con
gli dBdavata) vengano espressi con un linguaggio altrettanto alto. Come abbiamo visto, in
1 Tim. 6.17, al verbo vynAoepoveiv corrisponde nella Vulgata non gia altum sapere bensi
sublime sapere. La variazione si spiega perché I’equivalente latino di YynAdg non ¢
unicamente al/fus ma ¢ anche sublimis: lo attestano bene gli antichi trattati di retorica, in
cui i due aggettivi concorrono con altri termini (LeYOAOTPENNG, CEUVOC, gravis, tragicus
etc.) a identificare I’elevato fra i tria genera elocutionis: il yopaxtnp OVyNAOG o il sublime

genus dicendi*®. E appunto attraverso il lat. sublimis — ovvero, secondo 1’etimo, «cio che

20 Ibid.

2! Vedasi anche GLNT s. v. ppovém, coll. 162-167, in ispecie col. 164: «Rom. 1 1, 20 mette in guardia la
comunita dal cedere alla superbia nel giudicare i Giudei: pr dYynia epdvel, “non montare in superbia”».
22 Secondo I’osservazione di Helen North, citata supra nota 17.

23 Sull’antica teoria degli stili: Fr. Quadlbauer, Die genera dicendi bis Plinius d. J., “Wiener Studien”, LXXI,
1958, pp. 55-11; Demetrio, Lo Stile, a cura di G. Lombardo, Aesthetica ed., Palermo 1999, pp. 219-224.

Itinera, 27, 2024 256



si slancia obliquamente verso I’alto»** — la nozione di Dyog, «altezza» (ancora percepibile
nella Erhabenheit del tedesco), ¢ arrivata alle principali lingue moderne (ital. sublime,
franc. sublime, ingl. sublime).

Tra la fine del 1 sec. a. C. e gl’inizi dell’era volgare, questa nozione ha interessanti
applicazioni sia nel lessico filosofico-teologico (dove designa il tratto superlativo del
divino in quanto Gyiotog, I’ Altissimo??), sia nel lessico retorico (dove designa I’ dxpotng
AOywv, il vertice dell’espressione letteraria) e s’incontra frequentemente negli scritti di
intellettuali ebrei ellenizzati, come il filosofo Filone d’Alessandria (che in molte sue
opere fa uso dello Dyog e dei termini corradicali) e il retore atticista Cecilio di Calatte
(autore di un trattato I1epi Swovg, Sul sublime, oggi perduto®®); o di intellettuali in ogni
caso vicini alla cultura ebraica, come ‘Longino’, il nome con cui si suole indicare 1’ignoto
retore che, in polemica con Cecilio, compone anch’egli — in anni forse non lontani
dall’epoca di Paolo — un trattato I7epi Syovg impegnato a immettere un nuovo soffio nella
vynioppovely, quali, per es., I’identita di altezza e di grandezza; 1’effervescenza
psicologica dell’anelito alle cose alte; la deprecazione (o I’ammirazione) che un tale
anelito puo suscitare e il rischio del precipizio che esso puo comportare. Poiché di Cecilio

non ci restano che frammenti, mi soffermero su Longino e dird qualcosa su Filone.

5. Quando Longino attende alla sua opera, la nozione di Yyog occupa, da piu di un
cinquantennio, un posto preciso nella trattatistica corrente come contrassegno

dell’eloquio  grandioso (peyorompémewn). Nell’ambito dell’atticismo, Dionigi

2 DELL, p. 1168, s. v. sublimis: «qui monte en ligne oblique, qui s’éléve en pentex.

25 GLNT s. v. Hyog, coll. 783-817.

26 La vecchia raccolta dei frammenti, Caecilius Calactinus, Fragmenta, coll. E. Ofenloch, Teubner, Stuttgart
1967 [= Lipsiae 1907], ¢ ora sostituita da due nuove edizioni: Cecilio di Calatte, Frammenti di critica
letteraria, retorica e storiografia, Introd., trad. e note di I. Augello, Pref. di El. Matelli, Aracne, Roma
2006; Caecilius de Cale-Acte, Fragments et Témoignages, texte établi, trad. et annoté par Fr. Woerther,
Les Belles Lettres, Paris 2015. Per un confronto tra le teorie di Cecilio e le teorie di Longino: D. C. Innes,
Longinus and Caecilius: Models of the Sublime, in “Mnemosyne”, LV 3, 2002, pp. 259-283.

27 Per I’identita e per la datazione dell’ Auctor de sublimitate (attivo probabilmente intorno alla meta del 1
sec. d. C.) si vedano: Longino, /I Sublime, a cura di G. Lombardo, 1v ed. rinnovata, Aesthetica-Mimesis,
Milano 2022, pp. 245-248; Pseudo Longinus, On the Sublime, ed. with an introd., transl. and comm. by St.
Halliwell, OUP, Oxford 2022, pp. X-X1X = Sul Sublime, a cura di St. Halliwell, con un saggio di M. Fusillo
(Esperienze del limite. 1l sublime e la sua ricezione moderna, pp. XI-LXII), trad. ital. di Laura Lulli, Fond.
Lorenzo Valla, Mondadori, Milano 2021, pp. LXVII-LXXXI (ma I’imperizia della traduttrice rende spesso
inaffidabile 1’ed. ital.: G. Lombardo, Longino senza sublime, in “Studi di Estetica”, 1v 3, 2022, pp. 191-
202).

257 Itinera, 27, 2024



d’Alicarnasso riferisce per I’appunto alla grandezza espressiva 1’agg. Oyniog, «elevatoy,
mentre Cecilio di Calatte allestisce una precettistica fedele a una tradizione adusa ad
additare nello Dyoc una qualitd prevalentemente formale, senza considerarne le
implicazioni emotive e le finalita pratiche. Longino tenta invece di evadere dai confini
della retorica normativa e adopera il termine Dyoc, «altezza», e il termine péyeboc,
«grandezza» (nonché altri vocaboli affini?®) come sinonimi per indicare un’eccellenza
letteraria radicata nella personalita emotiva e intellettuale dell’ Autore: che, col soccorso
di una tecnica provetta, sa coinvolgere fortemente gli ascoltatori. Colpiti dall’urto
emotivo (xmAn&ig) del sublime, essi vivono infatti un’esperienza di “spiazzamento”
(ovvero di &kotaocig, nel senso etimologico del termine) che li avvince subito al testo
dando talvolta loro I’illusione di esserne i creatori (1.4, 7.2). Di qui I’importanza del
rapporto fra talento e studio: al pari di Orazio (ad Pis. 408-411), Longino sa bene che
I’uno coniurat amice con ’altro e quando, nel cap. 8, enuncia la tipologia delle cinque
fonti (nmyai) del linguaggio sublime (Vynyopia) distingue due doti congenite, afferenti
alla @Vo1g (1. lo slancio generoso dei pensieri, 2. I’ispirata intensita dell’emozione), e tre
doti acquisite, afferenti alla té€yvn (3. 1a foggia delle figure retoriche, 4. 1a nobilta lessicale
dell’impianto frastico, 5. il decoro e 1’altezza della disposizione verbale). Trascurato da
Cecilio, il mdBog rientra ora tra le piu sicure garanzie della grandezza letteraria e,
coniugandosi all’arditezza dei pensieri, consente di assumere il sublime non solo come
un genus scribendi ma anche come un genus vivendi, non solo come una categoria
formale ma anche come una categoria morale: il sublime, dice Longino, «¢& 1’eco della
grandezza della mente» (9.2: Dyog peyoAo@pocHVNG ATy LLAL).

Qui I’identita fra YynAoepovelv e peyoroepovelv € compiutamente sancita. Non solo
sul piano strettamente letterario: perché il sublime ¢ quell’accordatura etica insieme ed
estetica che lascia risonare la magnitudo animi dello scrittore e che, annullando le
distinzioni tra verso e prosa e le tradizionali classificazioni degli stili, sa manifestarsi ora
in un’imponente immagine omerica (9.5-10, 10.3-5), ora in una struggente lirica di Saffo

(10.1-3), ora in un’ariosa pagina di Platone (13.1), ora in una trascinante arringa di

28 Afferiscono all’idea dell’altezza: td dmepeud, Vymyopio, Dymlogovie, ££oxm Adyav, dlapoig, diapua,
dmpuéva. Afferiscono all’idea della grandezza: peyebdve, ta peyédn, peyodnyopov, peyodoppmuov,
peyoinyopia). Vd. G. M. A. Grube, Notes on the Ilepi Syoug, in “American Journal of Philology”, LXXVIII,
1957, pp. 355-374. Un piu ampio censimento dei sinonimi di byog ha procurato J.I. Porter, The Sublime in
Antiquity, CUP, Cambridge 2016, pp. 180-183.

Itinera, 27, 2024 258



Demostene (34.3-4, 39.4-5), ora nell’essenzialissimo palpito cosmico del fiat lux biblico
(9.9), ora, addirittura, nell’indignato silenzio di un eroe ferito nell’orgoglio (9.2). Ma
anche sul piano spirituale: perché, attraverso ’altezza dei pensieri, il sublime si esplica
come VepeLEG, come quell’afflato sovrannaturale che innalza I’uomo alla grandezza del
divino (36.1: 10 & Yyog &yyvg aipetl peyoroppocsvvng Beod) ed esalta nel Adyog la facolta
di trascendere le cose umane (36.3: t0 vVepaiov Ta AvOpOTIVA).

La presenza di un famoso versetto della Genesi fra tante citazioni di autori classici ¢
I’indizio della prossimita di Longino alla cultura giudaica?®. Ed ¢ anzi probabile che il
trapasso dalla concezione tradizionale dello stile grande a una innovativa teoria dello
Dyog si sia compiuto anche sotto I’influenza di testi giudaici. In questi testi infatti il
sublime ¢ un attributo della grandezza di Dio e del suo modo di manifestarsi: lo conferma
un grande contemporaneo di Longino, Filone d’Alessandria, quando chiama Hyog il
traguardo supremo dell’dpety| (ex. gr.: de somn. 1.150, de vita Mos. 1.259, de plant. 45)
e soprattutto quando applica il vocabolario della grandezza e dell’elevatezza stilistica al

n60o¢ narrativo dell’ Antico Testamento. Si legga per es. Leg. all. 3.82:

iepeng yap €ott Adyog KAfjpov Eywv TOv dva kol DYNAdS mept adtod Kol VTEPOYKMG Kol
peyaAompendg Aoylopevog o yap vyiotov €otiv igpelg, ovK OtL €oti Tig dAAOG 0VK
By1otog — 6 Yap BedC £l BV «8v Td oVpavd dve Eoti kol &ml Tfig YAic 1KdTm, Kai odk oty &1L
ATV a0TOD» — ARG TO Kol yopalHAmg DeppeyEdme Kol DIepaiAmg Kol VYNAMDG VOETV Tepi

00D Eppacty 10D VYIcTOL KIVEL

giacché il sacerdote ¢ il logos che ha in eredita Colui che ¢: e ne parla con un linguaggio
sublime, imponente e grandioso. Infatti ¢ il sacerdote dell’ Altissimo [Gen. 4.18]. Non perché
esista qualche altro dio che non sia altissimo — infatti Dio, essendo unico, «sta la sopra, nel
cielo, e sta qui sotto, sulla terra: e non esiste altro dio tranne Lui» [Deut. 4.39]; pensare pero
a Dio in una forma non umile e bassa ma piu che grandiosa, piu che spirituale e sublime

promuove ’evocazione dell’ Altissimo.

Termini quali YynA®¢ («in maniera sublimey), VTePdYKmOS («in maniera imponentey),

peyorompen®dg («in forma grandiosa»), Dyiotog («altissimoy), pn tamev@ds («non in

29 Al riguardo, si legga il commento ad 9.9 in Longino, I/ Sublime, a c. di G. Lombardo, cit., pp. 152-154
(con la bibliografia cola indicata).

30 Per la concezione filoniana del sublime e per affinita tra Filone ¢ Longino: J. Kiihn, Hypsos. Eine
Untersuchung zur Entwicklungsgeschichte des Aufschwungsgedankens von Platon bis Poseidonios, W.
Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1941, pp. 53-71.

259 Itinera, 27, 2024



forma umile»), dmeppeyébmg («in forma piu che grandiosa») creano un clima formale

molto simile a quello del I7epi dyovg. Del pari in quod det. 79:

avo 8¢ TePOVNTOL KOl TPOG KAAAOG EpUNVELNG Kol TAV VONUATOV EVPESIY T EMAEYOUEVO
TadTo «@oVH aipatog Tod aSeApod cov Bod TpOg ug £k THC YHig». 1) eV OVV KaTd THY Qpacty
vymyopia T Toig U AGY®V GUVATOIG YVAPILOG: TOL & SUQAVOUEVA VOTjLaTa, (G BV 0101 TE

Opev, Smokeydpedo, kol TpdTepov mepi Tod aiporToc.

suonano perfettamente sia per la bellezza dello stile, sia per I’invenzione dei pensieri, queste
parole: «la voce del sangue di tuo fratello grida a me dalla terra» [Gen. 4.10]. Il linguaggio
sublime di tale espressione si rende riconoscibile a tutti coloro che non sono inesperti dell’arte
del discorso. Esaminiamo, per quel che siamo capaci, i concetti qui evocati: e anzitutto quello

relativo al sangue.

Non meno importante del termine dynyopia ¢ qui il riferimento ai lettori non ignari di
retorica (lett. «ai non profani dei discorsi», toig un Adyov aupontoic), che ricorda la
definizione longiniana della critica letteraria (6.1): 1 T1®v Adywv kpioig («il giudizio sui
discorsi»). E in effetti Filone, esercitato dalla sua diuturna émickeyig a individuare
prontamente la bellezza formale (kdAlog épunveiag) e la qualita inventiva (vonpdtov
ebpeoig) delle Scritture, procede proprio come il critico ideale di Longino. E cio¢ quel
critico che, grazie a un assiduo e meditato confronto con i testi, sa separare il vero sublime
dalle sue contraffazioni. Per giungere a una piena valutazione (d1dyvooic) del sublime, la
AOYoV kpioic deve perd alimentarsi a un nobile impegno etico. La medesima saggezza
che infatti, nella vita comune, consente all’'uomo @pdvipog, «avveduto», di smascherare
e di disprezzare le false lusinghe del mondo, nella vita intellettuale soccorre al gusto
dell’uomo di lettere e gli consente di sorprendere 1’inconsistenza del falso sublime sotto
lo smalto lucente degli orpelli stilistici (7.1). Nei due casi, il giudizio accorto muove da
quell’innato intuito dei valori che, come s’¢ visto, salda la peyaloyvyia alla peyainyopia,
la «grandezza morale» alla «grandezza formale». Un uomo di grande sentire che, nella
vita cotidiana, preferisce i beni spirituali alle fortune materiali, nella vita letteraria
disdegna 1 testi muti alla sua anima e si lascia trasportare soltanto dagli autori sublimi,
rivivendone il soffio creativo (7.2): @voel yap mmg Vo tdAn0odc Dyovg émaipetal te
NUGV 1 yoyn Kod yadpdv Tt avastnua Aapfdvovca tAnpodtot yapdc Kol peyoiovyiog,

O¢ avTn yevvnoaoa Omep fikovoev («quasi per natura la nostra anima, davanti al vero

Itinera, 27, 2024 260



sublime si solleva e, traendone una fiera esaltazione, si riempie di gioia e di orgoglio,
come se essa stessa avesse generato cio che ha ascoltatoy).

Il yadpov avaoctnua, la yapd e la peyaravyio conseguenti all’incontro con 1I’éAn0eg
Vyog traducono 1’eccitazione che — lo abbiamo visto — inerisce all’atto dello
vynioepovely e del peyoloppoveiv, con connotazioni positive (come appunto nel caso
del sublime autentico) o negative (nel caso del falso sublime). Filone ricorda, per
esempio, che Mose, per la gioia straordinaria (Onepfariovca yapd) di trovarsi al cospetto
di Dio, perse quasi la favella ma acquisi la capacita di manifestare i suoi pensieri con una
potenza agile e sublime (qu. rer. div. her. 3: pet’€dTpdHYOL Kol VYN YOPOL SLVALEMG), pitl
efficace d’ogni bella parola. Altra volta egli plaude a una forma di dymiooppoveiv
attuabile non gia attraverso una vuota ed enfiata peyolovyio ma «attraverso la grandezza
della virtu che, sollevando il pensiero al di 1a del cielo, non permette che si concepisca
alcunché di basso» (de ebr. 128: petémpo kol DYNAL @EPov@dV Aoyiopdc, ov o
peyoiovyiog kevod uoNUATog VITOTAE®V dyKkov, GAAL d1d puéyeBog apetiic 1) TO ppdvnua
g€aipovoa mépav ovpavod Tamevov ovdev €4 AoyilesBat). Di qui la polemica contro
I’dAaloveia di coloro che (come per esempio gli astrologi Caldei) pretendono di levarsi

al cielo con gli strumenti limitati della scienza (de migr. Abr. 171):

ot o kivnoig 1 Gvev Bgiog Emppooivng Emnuiov Kol dpuevov viavbol katapévely Tov
Bvntov Biov ddntevovtag, g TO TAEIGTOV AvOpOT®Y YEVOC, | TPOG TOV 00pavoV EEGpavTag

€0ToLC VIO dhaloveing avatpamival.

ogni movimento privo della saggezza divina ¢ infatti nocivo: ed ¢ meglio restare qui,
vagabondando per tutta la vita mortale, come la maggior parte del genere umano, anziché,

sollevandosi verso il cielo, andare in rovina per effetto della presunzione.

Parole non molto diverse da quelle che, nel sec. XV, si leggeranno negli epigrammi posti

a commento degli emblemi in astrologos.

6. In Longino, la denuncia del falso sublime investe soprattutto I’ambito letterario.
Conformemente all’uso manualistico di indicare i1 vitia corrispondenti alle virtutes
elocutionis, egli mette a nudo 1 tre xokiag €idn, le tre «forme difettose» del sublime: la
gonfiezza (10 010€iv), la puerilita (10 pepaxidoeg) e il “parentirso” (t0 wapévBvpcov).

Ovvero: la falsa magniloquenza, la falsa erudizione e la falsa ispirazione. Provocato in

261 Itinera, 27, 2024



genere dal malcerto equilibrio tra I’ingenium e 1’ars e da un incontrollato desiderio di
originalita, il fallimento insidia, non meno dei mediocri, gli scrittori di prim’ordine.
Anche le loro pagine non restano infatti immuni da qualche menda formale: perché chi
mira arditamente agli bynAa rischia di rovinare in basso a cagione dell’arduo cimento
che lo impegna — talché il precipizio e il vuoto divengano paradossalmente le condizioni
dello slancio e della plenitudine del sublime®!. Ma se gli occasionali infortuni dei
capolavori sono un segno dell’alta qualita di uno stile consapevole di quanto sia impervia
I’ascesa alle vette, gl’insuccessi si generano invece dalla velleita di puntare al vertice, con
la scusa che tentare I’eccellenza ¢ di per sé una prova non illaudabile. A proposito di

quanti incorrono nel vitium della gonfiezza (t0 01d€iv), Longino scrive (3.3):

dAmg & Eowkev elvon 1O 0idelv 8v 10i¢ pdAoTa SusELAOKTOTATOV. PUCEL Yip Bavieg ol
ueyéoug Epiépevor, pevyovieg dobeveiag kai EnpdTnTog KoTdyVOGtY, 0vK 016’ dmog £

1000’ DIoPEPOVTAL, TEDOUEVOL TA «UEYAA®Y AmoMoBaively SUmG EDYEVES AUAPTNHIAL.

Draltra parte, sembra generalmente molto arduo guardarsi dalla gonfiezza. Giacché, per loro
natura, tutti quelli che aspirano alla grandezza, per sfuggire al rimprovero di essere fiacchi e
aridi, vanno — non so come — a finire in questo difetto, essendo convinti che «scivolare giu

dalle cose grandi sia tuttavia un nobile peccatoy.

La formula vagamente ossimorica del «nobile errore» (qui estratta da un proverbio
d’incerta origine) dissimula una certa ammirazione per 1’alea intrinseca all’esperienza
dello Yyniogpoveiv (e del peyadoppoveiv): suscettibile — come abbiamo piu volte visto
— di essere applaudita come un gesto di coraggio o dispregiata come un gesto di
avventatezza. Del resto, I’idea che il fallimento di un generoso conato sia comunque
encomiabile non ¢ rara nella letteratura antica. I riscontri piu interessanti riguardano il
mito di Fetonte e vengono da Ov. Met. 2.328-329: hic situs est Phaethon, currus auriga
paterni: | quem si non tenuit, magnis tamen excidit ausis («qui giace Fetonte, auriga del
carro paterno: | non riusci a tenerlo, ma cadde gii da un grande cimento»); e, ancora
prima, da un frammento del poeta latino Vagellio (I sec. a. C.), tramandatoci da Seneca

(N.Q. 6.2.8-9 = fr. 1 Bléansdorf): si cadendum est, | e caelo cecidisse velim, («se ¢

31 Sull’antica dottrina dei vitia elocutionis vd. Demetrio, Lo Stile, a cura di G. Lombardo, cit., pp. 138-139.
Delle manchevolezze dei grandi scrittori Longino si occupa rapidamente in 4.4-7 e, piu diffusamente, nei
capitoli 33 e 34.

Itinera, 27, 2024 262



necessario cadere, | vorrei cadere dal cielo»)®?. Lo stesso Seneca ci conserva un altro
frammento di Vagellio (2 Blinsdorf), chiaramente dettato da un sentimento di sublime
ueyaroppoovvr. Nella prefazione al terzo libro delle Naturales Quaestiones, egli
confessa che I’eta canuta lo ha indotto a lasciare i1 vana studia di un tempo per consacrare
’ultima parte della sua vita alla ricerca, spiritualmente ben piu proficua, dei segreti della
natura (N.Q. 3 praef. 1): mundum circumire constitui et causas secretaque eius eruere
(«ho stabilito di perlustrare I’universo e di scoprirne le cause e i segreti»). Conscio della
difficolta di volgersi a temi cosi grandiosi entro un tempo cosi esiguo, Seneca chiede
conforto ai versi di Vagellio (N.Q. 3 praef. 3): libet igitur mihi exclamare illum poetae
incluti versum: “tollimus ingentes animos et maxima parvo | tempore molimur” («mi
piace dunque declamare il verso di quel famoso poeta: “solleviamo 1’animo grande e
tentiamo cose grandissime | in un tempo piccolo”»). L’accrescimento interiore (I’&mapcic
della yoyn, direbbe Longino, 7.2) che quegli studi impegnativi gli procurano non dipende
dalla possibilita di portarli a termine ma dalla decisione di intraprenderli (N.Q. 3 praef.
4): crescit animus quotiens coepti magnitudinem aspexit et cogitat quantum proposito,
non quantum sibi supersit («il mio animo s’accresce ogni volta che considera la grandezza
dell’impresa e pensa quanto tempo resti non gia alla sua vita ma al compimento della
ricercan). La magnitudo operis e la magnitudo animi vengono cosi a rispecchiarsi I’una
nell’altra.

Percid non ci soprende che, nei suoi scritti morali, Seneca faccia del magnanimus
Phaeton di Ovidio (Met. 2.111; ma cfr. anche Lucr. 5.400) il simbolo del rischioso

percorso verso la virti e la conoscenza®. La storia & nota: sul punto di contrarre nozze

con una deéa, il giovane Fetonte, che si crede nato da Climene e dal re Merope, apprende

32 Qltre ai luoghi di Vagellio e di Ovidio, vd. anche Plut. Cras. 26.5: £i 51 11 xoi mofeiv peydrov piepévoug
(«se ¢ necessario che quanti aspirano a grandi cose debbano soffrire qualcosa»); Herodot. 8.100.1: xaAdg
tehevtiioan OV Biov vmep peydhov aiopndévta («chiudere gloriosamente la vita, impegnato da grandi
cosey). Su Vagellio: G. Mazzoli, Due note anneane. L inclitum carmen di Vagellio, in “Athenacum”, XLVI
1, 1968, pp. 363-368; H. Dahlmann, Die Verse des ,, Vagellius”, in “Rheinisches Museum”, cxx 1, 1977,
pp- 76-84. Per il mito di Fetonte in Ovidio e in Seneca: M. Ciappi, La narrazione ovidiana del mito di
Fetonte e le sue fonti. L’importanza della tradizione tragica, in “Athenacum”, LXXxVIiI 1, 2000, pp. 117-
168; A. De Vivo, Il volo di Fetonte da Ovidio a Seneca, in “Giornale Italiano di Filologia”, LxI1, 2009,
pp. 123-137. Per il rapporto con il sublime e per le implicazioni politiche di questo mito: L. Duret, Néron-
Phaéton ou la témérité sublime, in “Revue des Etudes Latines”, LXVI, 1988, pp- 139-155.

33 Scrive al riguardo A. De Vivo, Il volo di Fetonte etc., cit., p. 127: «Seneca riprende il tema, gia introdotto
¢ ampiamente trattato, dell’experimentum (la prova, I’esercizio), cui I’uomo grande, per volere divino, deve
sottoporsi per conoscersi e dare conto di sé: ¢ la concezione agonistica della virtus, che il filosofo ritiene di
esemplificare attraverso il mito di Fetonte, nella versione poetica delle Metamorfosi».

263 Itinera, 27, 2024



dalla madre di essere in realta figlio di Helios, il Sole. Egli allora raggiunge il vero padre
e ottiene di guidarne I’aereo carro: levatosi in volo, trascura I’ammonimento paterno a
non spingersi troppo in alto e, incapace di mantenersi equidistante fra le stelle e il suolo,
viene alla fine folgorato da Zeus. Seneca usa il racconto ovidiano (Met. 2.1-400) per
mostrare come il traguardo morale d’una vita dedita agli studia salutaria sia premio a sé

stesso, anche quando si rimanga al di sotto dei risultati previsti (de vit. beat., 20.2-5):

Studiorum salutarium etiam citra effectum laudanda tractatio est. Quid mirum, si non
escendunt in altum ardua adgressi? Sed si vir es, suspice, etiam si decidunt, magna conantis.
Generosa res est respicientem non ad suas sed ad naturae suae vires conari, alta temptare
et mente maiora concipere, quam quae etiam ingenti animo adornatis effici possunt. |...]
Quandoque aut natura spiritum repetet aut ratio dimittet, testatus exibo bonam me
conscientiam amasse, bona studia, nullius per me libertatem deminutam, minime meam — qui
haec facere proponet, volet, temptabit, ad deos iter faciet, ne ille, etiam si non tenuerit,

«Magnis tamen excidit ausis.

La pratica degli studi salvifici va elogiata, anche quando ¢ inferiore alle aspettative. Perché
stupirsi se coloro che hanno intrapreso un arduo progetto non ascendono in alto? Se sei un
vero uomo, ammira coloro che tentano grandi cose, anche se cadono. E un intento nobile —
guardando non gia alle proprie forze ma alle forze della propria natura — mettersi alla prova,
tentare le vette e concepire con il pensiero cose piu grandi di quelle che possono essere
compiute anche da chi ¢ dotato di una grande mente. [...] E quando la natura chiedera indietro
il mio spirito o la ragione lo abbandonera, me ne andro attestando di avere amato I’onesta
coscienza, 1 buoni studi, di non avere limitato 1’altrui liberta e tanto meno la mia: chi si
prefiggera di fare queste cose, chi le vorra e le tentera si incamminera verso gli dei. E se

anche non le avra ottenute «sara tuttavia caduto da una grande impresa».

L’ardimento sfortunato e tuttavia ammirevole di Fetonte ritorna, sempre pel tramite di
Ovidio, in un passo del De providentia. Sordo agli avvisi del padre, il generosus
adulescens non esita a montare sul carro fatale (de prov. 5.10-11): placet via, escendo,
est tanti per ista ire casuro. [...] Humilis et inertis est tuta sectari: per alta virtus it («il
viaggio mi piace: salgo; ¢ importante attraversare questi luoghi, anche se sono destinato
a cadere. [...] E proprio di un uomo misero e neghittoso cercare i posti sicuri: la virti
incede attraverso le altezze»). Certo Ovidio e Seneca sanno anche vedere I’imprudenza

di chi non vuole osservare una via mediana e talvolta associano il destino di Fetonte a

Itinera, 27, 2024 264



quello di Icaro, denunciandone la presunzione (Ov. Trist. 3.4a.21-31, Sen. Herc. Oet.
675-691); ma alla fine, nei loro testi, la lode dell’audacia prevale sul biasimo della
temerita.

Anche Longino si mostra piuttosto indulgente che intransigente verso 1’gvyeveg
apdptmua: lo introduce nei capitoli sul falso sublime, ma ammette che ¢ difficilissimo
evitarlo (ducpuiaktotatov), quasi fosse una di quelle «mancanze o sviste della genialita
(33.3: quoptiuato 1| mopopdpata peyoroeuiog) di cui egli si occupera allorché,
condonando ai grandi scrittori le loro piccole imperfezioni, eleggera proprio
I’émoediern, il «rischio della cadutay, tra i contrassegni del sublime. Sul momento egli
non evoca i simboli mitici di questo rischio: Icaro e Fetonte. Tace affatto del primo, che
pure gli avrebbe fornito un’eccellente esemplificazione, come suggerisce il precipizio cui
Orazio destina gli emulatori del sublime Pindaro (Hor. carm. 4.2.1-4: Pindarum quisquis
studet aemulari, | lulle, ceratis ope Daedalea | nititur pinnis, vitreo daturus | nomina
ponto). E disloca argutamente il secondo nel cap. 15, dedicato agli effetti della pavracio
come “produzione di immagini” (eidwAomnotia) capaci di conferire al discorso una vivida
evidenza cosi che I’ascoltatore (o il lettore) ne tragga I’illusione di vedere quanto ascolta
o legge (15.1-2, 8-9; 26.2). Lo dimostra, tra altri esempi, un passo del Fetonte di
Euripide®*, un poeta per solito poco incline alla grandezza (fikiota peyako@ur|c) € tuttavia

non privo di audacia (ovx &roApoc) nell’'uso dell’immaginazione (15.4):

1@ yodv Daébovtt Tapadidovg tag nviag 0 "HAl0g, «“Ela 8¢ punte Afukov aibép’ eiofarmv:
| kpdicv yap Vypdy ovk Exev, ayida oV Kbt Scel”», enotv, el £&fic, «“lel § ép énta
Meddmv Eov Spouov”. | tocodT drxovoog &t Euapyev Nviog: | kpodooag 8& mAgvpd
TTEPOPOPOV OyMudtov | pebijkev, ai & Entavt €T aifépog mrvyac. | motnp & dmobe vdta
Zeipiov PePa | tnmeve maido vovOeTdv: “Ekeic’ ENo, | THOE oTpéP dpua, THde™». ap’ ovK v
ginolg, 6t N yoyn 100 ypapovtog cuvemPaivel Tod dppoTOg, Kol GLYKIVOLVEDOVGO TOTG
inmoig cuventépwTal; o0 yap v, €l un toig ovpaviolg Ekeivolc Epyoig icodpopodoa EpEpeTo,

oDt Gv mote Epovtaotn

11 Sole porge le redini a Fetonte e dice: «Va’ avanti, ma non sconfinare nel cielo di Libia: |
che, non avendo una temperatura umida, la tua ruota | giu trascinera». E subito dopo dice:

«Guida tenendo la rotta verso le sette Pleiadi». | Ascoltate queste parole, il figlio impugno le

34 Bur. Phaethon, fr. 779 Nauck? = vv. 168-177 in Euripides, Phaethon, ed. with Proleg. and Comm. by J.
Diggle, CUP, Cambridge 1970, pp. 62-63. Alle pp. 3-32 e alle pp. 180-220, James Diggle fornisce
un’ampia notizia del mito di Fetonte nella cultura antica.

265 Itinera, 27, 2024



redini; | frustando i fianchi degli alati cavalli, | li lancio e quelli volarono nelle pieghe del
cielo. | Il padre, dietro, montando sul dorso di Sirio, | cavalcava avvisando il figlio: «Dritto
di 13, | gira di qua, di qua». Non diresti che I’anima dello scrittore salti anch’essa sul carro e
che, condividendo il periglioso volo dei cavalli, abbia anch’essa messo le ali? Perché, se
anch’essa non si fosse lanciata in una corsa pari a quei celesti cimenti, non si sarebbe potuta

fingere immagini cosiffatte.

Privo affatto di peyaioevia, Euripide si trova nella condizione di quegli scrittori che,
protesi all’eccellenza, rischiano di tracollare — sia pure con la dignita di quello che, in
tema di falso sublime, ¢ stato definito (sulla scorta, come sappiamo, di un antico detto di
colore fetonteo) un edyeveg apdptnuo, un «nobile falloy. Egli perd sembra sottrarsi a
questo pericolo: ardito (ovk dtolpog) al pari di Fetonte, ne descrive il temerario volo con
una tale compartecipazione da darci I’impressione di essersi trovato sul carro del Sole. E
I’idea, piuttosto diffusa nella critica letteraria antica, secondo cui, come diceva Aristotele,
1 poeti «risultano piu convincenti se sanno provare le medesime emozioni dei personaggi»
(Poet. 1455a 30: mBavadtatol yop and thig adThc pvoewg ol &v toic nabesiv giowv)*®. Qui
perod I’assimilazione dello stato d’animo di Euripide a quello di un personaggio destinato
al precipizio ha un che di ironico. In tanto, sul piano poetico, egli riesce a elevarsi al
sublime e a evitare una caduta formale, in quanto, sul piano psicologico, riesce a
condividere il pericolo (cuykwvdvvedev) di una caduta reale (che, non senza una divertita
perfidia, Longino evita di evocare esplicitamente)*®. Il poeta dunque non cade e insieme
cade. Non cade: perché la sua pavtacio gli permette di concepire I’immagine sublime
della frontiera interdetta e dell’incauto tentativo di raggiungerla. Cade: perché
I’immagine che egli concepisce e con cui viene a immedesimarsi ¢ quella di un cadente.
Con questo ambiguo elogio, Longino mantiene inalterate le sue riserve sul poeta fjkioto
peyaropung, che tocca la grandezza restando sull’orlo di un edyeveg apdaptnpa. E cosi ci
conferma che ’esperienza dello OynAioppoveiv, anche nelle sue pronunce estetiche, si

colloca sul discrimine tra gli €idn xaxiog e gli €idn dpetfic. Talché, dislocato tra gli

35 Sull’immedesimazione tra I’autore e i suoi personaggi: G. Lombardo, L estetica antica, 11 Mulino,
Bologna 2002, pp. 106-107.

36 Lo fa notare J. L. Porter, The Sublime in Antiquity, cit., p. 345: «Here, Euripides has succeeded in the
venture, and so too must Phaethon, at least in this curious fusion of roles that has been forged by Longinus.
And while the suppression of Phaethon’s tragedy might seem willful, it is in fact only momentary: the
tragedy would be insignificant and unworthy of the sublime if it were not prefaced by this flight into the
divine heavens, in an exhilarating surge of energy that is just barely in control».

Itinera, 27, 2024 266



ovpavia Epya di Fetonte, il monito paolino di Rom. 11.21, pn dymAd epover, dALd poPod,
potrebbe ben figurare sulle labbra di Helios-padre e riassumerne la trepidazione nell’atto
di vovBerteiv il figlio affinché il poPog ne arresti il volo esiziale.

E certo I’ingegno greco (e retoricamente non sprovveduto®’) di Paolo non ignorava
che, spogliato dell’integumento obiurgatorio, quel divieto di bynioppoveiv dissimulava
rischi, in altri contesti, moralmente non infruttuosi. Peraltro egli, poco prima, aveva
proclamato gli effetti soterici della caduta originaria e il dono della grazia venuto proprio

dal peccato (Rom. 5.20):

vopog 8¢ mapeisfillev tvo mieovdon tO mapdmTope: ob 8¢ émiedvacev 1 Guaptia,

VIEPENEPIGGEVGEY 1] YAPIG

lex autem subintravit ut abundaret delictum,; ubi autem abundavit delictum superabundavit

gratia.

La legge subentro perché abbondasse il peccato, ma dove abbondo il peccato sovrabbondo la

grazia®s,

Da queste parole paoline le letture patristiche estrarranno il famoso paradosso della felix
culpa, donde sembrera risonare in una chiave etica quel che il paradosso longiniano

dell’sdyevic audptnua aveva enunciato in una chiave estetica’.

37 Per il rapporto tra Paolo ¢ la retorica greca: G. A. Kennedy, Classical Rhetoric and its Christian and
Secular Tradition from Ancient to Modern Times, The University of North Carolina Press, Chapel Hill and
London, 19992, pp. 148-151; C. J. Classen, Rhetorical Criticism of the New Testament, Mohr Siebeck,
Tiibingen 2000, pp. 29-44.

3% A. Merk, (ed.), Novum Testamentum etc., cit., p. 522.

39 Sulle origini e sulla fortuna moderna del paradosso della felix culpa (formulato da Sant’Agostino e
cantato nel preconio pasquale della liturgia cattolica) si puo vedere: A.O. Lovejoy, Milton and the Paradox
of the Fortunate Fall, in “English Literary History”, 1v 3, 1937, pp. 161-179 (con riferimento a J. Milton,
Paradise Lost, 12.469-471: O Goodness infinite, Goodness immense, | that all this good of evil shall
produce, | and evil turn to good, «O Bonta infinita, Bonta immensa, | che tutto questo bene dal male
produrrai, | e il male cambierai in bene»).

267 Itinera, 27, 2024



