
A Note about Metaphor and Ontology in Paul Ricœur 
 

 

Marco Franceschina 

marco.franceschina@unimi.it / marco.franceschina@ehess.fr 

 

 

In the last three studies of The rule of metaphor, Ricœur directly develops a referential model for the 
metaphorical enunciation. Thus, in this contribution, I would like to focus on the ideas that leads 
Ricœur to speak of a notion of «metaphorical truth», certainly retracing some well-known places on 
his page (par. I), but also highlighting a point that has not always been adequately emphasised – the 
reading of metaphors in “configurative” terms (par. II). This last point will serve, in conclusion and 
as a future avenue of enquiry, to make a small but necessary remark to the ontological development 
of the ricœurian model of metaphor: the idea that the author is suggesting not only the existence of a 
reprise at the conceptual level of the creative dynamism proper to metaphorical enunciation, but also 
the specific determination of this dynamism – its proper “quid” (par. III).  

 

Keywords: Metaphor, Paul Ricœur, Ontology, Configuration 



 
Itinera, N. 27, 2024 

300 

Una nota su metafora e ontologia in Paul Ricœur 
 

 

Marco Franceschina 

marco.franceschina@unimi.it / marco.franceschina@ehess.fr 

 

 

 

Introduzione 

Come noto, negli ultimi tre studi de La metafora viva1, Ricoeur si impegna direttamente 

nello sviluppo di un modello di referenza per l’enunciazione metaforica.  

La pagina dell’autore compie questo percorso in più tappe che, in particolare nel 

Settimo Studio, si snodano nel confronto con Anatomy of critisism di N. Frye2, 

Languages of arts di N. Goodman3 e Models and Metaphors di M. Black4. Attraverso 

l’analisi di queste tre opere, Ricœur arriverà a dibattere dell’esistenza di un vero e 

proprio concetto di «verità metaforica» e successivamente delle sue ripercussioni 

sull’ontologia. Egli sarà, infatti, interessato a mettere in luce una proficua tensionalità 

fra enunciazione metaforica e sua ripresa speculativo-concettuale, distanziandosi dal 

progetto decostruttivista di Derrida, laddove qualunque tipo di concettualità è letta, in 

realtà, come usura di un’enunciazione metaforica e, quindi, come suggello 

dell’impossibilità di un discorso che si annunci propriamente come «speculativo» o 

«concettuale».  

Così, in questo contributo vorrei concentrarmi sul cammino che conduce Ricœur a 

parlare di una nozione di «verità metaforica», ripercorrendo certo dei luoghi molto noti 

della sua pagina (par. I), ma mettendone altresì in luce un punto che mi sembra non 

sempre essere stato adeguatamente sottolineato – la lettura in termini “configurativi” 

 
1 P. Ricœur, La metafora viva (1975), tr. it. di G. Grampa, Jaca Book, Milano 1986, pp. 229-418.  
2 N. Frye, Anatomy of Criticism, University Press, Princeton, Princeton 1957. 
3 N. Goodman, Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, The Bobbs-Merrill Co., 

Indianapolis 1968. 
4 M. Black, Models and Metaphors, Cornell University Press, New York 1962. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

301 

dell’enunciazione metaforica (par II). Quest’ultimo punto servirà, in conclusione e come 

futura pista di indagine, ad apportare proprio alle analisi del dibattito Ricœur-Derrida un 

piccolo, ma necessario contributo: l’idea, cioè, che Ricœur, per sua parte, stia 

suggerendo non solo l’esistenza di una ripresa a livello concettuale del dinamismo 

creatore proprio dell’enunciazione metaforica, ma anche la determinazione specifica di 

tale dinamismo – il suo “che cosa” (par.III).  

 

Frye e Goodman: la referenza della metafora 

Il primo confronto che Ricœur intraprende, per parlare dell’esistenza di una referenza 

propria all’enunciato metaforico, è con Anatomy of criticism di N. Frye5. Il discorso del 

critico americano, infatti, si distacca almeno in un punto dal panorama generalmente 

anti-referenziale nella concezione del discorso poetico-metaforico.  

Strutturando infatti una distinzione con il discorso informativo (centrifugo) e 

concentrato sulla propria referenzialità, Frye sostiene che il discorso poetico (centripeto) 

ha di mira semplicemente se stesso e la propria unitarietà. Allora, cogliere il senso di 

una produzione letteraria non sarebbe altro che coglierne l’unitarietà, la sua struttura, 

assicurata dalla ricorrenza delle parole nel tempo (ritmo) e delle sue enunciazioni nello 

spazio (configurazione). O, in parole più tecniche, si tratterebbe si vedere come le 

singole parole – i segni – non ricoprono più la funzione di legame con le cose, ma 

quella di legame fra loro, per la garanzia di un’unitarietà possibile6.  

A partire da questo punto, che Ricœur riconoscere essere una generalizzazione del 

discorso di Jakobson, egli rileva però anche un altro momento essenziale della 

 
5 A dire il vero, questo confronto giunge a completamento di un altro percorso che Ricœur ha fin qui 

criticamente condotto tramite la pagina di Jakobson. L’idea infatti è quella che, in effetti, sia innanzitutto 

l’applicazione del celebre modello della comunicazione linguistica alla sfera della poesia, a rendere 

ambigua la referenza potenzialmente espressa da quest’ultima: il segno, dice Jakobson, quando ricopre 

una funzione poetica, ha un predominio sull’oggetto di cui è segno, esattamente perché nel dire poetico il 

messaggio è esaltato di per se stesso. Ne consegue che il discorso poetico, inquadrato all’interno di una 

teoria della comunicazione, rende secondario il suo poter avere una referenza, concentrandosi piuttosto 

fra le affinità semantiche che possono sorgere in virtù del suono e della ritmica proposte in un dato 

poema. In P. Ricœur, La metafora…, cit., pp. 292-296; con una ripresa di R. Jakobson, Essais de 

linguistique générale, tr. fr. di N. Ruwet, Ed. Minuit, Paris 1963, pp. 209-248. 
6 P. Ricœur, La metafora, cit., p. 297. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

302 

trattazione di Frye. Se infatti si trattasse solo di rilevare che l’essenza dell’opera 

letteraria si trova tutta nel suo movimento centripeto, nel suo rimando tutto interno, essa 

si risolverebbe anche in un puro gioco intellettuale, reiterando l’idea di una assoluta 

non-referenzialità del dire poetico. Inoltre, l’unica reazione adeguata al lettore di fronte 

ad un’opera sarebbe l’ammirazione della sua coerenza interna, il riconoscimento di un 

continuo rimando fra la parte e il tutto. Non vi sarebbe, così, alcuno spazio per la varietà 

delle reazioni del lettore di fronte all’opera, ridotte a mera contingenza rispetto al 

riconoscimento di una sua unitarietà. 

Tuttavia, nota Ricœur, la posizione di Frye si risolve in questa idea solo 

apparentemente. Al contrario il critico compie un passaggio ricco di conseguenze che 

sarà ben recepito dal filosofo di Valence: cogliere la struttura dell’opera letteraria, 

infatti, significa per Frye coglierne il mood, il sentimento da essa strutturato. Tale 

sentimento è, quindi, concepito dal critico americano non come reazione emozionale da 

aggiungersi estrinsecamente all’opera, ma come coincidente con l’opera stessa: «lo stato 

d’animo “è la poesia e non qualcosa che le sta dietro”»7. Cogliere l’uniterietà di 

un’opera, la sua relazione parti-tutto, è dunque cogliere lo specifico stato d’animo da 

essa strutturato.  

Ciò che interessa a Ricœur è dunque rilevare che l’idea dell’ambiguità – o addirittura 

dell’abolizione – della referenza è destinata a rovesciarsi nel suo contrario. Secondo 

Ricœur, infatti, l’idea di Frye circa la non-referenzialità del discorso poetico coincide 

con quella dell’espressione non di uno stato psicologico personale, ma dell’unitarietà 

dell’opera stessa8.  

Così, nella maniera appena riportata, Frye riuscirebbe a rifuggire a suo modo da una 

troppo semplice accusa di formalismo, come di psicologismo. Fare coincidere il 

riconoscimento dell’unitarietà di un poema con la strutturazione unitaria di un mood, 

evita infatti di leggere la reazione emotiva del lettore di fronte all’opera come una pura 

contingenza irrilevante e, parimenti, a evitare che l’unica e fruizione dell’opera coincida 

con il riconoscimento intellettualistico della sua unitarietà. 

Nel riportare questo percorso, però, Ricœur non è ancora soddisfatto.  

 
7 P. Ricoeur, La metafora, cit., pp. 298. 
8 Ibidem; con ripresa di N. Frye, Anatomy, cit., pp. 71-128. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

303 

Egli, infatti, sottolinea che la sottrazione ad un’accusa psicologismo risulta essere 

troppo debole. E risulta essere troppo debole perché sembra che l’alternativa ad un 

discorso descrittivo/referenziale, sia forzatamente un discorso emozionale/non-

referenziale9. Dunque, sebbene Frye riesca a strutturare un discorso sulla questione del 

poema in quanto esso stesso mood, ciò che gli mancherebbe, agli occhi di Ricœur, è una 

teoria vera e propria della referenzialità metaforica, capace effettivamente di fugare ogni 

dubbio rispetto ad un’interpretazione psicologistica del discorso poetico.  

Questo passaggio viene dunque compiuto da Ricœur attraverso la lettura di Goodman 

e la sua «teoria della denotazione generalizzata» applicata all’analisi dell’enunciazione 

metaforica.  

In particolare, Ricœur insiste sul fatto che l’enunciazione metaforica sia 

un’occorrenza di uno dei due modi generali di funzionamento dei segni: 

l’esemplificazione. Secondo Goodman, infatti esistono due modi generali in cui si può 

avere una referenza: o un predicato “denota” una cosa, oppure un predicato “è 

esemplificazione” di qualcosa. In entrambi i casi si tratta di referenza del predicato: 

potremmo dire, referenza tramite denotazione, o referenza tramite esemplificazione. Ciò 

vale sia per segni propriamente verbali, sia per segni non verbali. Così, tanto un quadro 

che rappresenta un liocorno, come la definizione di «aquila» sul dizionario, “stanno per 

qualcosa”: un ente immaginario nel primo caso, un ente reale nel secondo. D’altra parte, 

l’esemplificazione raggiunge una referenza “mostrandone una caratteristica”, come 

occorrenza di quel predicato. Così se dico «questo tavolo è grigio» sto altresì dicendo 

che «questo tavolo è un esempio di grigio». Il predicato «essere grigio» è dunque 

raggiunto attraverso una sua possibile esemplificazione. Il movimento con il quale un 

predicato si lega ad una referenza, sostiene Goodman (e Ricœur con lui), procede tanto 

 
9 Il punto è importante e viene riconosciuto da Ricœur, sottolineando l’ascendenza neopositivista di un 

discorso che fa leva sugli aspetti emozionali del dire poetico “in quanto non referenziali”: «Tutti i critici 

formati alla scuola del positivismo logico ammettono che il linguaggio che non e “descrittivo” —nel 

senso di fornire una informazione su dei fatti—deve esser “emozionale”. Inoltre, si riconosce che ciò che 

è “emozionale” è esclusivamente avvertito “entro” il soggetto senza che abbia alcun rapporto con 

qualcosa di esterno al soggetto. L’emozione è una affezione che non ha una dimensione esteriore ma solo 

una interiore». In P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 298. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

304 

dal predicato alla cosa (denotazione), quanto dalla cosa al predicato 

(esemplificazione)10. 

In questo quadro teorico sarà dunque possibile leggere l’enunciazione metaforica 

come un caso di esemplificazione particolare11. Fare una buona metafora significherà 

poter trasferire il possesso dei predicati a qualcosa che non ammetteva di essere 

esemplificato in quel modo. Facciamo un esempio con un enunciato molto basilare e 

con la sua immediata trascrizione metaforica: «Quell’uomo è forte» e «Quell’uomo è un 

leone». Nel primo caso, nell’ipotesi di Goodman, sto dicendo che quell’uomo è 

un’esemplificazione del predicato «essere forte», così come prima il tavolo grigio era un 

esempio dell’«essere grigio». Tuttavia, cosa succede se sostituiamo il predicato «essere 

forte» con «essere un leone»? Innanzitutto, si tratta di affermare che «essere un leone», 

in questo caso, non è un predicato che denota nulla: non ci troviamo davanti a nessuna 

tipologia di leone, perché quell’uomo propriamente non è un leone. Dovremo dunque 

trovarci ad un caso di esemplificazione: quell’uomo dovrà, cioè, riconoscere 

nell’«essere leone» una delle sue proprietà – possiamo pensare alla forza, al coraggio, 

alla leadership, etc. 

Il punto è dunque, per Goodman, che di fronte ad un’enunciazione metaforica ci 

troviamo di fronte ad un caso di esemplificazione di proprietà attraverso un transfert di 

possesso: talune proprietà vengono esemplificate non letteralmente (la caratteristica del 

grigio del tavolo è un’esemplificazione dell’«essere grigio»), ma per “transfert” (la 

caratteristica della forza di quell’uomo è un’esemplificazione dell’ «essere forte», ma 

quest’esemplificazione viene ottenuta a sua volta confrontandola con il predicato 

«essere un leone» e con alcune sue caratteristiche, in particolare). Ricœur, riportando il 

discorso di Goodman, si sofferma dunque su questa idea di “transfert” come particolare 

modo dell’esemplificazione, come applicazione «di una vecchia etichetta in modo 

nuovo» e, quindi, sulla possibilità di «insegnare nuovi giochi ad una parola vecchia»12.  

Tuttavia, ciò che interessa di più a Ricœur di questo discorso è il suo legame con la 

dimensione referenziale: denotazione ed esemplificazione sono infatti entrambi casi del 

 
10 In P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 304-309; con una ripresa di N. Goodman, Languages of Art, cit., pp. 

45-67. 
11 Ivi, pp. 309-315.  
12 Ivi, p. 310. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

305 

potere di referenza degli enunciati. Se la metafora, dunque, non è che un caso 

particolare di esemplificazione, essa dovrà altresì avere una referenza. Non si tratterà 

più di insistere sull’essere centripeto del discorso poetico in quanto costituito da 

referenze ambigue o nulle, ma sulla capacità di potere individuare una referenza nel 

mondo anche da parte di enunciati la cui referenza letterale è nulla: essi ci insegnano 

modi nuovi di usare vecchie parole e, in questa loro funzione, trovano anche una 

referenzialità.  

Naturalmente, si pone a questo punto una questione che Ricœur deve affrontare. 

Infatti, agli occhi dell’autore, il discorso di Goodman rimane comunque in qualche 

modo insoddisfacente: certo, all’interno di una prospettiva nominalista come quella del 

filosofo nord-americano è possibile – ma anche sufficiente – definire a priori le 

caratteristiche dell’enunciazione metaforica e la sua referenzialità, ma non sembra 

altrettanto possibile pensare dei criteri perché un’enunciazione metaforica possa anche 

essere un’enunciazione efficacie13. Non avremmo infatti criteri, all’interno della 

prospettiva goodmaniana, per giustificare come mai l’enunciato «quell’uomo è un 

leone» sia una metafora sensata, mentre, ad esempio l’enunciato «quell’uomo è un 

piccione», un semplice non senso. Ricœur lo ammette: in Goodman «non si dà 

adeguatamente conto della strategia propria al discorso poetico» perché la metafora è 

letta solo come «resistenza opposta dall’abitudine all’innovazione» e come modalità di 

produzione di nuove esemplificazioni. Ciò che manca e che Goodman non può produrre 

è, secondo Ricœur, una teoria che dia adeguatamente conto della portata ontologica 

dell’enunciazione metaforica14. Ricœur ha infatti la pretesa di spingere il discorso sulla 
 

13 Su questo punto è importante citare lo studio condotto da A. Martinengo in Filosofie della metafora. In 

quel testo, infatti, l’autore mette bene in luce la possibilità di leggere anche la teoria della metafora 

ricœuriana come una rielaborazione della dottrina dell’immaginazione produttrice di matrice kantiana. 

Specificamente, le metafore sarebbero assimilabili ad una classe particolare di giudizi sintetici a-

posteriori: giudizi, cioè, la cui efficacia non può essere decisa a-prioristicamente – non possiamo 

determinare prima dell’enunciazione dei criteri di efficacia della metafora – ma deve confrontarsi con la 

reazione dell’uditorio. In questo senso, si spiegherebbe dunque perché la posizione di Goodman rimane 

insoddisfacente: essa, infatti, non riconoscerebbe adeguatamente questo carattere a-posteriori 

dell’enunciato metaforico e dunque, parallelamente non riuscirebbe veramente a spiegare perché alcuni 

enunciati in cui avviene un’esemplificazione bizzarra sono metafore ed altri, semplicemente, non senso. 

In A. Martinengo, Filosofie della metafora, Guerini e Associati, Milano 2016.  
14 P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 313-315. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

306 

referenza metaforica fino all’estremo limite: non si tratta solo di dire che l’enunciazione 

metaforica ha una referenza, ma anche che tale referenza rivela qualcosa dell’essere 

stesso delle cose e non solo della modalità secondo la quale “usiamo” le parole. O, in 

altri termini ancora: l’interesse per l’enunciazione metaforica non dovrà solo limitarsi 

ad una questione sull’apprendimento innovativo delle parole e delle pratiche a loro 

legate, ma anche di una vera e propria scoperta del modo di essere delle cose alle quali 

si legano. 

 

La “configurazione” metaforica 

Come annunciato in apertura, dunque, lo sviluppo propriamente filosofico di 

quest’ultimo punto è condotto da Ricœur nell’Ottavo Studio e, specificamente, nel 

confronto con la posizione di Derrida. La critica ha, quindi, sentito giustamente di dover 

produrre una riflessione qualitativamente e quantitativamente importante sul rapporto 

che esiste, in Ricœur, fra la questione della referenza, la verità metaforica e lo sviluppo 

di un’ontologia ad esse legata15.  
 

15 Naturalmente, lo statuto dell’ontologia ricœuriana è un punto estremamente dibattuto dato il suo 

carattere frammentario, pur trovando un decisivo punto di approfondimento nell’Ottavo Studio de La 

metafora viva (P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 337-418) e successivamente nel Decimo Studio di Sé 

come un altro (P. Ricœur, Sé come un altro, tr. it. di G. Grampa, Jaca Book, Milano 2016). Non potendo 

dunque, per la sua ampiezza, dare conto in nota di simile dibattito, mi limito a segnalare alcuni recenti 

articoli che prendono in considerazioni le possibili declinazioni di un dibattito sull’ontologia ricœuriana. 

Qui in nota, verranno dunque riportati solo gli studi che mettono in luce le implicazioni dirette del 

discorso condotto rispetto alla questione della referenza ne La metafora viva. In ordine cronologico: per 

una panoramica generale dell’interrogazione ontologica di Ricœur, intesa esplicitamente come «questione 

del senso dell’essere», si rimanda a J. Michel, L’ontologie fragmentée, in “Laval théologique et 

philosophique”, LXV/3, 2009, pp. 479-487. Per una più marcata interpretazione dell’ontologia ricœuriana 

con un diretto richiamo al suo approccio ermeneutico, si rimanda a M.-A. Vallé, Quelle sorte d’être est le 

soi? Les implications ontologiques d’une herméneutique du soi, in “Études Ricœuriennes / Ricoeur 

Studies”, I/1, 2010, pp. 34-44. J. D’altra parte, per un’attenta analisi fra l’ontologia ricœuriana e la più 

generale questione della poetica si rimanda a T. Helenius, “As if” and the Surplus of Being in Ricœur’s 

Poetics, in “Études Ricœuriennes / Ricoeur Studies”, III/2, 2012, pp. 149-170. Infine, per un confronto 

dell’ontologia ricœuriana con gli strumenti proprio di un approccio analitico al linguaggio, si segnala M. 

Tétaz, La métaphore entre sémantique et ontologie. La réception de la philosophie analytique du langage 

dans l’herméneutique de Paul Ricoeur, in “Études Ricœuriennes / Ricoeur Studies”, V/1, 2014, pp. 67-

81.  



 
Itinera, N. 27, 2024 

307 

Tuttavia, prima di impegnarsi direttamente in questo confronto, Ricœur reputa di 

dover compiere un ultimo passaggio, che ci permetterà, da parte nostra, sia di 

chiarificare un punto per ora lasciato da lui indiscusso, sia di illuminare differentemente 

la posizione contra Derrida.  

Innanzitutto, infatti, a questo punto del discorso ricœuriano pesa su di esso 

un’importante ambiguità, non sempre adeguatamente sottolineata negli studi critici: 

esso tende a pensare la metaforicità come modello per il dire poetico in generale, 

estendendo de facto le analisi dell’enunciato metaforico alla poesia (poéme) in generale: 

«è nella stessa analisi dell’enunciato metaforico che deve radicarsi una concezione 

referenziale del linguaggio poetico che tenga conto della soppressione della referenza 

del linguaggio ordinario e si fondi invece sul concetto di referenza sdoppiata»16. Così, la 

lettura del Settimo Studio, specialmente nella sua prima parte, costringe il lettore a 

passare fluidamente dalla questione della referenza del dire poetico per pensare la 

referenza dell’enunciato metaforico, e viceversa. 

Tuttavia, se a prima vista questo passaggio risulta essere ingiustificato e, quindi, 

problematico, Ricœur darà altresì alla fine del Settimo Studio alcune preziose 

coordinate per orientarne una risposta.  

 
Il contraccolpo del modello sulla metafora rivela dei tratti nuovi di quest’ultima, tratti che 

l’analisi precedente non aveva colto. Innanzitutto, il corrispettivo esatto del modello, sul 

versante poetico, non e precisamente quello che abbiamo chiamato enunciato metaforico, 

vale a dire un discorso breve ridotto più spesso ad una frase; il modello consiste piuttosto in 

una rete complessa di enunciati; il suo corrispettivo esatto sarebbe la metafora continuata—

la fiaba, l’allegoria; quello che Toulmin chiama la «dispiegabilità sistematica» del modello 

ha il suo equivalente entro una rete metaforica e non entro una metafora isolata17. 

 

Il modo di legarsi al mondo proprio della metafora, dice cioè Ricœur, non può 

riguardare un singolo enunciato. Esso non è che un’astrazione del modo generale in cui 

le metafore determinano concretamente, cioè all’interno di una rete, una referenza. In 

altre parole, è solo se la metafora struttura una narrazione (la poesia lirica), che essa può 

rivelare qualcosa del mondo. Non si tratta più solo così di isolare l’enunciazione per 

 
16 P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 302. 
17 Ivi, p. 320. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

308 

cogliere quale proprietà essa esemplifichi, ma di mostrare che, se davvero vuole essere 

efficacie, questa operazione di esemplificazione deve avere un contesto narrativo che 

essa crea e nella quale essa può effettivamente operare.  

In questo senso capiremmo dunque anche perché le analisi di Ricœur sono sembrate 

passare fluidamente dall’enunciato metaforico alla funzione poetica del discorso, 

ponendoci nella condizione di dover passare a nostra volta dalle une all’altro. È solo 

infatti riconoscendo alla metafora un intero potere configurativo che è possibile vederne 

la referenza e, d’altra parte, affrontando direttamente la questione della referenza 

metaforica, si tratta, per Ricœur, di essere sempre rimandati ad una data configurazione 

narrativa. Viene, cioè, indicata una relazione di circolarità fra la metaforicità 

dell’enunciato e la funzione poetica del discorso le quali trovano nella capacità di 

generare e modificare una determinata configurazione narrativa il proprio terreno 

d’incontro. 

Così, l’esempio che abbiamo dunque fin qui analizzato – «quell’uomo è un leone» – 

è un enunciato che si rivela, alla fine, solo un’astrazione del modo concreto di 

funzionamento della metafora. O meglio, possiamo utilizzarlo come valido esempio del 

procedere metaforico solo se ci accorgiamo che, nel pronunciarlo, lo stiamo in realtà 

legando al riconoscimento e strutturazione di una narrazione implicita nella quale esso 

si inserisce e determina: una narrazione che ha insistito sulle caratteristiche del leone 

stesso, sulla sua forza, sulla sua capacità di leadership etc. Così, apprezziamo una 

metafora particolarmente ardita non in sé stessa, ma perché inserita all’interno di un 

orizzonte narrativo che ne fornisce il contesto e, per dir così, il campo d’esperienza sulla 

quale quello specifico enunciato metaforico può agire. Dire dunque che il cuore sia «un 

torchio caduco di vino», non avrebbe un gran significato in se stesso, ma dirlo 

all’interno del suo contesto che con esso si struttura, ci può rimandare ad una specifica 

visione, e non solo ad un bizzarro gioco linguistico. In essa, la metafora risulta 

efficacemente produttiva, suggerendo al lettore un nuovo modo di riconfigurare “il 

mondo”, irriducibile ad un nuovo uso di vecchie parole. E, infatti, potremmo così avere 

la poesia di Rilke che canta di Orfeo e suggerisce un’immagine particolarmente vivida 

del cuore di Orfeo: 

 
Celebrare, ecco sì! Destinato a celebrare / scaturì come il bronzo dal silenzio / della pietra. 

Il suo cuore, o torchio / caduco di vino interminabile agli umani. / Mai gli manca la voce 



 
Itinera, N. 27, 2024 

309 

nella polvere, / quando l'afferra il divino esempio. / Tutto si fa vigna, tutto si fa grappolo, / 

maturato nel suo sentito mezzogiorno. / Nelle cripte la putredine dei re non costringe la sua 

lode alla menzogna, / e nemmeno un'ombra che cada dai divini. / Lui è un messaggero che 

rimane, / e a lungo qui sugli aditi dei morti / solleva ancora coppe di frutti di lode18. 

(Corsivi miei) 

 

Certo, bisognerà aspettare le elaborazioni di Tempo e racconto per cogliere un pieno 

sviluppo del potere mimetico della metafora all’interno di una cornice narrativa, ma 

risulta essenziale sottolineare come l’autore ne stia qui preparando il terreno tramite un 

avvicinamento non scontato fra metafore e racconti. Il superamento di Goodman 

avviene infatti non subito sul terreno dell’ontologia, ma sul terreno di un’ontologia che 

deve essere raggiunta riconoscendo alla metafora il potere di strutturare e appoggiarsi ad 

una determinata cornice narrativa.  

Ricœur tornerà poi su questo punto nelle Lezioni sull’immaginazione19, 

permettendoci un ulteriore e decisivo approfondimento. Se infatti viene da un lato lì 

ribadito che per dischiudere un insight metaforico è necessaria una «sintassi già 

disponibile», dall’altro è proprio questa dimensione visuale ad essere lì maggiormente 

rimarcata. È l’esperienza del «fare immagine20» che Ricœur ha qui di mira: del pensare 

ad una riconfigurazione del mondo non dei termini di un “tableau” (immagine 

mentale), ma di un “processo” in cui da un lato la configurazione narrativa deve 

rimandare al suo altro, l’esperienza visuale, e dall’altro quest’ultima richiede una 

cornice narrativa per potersi strutturare. È dunque un movimento “dialettico” fra mythos 

e mimesis quello che Ricœur teorizza ne La metafora viva e che serve a Ricœur per 

strutturare con efficacia il superamento della pagina di Goodman in chiave ontologica.  

Si tratta, così, innanzitutto di intendere la metafora come dispositivo linguistico le 

cui immagini non riproducono nulla, implicando piuttosto la “produzione” di una 

somiglianza inedita fra le cose. In secondo luogo, però, si tratta anche di caratterizzare 

questa produzione nei termini di una dialettica fra la parola e immagine o, meglio, fra 

configurazione narrativa e nuove modalità di esperire il mondo: 

 
18 R.M. Rilke, Sonetti ad Orfeo, tr. it. di F. Rella, Feltrinelli, Milano 2022, p. 31. 
19 P. Ricœur, L’imagination, Seuil, Paris 2024. 
20 P. Ricoeur, Recherches phénoménologiques sur l’imaginaire, in P. Ricoeur, L’imagination, cit., pp.401-

428, in part. pp. 427-427. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

310 

 
Se interpretiamo il mytos in una maniera complessa, ovvero non come una fantasia ma 

come un modello per, allora anche la mimesis prende anch’essa un senso produttivo e non 

riproduttivo. La mimesis opera così attraverso il mytos, nella stessa maniera in cui un 

modello, come visto, fornisce la sua descrizione attraverso una costruzione21. 

 

Il momento intermedio fra sistema linguistico e referenza metaforica diviene per 

Ricœur, dunque, un momento attraversato da alcuni elementi fondamentali: da un lato, 

un vero e proprio suggerimento a “fare un’esperienza nuova del mondo”, ma dall’altro a 

farlo riconoscendone la “capacità di strutturazione di una narrazione”.   

Si ammette così un vero e proprio “atto configurativo” proprio delle metafore: esse 

«fanno immagine», mettendo a tema la relazione dialettica fra mythos (narrativo) e 

mimesis (visiva) permettendoci di «vedere le cose in azione», come avrebbe poi detto 

Ricœur riprendendo Aristotele22. La portata ontologica dell’enunciato metaforico è così 

posta dall’autore sotto una duplice condizione: che essa suggerisca un’esperienza verbo-

visuale capace di configurare nuove narrazioni e, allo stesso tempo, si fondi su un 

sistema acquisito di esse. Sarà dunque una simile dialettica ad essere rilevante per 

l’impostazione dell’autore e non tanto il singolo inquadramento della metafora in una 

teoria narrativa o in una teoria della visione. 

Ad ulteriore riprova di ciò, infine, bisognerà notare che tale dialettica si confronta, ne 

La metafora viva, con la strutturazione di un mood emotivo più che con una vera e 

propria creazione di un intreccio narrativo. Non sarebbero cioè i personaggi e le loro 

vicende ad essere di mira nelle metafore, quanto più qualcosa come una «vicenda» del 

nostro essere sensibile. Il discorso di Frye viene infatti sorprendentemente ripreso 

proprio appena prima di discutere la nozione di «verità metaforica», mettendo il lettore 

in condizione di pensare la referenza metaforica certo nei termini configurativi che 

saranno propri di Tempo e racconto, ma con un distinguo importante. La «storia» sulla 

quale la metafora agisce è qui quella della narrazione di un’esperienza sensibile, e non 

quella delle azioni o dei personaggi.  

 
21 P. Ricœur, L’imagination, cit., p. 390. 
22 Un’ottima problematizzazione di questo punto, che rileva le rispettive modalità di avvicinamento e 

allontanamento della configurazione propria di metafore e racconti, è contenuto in Y. Izian, L’unité de la 

“vaste sphère poétique”, in “Études Ricœuriennes / Ricoeur Studies”, VII/2, 2016, pp. 111-123.  



 
Itinera, N. 27, 2024 

311 

 
Seguendo Frye, il linguaggio poetico, rivolto “verso l’interno” e non verso “l’esterno”, 

struttura un mood uno stato d’animo, che non ha alcuna consistenza al di fuori del poema: e 

ciò che riceve forma di poema in quanto concatenazione di segni. Non bisogna forse dire, in 

primo luogo, che il mood e l’ipotetico creato dal poema e che, a questo titolo, occupa nella 

poesia lirica il posto che il mythos occupa nella poesia tragica23. 

 

È dunque come se Ricœur, nella proposizione del concetto di «verità metaforica» stesse 

di fatto volendo approfondire la tesi di Frye: non solo l’unitarietà del poema coincide 

con la strutturazione di uno stato d’animo di stampo non emozionalistico (rilettura di 

Frye); non solo, poi, quest’ultimo riesce ad avere una vera e propria referenza (rilettura 

di Goodman); ma anche tale strutturazione è una configurazione narrativa sui generis, 

vicina alla possibilità di narrare il tempo dei sentimenti e differente da quella che sarà 

all’opera nella configurazione del tempo propria di Tempo e racconto.  

In definitiva, dunque, dovremo considerare la metafora come dispositivo linguistico 

capace di intercettare in maniera del tutto peculiare la nostra dimensione sensibile: a 

partire da un contesto narrativo, infatti, la metafora sarà capace di suggerirci una sua 

propria immagine, riconfigurando quello stesso contesto e permettendoci, allo stesso 

tempo, di presentare unitariamente una configurazione emotiva: un peculiare modo di 

sentire il mondo del quale siamo attivamente partecipi nel momento della lettura o 

dell’ascolto.  

Il passaggio che dunque Ricœur compie a questo punto sarà riconoscere che tale 

strutturazione di un mood è prossima ad una condizione ontologica del sentimento, 

simile a quella che egli aveva descritto nella quarta parte della sua Filosofia della 

volontà II, qui esplicitamente richiamata in chiave antiemozionalistica e 

antirappresentazionale24.  

 

 
23 P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 322.  
24 Ivi, pp. 323. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

312 

Ripercussioni ontologiche 

Innegabilmente, avendo riportato questo percorso, ci troviamo davanti ad uno dei tanti 

momenti in cui Ricœur intraprende la sua «via lunga» verso l’apertura di un domandare 

propriamente ontologico.  

Nell’Ottavo Studio de La metafora viva, infatti, Ricœur si impegnerà finalmente in 

modo diretto nel celebre confronto con Derrida sulla portata della nozione di «verità 

metaforica» per l’ontologia. Alla posizione decostruttivista derridiana, secondo la quale 

non è possibile alcun concetto di metafora proprio perché ogni concetto è in realtà una 

metafora segnata da usura, Ricœur oppone una più complessa considerazione sulla 

tensione dialettica fra enunciato metaforico e concetto. Non è questo il luogo per 

ripercorrere il dibattito che Ricœur e Derrida hanno avuto sul tema dell’usura della 

metafora. Tuttavia, è però interessante vedere come la lettura de La metafora viva che 

abbiamo fin qui condotto e che ha insistito su quell’ultimo passaggio sulla 

configurazione propria alle metafore, possa interagire all’interno di un dibattito che è 

stato largamente già affrontato da autorevoli studi critici25. 

Contra Derrida Ricœur, infatti, legge la tensione fra metafora e concetto come 

possibilità di una metafora a far pensare di più, a poter cioè essere ripresa 

riflessivamente. Si tratterà così non di decostruire il concetto sull’enunciazione 

metaforica, ma di vedere l’enunciazione metaforica nella sua possibilità di ripresa 

riflessiva e, quindi, capacità di dinamizzare il pensiero26. Da questo punto di vista si 

tratterebbe di riconoscere alla tensione fra metafora e concetto la capacità di riprendersi 

vicendevolmente: se la metafora richiede la sua ripresa riflessiva, d’altra parte ogni 

 
25 Sul dibattito fra Ricœur e Derrida è stata prodotta una grande letteratura critica. Il testo di riferimento, 

in area francese, rimane sicuramente J.-L. Amalric, Ricœur. Derrida. L’enjeu de la métaphore, Puf, Paris 

2006. A partire da questo sono state poi prodotte una serie di riflessioni che hanno portato l’attenzione sul 

complesso rapporto che esiste fra l’ermeneutica metodologica di Ricœur e il progetto decostruttivista di 

Derrida. Un altro importante studio, concentrato a mostrare, in generale, le influenze comuni fra i due 

filosofi è quello di E. Pirovolakis, Reading Derrida and Ricœur. Improbable Encounters between 

Deconstruction and Hermeneutics, Suny Press, New York 2010. Per un raffronto fra i due filosofi più 

interessato alla ricostruzione del milieu culturale post-strutturalista, si rimanda a J. Michel, Ricœur et ses 

contemporains, Puf, Paris 2013, pp. 45-85. 
26 P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 386-390. J.-L. Amalric, Ricœur, cit., pp. 37-57. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

313 

ripresa riflessiva deve riconoscersi solo come momento “secondo” ad un’originaria 

produttività creatrice del linguaggio.  

Ora, a questo quadro molto noto è dunque forse possibile aggiungere due piccole 

sottolineature. Da un lato, infatti, bisognerà soffermarsi sul fatto che il riconoscimento 

della dimensione “configurativa” della metafora, struttura altresì una dimensione 

specifica del suo radicamento ontologico; dall’altro bisognerà invece insistere sul fatto 

che tale è proprio tale dimensione “configurativa” a permettere al concetto la sua 

capacità di ripresa della metafora. 

Infatti, se ammettiamo 1. che ciò che il concetto è chiamato a riprendere a livello 

riflessivo è il dinamismo stesso del linguaggio per come emerge nelle metafore e 2. che 

queste ultime non coincidono altro che con un atto referenzial-configurativo di un 

mood; allora si tratterà di leggere a livello speculativo proprio quel mood. Ricœur 

sembra, cioè ricondurre alla fine la riflessione sulla portata ontologica della metafora 

alla rilettura in termini ontologici della strutturazione di uno stato d’animo. Se la 

metafora dice qualcosa dell’essere del mondo, strutturando una vera e propria 

configurazione narrativa di esso, sarà proprio questo “essere nel mondo” e la 

molteplicità delle sue sfaccettature ad essere di mira nell’enunciazione metaforica e, più 

in generale, nella poesia lirica. Leggere ciò non in termini emozionalistici, né tantomeno 

in termini nominalistici, diviene così un modo per strutturare una riflessione nei termini 

ontologici prossimi alla pagina di Heidegger e dell’ultimo Husserl. Ricœur lo ammette 

in almeno due punti de La metafora viva: brevemente, come già richiamato, alla fine del 

Settimo Studio27 e, un po’ più diffusamente alla fine dell’Ottavo:  

 
Quello che il discorso poetico porta al linguaggio, e un mondo pre-oggettivo entro il quale 

ci troviamo già radicati, ma anche un mondo nel quale noi progettiamo i nostri possibili più 

propri. Bisogna dunque spezzare il regno dell’oggetto, perché possa esistere e possa dirsi la 

 
27 P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 323: «Ora, il sentimento è ontologico, secondo una modalità che non è 

quella del rapporto del rapporto a distanza, infatti fa partecipare della cosa». Interessante notare come su 

questo specifico punto Ricœur si richiami alle sue primissime analisi, che miravano precisamente a 

sottolineare la portata ontologica di una riflessione sulla fragilità affettiva. In P. Ricœur, Filosofia della 

volontà II. Finitudine e colpa, tr. it. di M.S. Girardet, Morcelliana, Brescia 2021, pp. 163-226. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

314 

nostra primordiale appartenenza ad un mondo che noi abitiamo, vale a dire un mondo che, 

ad un tempo ci precede e riceve l’impronta delle nostre opere28.  

 

Ci troviamo così ad affermare che, per Ricœur, il discorso tensivo fra metafora e 

concetto è un discorso che non solo ha una valenza generale, prendendo posizione sul 

rapporto fra metaforica e metafisica, ma ha anche una declinazione specifica. Esso 

permette di caratterizzare il discorso heideggeriano attraverso un’esperienza 

potentemente configurativa, segnando una differenza con quest’ultimo.  

L’insistenza con la quale Ricœur permette di pensare quel momento intermedio dona 

infatti all’esistenziale heideggeriano una specifica essenziale: esso diviene accessibile, 

nella metafora, attraverso un’esperienza dialettica, in cui l’immagine si fa parola e la 

parola si fa immagine. La dimensione, cioè, che pre-oggettiva ed esistenziale viene 

raggiunta nell’enunciato metaforico come sua referenza, dovrà prima essere indicata in 

un’esperienza linguistico-sensibile (e visiva in particolare) capace da un lato di dire la 

«primordiale appartenenza ad un mondo che noi abitiamo» ma, dall’altro, di farlo 

richiedendone una ripresa linguistica29. Con Ricœur ci troveremmo a sottolineare questo 

aspetto della pagina heideggeriana non nei termini gadameriani dell’appartenenza ad 

una linguisticità originaria, quanto in quelli di un dinamismo linguistico-visuale della 

metafora.  

Ancora una volta, si tratterà poi di riaffermare la tipica caratteristica del pensiero 

ricœuriano come pensiero della mediazione: capace di pensare il legame inscindibile 

che sussiste fra il linguaggio e l’esperienza, esso trova nella loro dialettica la via per 

pensare in termini differenti ciò che per Heidegger e per Gadamer si poteva studiare 

direttamente e che, per Ricœur, rimane invece continuamente termine di una 

mediazione. Si potrebbe addirittura affermare che il riconoscimento della presenza di un 

elemento pre-oggettivo, che nelle metafore si affaccia nella loro dimensione visuale e 

viene riconosciuta grazie alla loro propria capacità configurativa, ci permette di 

considerare Ricœur un pensatore della linguisticità e della configurazione linguistica, 

ma solo «fino ad un certo punto»30.  

 
28 P. Ricœur, La metafora, cit., p. 405. 
29 Ivi, p. 404. 
30 J. Michel, Qu’est que ce l’herméneutique ? Puf, Paris 2023, p. 139.  



 
Itinera, N. 27, 2024 

315 

È proprio questa dimensione, infatti, a porsi come limite della pagina ricœuriana31, 

venendo peraltro ritrovata quando le sue analisi tendono ad approcciare la questione 

della creazione artistica e letteraria32. D’altra parte, più che negarla o considerarla “essa 

stessa” come linguistica, l’autore sembra porla come orizzonte finale della sua catena di 

rimando, avendo premura di sottrarla all’accusa di una sua lettura sia in termini 

psicologistici, sia in termini irrazionalistici. È la dimensione “inquietante” dell’estetico, 

che chiede continuamente di relazionarsi tensivamente con quella della verità razionale, 

della referenza o di qualunque altra via che si ponga come “direttamente” capace di 

tematizzare la nostra esperienza del mondo. A ben vedere, infatti, la posizione di Ricœur 

rispetto alla referenza dischiusa dall’enunciato metaforico, non si radica solo nella 

positiva dialettica con la sua ripresa a livello concettuale, ma è pensata essa stessa come 

prima strutturazione di quella condizione pre-oggettiva che il dinamismo metaforico 

tenta di portare alla luce:  

 
Il sentimento poetico, mediante le sue espressioni metaforiche, supera la distinzione tra 

interno ed esterno. Le «testure poetiche» del mondo e gli «schemi poetici» della vita 

interiore, rispecchiandosi, esprimono la reciprocità di interno e di esterno. La metafora fa 

passare questa reciprocità dallo stato di confusione indistinta alla tensione bipolare33 

 

 
31 Di questa dimensione ne dà conto, a livello della teoria ricœuriana del racconto J. Porée, Les limites du 

récit, in «Études Ricœuriennes / Ricoeur Studies», Vol. 4, No 2 (2013), pp. 38-49. Per quanto riguarda, 

invece, un primo affacciarsi di questa dimensione all’interno della teoria del simbolo si rimanda al mio 

articolo M. Franceschina, Un’inedita tangenza. La teoria del simbolo di Ricœur e l’ultimo Merleau-

Ponty, in “Divus Thomas”, CXXIV/3, 2021, pp-237-273.  
31 P. Ricœur, La metafora, cit., pp. 222-223. 
32 Interessante notare, anche se solo en passant, che nei pochi contributi dedicati da Ricœur all’estetica e 

al confronto con arti diverse dalla letteratura, egli insista sull’idea che il modello configurativo-

metaforico sia portato ad applicarsi ad una dimensione non linguistica, senza tuttavia venir meno. E ciò, 

crediamo, a riprova di questa soggiacente ma presente tensione fra linguistico e non-linguistico nella 

pagina ricoeuriana. Per esempio, in un confronto con la musica, in P. Ricœur, L’expérience esthétique, in 

P. Ricoeur, La critique et la conviction, Calmann-Lévy, Paris 1996, pp. 257-278 e P. Ricœur, Art, langage 

et herméneutique esthétique, in P. Ricoeur, Philosophie, éthique et politique, Ed. de Minuit, Paris 2017, 

pp. 203-233; o, in confronto con l’architettura, P. Ricoeur, Architecture et narrativité, en “Études 

Ricœuriennes / Ricoeur Studies”, Vol. 7 No. 2 (2016), pp. 18-30. 
33 P. Ricœur, La metafora, cit., p. 324. 



 
Itinera, N. 27, 2024 

316 

Il riconoscimento di un aspetto propriamente configurativo proprio all’enunciazione 

metaforica permette così non solo di delineare più propriamente che cosa chiede di 

essere portato a livello speculativo-concettuale, ma anche di riconoscere che il livello 

speculativo concettuale si pone a sua volta come “ripresa di secondo grado” di 

quell’originaria appartenenza al mondo che, per prima, l’enunciazione metaforica già 

tenta di strutturare. In questo duplice movimento, infatti, dovrà essere riconosciuto che 

ciò che viene ripreso a livello concettuale è, a sua volta, qualcosa che si presenta già 

come differito. Lo stesso linguaggio creativo e dinamico della poesia, non sarebbe 

dunque che un tentativo di strutturare una condizione esistenziale più originaria, visibile 

solo come orizzonte ultimo e comunque mai in modo diretto. La ripresa concettuale 

della metafora dovrebbe essere piuttosto letta come ripresa concettuale della 

configurazione già all’opera nell’enunciato metaforico e avente di mira quella 

condizione originaria e pre-riflessiva di appartenenza al mondo. 

Certo, Ricœur non avrà mai interesse ad aprire la propria riflessione in modo diretto 

su questa condizione esistenziale né in un senso marcatamente esistenzialistico, 

teoretico o estetico, come chiaramente mostra il suo percorso filosofico34. Tuttavia, mi 

pare che un riconoscimento di tale dimensione debba essere doveroso e, anche, fecondo 

per ulteriori analisi. Poter pensare cosa Ricœur intenda attraverso questa originaria 

apertura, che non sembra essere letta tanto nei termini di una linguisticità originaria à la 

 
34 Seppur non direttamente aperta – in nome di quella che l’autore ha sempre difeso come «via lunga» del 

pensiero – la questione ontologica si affaccia in Ricœur a più riprese e con differenti approcci. Con 

qualche utile categorizzazione, possiamo infatti ritrovare una declinazione esistenzialistico-

fenomenologica della questione ontologica nella sua prima parte della sua produzione – fino a Finitudine 

e colpa (1960); successivamente, la cosiddetta svolta linguistica orienta le analisi ricœuriane 

sull’ontologia verso l’orizzonte heideggeriano e soprattutto gadameriano della Sprachtlichkeit (1985); da 

ultimo, e fin a partire dai saggi poi raccolti in Dal testo all’azione (1986), la declinazione ontologica 

dell’opera ricœuriana si volge all’interpretazione dell’“azione” in quanto testo e, soprattutto, della 

riflessione intorno alla categoria platonica dell’“Alterità” (1990). A questo percorso, al quale rimandiamo 

tramite i due celeberrimi studi di F. Brezzi e D. Jervolino (F. Brezzi, Introduzione a Ricœur, Laterza, Bari 

2012; D. Jervolino, Il cogito e l’ermeneutica, Marietti, Genova 1980), è poi doveroso aggiungere una nota 

circa l’interesse che Ricœur ha mantenuto nei confronti della riflessione teologica e religiosa: proprio a 

partire da essa, infatti, egli elabora alcuni contributi essenziali che gettano una luce maggiormente diretta 

sulla sua prospettiva ontologica, confrontando prospettiva filosofica e quella teologica sulla questione 

dell’essere. Per esempio, in A. LaCoque & P. Ricoeur, Penser la Bible, Seuil, Paris 1986, pp. 305-372.  



 
Itinera, N. 27, 2024 

317 

Gadamer, quanto piuttosto come un approfondimento di quell’«essere al mondo» di 

derivazione heideggeriano-husserliana35, mi pare dunque proficuo per riconoscere una 

tensione carsica fra linguistico e non-linguistico che traversa tutta la produzione 

ricœuriana.  

Proprio tale dimensione si pone, infatti, come momento culmine di alcuni passaggi 

estremamente importanti della pagina dell’autore – primo su tutti il radicamento in una 

dimensione ontologica della referenza metaforica –, così come, retrospettivamente, 

come motore della sua strenua ricerca per pensare la filosofia nei termini di una ripresa 

successiva del sapere e della condizione esistenziale a lei precedente. Si tratterà così, in 

analisi future, di riaprire la pagina ricœuriana secondo questa specifica direzione, 

facendone valere i passaggi fondamentali alla luce di un’attenzione a questo movimento 

di appartenenza ontologica e sua continua richiesta di espressione in una dimensione 

linguistico-riflessiva.  

 
35 Come delineato in modo notevole in P. Ricœur, Fenomenologia ed ermeneutica: partendo da Husserl 

(1975), in P. Ricœur, Dal testo all’azione, tr. it. di G. Grampa, Jaca Book, Milano 1989, pp. 37-69: 

«L’ermeneutica diviene una filosofia dell’interpretazione solo se risalendo alle condizioni di possibilità 

dell’esegesi e della filologia, al di là anche di una teoria del testo in generale, essa si volge alla condizione 

linguistica – alla Sprachlichkeit – di ogni esperienza. Ora, tale condizione linguistica ha sua volta il suo 

presupposto in una teoria generale del “senso”». (p. 53) 


