
Presentation: 
Forms and aesthetics of disgust 

 

 

Davide Ciprandi 

dciprandi@gmail.com 

Mirko Lino 

mirko.lino@univaq.it 

 
 
 
The present issue of Itinera collects the results and in-depth elaborations of the papers that were 
presented during the Graduate Conference Forms and Aesthetics of Disgust, held on 12 and 13 
December 2023 at the University of L'Aquila, organised by a group of PhD students from the 
PhD programme in Literature, Arts and Media: Transcoding. During the conference, the notion 
of disgust was framed in its rich complexity and transversality, sifted through aesthetic-
philosophical terms and those of representation and representability. 
 
Keywords: disgust, aesthetics, representation, limit 



Itinera, N. 28, 2024 

Forme ed estetiche del disgusto 
Introduzione 

 

 

Davide Ciprandi 

dciprandi@gmail.com 

Mirko Lino 

mirko.lino@univaq.it 

 

 

Il disgusto è un tema particolarmente fecondo, in grado di accogliere prospettive e ap-

procci diversi, mantenendo un quadro teorico condiviso. Questa categoria si è rivelata 

utile per problematizzare i tradizionali àmbiti disciplinari e promuovere un dialogo tra 

saperi, sfaldando le rigide demarcazioni che spesso, e proprio in àmbito accademico, pos-

sono ostacolare una diffusione e comprensione trasversale delle arti e delle loro espe-

rienze. 

Come ha ricordato Winfried Menninghaus nel suo seminale saggio Disgusto. Teoria e 

storia di una sensazione forte, «nel disgusto sembra ci sia sempre in gioco tutto. È uno 

stato d’allarme e d’emergenza, una crisi acuta dell’autoaffermazione di contro a un’im-

possibilità ad assimilare l’alterità, uno spasmo e una lotta, nella quale ne va letteralmente 

dell’essere o del non essere»1. Il disgusto, pertanto, si presenta una categoria estetica che 

ha attraversato epoche e discipline, ingenerata da una violenta sensazione che coinvolge 

l’intero sistema sensoriale e intreccia legami e connessioni tra i diversi modi del sentire e 

del percepire. Da qui emerge il chiaro potenziale epistemologico del disgusto, non tanto 

esauribile unicamente in un impulso di sovversione e destabilizzazione della categoria 

del gusto, se non del sublime – come lo intendeva Immanuel Kant – piuttosto, come una 

sorta di energia capace di trascendere il senso (e la morale) del gusto, in grado pertanto 

di decostruire i meccanismi estetici sedimentati nella storia culturale. E sempre all’interno 

di questo quadro fisiologicamente multidisciplinare, la nozione del disgusto si riproduce 

in una molteplicità di inquadrature, campi, panoramiche e primi, se non primissimi, piani.  

 
1 W. Menninghaus, Disgusto. Teoria e storia di una sensazione forte, a cura di S. Feloj, Mimesis, Milano-
Udine 2016, p. 15.  



Itinera, N. 28, 2024 

In filosofia, il disgusto ha una tradizione consolidata che affonda le radici nel pensiero 

di autori come Immanuel Kant e Edmund Burke. Mentre Kant, nella sua Critica del giu-

dizio2, considera il disgusto come un limite per il raggiungimento del sublime e in gene-

rale per l’esperienza estetica tout court, Edmund Burke, in Indagine filosofica sull’origine 

delle nostre idee di sublime e di bello3, ne sottolinea la funzione nell’opposizione tra pia-

cere e dolore, collegandolo a ciò che moralmente e fisicamente appare intollerabile. 

Nel XIX secolo, il disgusto acquisisce ulteriore rilevanza grazie al fondamentale saggio 

di Charles Darwin L’espressione delle emozioni nell’uomo e negli animali4, dove assume 

il carattere di emozione universale connessa al concetto stesso di sopravvivenza. Questo 

approccio biologico si è poi intrecciato con riflessioni psicoanalitiche, in particolare con 

quelle di Sigmund Freud, che a più riprese ne ha esplorato l’energia psichica, ponendo il 

disgusto come un delle forze fondamentali del subconscio, spesso legate al rimosso e al 

tabù. 

Nel XX secolo, il disgusto è stato ridefinito e ampliato grazie al contributo di Julia 

Kristeva, che nel suo fortunato saggio Poteri dell’orrore. Saggio sull’abiezione5 ne ha 

fatto un elemento cardine del concetto di abietto, collegando il disgusto a temi come la 

corporeità, la morte e la contaminazione, ovvero tutto ciò che viene escluso dalla società 

e dal soggetto al fine del mantenimento di un senso di ordine e identità, ma che continua 

a esercitare una forza destabilizzante.  

L’eredità di Kristeva si riflette in parte nel ricco lavoro di Winfired Menninghaus, che 

prova ad ampliare le prospettive dell’approccio fenomenologico al disgusto effettuato da 

Aurel Kolnai nell’articolo Der Ekel6. Per Menninghaus, «il disgusto, più di qualsiasi altra 

emozione, si colloca in una zona di confine tra biologia ed estetica, tra reazione immediata 

e costruzione culturale»7; cioè, indica la presenza di ulteriori percorsi di senso e sensa-

zione nella comprensione delle intricate interrelazioni tra processi creativi e ricezione 

estetica, tra fascinazione e repulsone verso il perturbante, tipico delle forme più estreme 

 
2 I. Kant, Critica del giudizio, trad. it. di A. Gargiulo, V. Verra, Laterza, Bari 1997.  
3 E. Burke, Indagine filosofica sull’origine delle nostre idee di sublime e di bello, a cura di C. Serani, 
Theoria, Roma 2024.  
4 C. Darwin, L’espressione delle emozioni nell’uomo e negli animali, a cura di P. Ekman, trad. it. di F. 
Bianchi Bandinelli, I. C. Blum, Bollati Boringhieri, Torino 2012.  
5 J. Kristeva, Poteri dell’orrore. Saggio sull’abiezione, trad. it. di A. Scalco, Spirali, Milano 2006. 
6 A. Kolnai, Der Ekel, in “Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung”, x, 1929, pp. 515-
569. 
7 W. Menninghaus, Disgusto, cit., p. 97.  



Itinera, N. 28, 2024 

di arte e rappresentazione. Ecco, sul piano artistico, il disgusto «si fa sentire come una 

voce che proviene da altrove»8, che allarga le maglie delle tradizionali convenzioni este-

tiche e problematizza fortemente i confini tra alto e basso, tra bello e brutto. Nel moder-

nismo, artisti come Francis Bacon e Marcel Duchamp hanno esplorato il disgusto come 

mezzo per sfidare lo spettatore, costringendolo a confrontarsi con il disagio e l’ambiguità. 

Nel cinema, registi come Pier Paolo Pasolini e Marco Ferreri hanno portato all’estremo il 

confine tra disgusto e grottesco sino a descrivere alcuni dei più cupi risvolti della società 

e dell’uomo, tracciando così delle precise logistiche del disgusto. Altri, come David Cro-

nenberg, e oggi Julia Ducournau e Coralie Fargeat, superando i confini del genere 

dell’horror, hanno utilizzato il disgusto per affrontare i più intricati nodi di questioni po-

litiche, sociali, culturali, testualizzandole come eccesso visivo nelle morfologie di corpi 

instabili, in continua metamorfosi, al centro dei loro film. 

 

Alla luce di tali suggestioni, il presente numero di Itinera raccoglie i risultati e le rielabo-

razioni approfondite delle relazioni che sono state presentate durante la Graduate Confe-

rence Forme ed estetiche del disgusto, svoltasi il 12 e 13 dicembre 2023 presso l’Univer-

sità dell’Aquila, organizzata da un gruppo di dottorande e dottorandi del dottorato di ri-

cerca in Letterature, arti e media: la transcodificazione. Durante il convegno, la nozione 

di disgusto è stata inquadrata nella sua ricca complessità e trasversalità, setacciata se-

condo i termini estetico-filosofici e quelli di rappresentazione e rappresentabilità. 

I saggi che compongono questo numero offrono perciò una prospettiva interdiscipli-

nare e transmediale sul nostro tema, dimostrando come una ricognizione sulle possibili 

diramazioni del disgusto implichi necessariamente l’attraversamento di linguaggi, codici 

e media differenti. Nei saggi convergono, da un lato, prospettive che includono e mettono 

in dialogo filosofia, cinema, letteratura, teatro e altre forme espressive; dall’altro, vari 

linguaggi artistici e forme culturali vengono attraversati e messi in connessione tra loro. 

Questi contributi provano quindi a dimostrare come il disgusto, tramite contenuti e te-

stualità diverse, non solo venga continuamente rappresentato, divenendo una costante ri-

corsiva di epoche e fasi differenti della produzione culturale e interartistica, ma altresì 

venga ininterrottamente trasformato e reinterpretato, senza intaccare la sua possente e 

immediata carica allegorico-simbolica.  

 
8 Ivi, p. 16.  


