
The Act of Seeing with One’s Own Eyes, or on the Iconism of 

Disgust 
For a Perspective on Cinematic Experiments in the Use of Disgust 

 

 

Riccardo Borsei 

riccardo.borsei@graduate.univaq.it 

 

 

Widely dealt with in its use in the horror film genre that best suits it, disgust has not found 
yet a theoretical framework as an aesthetic instrument in the sphere of more experimental 
cinema, which nonetheless boasts an intrinsic propensity for formal research which is 
useful to qualify an aesthetic category. Taken here as a case study in order to demonstrate 
the expressive potential overshadowed by the mainstream scene, Stan Brakhage’s The Act 
of Seeing with One’s Own Eyes stands out for the original aesthetic function assigned to 
disgust: to impose iconism as a semiotic regime of the film. This paper would like to 
articulate the theoretical path from disgust to iconism, as well as the theoretical-aesthetic 
effects resulting from it. In the first instance, the contrasting positions on the sublime of 
Kant and Burke are considered. Having admitted with the latter the materialist monism 
and the illusory character of the sensible, one can arrive at the sign regime sought by 
Brakhage by placing a third condition alongside the others two: Bataillean dépense. Hav-
ing defined the causes, the paper moves on to describe the effects. The iconism of disgust 
is capable of transforming ontologically the status of Brakhage’s realization from work to 
operation. It is from such iconism that follows the inherent capacity of disgust to pierce 
the gaze: preventing it from signifying the image and forcing it before that from which it 
seeks shelter. The detachment – that is the poetic and maieutic center of the operation – 
imposed by disgust on its own subject, becomes fruitfully ambiguous: semantically re-
versed, there is no longer detachment from the disgusting object, but rather from the stri-
ated eye of epistemological prejudice. Through disgust, the distance between the specta-
tor and the image is thus cancelled, placing it instead between the spectator and the gaze. 
Thus exorcised, Brakhage’s film can only be watched with those own eyes indicated by 
the title. 
 
Keywords: Stan Brakhage, Disgust, Aesthetics, Experimental Cinema 



Itinera, N. 28, 2024 187 

The Act of Seeing with One’s Own Eyes, o sull’iconismo del  

disgusto 
Per una prospettiva sulle sperimentazioni cinematografiche nel ricorso 

al disgusto 
 

 

Riccardo Borsei 

riccardo.borsei@graduate.univaq.it 

 

 

1. Introduzione 

Attorno al crescente interesse per il disgusto nell’arte1 non può che articolarsi un’ovvia 

quanto corretta domanda: a quali esigenze espressive risponde il suo ricorso estetico? 

Proprio a partire da tale interrogativo muove questo articolo, proponendosi entro un or-

dine a tutti gli effetti teorico, ma avendo in un’opera in particolare l’occorrenza utile per 

testimoniare dell’apertura cui il disgusto può portare. L’opera in questione è The Act of 

Seeing with One’s Own Eyes2 di Stan Brakhage (1971, 32’) e va presa allo stesso tempo 

e come case study per mettere alla prova una teoria, e come bussola euristica capace di 

orientare e formare quella stessa proposta teorica. Proprio in ragione della distanza inter-

media tra l’analisi ermeneutica e la teoretica, non sarà qui possibile dilungarsi molto in 

una presentazione. È però opportuno quantomeno rendere chiari un paio di tratti rilevanti. 

In primo luogo, indicando il medium di appartenenza: l’ambito è quello cinematografico, 

in particolare il film è un cortometraggio girato in 16 mm. Quest’ultimo elemento non è 

trascurabile poiché espressione dell’altra importante caratteristica del case study. L’intro-

duzione di questa particolare pellicola (così come in misura probabilmente ancor mag-

giore del successivo super 8) agevolò il diffondersi di macchine da presa più maneggevoli 

 
1 Si veda, a titolo di esempio, l’evoluzione dell’interesse per il disgusto nel periodo che va dal XVIII al XIX 
secolo, in Germania, dall’età dei Lumi al Romanticismo, come ben riportato da: S. Feloj, Dal gusto palatale 
alla morale. Il disgusto come sentimento, in M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto. L’estetica 
del pasto, Raffaello Cortina Editore, Milano 2015, pp. 127-148. 
2 Il film è parte di una trilogia denominata The Pittsburgh Documents (o anche The Pittsburgh Trilogy) 
composta anche da Eyes (1971, 36’) e Deus Ex (1971, 33’). I tre film vennero girati in tre differenti istitu-
zioni della città di Pittsburgh in qualche modo inerenti al controllo del corpo: stazione di polizia, ospedale 
e, è il caso del film qui indagato, obitorio. 



Itinera, N. 28, 2024 188 

e dai costi contenuti. Furono queste condizioni materiali ad aprire la ricca stagione del 

New American Cinema, ossia la ricchissima scena sperimentale degli anni ‘60 in cui è 

inscritto Brakhage stesso. Un movimento artistico dalla genealogia piuttosto travagliata: 

da un lato vi erano le ispirazioni positive all’avanguardia storica europea degli anni ‘20 e 

alla mitica figura di Maya Deren, vera antesignana del movimento («She is the mother of 

us all», sosteneva proprio Brakhage in un’intervista per un film dedicato alla celebre ci-

neasta: In the Mirror of Maya Deren – 2001, 104’ – di Martina Kudláček)3; dall’altro vi 

erano invece le prese di distanza e le dinamiche oppositive. Di certo non sorprendono i 

dissapori col cinema mainstream hollywoodiano, ma una certa distanza venne presa an-

che nei confronti della primissima scena avanguardistica americana che, tra anni ‘20 e 

‘30, era sorta non in aperto contrasto ma a lato della fabbrica dei sogni losangelina4. Del 

resto, l’elezione di Deren, operante solo negli anni ‘40, a vera erede delle avanguardie del 

vecchio continente, sottolinea il tenore di questa lontananza.  

Del New American Cinema Brakhage fu forse l’interprete più lirico, il regista-poeta 

maledetto in grado allo stesso tempo di nobilitare la scena e rivendicarne la radicale alte-

rità5. Il particolare interesse che riservo a questo film è proprio in ragione della zona pe-

riferica in cui stanzia rispetto alla ben più analizzata controparte mainstream. Cospicui 

sono infatti gli studi sulla funzione del disgusto nel cinema, particolarmente attenta a 

scovarne il ruolo all’interno della poetica dei mostri nel genere horror, ma anche frequen-

temente in relazione con un certo cinema d’autore6. Prendere in esame un film 

 
3 Maya Deren, difatti, ebbe contatti con Marcel Duchamp che non solo compare e collabora al film Witch’s 
Cradle (1944, 12’; pellicola purtroppo incompleta), ma che con ogni probabilità le permise di poterlo girare 
all’interno di una sala del Peggy Guggenheim di New York in cui esponeva alcune sue opere (a tal proposito 
si veda S. Keller, Frustrated Climaxes: On Maya Deren’s «Meshes of the Afternoon» and «Witch’s Cradle», 
in “Cinema Journal”, 52/3, 2013, pp. 75-98). Fu inoltre primissima accoglitrice dello stile surrealista di 
Jean Cocteau (seppur rifiutasse di essere ascritta a tale movimento, si veda ancora ivi, p. 79). I suoi film 
Meshes of the Afternoon (1943, 14’) e At Land (1944, 15’) contribuirono alla diffusione e mitizzazione di 
Le Sang d’un poète (1932, 55’) dello stesso Cocteau, riferimento principe per la scena dei Sessanta. 
4 Un esempio lampante in tal senso è il film The Life and Death of 9413, a Hollywood Extra (1928, 11’) di 
Robert Florey e Slavko Vorkapić. A tal proposito si veda E. Camporesi, Il luogo comune dell’avanguardia, 
in “Fata Morgana”, 18, 2012, pp. 87-99; e J.-C. Horak, Lovers of Cinema: The First American Film Avant-
Garde 1919-1945, The University of Wisconsin Press, Madison 1995. 
5 Non potendo soffermarci oltre su questo singolarissimo movimento, rimandiamo a una bibliografia mi-
nima: A. Aprà (a cura di), New American Cinema. Il cinema indipendente americano degli anni Sessanta, 
Ubulibri, Milano 1986; A. Leonardi, Occhio mio dio. Il New American Cinema, CLUEB, Bologna 2003; P. 
A. Sitney, Visionary Film. The American Avant-Garde 1943-2000, Oxford University Press, New York 
2002. Per comprendere la poetica di Brakhage è da consultare il testo da lui stesso scritto: S. Brakhage, 
Metafore della visione e Manuale per riprendere e ridare i film (1963), trad. it. di M. Bacigalupo, Feltrinelli, 
Milano 1970. 
6 Una buona panoramica a tal riguardo può venire consultata in L. Pedrazzi, Immagini al limite: itinerari 
del disgusto nell’arte cinematografica, in “Itinera”, 3, 2012, pp. 126-146. 



Itinera, N. 28, 2024 189 

sperimentale coincide con l’interesse che ha mosso questo scritto. Difatti, provare a de-

terminare il valore estetico del disgusto in un ambito cinematografico meno battuto e 

tanto incline alla sperimentazione, incidentalmente significa anche aprire a un’ulteriore 

ramificazione delle pratiche espressive del disgusto tout court. Senza la pretesa di esaurire 

una ricerca che sarebbe tanto ampia quanto complessa, con questo testo si vuole provare 

a identificare un’ulteriorità delle logiche espressive del disgusto, non solo entro la pecu-

liarità linguistico-mediale cui ci riferiamo, ma estensivamente come possibile contributo 

alla sua elaborazione teoretica.  

 

2. Quali condizioni per un disgusto incommensurabile 

The Act of Seeing with One’s Own Eyes può essere descritto, senza laconismi, come la 

ripresa di un’autopsia. Il titolo stesso del film si rifà all’etimologia greca del termine in 

questione (αὐτοψία «il vedere con i propri occhi», composto di αὐτός «stesso» e ὄψις 

«vista»), instaurando già dal primissimo contatto una linea interpretativa che suggerisce 

l’intento e la poetica dell’opera, rimarcata dalla scelta di fare a meno di qualsivoglia sup-

porto audio: una totale dedizione alle dinamiche prettamente visive. Allo sguardo è pro-

posta un’immagine del tutto inusuale e truculenta, con la carne umana sviscerata e scru-

tata lungamento con morbosa curiosità. Divergendo dal consueto panorama rappresenta-

tivo, l’esasperante crudezza e l’assoluta straordinarietà della visione proposta scatenano 

un violento turbamento: un dispiacere profondo che allontana, che respinge reattiva-

mente. Un effetto del disgusto già ben affermato nella scena mainstream, rispetto al quale 

il film di Brakhage parrebbe poter al più vantare la scelta audace e originale dell’oggetto 

rappresentato e delle modalità di rappresentazione, intesi come sfida visiva ai tabù sociali. 

Ritengo che in questo film il disgusto solleciti dell’altro, ma credo che per dissertarne sia 

d’uopo in primis una fondazione teorica delle premesse d’indagine.  

Definiamo il fenomeno: trattasi dell’emersione di un profondo sentimento di disgusto 

inciso al modo di un’intensità folgorante, antitetica rispetto a un orizzonte dell’estensione, 

che si restituisce come sentimento connotato da un senso di incommensurabilità. In tal 

modo scava una distinzione profonda rispetto al suo riferimento sensibile che invece è 

finito e misurabile, proprio poiché fenomenico. Questo rapporto problematico di un’in-

colmabile sproporzione è in un’analogia strutturale col problema affrontato da Kant ed 



Itinera, N. 28, 2024 190 

Edmund Burke, seppur per via di un diverso oggetto del contendere, ossia il sublime7. Del 

resto, oltre all’analogia strutturale dei problemi, si può anche sostenere una prossimità tra 

disgusto e sublime alla luce del fatto che entrambi i contenditori elaborano un concetto di 

sublime in due momenti, con il primo, quello del dispiacere, che si pone come cardine 

per un sentimento incommensurabile. Sia Kant che Burke, dinnanzi all’emersione di un 

sentimento tale da non avere, nell’immagine sensibile che si riconosce come fonte, un 

adeguato correlato oggettivo, optano per indagarne ulteriormente la causa. Nei termini 

kantiani la questione è quella circa la sproporzione dell’infinità intensiva del sentimento 

di dispiacere rispetto all’orizzonte sempre fatalmente limitato dell’immagine sensibile 

osservata. Lo schematismo trascendentale è costretto, poiché gli schemi sono limitati per 

ragioni sistemico-epistemologiche, a restituire quell’incoglibile illimitato in una determi-

nazione limitata, ossia nell’unico modo capace di conservare l’intelligibilità, seppur al 

costo del tradimento dell’originale incommensurabilità. Ma allora, perché si dà quel sen-

timento incommensurabile che sarebbe attribuibile solo a un oggetto sensibile illimitato? 

È risaputa la soluzione del filosofo tedesco: il sensibile sarebbe causa solo mediata di quel 

sentimento incommensurabile che è il sublime, poiché testimonierebbe proprio delle sue 

carenze rimandando, allo stesso tempo, a ciò che è in grado di colmarle: il soprasensibile8. 

La tesi di Burke, invece, trova tutt’altra soluzione, con delle interessanti conseguenze 

sulla teoria estetica. Se la posizione di Kant può venir ridotta, con una concessione di 

sintesi senza dubbio notevole, a un dualismo sensibile/sovrasensibile, il filosofo irlan-

dese, invece, fa valere una posizione monista e materialista: il sensibile può alludere 

all’infinito poiché capace di produrre illusioni. Si tratta della premessa alla base dell’ar-

gomento dell’infinito artificiale. In sintesi, con tale denominazione Burke indica quel 

caso in cui in un certo fenomeno osservato è rinvenuta un’interna trama fortemente ricor-

siva. L’uniformità ricavabile dalla ripetizione del motivo permette di alludere a una 

 
7 Su questa differenza di posizioni è stata chiarissima Baldine Saint Girons, che pone molta attenzione sul 
concetto di illusione (B. Saint Girons, Fiat Lux. Una filosofia del sublime (1993), trad. it. di C. Calì, R. 
Messori, Aesthetica, Palermo 2002, p. 68).  
8 Sono consapevole della brutalità della sintesi proposta. Non tiene conto dei rapporti trascendentali tra 
intelletto, immaginazione e ragione, né tantomeno della particolare situazione in cui incorrerebbe lo sche-
matismo, costretto dalla ragione ad abbandonare il ricorso ai concetti limitati dell’intelletto per approdare 
all’uso straordinario delle proprie idee. Qui però non era possibile dilungarsi, l’invito allora non può che 
essere quello di rileggere L’Analitica del sublime in I. Kant, Critica del Giudizio (1790), trad. it. di M. 
Marassi, Bompiani, Milano 2004. 



Itinera, N. 28, 2024 191 

ricorsività ulteriore e infinita (al vasto9, nel vocabolario del sublime) rispetto a quella 

osservata nella tessitura sensibile10. Burke, quindi, tiene una scelta nell’ordine dell’im-

manenza, che costringe lo sguardo a restare fermo al sensibile. Non solo, vi è anche una 

forte conseguenza estetica, ossia la legittimità di un sentimento emergente da un’illusione. 

Ammettere l’artificioso non significa affatto tradire la purezza del giudizio estetico, piut-

tosto riconoscerne un più ampio campo di possibilità. Dunque, stando con Burke, due 

elementi fanno da conditio sine qua non per l’emersione di un sentimento tanto grande 

da apparire sproporzionato rispetto al suo correlato oggettivo: il monismo materialista e 

l’accettazione delle possibilità illusorie del sensibile. 

Per provare a chiudere l’indagine dei requisiti utili per realizzare questo disgusto, 

credo possa essere interessante seguire la suggestione dell’accostamento tra quelle che 

credo esserne delle chiare occorrenze. Perciò, in parallelo alle immagini del case study, 

proporrei quelle descritte da Georges Bataille nel suo Le procès de Gilles de Rais11. Nel 

trattare la parabola del maresciallo di Francia, Bataille non può che porre notevole atten-

zione a quelle atrocità che gli valsero una sorta di mitologizzazione in negativo. Sovente 

al nome de Rais veniva associato infatti quello della figura di Barbe bleue, in ragione 

delle sommarie macerazioni di giovani innocenti su cui verté il processo all’ex compagno 

d’armi di Jean d’Arc. È su di un particolare di questo macabro aneddoto che Bataille si 

sofferma: Gilles de Rais era solito sedersi su questi piccoli corpi maciullati e osservarne, 

nel mentre si toccava con fetida lussuria, l’insorgere tragico della morte: «ma ciò che più 

gl’importava non era tanto di godere sessualmente, quanto piuttosto di vedere la morte 

all’opera»12. Lo scandalo di simili efferatezze ancora oggi non può non assillarci poiché 

marchiate dal segno della somma intollerabilità. L’audacia carnefice di Gilles de Rais non 

sta solamente nel rimanere lì fermo a osservare quello che è il rimosso per eccellenza 

 
9 Sul vasto la letteratura non si limita a Burke, ma anche John Dennis, Joseph Addison e John Baillie, tra 
gli altri, ne discorrono. Per una ricostruzione si veda S. H. Monk, Il sublime. Teorie estetiche nell’Inghil-
terra del Settecento (1935), trad. it. di G. Sertoli, Marietti, Genova 1991. Interessante anche il contributo 
di Charles de Saint-Évremont, consultabile non solo nel testo di Monk, ma, sotto una particolare luce che 
lo fa coincidere con lo sperpero (qui interessante per le relazioni possibili con la dépense che presenterò 
più giù), anche in B. Saint Girons, Fiat lux. Una filosofia del sublime, cit., pp. 49-52. 
10 Per approfondire si veda E. Burke, Inchiesta sul Bello e il Sublime (1757), trad. it. di G. Sertoli, G. 
Miglietta, Aesthetica, Milano 2017, p. 98. 
11 In realtà sono molti gli spunti iconografici rinvenibili in Bataille in grado di convergere verso il fenomeno 
indagato. Prediligo qui il caso di Gilles de Rais non solo poiché particolarmente efferato, ma per la ragione 
di condividere, e addirittura amplificare, una certa intollerabilità per le immagini mortuarie. Inoltre, per-
mette in tal modo di meglio inquadrare nella dépense questa intollerabilità. 
12 G. Bataille, Il processo di Gilles de Rais (1959), trad. it. di R. Guidieri, Guanda, Milano 1982, p. 8. 



Itinera, N. 28, 2024 192 

dell’Occidente, ossia la morte, ma bensì nel fatto che al già violato tabù venga aggiunta 

un’ulteriore e decisiva carica di sprezzante ingiustificabilità. I corpi nudi costretti alla 

morte sono quelli di bambini, uccisi per nessuna ragione che non fosse la mera esecuzione 

del delitto. L’intollerabilità aggiuntiva è allora data dallo spettro della dépense, del mas-

simo dispendio improduttivo: sull’altro piatto della bilancia non è posto nulla a fare da 

contrappeso al consumo effettuato. In tal senso si può parlare anche di un consumo auto-

telico che, sospendendo l’interesse all’ottenimento di qualcosa di utile per l’avvenire, re-

sta fermo al presente13. Nel macabro caso di Gilles de Rais si darebbe dépense poiché il 

bambino è un’innocente vita in potenza, anni e anni di futuro e futuribilità, tutti gettati 

alla malora per nulla in cambio. Gilles de Rais quella potenza vitale non fa che consu-

marla tutta e subito, sacrificandola sull’altare della presentificazione e godendo della sua 

deflagrazione: né avvenire né riscatto metaforico. Qui il disgusto trova motivo principe 

di emergere e lacerare lo sguardo: l’abiezione per il rimosso, legata alla intollerabilità 

dello sperpero, nonché all’empatica identificazione non solo col proprio corpo riscoperto 

caduco, ma con quel proprio corpo che fu infante e che non avrebbe potuto essere quel 

che divenne. 

 

3. Transcodificazione filmica 

Ritengo allora che per l’emersione di quel sentimento incommensurabile di disgusto, as-

sieme al monismo materialista e all’illusorietà sensibile, vada soddisfatto anche il requi-

sito della dépense. Tutte condizioni che vengono realizzate proprio da Brakhage in The 

Act of Seeing with One’s Own Eyes. Per sostenere tale tesi, è allora importante provare a 

illustrare il modo in cui si svolga tale operazione nella transcodificazione filmica; comin-

cerei allora proprio dall’ultima tra le condizioni riportate. Difatti, non credo abbia bisogno 

di particolari chiarimenti il rinvenimento della dépense, identificabile già solamente 

nell’oggetto stesso d’indagine del film: le autopsie. Oltre a questa banale constatazione, 

vi è un altro elemento di ordine stilistico in grado di rendere manifesta la realizzazione di 

tale condizione. Nella parte iniziale del film, quella che in realtà ricopre per la mia tesi 

un ruolo solo marginale, Brakhage privilegia l’osservazione, con insistenti primissimi 

piani, delle mani dei medici. Sotto la loro manipolazione il corpo viene rigirato e 

 
13 Si veda a tal proposito la celebre trattazione che di tale concetto, rendendolo celebre, ne ha fatto Bataille 
in G. Bataille, La parte maledetta preceduto da La nozione di dépense (1967), trad. it. di F. Serna, Bollati 
Boringhieri, Torino 2018. 



Itinera, N. 28, 2024 193 

disarticolato in posture utili solo all’incisione della carne14. Insomma, le mani quasi ese-

guono un anti-rituale magico in grado di dissacrare il corpo, riconducendolo in uno stato 

di cosa tra le cose. Tale cosalizzazione rende manifesta la caduta di un privilegio tipica-

mente antropico, quello di poter sperare di assistere a un futuro, sia questo immanente o 

trascendente. Presentificazione e mortificazione coincidono così nella dépense, lasciando 

irrisolta la ragione sulla scelta di registrare queste immagini. 

Per quanto riguarda le altre due condizioni, monismo e illusorietà, Brakhage vi per-

viene attraverso il ricorso a una panoplia stilistica atta a imbastire, per mezzo di enume-

razioni visive molto articolate, un’estetica del dettaglio15. La macchina a mano è senz’al-

tro il primo tra gli stilemi riscontrabili. Questa indugia morbosamente tra le pieghe della 

carne e le viscere interstiziali, correndo da un dettaglio all’altro, a sembrare come se quel 

tremolio, che dalla mano si trasferisce all’apparecchio, faccia da sintomo per un occhio 

catturato dalle mille occorrenze truculente fino quasi alle convulsioni muscolari. Assom-

mando a questa inquadratura così instabile un montaggio tanto sincopato da celare talune 

immagini entro un’esposizione minima che ne inibisce la contemplazione, la sequenzia-

lità di dettagli che si susseguono si fa esponenziale. Una frammentazione della carne tanto 

infinitesimale da riprodurre nel rappresentato la caratteristica discontinuità intrinseca 

all’immagine cinematografica16. Un’altra trovata stilistica al servizio degli stessi interessi 

espressivi è quella della focalizzazione alternata delle lenti (in un gioco di perdita e messa 

a fuoco), attraverso cui le immagini, nonché i loro limiti, vengono sfumati, enfatizzan-

done il carattere di inquadrature-vestigia alludenti a un’ulteriorità che le completi. Ep-

pure, la scelta più significativa è il ricorso a ben sette pellicole differenti per temperatura 

di colorazione e con una specifica trama granulare17. Questa soluzione ha permesso a 

Brakhage di creare uno spettro cromatico in grado di fluidificare la manipolazione delle 

sfumature di colore, esaltando il richiamo allusivo nel costante rinnovarsi della serie di 

 
14 Una disarticolazione del corpo che può ricordare formalmente, seppur con tutt’altri intenti, la dissezione 
operata da Fernand Léger nel suo Ballet Mécanique (1924, 19’). 
15 Per una bibliografia minima sull’estetica del dettaglio si vedano almeno: N. Schor, Reading in Detail. 
Aesthetics and the Feminine, Routledge, London 2007; D. Arasse, Il Dettaglio. La pittura vista da vicino 
(1992), trad. it. di A. Pino, il Saggiatore, Milano 2007. 
16 Si può forse sostenere che qui Brakhage riprenda una riflessione sull’ontologia dell’immagine cinemato-
grafica molto frequente all’interno del mondo delle sperimentazioni: un’immagine come vestigia, che al-
lontana l’esaustività totalizzante della singola inquadratura. Si veda a tal proposito il dialogo Interview with 
Peter Kubelka tra Peter Kubelka e Jonas Mekas in cui il cineasta austriaco parla anche di Stan Brakhage, 
in P. Gidal (ed. by), Structural Film Anthology, British Film Institute, London 1976. 
17 A tal proposito si veda F. Miller, Stan Brakhage’s Autopsy: The Act of seeing with One’s Own Eyes, in 
“Journal of Film and Video”, 70/2, 2018, pp. 46-55. 



Itinera, N. 28, 2024 194 

dettagli. Le inquadrature sequenziano così una moltitudine frammentaria tenuta assieme 

da una relazione di alta somiglianza, senza mai sfociare nell’identità ma mantenendo, 

grazie alla variabilità dell’intorno cromatico ottenuto, una differenziazione complessa e 

raffinata18. Vi è dunque il margine necessario per distinguere le inquadrature, che però 

continuano a intrecciarsi in un ricamo di mutua somiglianza: da qui la sineddoche estetica 

che indica il vasto, l’infinito artificiale, come germinazione della carne. 

 

4. Cosa fare col disgusto: verso l’iconismo 

Avendo illustrato il modo in cui Brakhage soddisfa cinematograficamente le condizioni 

per l’emersione di un disgusto parossistico, è adesso importante provare a dare una spie-

gazione sul perché del ricorso a tale categoria estetica e rispondere alla seguente do-

manda: che funzione espressiva ha questo disgusto nel film di Brakhage? In apertura 

avevo descritto il film come mera ripresa di alcune autopsie, ponendo in tal modo una 

sorta di diniego alla sussunzione interpretativa di queste immagini sotto le più canoniche 

ipotesi della narrazione, del documentario e del film-saggio: credo sia allora il caso di dar 

ragione di quel diniego. Cominciando con l’analisi dell’ultima tra queste, risulta forse 

quasi superfluo dilungarsi. Difatti, se pensiamo alla formula tipica del film-saggio nel 

modo in cui quello che forse ne è il suo più celebre esponente, Chris Marker, vi è ricorso, 

la distanza appare lampante: poiché muto, non vi è neanche alcun testo letto in voice off, 

quindi alcun argomento che, in sovrapposizione o intrecciandosi intermedialmente con le 

immagini19, si sviluppa a sostegno di una tesi. Credo sia ugualmente pacifico far cadere 

l’ipotesi di una possibile interpretazione narrativa, a meno che non si voglia ricorrere a 

delle definizioni molto minime di narrazione sotto cui però rientrerebbe un po’ di tutto, 

anche la stessa struttura fotogrammatica della prassi filmica20. Senza dubbio, è invece 

l’ipotesi interpretativa del documentario quella che richiede qualche ulteriore chiarimento 

 
18 Sulla ricchezza dello spettro cromatico, si veda R. B. Elder, The Films of Stan Brakhage in the American 
Tradition of Ezra Pound, Gertrude Stein, and Charles Olson, Wilfred Laurier University Press, Ontario 
1998, p. 399. 
19 Lettre de Sibérie (1958, 75’) è un esempio molto indovinato a tal proposito. Non solo perché instaura una 
particolare dialettica con il reportage (e quindi col documentario) o con delle brevi sequenze animate, per 
cui la tesi saggistica usa tali immagini da supporto; ma in aggiunta riesce ad articolare una sorta di meta-
tesi, ulteriore rispetto a quella che abbraccia il resto del film. Il riferimento è alla celebre scena di Iakoutsk, 
in cui Marker sceglie di descrivere le stesse immagini per tre volte, al fine di dimostrare il potere manipo-
lativo delle parole sull’immagine.  
20 Il riferimento è ovviamente ad André Gaudreault che nell’affrontare la questione della narrazione nei 
film, scandaglia il tema sino alle sue più estreme conseguenze. Si veda A. Gaudreault, Dal letterario al 
filmico. Sistema del racconto (1988), trad. it. di D. Buzzolan, Lindau, Torino 2021, pp. 54-61. 



Itinera, N. 28, 2024 195 

circa la sua inattendibilità. Del resto, l’oggetto d’indagine è tanto peculiare che da solo 

potrebbe giustificare un film intero. Eppure, un documentario comunque tende a mante-

nere una certa sobrietà visiva. The Act of Seeing with One’s Own Eyes, invece, ricorre a 

un’eterogenea e mai celata manipolazione dell’immagine che mal si sposa con una mise 

en scène asintoticamente oggettiva che tipicamente è quella del documentario. Se non 

bastasse questa demarcazione stilistica, troppo sbrigativa e che senza dubbio porge il 

fianco alla sempre cospicua schiera di eccezioni, potrebbe allora fare da prova a supporto 

della mia tesi la totale discontinuità che un documentario avrebbe in rapporto alla restante 

filmografia di Brakhage, connotata interamente da un certo intimismo21. Sono d’altronde 

ben consapevole tanto che basterebbe giocare con le definizioni per invalidare la mia tesi, 

quanto che, al contrario, non verrebbe legittimata neanche per mezzo di un richiamo alla 

poetica esplicitamente espressa dall’autore22. Perciò ritengo che si possa esaurire la fac-

cenda a una questione di posizionamento. A mio avviso, per le ragioni presentate, il film 

non offre sufficienti ganci per poter sostenere un’interpretazione documentaristica, e 

quindi, con quella narrativa e quella saggistica, cadrebbero tutte le ipotesi interpretative 

analizzate. 

Stando così le cose, verrebbe riaffermato il segno della dépense sotto cui sosterebbe la 

mortalità chiamata in causa da Brakhage: senza perché, spuria, tirata fuori da ogni possi-

bile interpretazione metaforizzante, e così, in ultimo, anche dissacrante quel fatidico ri-

mosso funereo. Ora, proprio questa a-finalità ci permette di prendere in considerazione 

un’ultima e piuttosto utile osservazione contro-argomentativa prima di dare risposta al 

quesito circa la funzione espressiva del disgusto nel film. Si potrebbe ben dire infatti che 

il disgusto, parafrasando un proverbiale detto, starebbe negli occhi di chi guarda, e quindi 

che per il medico all’opera nell’autopsia non si possa verificare un’insorgenza di disgusto 

tanto profonda quanto quella incommensurabile che abbiamo indicato. Un’osservazione 

 
21 Su questo punto concordo con la tesi di Bruce Elder (per quanto nell’analisi globale del film prenda una 
direzione divergente dalla mia: laddove per lui la manipolazione è finalizzata a un’astrazione capace di 
aumentare la distanza con l’oggetto ripreso, nel mio caso, come lo presenterò più sotto, l’obiettivo sarebbe 
di annullare ogni distanza) e a cui rimando nuovamente: R. B. Elder, The Films of Stan Brakhage in the 
American Tradition of Ezra Pound, Gertrude Stein, and Charles Olson, cit.  
22 Sostengo infatti la tesi per cui un’opera, quando resa disponibile alla fruizione, perda qualsiasi unicità 
interpretativa (anche fosse quella dichiarata dal suo stesso autore) in favore di una negoziazione intersog-
gettiva in cui il significato, mobile e non fisso, non risulta da altro che da una seduzione retorica in grado 
di convincere la maggioranza dei parlanti (maggioranza per giunta neanche meramente quantitativa, poiché 
le voci partecipanti all’agone intersoggettivo per l’attribuzione del significato pesano diversamente per le 
più svariate ragioni, sociali su tutte). 



Itinera, N. 28, 2024 196 

questa tanto pertinente che mi aiuterà invero a sostenere la tesi che vado argomentando. 

In primis, è chiaro che la somministrazione abituale di tali immagini possa lenirne l’ef-

fetto, ma ciò rende ancor più evidente il carattere di straordinarietà delle stesse più volte 

sottolineato. Difatti, i medici si può ben dire che siano un ristretto gruppo rispetto alla 

totalità degli spettatori, e che solo questa esigua minoranza “goda del privilegio” di os-

servare frequentemente immagini dalla così esigua rappresentanza. Già ciò sarebbe ele-

mento a conferma e non in contrasto rispetto quanto sto sostenendo (poiché troverebbe 

solo nell’eccezionalità uno sguardo invalidante), l’esempio in questione è però fecondo 

anche se preso da un altro fronte. Consideriamo infatti quale sia lo sguardo del medico 

che svolge l’autopsia. Si può senz’altro sostenere che sia e mosso da un fine (l’autopsia 

appunto) e che, in ragione di ciò, guardi al corpo esangue attraverso la rete codificata e 

codificante (si legga anche “interpretativa”) della tecnica. La τέχνη è difatti una cono-

scenza in grado di determinare una prassi comportamentale altamente qualificata; per fare 

ciò influenza epistemologicamente la visione del fenomeno che il soggetto ha di fronte e 

sul quale è chiamata a operare. Lo sguardo del medico, proprio perché forte di τέχνη, è in 

grado di bucare l’immagine, di stratificarla, in altri termini di significarla. Con lo sguardo 

profuso di τέχνη vige una condizione di normalità ove la regola aurea della semiotica 

resta salda: non esiste segno che non rimandi ad altri. Il caso contrario, di sospensione 

della validità della legge semiotica, in teoria non dovrebbe potersi dare, si potrebbe so-

stenere che siamo in un certo qual senso fatti di segni e che non esista via d’uscita dalla 

partecipazione alla semiosi infinita, ergo: ogni sguardo è sempre interpretazione. Eppure, 

la sospensione della legge semiotica è proprio ciò che, almeno apparentemente, avver-

rebbe con le immagini proposte da Brakhage. Se ogni interpretazione testuale (narrativa, 

documentaria, saggistica) ed extra-testuale (τέχνη dell’occhio clinico) cade, dinnanzi ai 

nostri occhi non resta che il mero cruore a suscitare un violento sentimento di disgusto. È 

la radicalità evocata dall’enumerazione e omogenizzazione visiva, ossia l’allusione al va-

sto come incognita rimossa e intollerabile, che costringe lo sguardo a rimanere paralizzato 

su quell’ammasso disarticolato e decuplicato di lembi macerati: un’iconismo23. Tale 

 
23 Andrebbe in realtà complicata questa attribuzione semiotica. Icona, nella tripartizione fornita da Charles 
Sanders Peirce, «è un representamen che svolge la sua funzione di representamen in virtù di un carattere 
che possiede in se stessa e che possiederebbe allo stesso modo anche se il suo oggetto non esistesse» (C. S. 
Peirce, Difesa delle categorie, in id., Scritti scelti, trad. it. di G. Maddalena, Mondadori, Milano 2009, p. 
471). Potremmo allora sostenere che icona è quel segno che si esaurisce in sé, ossia che nel rimando tipico 
della funzione semiotica, rinvia in ultima istanza sempre a sé stessa. Si potrebbe però a ragione sostenere 



Itinera, N. 28, 2024 197 

cortocircuito semiotico è il piano che Brakhage mira a imbastire ricorrendo all’esaustività 

totalizzante del disgusto24. L’anelito batailleano, questa volta presente sin da Documents, 

torna come abbassamento verso l’informe, ossia come pratica di de-significazione, di pri-

vazione a priori di ogni trasposizione metaforica25. Il ricorso al disgusto è una scelta stret-

tamente estetica finalizzata a dare enfasi alla presentificazione dell’immagine in quanto 

tale, per non far scivolar via lo sguardo nei mille rivoli interpretativi percorribili. Costretto 

dallo shock di una visione tanto straordinariamente terribile, l’occhio non è in grado di 

perforare l’immagine. Il sentimento così violento impedisce allo sguardo ogni sorta di 

riempimento significativo. Diversamente da quanto avviene se armato di un’ipotesi di 

lettura o di τέχνη, lo sguardo nudo non buca l’immagine, anzi, viceversa ne è bucato. 

L’occhio che corre via al momento stesso in cui si posa sull’oggetto visto, rendendolo 

segno e percorrendo la catena interpretativa di segno in segno, è ora paralizzato, costretto 

a restare bloccato su quella stessa crudissima immagine-evento26. È questa che infatti lo 

buca, lo affetta costringendolo a ripiegarsi. Il disgusto lancinante annichilisce il potere 

dello sguardo, svuotandolo, e, proprio per questo, riempiendolo. Emendato da ogni tra-

sfigurazione possibile, è allora finalmente nudo, diafano: ogni opacità è rimossa affinché 

l’occhio accolga invece che striare, e così respingere, ciò che vede. 

 
in accordo con André Bazin che il segno cinematografico, almeno quando analogico, sia un’impronta in 
quanto impressione della luce sulla pellicola (si veda A. Bazin, Ontologia dell’immagine fotografica, in A. 
Bazin, Che cos’è il cinema? (1958), trad. it. di A. Aprà, Garzanti, Milano 2000, pp. 3-10). E un’impronta, 
nella tripartizione peirciana, è da qualificarsi piuttosto come indice che non come icona. In realtà è proprio 
questo il gioco che prova a fare Brakhage, alludere all’icona per mezzo dell’indice. Anche Umberto Eco 
sosteneva che il segno cinematografico sia un’impronta, per quanto in movimento; e come ogni impronta, 
notava che i caratteri generali tendono a prendere il sopravvento su quelli specifici (si veda U. Eco, Sugli 
Specchi e altri saggi, Bompiani, Milano 2015, pp. 45-46). L’anelito di Brakhage all’iconismo gioca con 
questa ambiguità, rimarcando, col sopravvento dei caratteri generali, le dinamiche dell’infinito artificiale: 
il generale è carne qualsiasi, ma secondo attribuzione di vastità. 
24 Si potrebbe far notare che tra le ipotesi interpretative extra-testuali resterebbe sempre anche il biografi-
smo: la propria esperienza di vita come ricettacolo interpretativo. Del resto, però la tesi che sto qui soste-
nendo è che Brakhage aneli a un tale sentimento di disgusto che saturi le vie di fuga, ossia che cerchi di 
creare le condizioni per escludere anche il biografismo. Che ci riesca, anche solo parzialmente, è argomento 
dibattibile, ma qui mi interessa dimostrare che costruisca l’opera per tale fine.  
25 Sotto Documents, Bataille riunì i dissidenti al surrealismo di André Breton. Questi, infatti, coglievano 
nel movimento la reiterazione di un modello artistico della sublimazione che andava attaccato per poterne 
favorire uno alternativo a ogni trasposizione idealista. Per i concetti di informe e di trasposizione, si veda 
la voce Informe nel Dizionario critico e l’articolo Lo spirito moderno e il gioco delle trasposizioni, entrambi 
in G. Bataille, Documents (1929-1930), trad. it. di S. Finzi, Edizioni Dedalo, Bari 2009. 
26 Non posso trattare qui il concetto di evento, si consideri solamente che il riferimento è all’accezione 
deleuziana che lo individua come esteriorità inintelligibile poiché sempre a cavallo «tra-due-ambienti» (F. 
Zourabichvili, Deleuze. Una filosofia dell’evento (1994), trad. it. di F. Agostini, Ombre Corte, Verona 1998, 
p. 76) da intendersi come luoghi epistemologici che vanno sostituendosi. Si vedano G. Deleuze, F. Guattari, 
Che cos’è la filosofia? (1991), trad. it. di A. De Lorenzis, Einaudi, Torino 1996; F. Zourabichvili, Deleuze. 
Una filosofia dell’evento (1994), trad. it. di F. Agostini, Ombre Corte, Verona 1998. 



Itinera, N. 28, 2024 198 

 

5. Da distanza a distacco: risemantizzare, un’operazione 

Si potrebbe pensare di reintegrare questo disgusto entro la cornice del sublime richiamata 

in apertura. Da manuale burkeiano, allora, potrebbe risolversi in una dissolvenza del di-

spiacere, quella del delight. In The Act of Seeing with One’s Own Eyes, seguendo tale 

ipotesi, si compirebbe la parabola del sublime privilegiando quello stesso organo che tra-

dizionalmente lo descrive pienamente: l’occhio. Pienamente: anche quindi in quella presa 

di distanza, quella lontananza dal pericolo di lucreziana memoria27 cui tanta enfasi è stata 

posta da Burke28. Ma è proprio su questo punto a venir meno la possibile complicità col 

sublime. Nel film di Brakhage ha luogo una risemantizzazione in chiave maieutica di tale 

distacco, di tutt’altra natura non solo rispetto a quello emergente dall’approccio semiotico 

discusso poc’anzi, ma anche rispetto al distacco sublime. Per quanto riguarda quello se-

miotico, il distacco è tra lo sguardo interpretante e la presenza dell’immagine, ed è strut-

turale: lo sguardo che cade su un segno è da questo subito rimandato a un altro. Il distacco 

dello sguardo sublime è invece quello esaurito da una funzione salvifica, per via di una 

lontananza che in Burke premia l’autoconservazione, mentre nella tradizione che va dallo 

Pseudo-Longino fino a Kant si risolve con l’elevazione sovrasensibile. Lo sguardo 

all’opera in The Act of Seeing with One’s Own Eyes, invece, cova dentro tale distacco, 

alimentato dal presenziare obbligatamente innanzi all’iconismo del disgusto. Si tratta al-

lora di un distacco emancipatorio, salvifico ma non rassicurante, che accetta fino in fondo 

la miserabilità della creatura che siamo, aprendo una crepa nel solido castello dell’io. 

Questo perde per un’istante epifanico il privilegio di Cosa, lasciando cadere la maiuscola 

e abbassandosi a cosa pari a tutte le altre. Un distacco che, per le modalità di emersione, 

non è dissimile da quello zen29. L’Aum come uscita dal linguaggio è anche ricerca della 

 
27 Il riferimento è ovviamente all’immagine presentata nel secondo libro del De rerum natura (T. C. Lucre-
zio, De rerum natura, trad. it. di A. Fellin, UTET, Novara 2012), ma ne è centrale la trattazione fattane in H. 
Blumenberg, Naufragio con spettatore. Paradigma di una metafora dell’estetica (2001), trad. it. di F. Ri-
gotti, il Mulino, Bologna 2001. 
28 Almeno nella Parte Seconda dell’Enquiry. Vi sarebbe invece una diversa interpretazione possibile del 
sublime burkeano seguendo le indicazioni che Giuseppe Sertoli dà nell’Introduzione italiana al testo, pri-
vilegiando contro la seconda, la Parte Quarta dell’opera (si veda G. Sertoli, Introduzione, in E. Burke, 
Inchiesta sul Bello e il Sublime, cit.). Pur condividendo la tesi di Sertoli, qui preferiamo riferirci al Burke 
più proverbiale, inteso come campione della tipizzazione per sineddoche del sublime. 
29 Interessante è la rappresentazione data del distacco buddhista da Toshio Matsumoto nel suo Shura (1971, 
134’). Le emblematiche immagini finali, di liberazione zen, coincidono con l’acme di una parabola del 
ronin protagonista all’insegna della vendetta. Matsumoto ricorre così al meno zen dei sentimenti per rimuo-
vere gli abiti misticheggianti e inserire la pratica meditativa laddove è più urgente: è nell’inferno delle 
passioni quotidiane, e non nell’altrove isolato di un tempio sperduto, che lo zen è prassi preziosa (a tal 



Itinera, N. 28, 2024 199 

percezione delle cose del mondo solo in quanto tali. Svuotando l’io, de-interiorizzando il 

soggetto, che smette di essere qualcuno, viene rinvenuta la possibilità di farsi Aperto, 

ossia di rimanere nelle cose caduche, ammettendole ospitalmente, senza preventivo ri-

corso a una domesticazione predatoria dell’io30. L’anelito è alla medesima utopia anti-

semiotica: l’io svuotato, depauperato e ridotto al minimo, è l’io trascendentale; quindi, 

stando con la trasposizione semiotica, diremmo che è l’interpretante a venir eliso. La 

risemantizzazione del distacco si accompagna così a un suo riposizionamento topogra-

fico. Non più tra l’occhio e l’immagine, bensì rilocato internamente al primo dei poli della 

precedente geometria scopica: il distacco ora si frappone tra l’occhio e la sua stessa stria-

tura epistemologica, tra il globulo oculare e l’automatismo della significazione. In The 

Act of Seeing with One’s Own Eyes il terribile disgusto è funzionale a un iconismo che fa 

da viatico d’iniziazione per una praxis emancipatoria. Un’esperienza da attraversare in 

grado di denobilitare l’umano che teniamo in palmo di mano, e derubricarlo, derubrican-

doci, in quel basso materialismo31 batailleano che permette di vedersi come rovina tra le 

rovine. Qui c’è tutta la portata poetica dell’operazione di Brakhage: mettere a nudo l’oc-

chio, costringerlo a guardare davvero, seppur solo tramite l’illusione del dispiacere. No-

men omen: guardare with one’s own eyes, solo con i propri occhi. Con quella proprietà 

fatalmente unica e immancabilmente perduta. Una dotazione, quella dell’occhio vergine, 

senza più alcuna possibilità di applicazione. 

Pur battendo il terreno dell’utopia, ossia di un’improbabile e al più effimera uscita dal 

linguaggio, quella di Brakhage è apprezzabile in primis poiché, più che un’opera, è da 

considerarsi un’operazione bifronte. Tanto come realizzazione cinematografica ed este-

tica di una prassi, quanto come violento invito all’adesione partecipativa dello spettatore. 

 
proposito si veda T. Nath Han, Nulla da cercare. Un commento alla raccolta di Linji (2007), trad. it. di A. 
Bernabini, C. Munzi, Astrolabio, Roma 2010, p. 157). 
30 Ho deciso di ricorrere al buddhismo zen come sorta di analogon, per tale ragione non mi sono dilungato 
molto. Ad ogni modo il vocabolario a cui mi sono attenuto è in parte quello di Byung-Chul Han che fa 
dialogare la filosofia occidentale col buddhismo (B.-C. Han, Filosofia del buddhismo zen (2002), trad. it. 
di V. Tamaro, nottetempo, Milano 2018), in parte al commento di Thich Nhat Hanh a Linji (T. Nath Hanh, 
Nulla da cercare. Un commento alla Raccola di Linji, cit.). Va inoltre rammentata l’importanza del budd-
hismo nell’avanguardia statunitense tout court dei ‘60, un’influenza che si fece sentire anche nel New Ame-
rican Cinema (per l’influenza del buddhismo sull’avanguardia americana, si veda: E. Pearlman, Nothing & 
Everything. The Influence of Buddhism on the American Avant-Garde 1942-1962, Evolver Editions, Berke-
ley 2012; circa lo specifico cinematografico e Brakhage, si veda: J. Remes, Absence in Cinema. The Art of 
Showing Nothing, Columbia University Press, New York 2020). Testimonianza principale credo resti il 
lavoro di Jordan Belson (es. Samadhi, 1967, 6’), a riguardo si consulti: G. Youngblood, Expended Cinema 
(1970), trad. it. di P. L. Capucci, S. Fadda, CLUEB, Bologna 2013, pp. 119-138. 
31 Si veda Il basso materialismo e la gnosi, sempre in G. Bataille, Documents, cit., pp. 93-103. 



Itinera, N. 28, 2024 200 

La sperimentazione cinematografica di Brakhage giunge a un utilizzo originale del disgu-

sto, capace di farne primo atto e conditio sine qua non per emancipare, attraverso l’ico-

nismo conquistato, e il cinema da un conformismo immaginativo e lo spettatore da un 

automatismo epistemologico. Lo schermo in tal modo può dirsi, con un gioco di parole, 

(im)mediatore tra film e spettatore, poiché viene meno la distanza medianica. Al suo posto 

un piano d’immanenza32, mancante di qualsivoglia vertice trascendente in cui porre il 

punto privilegiato di visione. Quest’ultimo collassa portando a coincidere osservatore e 

osservato, sguardo e schermo, in quel richiamo allo svuotamento zen che inibisce il mar-

chio dell’io sulle cose, smentendone il presunto privilegio rispetto a esse33. I propri occhi 

richiamati da Brakhage sono perciò quelli ospitali e de-striati: il distacco epistemologico 

coincide con l’annullamento della distanza mediale. 

 
32 Si veda F. Zourabichvili, Deleuze. Una filosofia dell’evento, cit., pp. 45-49, 67. 
33 Ivi, p. 37. 


