
Facing One’s Own Rubble, Reborn from Ruin 
Nihilistic Disgust in Michael Haneke’s Cinema 

 

 

Vincenzo Altobelli 

vincenzo.altobelli@uniroma3.it 

 

 

The essay discusses the workings of disgust in Michael Haneke’s cinema. Beginning with 
major philosophical and psychoanalytic reflections and through innovative contemporary 
consideration, the categories of disgust in the director’s films are examined, taking as 
examples the most exemplary films in this regard and especially those that propose an 
idea of disgust as a mechanism for distancing the viewer and reflecting on contemporary 
nihilism. 
 
Keywords: Contemporary Cinema, Philosophy, Psychoanalysis, Nihilism, Spectatorship 



 

Itinera, N. 28, 2024 228 

Dinanzi alle proprie macerie, rinati dalla rovina 
Il disgusto nichilista nel cinema di Michael Haneke 

 

 

Vincenzo Altobelli 

vincenzo.altobelli@uniroma3.it 

 

 
L’audacia temeraria, la lunga diffidenza, il crudele no, il disgusto, 

l’incidere nella vita, – come raramente tutto questo si riunisce! 

È da tali germi però – che nasce la verità. 

(F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra) 

 

1. Un girotondo infinito di domande 

Il disgusto nichilista1 del tipico soggetto moderno, colui che (non) agisce nell’oggi-

giorno, non può essere ridotto a una patologia individuale. Anche supponendo che la vio-

lenza dell’uomo - ovvero l’atteggiamento con cui il soggetto risponde primariamente 

nello scontro con la realtà - sia generata dal riscatto impossibile dell’uno e si configuri 

come la risposta del singolo al fallimento che lo riguarda, è proprio il carattere generale 

e non esclusivo della debacle a poter rinvigorire l’uomo: la tragedia lo avvicina all’altro, 

condividendo il suo fallimento che come lui lo affligge. 

Se il versante benefico della sconfitta da un lato può apparire all’uomo comprendendo 

la non esclusività della propria tragedia, dall’altro non può essere rinvenuto in un luogo 

dove i caratteri del tragico vengono anestetizzati, lì dove la possibilità stessa di elaborare 

la tragedia sembra preclusa a causa di una visione sobria della storia, del fatto e dell’im-

magine tragica stessa. Il cinema di Michael Haneke è la messinscena di quest’interdizione 

e la sua filmografia il posto di un’unica, bellissima catastrofe che continua ad accumulare 

silenziosamente rovine su rovine e mai una mera, fragorosa successione di eventi nefasti. 

 
1 In Nietzsche il disgusto nichilista è uno degli atteggiamenti propri dell’individuo portatore di uno spirito 
di gravità. In contrasto con lo spirito di leggerezza, proprio degli uomini che vivono per affermare la vita, 
lo spirito di gravità è una pesantezza debilitante segnata dall'inerzia e che esiste per negare l’esistenza. Vedi 
F. Nietzsche, Così parlo Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno (1883-1885), trad. it. di M. Montinari, 
Adelphi, Milano 1986. 



 

Itinera, N. 28, 2024 229 

Tuttavia, prima di finire travolto dalla rovina e venir arruolato nella messinscena tragica 

dell’esistenza, l’uomo può rispondere al nichilismo che lo ammanta. 

Di prima intenzione si potrebbe pensare che l’arte – il meccanismo di sublimazione 

per eccellenza – debba essere esclusa nell’esplorazione delle vie di fuga dall’impasse ni-

chilista. La bellezza e i caratteri di gradevolezza del bello propriamente detto non parreb-

bero fatti per garantire la sopravvivenza al crollo di qualsivoglia valore causato dal nichi-

lismo. Ciononostante, Simon Critchley e Jamieson Webster hanno trovato un uso per 

l’arte in tal senso, ricollocandola nel novero delle soluzioni possibili dell’impasse. Nella 

rilettura psicoanalitica che i due autori fanno dell’Amleto shakespeariano, la grazia salvi-

fica dell’estetica contemporanea risiede nella sua tendenza verso una de-sublimazione 

«che tenta di adombrare il mostruoso, l’incontenibile, l’inconciliato e ciò che è insoppor-

tabile nella nostra esperienza della realtà»2. La violenza dell’arte (desublimata) fa da spec-

chio al Vero, aiuta a riflettere sulla violenza del Reale. Nell’era del nichilismo – l’oggi, 

evidentemente -, quando non c’è più alcun desiderio di cui parlare, il disgusto determi-

nato da una rappresentazione artistica - anche cinematografica - può funzionare come 

suo sostituto, insieme a tutta l’estetica dell’indignazione: invece della lacaniana impossi-

bilità per l’uomo di rinunciare al proprio desiderio, l’arte pare esortare a non privarsi del 

proprio disgusto. 

La perdita del desiderio, costituente precipua dell’atteggiamento nichilista, è perfetta-

mente incarnata dall’arte cinematografica di Haneke e dalla sua idea-cinema. Il mondo (e 

il tempo) delle narrazioni filmate dal regista pare teatro di catastrofe, perché vengono 

annientate le articolazioni del desiderio e viene fatto sparire quel perno magico tra cono-

scenza (del personaggio e dello spettatore) e azione (i fatti della trama). La tragedia in-

scenata viene mitigata dalla bellezza estetica, formale e compositiva della regia che, as-

sopendo il trauma vissuto dai personaggi e dagli spettatori, finisce per negare l’elabora-

zione degli accadimenti e riattiva l’impasse nichilista. Tuttavia, in Haneke la pulsione 

umana non è smarrita, non la si perde (né la si ritrova) e non si reifica negli spazi della 

vicenda come se fosse un artefatto fuori posto da ricondurre alla giusta collocazione me-

diante le fatiche della storia. La sua assenza equivale alla perdita di significato attribuito 

agli oggetti (persone, cose, idee) che rendevano la vita degna di essere vissuta; e, dal 

 
2 S. Critchley, J. Webster, Stay, Illusion! The Hamlet Doctrine, Pantheon, New York 2013, p. 58 (trad. mia).  



 

Itinera, N. 28, 2024 230 

momento che in Haneke la reificazione è sempre totale, venendo meno il significato 

dell’oggetto, per l’uomo sparisce pure il significato del mondo intero.  

Il problema è che i personaggi cercano nei posti sbagliati, tra le macerie di un signifi-

cato divenuto obsoleto con l’avvento del nichilismo. Se qualcosa di buono scaturisce 

dall’atteggiamento nichilista, questo è proprio la deflazione dei valori gerarchici, metafi-

sici o sociali; quelli in nome dei quali il desiderio poteva essere precedentemente legitti-

mato. Se dunque il desiderio non può vedersi rianimato attraverso l’affermazione dei suoi 

legami con gli altri e con l’attorno (il crollo del significato oggettuale e l’impossibile 

ricollocazione delle cose nel mondo), nell’opera del regista una politica del disgusto non 

estranea alla de-sublimazione estetica sembrerebbe molto più opportuna di una nostalgica 

resurrezione del desiderio. 

Pur non rispondendo direttamente a questo quesito, Critchley e Webster spieghereb-

bero il declino del desiderio riferendosi all’eccesso di conoscenza che disabilita l’azione. 

In Haneke conosciamo fin dall’inizio l’orribile verità del reale; le immagini fisse, prolun-

gate e nitide ci informano di tutto, ma il senso non è comunque compreso nella visione. 

Propria della contemporaneità, una simile eccedenza della chiarezza nell’immagine sta al 

centro della «dialettica corrosiva di conoscenza e azione»3. A sua volta, la politica del 

disgusto desublimerebbe l’amaro malcontento per il presente, unito alla rassegnazione di 

fronte al futuro, con movimenti (storici, politici, sociali) sempre al bivio: da un lato la 

speranza appropriata ai soggetti del desiderio, dall’altro l’indignazione e il disgusto adatti 

alla sorte dei nichilisti. 

 Il nichilismo, ovviamente, viene inscenato da Haneke in diverse accezioni: la sua ver-

sione più profonda non è politica ma morale e il suo principale responsabile non è il per-

sonaggio bensì lo spettatore. L’immagine - si diceva - è perfettamente leggibile, ma è 

sempre privata di un’eziologia. Perché accade ciò che chiaramente si vede? Perché si 

guarda ciò che accade? O, all’estremo delle conseguenze, perché si desidera vedere ciò 

che accade insensatamente? Mediante un sofisticato lavoro di regia della responsabiliz-

zazione, la colpa trasborda dall’immagine allo sguardo, passa dall’artefice al suo fruitore: 

nei lavori del regista il disgusto appartiene al personaggio e quindi alla finzione, ma la 

sua sensazione (provare disgusto) è unicamente imputabile allo spettatore e perciò è reale, 

«tanto che - scrive Fabrizio Fogliato - i due piani sono inesorabilmente destinati a 

 
3 Ivi., p. 62 (trad. mia). 



 

Itinera, N. 28, 2024 231 

confondersi spiazzando e irritando continuamente chi guarda»4. A generarla è il rifiuto da 

parte di chi guarda della perdita di controllo su ciò che accade, del venir meno del senso 

e della catastrofe del significato, di qualsiasi capacità da parte nostra di predire il futuro 

e di rivendicare il potere di prevedere il corso degli eventi. In balia di una simile apoca-

lisse, costretto a empatizzare con lo schermo, lo spettatore hanekiano incarna sia la pas-

sività estrema levinasiana5 sia l’apertura all’Altro lacaniana6, ma finisce per capitolare di 

fronte all’ascesa della tecnocrazia: l’uomo desidera guardare l’immagine, ma viene do-

minato da essa. 

Haneke pone lo spettatore di fronte a quel bivio obbligandolo a scegliere una direzione, 

che sia quella della speranza o quella del disgusto, del desiderio o del nichilismo. La 

relazione con l’immagine e con ciò che vi accade può essere mappata su un continuum 

che si estende tra il suo controllo assoluto e la pura rassegnazione alla perdita di quel 

controllo: nell’opacità della trama vengono ancora contenuti tutti gli esiti possibili e i 

futuri più desiderabili, avvicendati in altri più disgustosi. Lo spettatore recupera i cascami 

del significato, rimette insieme i brandelli dei perché, sbrogliando il senso e confezio-

nando una spiegazione sempre opinabile dell’accaduto. La verità non ha attraversato i 

confini della finzione e non è giunta a chi ha guardato: ma la sensazione sì, il disgusto 

forse e una reazione al nichilismo - si spera - probabilmente.  

Il regista propone una visione del mondo puramente nichilista (e arresa alla nullifica-

zione), completamente disincantata e presentata in una foggia esteticamente sobria. Sem-

pre agito nell’immagine hanekiana, un simile lavoro di contrappunto tra il contenuto della 

storia e la forma dell’immagine annulla radicalmente qualsivoglia schermo protettivo e 

simbolico tra il soggetto della finzione e quello della realtà, tra personaggio e spettatore, 

 
4 F. Fogliato, La visione negata. Il cinema di Michael Haneke, Edizioni Falsopiano, Alessandria 2008, p. 
17. 
5 Il filosofo Emmanuel Lévinas individua l’origine della significazione etica nel sentire del soggetto che 
avverte una responsabilità alla quale non può sottrarsi. Una soggettività così intesa è caratterizzata non più 
dall’attività ma dalla passività, «più passiva di ogni passività», «iperbole della passività». Per caratterizzare 
eticamente la sua nuova concezione della soggettività, Lévinas sceglie la via della esagerazione iperbolica 
di questa passività e mette in campo una serie di nozioni che si rimandano e si fanno eco l’un l’altra; espo-
sizione, denudazione, vulnerabilità, fissione, dolore, sensibilità, dare, pazienza, follia, de-posizione, de-
stituzione: è la passività estrema. Cfr. E. Lévinas, Altrimenti che essere o al di là dell’essenza (1974), trad. 
it. di S. Petrosino, Jaca Book, Milano 1983. 
6 «Il desiderio dell’uomo è il desiderio dell’Altro» ovvero di qualcosa che va necessariamente a specificare 
il desiderio, di un oggetto (o soggetto) esterno al desiderio e che né appartiene a esso né con lui mai si 
identifica, ma piuttosto con la sua tensione a raggiungerlo, col processo di desiderio e non col suo appaga-
mento. Cfr. J. Lacan, Sovversione del soggetto e dialettica del desiderio nell’inconscio freudiano, in id, 
Scritti. Volume secondo (1966), a cura di G. B. Contri, Einaudi, Torino 1974, pp. 795-831. 



 

Itinera, N. 28, 2024 232 

tra la responsabilità di chi agisce e quella di chi guarda. Il bivio è alle spalle e l’unica 

strada necessariamente da percorrere rimane quella del disgusto. Quando persistono le 

illusioni (la via della speranza), il nichilismo è lungi dall’essere catartico: lo spettatore 

potrebbe ancora rifugiarsi nelle piccole sacche di fede e di abitudine alla finzione scher-

mica che lo tengono al riparo dal coinvolgimento diretto e che gli impediscono di venir 

schiacciato dal peso insopportabile della realtà e della responsabilità autentica.  

Gettato dal regista nell’impasse nichilista, allo spettatore hanekiano non rimane che 

tentare di sopravvivere alla tragedia della responsabilizzazione sia scegliendo costante-

mente tra le motivazioni e le possibilità di ciò che vede, tra le emozioni che dovrebbero 

essere lasciate sussistere e quelle che andrebbero abbandonate, sia comprendendo le basi 

su cui tali scelte sono state fatte e cose le ha giustificate. Riprendendo le potenzialità 

dell’arte de-sublimata, nei suoi lavori Haneke desidera che questo particolare meccani-

smo di coinvolgimento rimanga costante, tale per cui le domande finiscono per girare in 

tondo rincorrendo risposte inafferrabili e pur sempre incomplete. Forse proprio l’estetica 

del disgusto può fornirci un modello di spiegazioni “desiderabili”, spogliate di eccessivi 

simbolismi, disincantate e consapevoli dei propri limiti. 

 

2. Tra le macerie del disgusto… 

In anni recenti e traendo ispirazione dall’indagine condotta da Jean-Paul Sartre, Alice 

Holzhey-Kunz ha sostenuto che emozioni come la nausea e il disgusto sono essenzial-

mente di natura ripudiativa: la struttura/intenzionalità dell’esperienza emotiva esprime un 

atteggiamento di rifiuto verso ciò di cui ci si sente nauseati/disgustati7. 

Quello che viene rifiutato (la cosa che fa sentire l’individuo impotente e senza spe-

ranza) coinvolge molto più della circostanza immediata di per sé. Detto in altri termini, il 

disgusto è solo il fattore scatenante incipiente, il prodromo della repulsione, così come 

del malessere associato. Infatti, solo un’indagine più approfondita di queste emozioni po-

trà rivelare quanto la repulsione e il malessere vadano oltre l’effetto, al di là del disgusto. 

I particolari concreti, superficiali (l’oggetto che suscita il disgusto) implicano altro a 

un livello più profondo, esistenziale, e per scoprirlo è necessario il superamento stesso 

dell’oggetto che ha suscitato il disgusto. I film di Haneke fondano la propria logica 

 
7 Cfr. A. Holzhey-Kunz, Daseinsanalyse: Der existenzphilosophische Blick auf seelisches Leiden und seine 
Therapie, Facultas, Wien 2014. 



 

Itinera, N. 28, 2024 233 

proprio su questo passaggio dalla superficie dell’immagine ai suoi significati e giocano 

secondo regole che non sono state stabilite di comune accordo con lo spettatore, bensì 

impostegli dal regista. Ben oltre il controllo e la conoscenza di chi guarda, ogni lavoro 

hanekiano fonda un regno dominato dalla possibilità che qualcosa di traumatico accada e 

dove lo spettatore è lasciato ad assistere alle conseguenze di cosa avrebbe potuto preve-

nire se, al bivio della spiegazione possibile, avesse percorso altre vie.  

Padrone né del tempo né del mondo di caos e imprevedibilità presentatogli da Haneke, 

in molti casi chi guarda non può che ridursi a testimone impotente dell’accaduto. Tuttavia, 

è proprio al netto di questo limite che lo spettatore potrebbe idealmente resuscitare e si-

gnificare l’oggetto del disgusto, probabilmente per cercare di dare un senso alle conse-

guenze, di concepire il proprio stato emotivo, tentando di relazionarcisi fantasticando su 

cosa sarebbe andato diversamente essendoci o no e sulle altre possibilità del caso (der 

Fall8). 

Tutto questo non è altro che un tentativo di lenire il malessere di fondo, il nichilismo 

di cui l’uomo è - ed era prima del disgusto - vittima. Infatti, Holzhey-Kunz suggerisce 

che emozioni come la nausea, il disgusto e la repulsione entrino nelle cose, ma che sono 

unicamente un modo fisico per prendere le distanze dalla cruda realtà della vita: una ri-

sposta refrattaria, l’adozione di uno stato viscerale e incarnato del rifiuto di affrontare 

qualcosa di così terribile da contemplare. E così, assaliti dal disgusto, si permette alla 

propria mente cosciente di evitare un’ulteriore contemplazione della questione. 
In entrambe le occasioni la nausea può essere scatenata da un evento concreto, ma si 

trasforma in nausea verso tutto, compresa l’esistenza umana, perché tutto è senza ragione 

e senza senso […]. La nausea esistenziale nega l’essere del mondo e del sé nella sua 

insensatezza, lo nega come imposizione semplicemente inaccettabile e quindi anche in-

vivibile.9 

Sulla base di tali considerazioni e riprendendo le teorie precedente, il disgusto nel ci-

nema di Haneke si allinea alle considerazioni di Holzhey-Kunz circa il carattere esisten-

zialista del disgusto, ma non ne segue fedelmente i principi di distanziamento. Al contra-

rio, nel cinema del regista la logica preservativa interna al disgusto se può avverarsi nar-

razione, non si applica alla spettatorialità: chi guarda un’opera hanekiana è costretto alla 

 
8 Sui funzionamenti della categoria del Caso all’interno del cinema di Haneke, vedi V. Altobelli, Fammi 
vedere del male. Il cinema di Michael Haneke, Pendragon, Bologna 2023, pp. 22-31. 
9 Ivi, pp. 65-66 (trad. mia). 



 

Itinera, N. 28, 2024 234 

repulsione, non per difendere sé stesso, ma per giungere alla comprensione della propria 

responsabilità. L’autentica sensazione di malessere avvertita durante la visione sgrade-

vole - tanto attrattiva nella forma quanto respingente nel contenuto, nonché aggravata 

dall’assenza di una spiegazione plausibile e certa - viene addirittura pretesa affinché si 

verifichi il processo di responsabilizzazione. Lontanissima da una visione sterile, l’opera 

di Haneke si serve del disgusto come innesco di un sistema perverso ma necessario: sof-

frire per altri così da soffrire per sé stessi, vedere per interrogarsi sul proprio desiderio di 

vedere.  

Sofferenza e visione rappresentano le direttrici primarie che guidano la regia, a tal 

punto che su queste Haneke imposta la costruzione di una intera scena di un suo film, 

facendone l’esempio perfetto del funzionamento del disgusto. In Benny’s video (1992) 

l’uccisione di una ragazza da parte del giovane protagonista avviene senza spettacolariz-

zazione e nascosta alla visione diretta dello spettatore che, ciononostante, comprende 

chiaramente quello che accade per mezzo della ripresa di una telecamera interna alla 

scena. L’escalation del fatto viene contenuta dalla forma; eppure, la tragicità dell’accadi-

mento non solo è preservata ma finanche acuita, perché le scelte di messinscena determi-

nano un disagio per lo spettatore che deriva sia dalla visione negata, sia dalla prolifera-

zione delle spiegazioni possibili, numerose e nulle, che può ottenere da ciò che sta guar-

dando.  

La visione dell’omicidio della ragazza non è diretta ma doppiamente mediata (dallo 

schermo su cui il film viene riprodotto e da quello del dispositivo interno) e ciò determina 

un distanziamento dello spettatore. Tuttavia, pur estromesso dalla scena e lontano dalla 

nitida realtà della tragedia, chi guarda avverte un innegabile coinvolgimento emotivo: la 

sofferenza spettatoriale si autentica perché la visione si nega e perché l’evitamento10 ri-

mane impossibile11.  

 

3. …immagini nauseanti 

 
10 In psicologia, il concetto di evitamento definisce la strategia adottata per sottrarsi a persone, situazioni, 
eventi e pensieri temuti. 
11 Il meccanismo di coinvolgimento mediante il distanziamento viene applicato continuamente nel film. Un 
esempio di questa pratica costante è la scelta di Haneke di non mostrate la scena in cui il padre di Benny si 
disfa dei resti della ragazza gettandoli nello scarico del water, ma descrivendoli dettagliatamente a fatto già 
avvenuto. Vedi L. Rossi, Michael Haneke: lo spazio bianco. Cinema, storia e immagini del presente, Mi-
mesis, Milano 2022, pp. 62-65. 



 

Itinera, N. 28, 2024 235 

Christa Blümlinger sostiene che il cinema di Haneke sia costellato dalla tematizzazione e 

dalla raffigurazione di questioni e di atti corporei che non soltanto contribuiscono alla 

costruzione della narrazione, ma anche al suo stesso indebolimento. Nella lettura episte-

mologica della studiosa, il disgusto appare come il sintomo primario del distanziamento 

prodotto nello spettatore non solo dalla visualizzazione e dalla narrazione dei fatti legati 

al corpo umano, ma anche dell’allontanamento necessario dalle valenze etiche dei fatti 

inscenati12. La categoria del disgusto agisce nel cinema hanekiano in questi termini, dun-

que, come un ingranaggio primario sia estetico sia etico e che innerva l’intera filmografia 

del regista da testa a piedi, dal primo all’ultimo lungometraggio, talvolta ispessendosi 

come un assone portante da cui dipende il meccanismo dell’intero corpo filmico, altre 

ramificandosi in una serie di dendritiche terminazioni che finiscono per intercettare sva-

riate questioni sensibili. 

Fondamentalmente il disgusto funziona nei lavori del regista come una categoria te-

matica - evidentemente narrativa - e come una categoria estetica che, nello specifico, 

non è di pura formalizzazione, bensì di responsabilizzazione etica: quella dello spettatore 

davanti a un’immagine respingente. Le due tipologie di massima, in realtà complementari 

e simultanee, appaiono più marcatamente in due film di Haneke: La pianiste (La pianista, 

2001) e Funny Games (1997 e 2004). 

In merito al disgusto come categoria tematico-narrativa, il film che meglio sostiene 

come esempio questa discussione è La pianista. In esso, il disgusto compare a più riprese 

non solo come situazione relazionale, ma anche in quanto meccanismo che unisce le realtà 

dei personaggi, i loro mondi diegetici, oltre a essere citata espressamente in alcune situa-

zioni narrative per mezzo dei dialoghi. In questa forma il disgusto si presta evidentemente 

a venir letto in chiave interpretativa e psicoanalitica. Il pensiero che meglio di altri - più 

puntualmente, si potrebbe dire - sembra congeniale all’interpretazione è quello freudiano. 

Senza mai dargli una sistematizzazione compatta, Freud parla del disgusto a più riprese 

nelle sue opere, cintandolo per lo più come meccanismo evolutivo di adattamento sociale 

e morale: un meccanismo positivo, perché permette di tenersi lontani da ciò che abietto e 

 
12 Vedi C. Blümlinger, Figures of Disgust, in R. Grundmann, A Companion to Michael Haneke, Wiley-
Blackwell, Hoboken 2010, pp. 147-160. 



 

Itinera, N. 28, 2024 236 

moralmente discutibile, quindi socialmente non accettato, e che quindi garantisce, disgu-

standoci, di esistere come esseri socialmente degni13. 

D’altra parte - ed è questa la lettura freudiana che si ritiene più utile - il disgusto è un 

meccanismo di difesa personale che il soggetto attua a livello inconscio per tenersi lon-

tano dall’altro, da qualcosa o da qualcuno la cui presenza, il cui ingresso farebbe crollare 

quello che Racamier definisce l’impero autogenerato di una persona14. Questo impero, 

questo mondo, la vita psichica del soggetto, che si tratti di una realtà normativa o patolo-

gica - isterica, nevrotica o perversa  -  è ciò che il soggetto conosce, è pur sempre la sua 

realtà dopotutto. Dunque, se il soggetto non si difende dall’attacco dell’altro, mediante il 

disgusto, rischia di veder crollare la propria realtà, il mondo che conosce, il suo io, sé 

stesso. 

Ed è proprio questo che accade alla fine nella Pianista, quando il mondo perverso di 

Erika subisce l’attacco dall’esterno, dall’altro (Walter, lo studente di Conservatorio); e ciò 

avviene nonostante la donna abbia cercato di attuare i meccanismi di difesa del disgusto 

(meccanismi che nel film compaiono per lo più sottoforma di sintomi di distanziamento 

che la protagonista manifesta come degli automatismi inconsci e che assumono il suono 

secco dei colpi di una tosse stizzosa). 

Rigida e temuta insegnante al Conservatorio di Vienna, Erika vive da sempre con l’an-

ziana madre. Il genitore, da cui dipende tutta la psiche della protagonista, ne controlla 

rigorosamente l’esistenza. Le due donne vivono in questa sorta di alcova incestuosa, la 

casa materna come roccaforte (o prigione) per difendersi dal mondo esterno. Erika so-

pravvive a questo clima asfittico generato dal rapporto con la madre, frequentando il 

mondo della perversione sadomasochistica: compie piccole mutilazioni genitali, fre-

quenta i peep-show pornografici, spia le coppiette nei drive-in, gira in questo sottobosco 

di piaceri perversi attraverso quella che Christopher Bollas, psicoanalista contemporaneo, 

definisce l’arena15, una ronda notturna, un peregrinaggio inerte come in trans che alcuni 

 
13 Le principali riflessioni freudiane sul disgusto si possono trovare in S. Freud, Frammenti di un’analisi 
d’isteria, in id., Opere 1900-1905, a cura di C. L Musatti, Bollati Boringhieri, Torino 1970, p. 325; S. Freud, 
Contributi alla psicologia della vita amorosa, in id., Opere 1909-1912, a cura di C. L. Musatti, Bollati 
Boringhieri, Torino 1989, p. 24; S. Freud, L’interpretazione dei sogni, in id., Opere 1899, a cura di C. L. 
Musatti, Bollati Boringhieri, Torino 1980, p. 550. 
14 Cfr. P. C. Racamier, Il genio delle origini. Psicoanalisi e psicosi (1992), trad. it. di C. M. Xella, Cortina, 
Milano 2011. 
15 Cfr. C. Bollas, Essere un carattere (1992), a cura di A. Di Rienzo, trad. it. di D. Molino, Borla, Roma 
1995. 



 

Itinera, N. 28, 2024 237 

soggetti, tipicamente maschi omosessuali, attuano girando nei cruising, nei locali notturni 

e nei parcheggi alla ricerca di un appagamento sessuale con degli sconosciuti fine a sé 

stesso. 

La donna cerca di trascinare anche Walter nel suo mondo difforme, di impostare la loro 

relazione nei confini della perversione, disciplinando il rapporto secondo le regole di un 

legame sadomasochistico (l’unico che la donna conosce e che può conoscere). Regole 

che, scritte nero su bianco in una lettera, Erika fa avere a Walter e che questi legge in 

camera sua, della protagonista, dove si sono letteralmente barricati per impedire alla ma-

dre di entrare. Alla lettura dei desideri perversi di Erika - tra cui l’essere violentata in 

casa della genitrice, mentre questa ascolta dall’altra parte della porta, cosa che alla fine 

accadrà realmente - l’uomo se ne va via inorridito, disgustato; «Adesso mi ripugni», le 

dice. 

Ma è significativo come sia Erika a rompere il mutismo di Walter, rimasto impietrito, 

dicendogli: «Ti disgusto. Lo so». Una consapevolezza di repulsione che Erika rivolge a 

se stessa prima che agli altri. È questo il passaggio fondamentale: Erika attua il meccani-

smo di difesa del disgusto - quello di cui parlava Freud - per difendersi dagli altri (da 

Walter) certamente, ma è un meccanismo che ha già praticato, primariamente, per difen-

dersi da sé stessa, per scindersi, per non dover entrare mai in contatto col proprio deside-

rio, se non con quello distorto, disgustoso, l’unico possibile nella perversione 

Erika non può desiderare, non è un soggetto desiderante perché nata soggetto morto. 

Nel romanzo omonimo da cui il film è tratto, c’è un passaggio in cui si fa riferimento a 

Erika come soggetto nato senza desiderio, dalla morte del desiderio. Il premio Nobel El-

friede Jaliniek scrive che «in quello stesso letto [quello che Erika divide con la madre], 

qualche anno prima la lussuria la portò alla sacra maternità e, una volta raggiunto lo 

scopo, venne del tutto eliminata. Un’unica eiaculazione uccise il desiderio e fece posto 

alla figlia»16. Parole-manifesto del film, l’emblema di Erika come soggetto non deside-

rante perché nato da un atto mortifero. 

Il disgusto come meccanismo di difesa dall’altro - si diceva - fa la sua comparsa sot-

toforma di sintomi.  Quando Walter cerca di stabilire un contatto con Erika e le dichiara i 

suoi sentimenti - sentimenti parlati attraverso la lingua di un amore normativo e consono 

 
16 E. Jalinek, La pianista (1983), trad. it. di R. Sarchielli, Einaudi, Torino 1991, p. 18 



 

Itinera, N. 28, 2024 238 

- la donna comincia a tossire compulsivamente, il che le consente di potersi allontanare 

da lui. Oppure, in una delle scene più disperate del film, Erika lo raggiunge nello spoglia-

toio da hockey, tenta di avvicinarsi a Walter e per farlo si mette a recitare il sentimento 

come da un canovaccio, pronunciando quelle che Lacan definirebbe parole vuote17, parole 

che dicono per dire niente; la donna, infatti, dice al giovane di amarlo, ma lei stessa sa 

che non può essere così. Poi, dopo aver avviato un impacciato rapporto orale, Erika si 

distacca e vomita. A questo punto Walter si allontana e le dice: «Sei disgustosa». 

O, ancora, quando tra le siepi di un drive-in spia una coppietta che fa l’amore in auto, 

come preda di un bisogno incontenibile Erika si accovaccia sull’asfalto e comincia a uri-

nare: in questo caso la minzione è l’atto di distanziamento da un piacere sessuale che la 

protagonista non può trattenere dentro di sé, non lo conosce - non può conoscere il desi-

derio, si diceva - e che per questo motivo va subito spinto via, va urinato. 

Venendo alla questione del disgusto come categoria estetico-spettatoriale, meccanismo 

di coinvolgimento per chi guarda così da responsabilizzarlo davanti a un’immagine vio-

lenta, respingente, disgustosa, il film di Haneke che meglio aiuta a discutere questi aspetti 

è Funny Games. Il film è la ripresa di un gioco violento che due ragazzi incominciano 

con una famiglia, borghese, benestante, formata da padre, madre e figlio, senza un perché, 

senza alcun senso e il cui obiettivo è l’uccisione di tutti i membri della famiglia entro la 

fine della partita (ovvero entro la fine del film). 

Lo spettatore assiste a questo match illogico, alla violenza che viene compiuta sui pro-

tagonisti dai due aguzzini in una condizione di disarmo, la stessa dei personaggi, senza 

alcuna possibilità di poter sovvertire le regole del gioco, come per le vittime in scena. 

Eppure, lo spettatore avrebbe una possibilità che ai personaggi non è concessa; possibilità 

derivante dal dispositivo cinematografico stesso: quello che lo spettatore vede è un film, 

dopotutto; la violenza a cui assiste è una messinscena, è fittizia. Ma la sensazione di fa-

stidio, di repulsione per ciò a cui assiste, è reale. 

 
17 Lacan definisce parole vuote quelle proprie dell’Io narcisistico e che il soggetto pronuncia per riferirsi 
esclusivamente a se stesso e al proprio desiderio, abdicando alla funzione primaria del linguaggio di essere 
connessione con l’Altro e col desiderio altrui. Le parole che Erika rivolge a Walter risultano vuote in senso 
lacaniano perché la donna le pronuncia non per gratificare l’Altro (Walter), ma per ottenere da lui qualcosa 
che nutra esclusivamente il proprio desiderio sadomasochistico. Cfr. J. Lacan, Parola vuota e parola piena 
nella realizzazione psicoanalitica del soggetto, in id, Scritti. Volume primo (1966), a cura di G. B. Contri, 
Einaudi, Torino 1974, pp. 240-258.  



 

Itinera, N. 28, 2024 239 

A fronte della natura autentica del disagio, si avvera il meccanismo di responsabiliz-

zazione dello spettatore mediante il disgusto e si rivela l’essenza disturbante del desiderio 

di visione che lo spinge a continuare a guardare. Il film viene costruito da Haneke su 

questo assunto/assurdo tipico dello spettatore americano, principale fruitore della vio-

lenza mediatizzata. Di fatto, dal momento che uno spettatore continua a voler guardare il 

fatto violento accadere, che sceglie di non uscire dalla sala (se non guardasse o interrom-

pesse la visione metterebbe fine al film stesso e perciò alla sua violenza, giacché un film 

non visto è un film che non esiste), rivela il proprio desiderio inconscio di violenza. La 

natura artificiale del film e l’utilizzo dello spettatore come ingranaggio necessario della 

messinscena vengono continuamente chiariti attraverso gli sguardi in macchina di Paul, 

uno dei due assassini, che si rivolge direttamente agli spettatori dicendo loro: «È questo 

quello per cui avete pagato». 

La prova di appello che Haneke offre allo spettatore, alla sua complicità, arriva quasi 

in extremis, quando accade qualcosa di non previsto dal gioco: la famosa scena del tele-

comando con la madre che riesce ad afferrare un fucile e a uccidere uno dei due aguzzini. 

A questo punto, l’altro killer si mette a cercare il telecomando e, una volta trovato, manda 

indietro il film. I fotogrammi si riavvolgono e si può vedere la pellicola indietreggiare 

come se fosse un VHS: l’artificialità della violenza in scena viene ribadita fino alla fine. 

Eppure, lo spettatore rimane incollato alla poltrona, vittima inconsapevole del proprio 

desiderio violento, dell’orrore per cui ha pagato un biglietto d’ingresso e che ora gli fa 

pagare pegno, vessandolo e aggredendo anche se ne sta al riparo al di qua dello schermo. 

Le situazioni inscenate da Funny Games, pur respingenti nella loro natura violenta, 

non respingono lo spettatore. Verrebbe da dire che il disgusto per quello che vediamo 

accadere non funziona secondo quel meccanismo di distanziamento e di autodifesa de-

scritto da Holzhey-Kunz e discusso poc’anzi a proposito della Pianista. Al contrario, il 

mondo del personaggio e il mondo dello spettatore crollano a causa di un disgusto man-

cato (come alla fine accadrà a Erika), parimenti distrutti nelle loro fondamentali certezze 

dalla responsabilità spettatoriale, dalla connivenza e dal non essersi difesi dall’aggres-

sione esterna, proprio come la famiglia del film. 

Altri spunti di riflessione uniscono le due categorie del disgusto, viste in riferimento 

alla Pianista e a Funny Games, ad altri aspetti disseminati nella filmografia di Haneke. 

Per fare questo, è interessante partire dallo studio condotto nel 1994 da Jonathan Haidt, 



 

Itinera, N. 28, 2024 240 

Clark McCauley e Paul Rozin, da cui è emerso che il disgusto è legato a sette tematiche 

diverse: alcuni alimenti tali o potenziali; derivati corporei; certi animali; determinati com-

portamenti sessuali; contatto con la morte o cadaveri; violazioni dell'involucro esterno 

del corpo, inclusi sangue e deformità; scarsa igiene18. Tali stimoli susciterebbero disgusto 

perché agiscono sia come promemoria della nostra vulnerabilità e mortalità, sia come 

sistema di protezione verso tutti quegli agenti o situazioni pericolose in termini vitali o 

che minacciano il nostro ordine morale. Di quelli elencati, le fonti del disgusto nel cinema 

di Haneke parrebbero quattro: il sesso, gli abusi e le violenze - già discusse -, la morte e 

l’igiene.  

Davanti alla morte, la reazione difensiva, distanziante del disgusto passa principal-

mente attraverso il vomito. In Funny Games, la madre è costretta a ritornare in salotto, 

dove c’è il cadavere orrendamente ucciso del figlio. E, riuscita dalla stanza, la donna 

vomita19. In una delle prime scene de Le temps du loup (Il tempo dei lupi, 2003) vediamo 

la moglie del capofamiglia vomitare subito dopo che il marito è stato freddato con un 

colpo di fucile sparato da degli intrusi che hanno occupato casa loro. In Amour (2012), 

gli agenti e i vigili del fuoco che irrompono nella casa dei due protagonisti sono nauseati, 

fino ai conati, dai miasmi putrefattivi del cadavere della donna. 

Il vomito come reazione alla morte, dunque, ma anche come segno primario della 

morte imminente: nel primo film che Haneke realizza per il cinema, Der siebente Konti-

nent (Il settimo continente, 1989), tutti i componenti della famiglia e che prendono parte 

al piano suicida vomitano dopo essersi avvelenati. Ugualmente, proprio all’inizio dell’ul-

timo film di Haneke, Happy End (2017), vediamo la piccola Evi riprendere con un tele-

fonino la madre, che lei ha avvelenato, mentre questa vomita. 

Quanto al disgusto suscitato dall’igiene - quello che è in genericamente riconducile 

alla sfera corporea - certamente è di nuovo Amour il film che meglio tematizza e mostra 

la realtà della malattia, della degradazione fisica e del prendersi cura di un soggetto mo-

rente. Haneke non nega alla visione gli effetti della vecchiaia e, pur nella consapevolezza 

 
18 Cfr. P. Rozin, J. Haidt, C. R. McCauley, Disgust, in M. Lewis, J. M. Haviland (ed. by), Handbook of 
Emotions, The Guilford Press, New York 1993, pp. 575-594.  
19 Nel suo studio sulla violenza dei film di Haneke, Viviana Simoni afferma che proprio il vomito della 
madre in Funny Games costituisce un collegamento tematico e significativo nella filmografia del regista, 
perché «allo spettatore torna alla mente il momento in cui il padre di Benny [in Benny’s video] domanda 
insistentemente alla moglie se riuscirà a resistere alla nausea in presenza del cadavere della ragazza», V. 
Simoni, La violenza, le sue forme, le sue origini: l’analisi della società contemporanea nel cinema di Mi-
chael Haneke, La Mandragora, Imola 2013, p. 27. 



 

Itinera, N. 28, 2024 241 

del limite posto dalla morte al filmare, accumula immagini iperrealistiche non del mo-

mento ultimo e non filmabile (la morte) ma del processo precedente ovvero del morire. 

Lo spettatore assiste chiaramente a tutte le sottrazioni che i due ictus che hanno colpito 

Anne - la protagonista - impongono al suo corpo. Non solo la perdita del controllo ve-

scicale, della mobilità e delle altre funzioni primarie, chi guarda vede lo spazio riempirsi 

progressivamente degli oggetti della malattia. Materassi antidecubito, aste per flebo, pan-

noloni e biberon affollano la casa dei protagonisti, facendone una sorta di luogo coatto da 

cui neppure lo spettatore può sottrarsi. L’esplicitazione della tragedia di Anne avvicina 

chi guarda a lei, alla sua situazione, cosicché la tragedia da individuale diventa collettiva, 

dal personaggio si estende allo spettatore - la tragedia avvicina l’uomo all’altro, si diceva 

all’inizio - e, paradossalmente, costituisce la via d’uscita primaria dall’impasse nichilista: 

prigioniero dell’immagine, chi guarda è costretto a condividere empaticamente un fatto 

traumatico che, tutt’altro che fittizio, potrebbe riguardarlo realmente. 

Contrariamente a un simile effetto di avvicinamento ottenuto mediante una situazione 

respingente, in Das weiße Band (Il nastro bianco, 2009) viene meno qualunque possibile 

effetto catartico per lo spettatore quando vede il Dottore del villaggio umiliare la Leva-

trice con cui ha una relazione e dirle freddamente: «Tu mi disgusti». La frase viene pro-

nunciata dal personaggio in una sequela di brutture sconcertanti: «Tu sei brutta - le dice 

- sei trasandata, la tua pelle è flaccida, e il tuo alito è cattivo. Tante volte ho provato a 

immagine un’altra donna quando venivo con te. Una con un buon odore, una donna gio-

vane e meno cadente di te. Alla fine, mi ritrovo sempre accanto a te e mi viene voglia di 

vomitare». Una sequenza di spietata crudeltà che si chiude con l’uomo che le dice fred-

damente: «Buon Dio, ma perché non muori?». 

Ne La Pianista, la già cita sequenza del palazzetto dello sport, si chiude con Walter 

che dice a Erika quanto la donna lo disgusti, che puzza, tanto che nessuno le si può avvi-

cinare, e che sarebbe meglio lasciasse la città fino a quando non avrà smesso di puzzare. 

Poco prima di queste parole annichilenti e subito dopo aver vomitato, reduce dall’impac-

ciata fellatio, Erika corre a sciacquarsi la bocca e poi dice all’uomo: «Sono tutta pulita, 

come una bambina». Serrata tra le sillabe di una battuta subitanea emerge la questione 

dell’infanzia legata alla sessualità. La frase di Erika ha in sé il fantasma della perversione 



 

Itinera, N. 28, 2024 242 

freudiana, il legame sfilacciato ma saldo tra rimosso infantile e sessualità distorta20; se 

fatte risuonare nell’ottica qui adottata, le parole di Erika riportano alla caratteristica di 

esistenzialità del disgusto descritta da Holzhey-Kunz. Il vomito distanziante della donna 

- per lei da Walter e per questi da Erika - avvierebbe un percorso di rendicontazione del 

malessere vitale che, passato attraverso il mondo dell’imprevedibilità (l’allontanamento 

dal mondo perverso causato da Walter) la riporta alla realtà (la condizione tragica e irri-

solvibile di Erika) sottoforma di significato più autentico e accettabile: «…come una bam-

bina», l’infanzia, il tempo che ha preceduto il trauma (del materno) che riaffiora in un 

conato imprevisto e indesiderato. 

 
20 Per un approfondimento di questo aspetto rimando a V. Altobelli, Fammi vedere del male, cit., pp. 165-
188.  


