
Una gran puzza di merda nell’aria 
The Decolonial Performativity of Disgust in the Reading  

of Wissal Houbabi 
 

 

Jacopo De Blasio 

jacopo.deblasio@unipa.it 

 

 

Visceral, instinctive, aversive: disgust takes the form of a complex, often overwhelming 
sensation. It represents the risk of jeopardizing the integrity of a vague and illusory purity. 
Indeed, the expression of disgust appears as a firm claim to superiority over the other, 
considered inferior, inhuman and infectious. According to Tuija Saresmo and Urho Tulo-
nen, populist rhetoric uses precisely disgust to emphasize the sharp distinction between 
the superior, i.e., white, and racialized subjects, legitimizing the implementation of poli-
cies xenophobic discrimination. Disgust then becomes the necessary means of consoli-
dating social order by exerting violence against supposedly defiling bodies. 
In Una gran puzza di merda nell’aria, Wissal Houbabi addresses the structural racism 
inherent in the construction of Italian culture, focusing specifically on the murder of 
Younes El Boussettaoui committed by Massimo Adriatici in Voghera in the summer of 
2021. Beginning with the title of the performance, the artist uses terms that can be traced 
back to disgust to describe the attitude taken by the Northern League alderman, nauseated 
by the presence of a man of Moroccan origin, therefore different, homeless, that is, on the 
margins of civilized society, and suffering from mental disorders, therefore infectious. At 
the same time, however, disgust in Houbabi’s work takes on a an unprecedented decolo-
nial connotation, restoring the revulsion felt by Bahijia El Boussetaoui, the victim’s sister, 
in front of the impunity of the crime committed by Adriatici, who returned to freedom 
after a brief period spent under house arrest. 
This paper, therefore, aims to investigate the performativity of disgust from a decolonial 
perspective, examining Houbabi’s work as a significant case study significant, especially 
in relation to today’s national context.  
 
Keywords: Decoloniality, Performance, Disgust 



Itinera, N. 28, 2024 283 

Una gran puzza di merda nell’aria 
La performatività decoloniale del disgusto nel reading  

di Wissal Houbabi 
 

 

Jacopo De Blasio 

jacopo.deblasio@unipa.it 

 

 

La performance Una gran puzza di merda nell’aria di Wissal Houbabi, presentata 

nell’estate del 2022, a cura di Archive, in occasione del Milano Re-Mapped Summer Fe-

stival, tenutosi presso l’Hangar Biccoca di Milano, prende le mosse dall’omicidio di You-

nes El Boussettaoui, verificatosi un anno prima a Voghera, il 20 luglio 2021, per mano 

dell’assessore alla sicurezza Massimo Adriatici. L’artista si siede per terra, nel cortile an-

tistante l’ingresso dello spazio espositivo, adagiandosi su un anonimo cuscino. Houbabi 

fronteggia il pubblico, cercando e al contempo sfidando i differenti sguardi dei presenti. 

Si toglie le scarpe e introduce l’opera affermando che questo reading «parla di merda. 

Questo reading fa schifo, di fatto». Un sasso viene introdotto in scena per ostacolare l’in-

cedere del vento, per tenere ferme le pagine che riportano le parole scritte e interpretate 

dall’artista, come a volerne impedire la fuga. L’artista prosegue dedicando la perfor-

mance, per l’appunto, a Younes El Boussettaoui, a uno di distanza dal suo efferato assas-

sinio. Restituisce la propria complessa e personale metabolizzazione dell’accaduto, affin-

ché questa vicenda non venga sbrigativamente inserita in uno dei ricolmi scaffali di 

quell’archivio, fin troppo spesso vanesio e negligente, meglio noto come memoria pub-

blica. Per riassumere in poche battute l’episodio di cronaca: l’esponente leghista Adriatici 

uccide El Boussettaoui, trentanovenne italiano di origine marocchina, sparandogli davanti 

a un bar, sostenendo di aver fatto fuoco per errore ma, soprattutto, per difesa personale, 

mentre cadeva, spinto proprio dall’uomo di origine marocchina, intento a infastidire i 

passanti. Questo discussa vicenda divide immediatamente l’opinione popolare. C’è chi 

vede in El Boussettaoui una minaccia un pericolo da contrastare, prendendo quindi le 

difese di Adriatici, e chi al contrario descrive l’assessore come un autoproclamatosi sce-

riffo del piccolo comune lombardo. Sebbene abbia smesso già da tempo di fare il 



Itinera, N. 28, 2024 284 

poliziotto, infatti, Adriatici continua imperterrito ad avvalersi del potere della divisa pur 

non indossandola. L’assessore sembra essere solito perseguire individualmente e in ma-

niera del tutto arbitraria la presunta e discutibile “sicurezza” della collettività. Complice 

questo discutibile atteggiamento di Adriatici, il dibattito pubblico verte sin dalle prime 

battute sulla possibilità o meno di definire l’omicidio di El Boussettaoui come un caso di 

legittima difesa, questione centrale nel programma politico del partito di afferenza 

dell’assessore. La pubblica sicurezza, però, decide di presidiare la casa di Adriatici per 

proteggerlo da possibili aggressioni, mentre alla famiglia in lutto di El Boussettaoui non 

solo non è stata concessa alcuna protezione, né sono arrivate condoglianze istituzionali, 

ma è stata negata anche la possibilità di tenere dei fiori nel luogo del delitto. Nel frat-

tempo, le proteste della comunità marocchina, così come gli appelli della sorella della 

vittima, vengono affiancati dagli articoli pubblicati da testate per lo più minori, spesso 

riconducibili ad ambienti della sinistra italiana, e soprattutto da blog online, nell’intento 

di spostare l’accento sulla matrice razzista di questo crimine d’odio. Al contempo, però, 

iniziano a susseguirsi gli articoli di numerosi quotidiani e agenzie stampa sul passato di 

El Boussettaoui, anche noto dalle parti di Voghera con il soprannome di “Mousta”. Il 

passato dell’uomo viene raccontato in maniera differente. Per quanto nella maggior parte 

dei casi – si vedano ad esempio l’ANSA e Adnkronos – venga descritto semplicemente 

come un marocchino senzatetto, alle volte – si veda il Manifesto o i blog Mar dei Sargassi, 

Askanews, Radio Fujiko e il Faro sul mondo – viene ritratto come una vittima di un si-

stema che l’ha abbandonato,  mentre altre testate – si vedano il Foglio e il Giornale – lo 

presentano come un violento e sconsiderato padre di famiglia, solito chiedere l’elemosina 

proprio davanti a quel bar che gli sarà fatale. Questi articoli, inoltre, sono quasi sempre 

arricchiti da stralci di interviste fatte ai passanti, agli abitanti del quartiere, agli avventori 

o al proprietario del bar, nell’intento, per lo meno apparente, di restituire le diverse posi-

zioni dell’opinione pubblica – si vedano il Messaggero e la Stampa.  

L’opera di Houbabi, come El Boussettaoui di origine marocchina, si inserisce in ma-

niera puntuale proprio in questo segmento narrativo, sovrapponendo la restituzione me-

diatica di questa vicenda giudiziaria al proprio trascorso personale. L’artista e attivista di 

Khouribga, da tempo residente in Italia, potrebbe essere meglio definita come una poe-

tessa performativa, in quanto affronta questioni complesse quali per esempio il femmini-

smo e la condizione della cultura diasporica, utilizzando le parole come argilla per 



Itinera, N. 28, 2024 285 

interrogare il rapporto tra lingua e dialetto, tra suono1. Terminate le premesse iniziali, la 

performance di Houbabi prende in esame la parola merda, termine purtroppo fin troppo 

spesso utilizzato per descrivere il colore della pelle di soggetti razzializzati. «Partirò 

quindi dall’analisi di un insulto semplice, consapevole che è solo un granello insignifi-

cante in un deserto di sabbia. Un deserto arido in cui bisogna correre per cercare una foce, 

senza mappe. Sei il colore della merda. È dall’età di sette, otto anni che porto il colore 

della merda. E come l’ho scoperto? Non da sola, intuizioni altre». L’associazione tra in-

dividui e deiezioni, ovvero qualcosa di disgustoso, si ravvisa nella narrazione dell’altro, 

del diverso. Il disgusto interviene allora come sensazione, come concetto in grado di ge-

nerare reazioni e di produrre azioni, marcando il confine tra il soggetto disgustato, il 

“noi”, e quello disgustoso e preoccupante, il “loro”. In questo modo, il disgusto opera per 

opposizione. Afferma la propria disturbante presenza nel momento stesso in cui diventa 

possibile individuare, in una condizione di prossimità, l’entità o il soggetto rivoltante da 

denigrare, da cui prendere le distanze. È proprio il disgusto dunque a individuare e, so-

prattutto, a produrre il soggetto stesso del disgusto, poiché quest’ultimo diventa tale solo 

quando viene definito, per l’appunto, disgustoso. Come sottolinea l’artista, però, si tratta 

di un concetto necessariamente mutevole, tutt’altro che univoco, in quanto frutto di una 

specifica costruzione culturale, ovvero di categorie estetiche e di posizioni consolidatesi 

nel tempo. Il soggetto disgustoso viene tendenzialmente rappresentato dall’altro, dal di-

verso, dai soggetti che non rispettano i paradigmi imposti dalla struttura ideologica di 

riferimento. Il cattivo gusto sembra seguire di pari passo la desuetudine2, ovvero condi-

ziona tutto ciò che appare come distante e, per l’appunto, inconsueto rispetto al costrutto 

egemonico. Risulta particolarmente significativa, pertanto, l’associazione istintiva tra il 

diverso e un senso di rivoltante diffidenza. Il cibo, per esempio, costituisce un elemento 

particolarmente significativo a tal proposito, non solo perché il disgusto è una questione 

di gusto e di tatto – in quanto sensi che richiedono la vicinanza a ciò che viene percepito 

– ma anche perché il cibo viene inserito, portato dentro il corpo stesso degli individui. La 

paura della contaminazione che provoca la nausea rende quindi il cibo l’oggetto del di-

sgusto. Naturalmente, si deve mangiare per sopravvivere. Ma l’atto stesso di sopravvivere 

rende vulnerabili, in quanto richiede un’apertura verso un agente esterno che viene 

 
1 Cfr. https://www.einaudi.it/autori/wissal-houbabi/.  
2 S. Ahmed, The Cultural Politics of Emotions, Edinburgh University Press, Edinburgh 2014, pp. 82-83.  



Itinera, N. 28, 2024 286 

successivamente assimilato. E attraverso il disgusto indietreggiano, prendendo le distanze 

dall’elemento disgustoso e quindi avverso, proprio per tentare di contenere tale condi-

zione di nudità, di esposizione verso l’esterno.  

Considerate tali premesse, si evince come il disgusto non sia semplicemente una sen-

sazione per così dire istintiva. Anzi, implica tutta una serie di preconcetti e impressioni 

tutt’altro che istintuali. Il disgusto opera in armonia con il desiderio, nell’intento di mo-

strare l’intima caducità delle distinzioni, spesso arbitrarie, e del confine labile tra soggetto 

e oggetto. Quindi il sentimento di disgusto non è semplicemente uno stato emotivo e psi-

chico. Agisce sulla superficie dei corpi. Ma il disgusto si configura come un sentimento 

ambivalente, mosso da dall’attrazione necessaria a raggiungere proprio quel soggetto che 

in un secondo momento, solo in una condizione di prossimità, provocherà tale sensazione. 

Da un certo punto di vista, è come se il disgusto fosse un catalizzatore. Cattura l'atten-

zione. E per tentare di descriverne l’intima complessità, Paul Rozin e April E. Fallon 

individuano quattro elementi chiave dell’esperienza del disgusto3: espressione facciale; 

azione fisica del distanziarsi; manifestazione psicologica della nausea; sensazione intesa 

come repulsione. La materialità tangibile e l'astrazione psicologica del disgusto vanno 

dunque di pari passo. Si muovono alla stessa velocità. Ipotizzare l’astrazione del disgusto 

risulterebbe un compito piuttosto arduo. Si tratta di una sensazione, di una risposta neces-

sariamente riconducibile a un agente esterno. Il disgusto non può verificarsi se non in 

presenza di un soggetto, per l’appunto, disgustoso, specie in una condizione di prossimità. 

Certo, il contatto fisico intensifica tale sensazione. Eppure, non è dirimente, in quanto la 

vicinanza tra i due interlocutori potrebbe essere sufficiente a generare in ogni caso il senso 

di disgusto. Solo accorciando le distanze tra di essi l’oggetto del disgusto diviene offen-

sivo e, da un certo punto di vista, dannoso per il corpo del soggetto disgustato. Ma questa 

complessa sensazione non si esaurisce con la prossimità del contatto. Il corpo “offeso”, 

infatti, si ritrae dall’agente del disgusto. L’allontanamento da una determinata situazione 

o da un oggetto conseguente alla sensazione di disgusto sembra caratterizzarsi come un 

atto di rifiuto. Come fosse un effetto elastico che comporta l’istintivo e dubbioso avvici-

namento dei due soggetti per poi ripristinare la distanza di partenza. Allo stesso tempo, 

 
3 T. Saresma, U. Tulonen, Performing Disgust: Affective Intersections of Misogyny, Racism, and Homopho-
bia in Radical-Right Online Discussion, in M. Ryynänen, H. Kosonen, S. Ylönen (ed. by), Cultural Ap-
proaches to Disgust and the Visceral, Routledge, New York 2022, pp. 74-89.  



Itinera, N. 28, 2024 287 

però, distanziarsi implica il mantenimento dell’entità rivoltante al centro dell’attenzione, 

attribuendo questo l’effetto sensoriale alle proprie qualità intrinseche.  

L’elemento dirimente nel consolidamento di tale sensazione, pertanto, è il movimento, 

nella misura in cui, come affermato in precedenza, per provare disgusto bisogna avvici-

narsi al soggetto disgustoso, per poi allontanarsene. Senza prossimità non c'è disgusto. E 

la distanza serve da monito, in quanto innalzando una barriera tra il soggetto disgustoso 

e quello disgustato ci si ricorda che anche il soggetto disgustato potrebbe diventare a sua 

volta disgustoso. Per questo, Ahmed parla di una zona di contatto determinante nella de-

finizione dei rapporti di potere, poiché sono proprio le reazioni conseguenti a una sensa-

zione di disgusto a determinare la gerarchizzazione di corpi e spazi. Così come la presunta 

superiorità dei corpi disgustati, i quali non vogliono rischiare di essere contaminati. L’og-

getto ripugnante è un sostituto del confine stesso, un atto di sostituzione che protegge il 

soggetto da tutto ciò che non è o non vuole essere. Gli oggetti di confine sono quindi 

disgustosi, mentre il disgusto genera oggetti di confine. Tale ambiguità si rinviene nella 

necessità di designare ciò che appare minaccioso. In un certo senso, qualsiasi confine 

deve essere messo a repentaglio per essere preservato e, soprattutto, per riaffermarsi pro-

prio in quanto netta linea di demarcazione tra il noi e il loro. E il concetto stesso di abie-

zione, come sottolinea Julia Kristeva4, opera negli interstizi dove alberga l'insicurezza 

della negazione, cercando di assicurare «il non», ovvero quello che il soggetto a rischio 

non vuole diventare, proprio attraverso la risposta sensoriale, fisica ed emotiva del disgu-

sto.  

Se da una parte il disgusto rafforza la coesione del gruppo, dall’altra assume un ruolo 

dirimente nella definizione di soggetti marginalizzati, contribuendo all’odierna sopravvi-

venza di atteggiamenti xenofobi. La relazione tra disgusto e potere appare evidente, so-

prattutto quando viene presa in considerazione la spazialità delle reazioni di disgusto e il 

loro ruolo nella gerarchizzazione degli spazi e dei corpi. Le regioni inferiori, ovvero le 

cosiddette parti basse del corpo, sono comunemente associate alla sessualità o all’espul-

sione di rifiuti corporali. Certo, la sessualità non appare rivoltante, ma implica un’apertura 

– ancora una volta – verso l’esterno. Ma la distinzione spaziale tra “sopra” e “sotto” fun-

ziona metaforicamente per separare un corpo da un altro, così come per differenziare i 

corpi superiori da quelli inferiori. Di conseguenza, il disgusto per ciò che sta in basso o 

 
4 J. Kristeva, Powers of Horror: An Essay on Abjection, Columbia University Press, New York 1982, p. 53.  



Itinera, N. 28, 2024 288 

che viene espulso da queste regioni inferiori agisce per mantenere le relazioni di potere. 

E a tal proposito, l’associazione tra il colore della pelle e gli escrementi risulta tristemente 

significativa. Soprattutto, se ci si chiede in maniera provocatoria come mai la pelle bianca 

non venga associata allo stesso modo ad altri scarti corporali ugualmente disgustosi, ep-

pure considerati neutri o irrilevanti nella figurazione gerarchizzante del disgusto, come 

l’urina, il sudore o il liquido seminale.  

Altrettanto centrale è l’appiccicosità (stickiness) del disgusto5. Si tratta di un elemento 

talvolta rivoltante che agisce da collante per la coesione di specifici gruppi sociali. Tale 

caratteristica, infatti, contribuisce a consolidare l’unione di una collettività altrimenti fra-

gile e spesso frammentaria, come ad esempio quella costruita e talvolta immaginata delle 

comunità nazionali. Qualcosa di appiccicoso tiene insieme due o più elementi, impeden-

done i movimenti, la fuga verso l’esterno. In breve: un gruppo sociale si determina in un 

certo modo, perché prova unilateralmente disgusto per qualcosa di specifico, che quindi 

stabilisce e consolida il gruppo stesso in opposizione all’oggetto del disgusto. Di conse-

guenza, per quanto possa sembrare solo un gioco di parole inutilmente contorto, è proprio 

la collettività a rendere disgustoso l’oggetto del disgusto definendolo tale, facendo riferi-

mento al proprio retaggio socioculturale così come alle proprie posizioni ideologiche o 

abitudini percettive. Tuttavia, bisogna sottolineare come l’appiccicosità non sia intrinse-

camente disgustosa. Costituisce la diretta conseguenza dei contatti pregressi tra corpi, 

oggetti e segni. Si tratta dell’effetto di relazioni intercorporali ormai impresse sulla su-

perficie dell’elemento appiccicoso. È come se l’appiccicosità comportasse una serie di 

reazioni a catena, in quanto non rappresenta una proprietà specifica di un determinato 

soggetto, ma si diffonde costantemente accumulandosi. Ovvero, quando un soggetto ap-

piccicoso tocca qualcosa di non appiccicoso, ne altera la condizione. Ecco perché rima-

nere attaccati a qualcosa di appiccicoso significa diventare appiccicosi. E quando il corpo 

dell’altro, del diverso, diventa oggetto di disgusto, allora il corpo diventa appiccicoso. 

Risulta allora necessario soffermarsi sul concetto stesso di contaminazione, inteso 

come il rischio di mettere a repentaglio la vagheggiata purezza e l’integrità del corpo 

sociale per mano del soggetto rivoltante. Come sostiene Mary Douglas in Purezza e pe-

ricolo, nella vita sociale le idee di contaminazione agiscono a un livello strumentale e a 

uno espressivo. Possono costituire una categoria necessaria a stabilire confini e a 

 
5 Ivi, p. 88.  



Itinera, N. 28, 2024 289 

rivendicare una determinata posizione sociale. Servono dunque a esercitare controllo e, 

di conseguenza, a discriminare, nell’intento più o meno consapevole di «sistematizzare 

un’esistenza di per sé disordinata»6. Allo stesso modo, il livello espressivo comporta di-

gressioni proprio sul rapporto tra ordine e disordine, tra l’essere e il non essere, tra la vita 

e la morte7. Le zone liminali, i margini, le soglie diventano allora sinonimi di ambiguità, 

dunque di potenziale pericolo. Rischio enfatizzato e al contempo respinto grazie all’ap-

piccicosa ripetizione del disgusto, altro aspetto fondamentale per lo sviluppo di questa 

emozione sociale. Un esempio calzante potrebbe essere quello riportato da Ahemd8 in 

relazione all’utilizzo della parola paki come nomignolo dispregiativo, soprattutto nel 

mondo anglosassone, per descrivere in maniera razzista i cittadini di origine pakistana. 

Ripetere questa parola significa “appiccicarla” all'identità di questi soggetti, consolidando 

al contempo il corpo sociale che li respinge. E un discorso analogo viene fatto da Houbabi 

riguardo all’accezione negativa del termine marocchino. Nel corso della performance, 

l’artista sottolinea come sia sufficiente digitare questa parola nella sezione notizie di goo-

gle, per ottenere numerosi risultati che rimandano, nella maggior parte dei casi, a reati 

commessi proprio da queste persone. Per decenni, almeno in Italia, questo termine ha 

avuto un’evidente connotazione dispregiativa e discriminatoria. Come scrive Alessandro 

Dal Lago in Non-persone: l’esclusione dei migranti in una società globale, la xenofobia 

e la discriminazione istituzionale degli stranieri, ideologica o effettiva che siano, sono 

diventate fenomeni caratteristici dell’Italia, almeno dalla fine degli anni Ottanta9. E tutto 

ciò si ravvisa proprio nella minimizzazione di omicidi o aggressioni da parte della stampa. 

Per dirla con Dal Lago, «si direbbe che, quando muore un immigrato, scatti una sorta di 

censura preventiva e automatica, in base a cui gli omicidi vengono derubricati come “fa-

talità” o fatti di cronaca più o meno neutri e privi di significato»10. A lungo, la parola 

marocchino è stata comunemente utilizzata per descrivere anche una professione illegale 

come quella del venditore ambulante di oggetti contraffatti. Si tratta di una visione razzi-

sta e fortemente stereotipata. Un altro esempio analogo potrebbe essere quello della parola 

 
6 M. Douglas, Purezza e Pericolo. Un’analisi dei concetti di contaminazione e di tabù, il Mulino, Bologna 
1975, p. 23.  
7 Ivi, p. 35. 
8 S. Ahmed, The Cultural Politics of Emotion, cit., pp. 91-92.  
9 A. Dal Lago, Non-persone: l’esclusione dei migranti in una società globale, Milano, Feltrinelli 2002, p. 
35.  
10 Ivi, p. 29. 



Itinera, N. 28, 2024 290 

cinese, spesso e volentieri associato a esercizi commerciali in cui è possibile comprare 

oggetti di vario tipo, ordinatamente sistemati in strette e claustrofobiche corsie, a prezzi 

convenienti. Tuttavia, se in quest’ultimo caso l’associazione, comunque negativa, tra ne-

gozio, professione e nazionalità di origine affonda le proprie radici nello stereotipo mac-

chiettistico del cinese quale individuo profondamente meticoloso, rigoroso e dedito al 

lavoro, nel caso dei marocchini l’associazione tra la provenienza socioculturale e il pro-

prio ruolo sociale restituisce l’erronea immagine di una comunità apparentemente allo 

sbando, abituata a vivere per lo più di espedienti e di delinquenza. Come se l’origine di 

una persona ne condizionasse irreversibilmente la propensione a delinquere ina maniera 

più o meno efferata.  Non a caso, Furio Zara sottolinea sulle pagine della Gazzetta dello 

Sport11, come ci sia voluto il calcio quale rilevante fenomeno globale e, più nello speci-

fico, il recente exploit della nazionale di calcio marocchina ai Mondiali in Qatar del 2022 

per tentare di sradicare una visione stereotipata e razzista radicata ormai da decenni 

nell’immaginario collettivo. Il discorso sui migranti, dunque, viene spesso formulato se-

condo una retorica riduttiva, fuorviante e, soprattutto, potenzialmente pericolosa, sia che 

si parli di sicurezza sia di multiculturalismo. Reiterare l’utilizzo di termini quali paki o 

marocchino, pertanto, significa sottolineare la provenienza sociale, geografica e culturale 

di un soggetto razzializzato, rinvigorendo al contempo la coesione altrimenti labile e 

frammentaria del gruppo sociale minacciato dal presunto rischio di contaminazione. Il 

disgusto salvaguardia l’ordine imposto dalle categorie dominanti. E proprio per questo, 

si può parlare di performatività del disgusto, in quanto è il significante a produrre il si-

gnificato, mediante un processo di ripetizione incessante. Ma necessaria diventa la con-

divisione per rendere effettiva e tangibile la produzione di significato, sovvertendo o an-

dando a rinsaldare stereotipi, tradizioni e preconcetti ormai radicati nel pensiero comune. 

Per dirla con Judith Butler, «è attraverso la ripetizione di norme che i mondi si materia-

lizzano, producendo “confini, fissità e superficie”»12.  

Come sottolineano Saresma e Tulonen, il disgusto si attesta di conseguenza come uno 

dei mezzi centrali della propaganda populista, riducendo all'osso e attuando una sintetica 

 
11 F. Zara, Una parola una storia. Quando “marocchino” evocava razzismo e pregiudizi, in “La Gazzetta 
dello Sport”, 14 dicembre 2022, online: https://www.gazzetta.it/Calcio/Mondiali/14-12-2022/marocchino-
parola-storia-piccola-rivoluzione-atto-italia-4501524481883_preview.shtml?reason=unauthenticated&ori-
gin=http%3A%2F%2Fwww.gazzetta.it%2FCalcio%2FMondiali%2F14-12-2022%2Fmarocchino-parola-
storia-piccola-rivoluzione-atto-italia-4501524481883.shtml.  
12 J. Bulter, Bodies that Matter: On the Discursive Limits of Sex, Routledge, New York 2011, p. 9.  



Itinera, N. 28, 2024 291 

semplificazione di concetti ben più complessi, nell’intento di poter individuare il soggetto 

disgustoso, ovvero il nemico, contro cui puntare il dito collettivamente, spesso con 

estrema veemenza13. Il populismo non è di per sé un'ideologia chiaramente identificabile. 

Si tratta piuttosto di un significante vuoto che si lega ad altre ideologie. Il populismo non 

è necessariamente collegato al razzismo o al nazionalismo. Tuttavia, è innegabile che 

l’estrema destra sembra costituire un terreno estremamente fertile per il consolidamento 

di simili narrazioni, tanto semplicistiche per quanto immediate ed efficaci, soprattutto 

nell’arena senza regole della contemporaneità, ovvero i social network. Il disgusto suscita 

reazioni e produce azioni. Si pensi ad esempio all’ingente utilizzo propagandistico della 

categoria del disgusto da parte dei movimenti di estrema destra per avvalorare le proprie 

posizioni riguardo a questioni quali la purezza della razza o il sovvertimento dell’ordine 

sociale da parte di soggetti razzializzati e, quindi, contaminanti. I due autori, rifacendosi 

proprio al saggio di Ahmed, prendono in esame la realizzazione delle emozioni, sottoli-

neando come siano un prodotto sociale, storico e culturale, orientato verso l’esterno14. E 

le emozioni stesse sono contagiose. Nello specifico, Saresma e Tulonen riportano il caso 

dell’estrema destra finlandese e degli articoli pubblicati sul portale Partisaani.com. Que-

sto sito web, dalla tragicomica assonanza con i quasi omonimi oppositori antifascisti, 

mostra l’efficacia della suddetta performatività del disgusto proprio mediante la ripeti-

zione instancabile di messaggi semplici, chiari e diretti per mezzo di testi e immagini. E 

la ripetizione di questo sentimento di fastidio e di ribrezzo verso gli altri, siano essi donne, 

persone omosessuali o persone straniere razzializzate, rappresenta uno strumento populi-

sta ma senz’altro efficace di propaganda politica. L’accezione marginalizzante del disgu-

sto, infatti, sembra spesso sovrapporsi al sessismo tutt’atro che latente della società con-

temporanea occidentale, restituendo tutta l'ambivalenza del disgusto. Non a caso, la nar-

razione mediatica protratta nel tempo di episodi simili a quello di El Boussettaoui sembra 

porre spesso l’accento sull’urgenza, nonché sul dovere maschile, di proteggere il corpo 

femminile, palesando la centralità dell’intersezione tra sesso, razza e classe sia nelle teorie 

postcoloniali sia in quelle femministe. L’associazione di questa fisicità in pericolo con la 

nazione, con la madrepatria minacciata da un pericolo esterno risulta piuttosto immediata. 

Si pensi ad esempio alla ormai consolidata rappresentazione dell’Italia come archetipo 

 
13 T. Saresma, U. Tulonen, Performing Disgust, cit.  
14 Ivi, p. 76.  



Itinera, N. 28, 2024 292 

femminile, con il tricolore in mano, la corona turrita e la stella in capo. Un corpo quasi 

sacro, messo a repentaglio da soggetti altri, minacciosi e disgustosi, ovvero subalterni. In 

questo caso, secondo la narrazione dell’estrema destra, persino incapaci di proteggere le 

“loro” di donne, poiché scappati codardamente dalla propria terra. Quindi da una parte 

c'è il disgusto per soggetti femminili minoritari, mentre dall’altra c’è attrazione. Ma in 

ogni caso, si tratta di donne private della propria autonomia d’azione, come se la soprav-

vivenza stessa di queste individualità fosse garantita solo ed esclusivamente dal provvi-

denziale intervento maschile. 

Alla luce di simili considerazioni, si evince come la rilevanza sociale dell'opera di 

Houbabi si attesti proprio nel deciso tentativo di sovvertire il significato dominante del 

concetto stesso di disgusto. In Una gran puzza di merda nell’aria, la dimensione perfor-

mativa e il confronto con il pubblico enfatizzano, per l’appunto, la performatività del 

disgusto secondo un’inedita accezione decoloniale, mediante la ripetitiva ma incisiva nar-

razione di stereotipi, stralci di notizie e passaggi autobiografici. L’artista si propone di 

sovvertire il significato di specifici termini associati al disgusto attraverso un linguaggio 

pungente e un tono a volte ossessivo, facendo proprio un motivo centrale, spesso ricor-

rente nella storia delle arti performative come quello della ripetizione. Tuttavia, se alcuni 

dei lavori ormai iconici realizzati in passato da artiste come Marina Abramovic, Gina 

Pane o Yoko Ono sembrano affrontare questioni differenti con un atteggiamento di stoica 

e silente sopportazione, talvolta restituendo una propensione autodistruttiva, Houbabi 

riafferma la sua presenza nello spazio dell’opera, in quanto donna e immigrata, attraverso 

l’utilizzo risoluto della propria voce. L’incedere della performance è progressivo e deciso. 

«Sei il colore della merda» diventa l’affermazione attorno alla quale ruota la struttura 

ricorsiva del reading. Un insulto che suona quasi come una dolora, eppure tutt’altro che 

rassegnata, presa di coscienza, portando l’artista a chiedersi quale sia il proprio posizio-

namento sociale, in quanto donna, artista e immigrata. Allo stesso modo, Houbabi sembra 

interrogare i presenti, quasi fossero costretti a rimettersi in discussione, sebbene non siano 

giudicati da nessuno, chiedendosi a loro volta per quale motivo, “per cosa” è stato ucciso 

Younes El Boussettaoui. Il reading pone l’accento sull’opprimente condizione di subal-

ternità dell’essere scarto, rifiuto di un sistema verticale, strutturato per espellere soggetti 

potenzialmente contaminanti, alla stessa stregua degli escrementi, proprio per garantire il 

corretto funzionamento di questa struttura sociale gerarchizzante.  



Itinera, N. 28, 2024 293 

Se la vita valga o meno la pena, la disgrazia, l’oppressione. Se sia meglio sottomettersi cam-

minando a testa china per non disturbare il mondo con la nostra volontà di esistere, o sia 

meglio ribellarsi, a costo di diventare mostruosità agli occhi del resto, e persino per sé stessi. 

Dover essere scarto e al contempo ingranaggio prezioso da incastrare in tubature di una fo-

gna, affinché funzionino bene i cessi che stanno lassù, affinché qualcun* altr* si occupi della 

merda mentre al piano di sopra si spruzzano deodoranti d’ambiente per nascondere l’ele-

mento più umano. Vivere il privilegio spesso nemmeno è palese tanto è assunto dalla bam-

bagia occidentale, ma il decoro è proprio questo: una spruzzata di profumo chimico per na-

scondere un ambiente che puzza, in questa carcassa che chiamiamo Terra.15 

Durante la performance, l’artista sembra far eco agli scritti citati in precedenza di Ah-

med e invita il pubblico a pacificare il proprio rapporto con gli escrementi, con la merda, 

quale unico elemento effettivamente egualitario nella società contemporanea. Chiunque 

si trova a doverci fare i conti più o meno tutti i giorni. Come ricorda l’artista, la puzza 

dopo tutto è più che normale. E solo al bagno, nell’intimo e deprecabile atto di espellere 

i propri escrementi, le differenze sociali ed economiche vengono meno, mostrando una 

vulnerabilità di fondo, certamente condivisa ma spesso e volentieri rinnegata.  
Normalità, un gran cesso in cui caghiamo tutti, chiedendoci sempre come camuffare le appa-

renze di questo imbarazzo borghese e decoroso, senza mai farci prudere dalla domanda mal-

sana: dove finisce tutta questa merda? Tutto quello che chiamiamo normalità è solo un piano 

di comparazione con cui consolarsi. Normalità: carattere, condizione di ciò che è o si ritiene 

normale, cioè regolare e consueto, non eccezionale o casuale o patologico, con riferimento 

sia al modo di vivere, di agire o allo stato di salute fisica o psichica.16 

La normalità, dunque, sembra essere un privilegio non concesso al diverso, ossia ai sog-

getti alienati, “fuori controllo”, a coloro che non che rappresentano una minaccia per il 

cosiddetto decoro urbano, a chi è irrappresentabile per scelta così come a chi viene impe-

dita la possibilità di rappresentarsi17. Oltre a essere categorizzati, gli altri, ovvero coloro 

che non rispettano i crismi di questa sfuggente normalità, sono essenzializzati, ridotti cioè 

ad alcuni tratti stereotipici che li dovrebbe accomunare in maniera indistinta18. A tal pro-

posito, un esempio significativo riportato dall’artista è quello del rapper Baby Gang, ra-

gazzo nato a Lecco ma di cittadinanza marocchina, la cui autorappresentazione musicale 

ha subito in tempi recenti numerose restrizioni e condanne, fino a vedersi negata la 

 
15 Passaggio della performance Una gran puzza di merda nell’aria. 
16 W. Houbabi, La norma, la razzializzazione e la purezza della merda, in “Zapruder”, 59, 2023, pp. 153-
163: 154.  
17 Ivi, p. 155.  
18 G. Bacci, Confini. Viaggi nell’arte contemporanea, Postmedia Books, Milano 2022, p. 92.  



Itinera, N. 28, 2024 294 

possibilità di esibirsi dal vivo, davanti ai suoi fan. Le sue parole, infatti, sono ruvide, 

descrivono le problematicità del presente senza alcun tipo di filtri, spesso possono sem-

brare perfino incoscienti, eppure arrivano «dove la puzza è davvero incontenibile, dove 

persino un certo antirazzismo continua a tapparsi il naso»19, poiché in un certo senso 

«impugna tutte le paure occidentali»20. Per questo, non solo gli è stata a lungo negata la 

possibilità di tenere concerti nel suo paese natale, ma anche quella di raccontarsi in prima 

persona, palesando alcuni degli stereotipi razziali ancora fortemente presenti nell’Italia di 

oggi. Non a caso, i suoi due progetti discografici di esordio sono intitolati proprio Maroc-

chino e Delinquente. Come se Baby Gang rivendicasse con ironico orgoglio, senza alcuna 

vergogna, il ruolo che gli viene imposto dalla società, come diretta e ineluttabile conse-

guenza delle sue origini, prima di rivendicare la propria innocenza nel successivo album, 

intitolato per l’appunto Innocente. Nei testi del rapper di Lecco, gli stereotipi razziali 

vengono enfatizzati al punto tale da ribaltarli, mostrando una certa comunanza di intenti, 

sebbene probabilmente inconsapevole e tutta declinata al maschile, tra le sue canzoni e 

l’operato di Houbabi, come affermato dall’artista stessa, la quale in un’intervista rilasciata 

al blog AboutBologna, descrive la propria ricerca artistica affermando che «quello che mi 

interessa è aprire le celle della cultura omertosa, di ciò che ci fa vergognare, sentire umi-

liate. Soprattutto le donne, ma anche tutte le persone oppresse che hanno vissuto in con-

dizione strutturalmente violente e limitanti sentono di doversi vergognare di sé stess* per 

le più svariate ragioni, il mio obiettivo è ribaltare quel senso di vergogna riconoscendo 

che è uno strumento che il potere agisce»21. 

Si tratta allora di decolonizzare il disgusto, ovvero di scardinare la consolidata ed ege-

monica narrazione occidentale di questa categoria sfuggente e del tutto arbitraria. Come 

sostiene Houbabi in occasione di un’intervista telefonica avvenuta tra chi scrive e l’arti-

sta22, per avviare questo processo sarebbe quanto mai opportuno cercare di affrontare il 

rapporto conflittuale della società contemporanea con l’atto e il prodotto della defeca-

zione, proprio in quanto emblema di un disgusto generalizzato ma, soprattutto, di un’oriz-

zontale normalità rinnegata. Sebbene metaforicamente, si potrebbe parlare di una diffusa 

percezione coloniale degli escrementi, in quanto il loro colore – come affermato in 

 
19 Ivi, p. 158.  
20 Ibidem.  
21 N. Adabo, Dal rap all’impegno sociale. Intervista a Wissal Houbabi, la poetessa che fa attivismo a suon 
di versi, in “About”, 21 luglio 2022, online: https://aboutbologna.it/wissal-houbabi-poetessa-intervista/.  
22 Conversazione con l’artista, novembre 2023.  



Itinera, N. 28, 2024 295 

precedenza – viene comunemente associato solo ed esclusivamente all’incarnato di po-

polazioni non occidentali o, più in generale, non riconducibili a quella che Blumenbach 

definisce, in maniera ormai obsoleta, «razza caucasica». E questa associazione denigra-

toria sembra consolidarsi, nello specifico, soprattutto quando a essere chiamati in causa 

sono dei soggetti migranti, individui che sebbene siano presenti fisicamente in un deter-

minato luogo non possono esserne parte integrante in alcun modo23. Questi potrebbero 

infatti minare l’identità culturale delle nazioni, mettendo a repentaglio una supposta e di 

fatto inesistente purezza, proprio in quanto soggetti potenzialmente contaminanti. Con il 

termine decolonizzare, si intende allora il sovvertimento dei rapporti di forza scaturiti 

proprio dalla definizione delle deiezioni, riconducibile in seconda battuta alla pelle dei 

soggetti razzializzati, descritta dall’artista come uno sterile involucro, frutto di una «rap-

presentazione simbolica». Durante la performance in oggetto, dopo aver enumerato le 

numerose sfumature del colore marrone, riconducibile agli escrementi, Houbabi invita i 

presenti a «fare pace con la cacca. Un tabù che perseguita questo ipocrita perbenismo. La 

cacca fa parte di noi». Cacca e non merda, in quanto la definizione in gergo volgare viene 

comunemente utilizzata non per indicare gli escrementi, bensì un soggetto o un oggetto 

spregevole, di nessun conto e valore, moralmente ignobile e, quindi, culturalmente o so-

cialmente inferiore. Anche la merda, allora, manifesta la propria stratificata complessità 

semantica, nonché la propria performatività, laddove influisce, sebbene in maniera più o 

meno marginale, sulla costruzione del presente. L’intento dietro tali precisazioni è dunque 

di rimettere in discussione il sostrato ideologico e le abitudini percettive che portano i 

membri della collettività a definire qualcosa come ripugnante, assumendo un atteggia-

mento prevaricatore di presunta superiorità intellettiva e morale. Affinché sia possibile 

chiedersi chi tra Younes El Boussettaoui e Massimo Adriatici sia davvero disgustoso. 

 
23 S. Khosravi, Io sono confine, Eleuthera, Milano 2019, p. 202.  


