
The Sublime in the Miserable and Disgusting Remains of a 

Dead Body 
The Paradoxical “Beauty” of the Relic and its Textile Wrapping  

in Medieval Times 
 

 

Simona Rinaldi 
simona72s@yahoo.it 

 

 

In medieval literature the physical remains of martyrs and saints are described as shining 
gems, or fragrant flowers in the name of a spiritualiter apprehension for which the brute 
and disgusting matter of bones or mummified flesh is elevated to the highest good and 
highest beauty, that is, to the status of “relic”. The faithful-spectator therefore experiences 
a conversion of vision to which the reliquary contributes with its sensual guise and its 
dialectic of hiding/showing. 
Even the precious textiles that wrap the relics play an active role in this ethical-aesthetic 
mediation, being capable of triggering symbolic associations gravitating around the 
Christian theology of clothing. The starting point is the parallelism established by 
Thiofrid of Echternach († 1110) between the reliquary and the appearances of the 
Eucharistic bread and wine defined as velamen placed to cover the substance of the body 
and blood of the crucified Christ which, if shown, would have disgusted the faithful. 
A quick foray into contemporary art will demonstrate the persistent vitality of the notion 
of relic and the mechanism of veiling/dressing that belongs to the reliquary, to this 
powerful device for presenting the unpresentable. 
 
Keywords: Relic and Reliquary, Disgust, Thiofrid of Echternach, Velamen, Textiles, 
Sublimation, Vestimentary Metaphor 



Itinera, N. 28, 2024 328 

Il sublime nei miseri e disgustanti avanzi di un corpo morto 
La paradossale “bellezza” della reliquia e il suo involucro tessile 

in epoca medievale* 
 

 

Simona Rinaldi 
simona72s@yahoo.it 

 

 

Il fantasma del disgustante, dell’immondo, del macabro s’annida nel cuore stesso della 

religione cristiana come ben aveva intuito sant’Agostino († 430), quando, nelle sue 

Enarrationes in Psalmos, citando l’episodio dell’Ultima Cena, si era immaginato lo 

spavento dei discepoli all’udire le parole di Cristo che istituivano l’Eucarestia: gli apostoli 

dovettero inorridire figurandosi di mangiare quella stessa carne che vedevano nel Maestro 

dinanzi a loro; solo una comprensione spirituale di quanto detto dal Signore li avrebbe 

liberati dall’angosciosa prospettiva di un banchetto antropofago1. Lo scandalo di questa 

«teofagia, […] la cosa a priori più ripugnante, più ignobile, più nauseante che si possa 

immaginare»2, risuona ancora, a distanza di secoli, nelle parole di Teofrido, abate di 

Echternach dal 1083 al 1110, autore dei Flores epytaphii sanctorum3. Come afferma 

 
* Il presente contributo trae spunto dal mio progetto di ricerca “Tessere” la transculturalità. Il ruolo delle 
stoffe nella contaminazione e circolazione di modelli, immagini, forme artistiche fra Bisanzio, gli Orienti 
cristiani e l’Islam (VII-X secolo), Dottorato di Ricerca in Scienze Storiche e dei Beni Culturali, XXXVII ciclo, 
Dipartimento di Studi linguistico-letterari, storico-filosofici e giuridici, Università degli Studi della Tuscia, 
Viterbo, tutor: prof.ssa Maria Raffaella Menna, co-tutor: prof. em. Maria Andaloro, alle quali sono 
particolarmente grata per il loro generoso e costante supporto.  
1 Avg., In Psalm., 33, 8 (Augustinus, Enarrationes in Psalmos), in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae 
cursus completus, series Latina, 217 voll., apud J.-P. Migne editorem, Parisiis 1844-1855, vol. XXXVI, coll. 
67-1028: 305; Avg., In Psalm., 98, 9 (Augustinus, Enarrationes in Psalmos), in J.-P. Migne (a cura di), 
Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. XXXVII, coll. 1033-1968: 1264-1265. Cfr. P. Turpin, 
Querelle eucharistique et épaisseur du sensible: Bérenger et Lanfranc, in “Revue des Sciences 
philosophiques et théologiques”, XCV/2, 2011, pp. 303-322: 315-316.  
2 J. Clair, Culto dell’Avanguardia e cultura di morte, trad. it. di F. Crescini, E. Z. Merlo, online: 
https://chiesa.espresso.repubblica.it/articolo/1348110.html. Cfr. anche J. Kristeva, Pouvoirs de l’horreur. 
Essai sur l’abjection, Éditions du Seuil, Paris 1980, pp. 140-141, per il significato dell’Eucarestia in 
rapporto all’abietto. Sullo speciale rapporto del cristianesimo con umori corporali che solitamente suscitano 
una reazione di disgusto, cfr. A. Stracciari, Gusto e disgusto. Senza di essi la nostra vita non avrebbe alcun 
sapore, il Mulino, Bologna 2014, pp. 65-66.  
3 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., in M. C. Ferrari (a cura di), Thiofridi Abbatis Epternacensis 
Flores epytaphii sanctorum, Typographi Brepols editores pontificii, Turnholti 1996. Sulla figura dell’autore 
e sul suo trattato cfr. M. C. Ferrari, Lemmata sanctorum. Thiofrid d’Echternach et le discours sur les 



Itinera, N. 28, 2024 329 

Michele C. Ferrari, l’opera rappresenta l’unico trattato medievale interamente consacrato 

alla natura della reliquia descritta in modo originale, nel suo essere contemporaneamente 

materia e spirito, come l’ostia consacrata4. In questo elaborato discorso vi è spazio anche 

per una considerazione della funzione dei contenitori per le reliquie, eseguiti spesso in 

materiali preziosi fra cui oro, argento, gemme, avorio, smalti, seta5. Proprio da questo 

specifico uso della seta muove il mio intento, dimostrare come gli involucri tessili 

possano partecipare alla sublimazione dei resti di un corpo esamine portandoli alle altezze 

del sommo bene e del sommo bello. Che la bruta materia degli avanzi mortali dei santi 

debba essere in qualche modo superata perché potenzialmente sgradevole, se colta senza 

filtri, è confermato dalle parole di Teofrido che ho scelto come punto di partenza. In un 

passaggio emblematico dei suoi Flores l’abate dichiara che il reliquiario condivide con le 

apparenze del pane e del vino consacrati, trasmutati in sostanza cristica ma rimasti 

fenomenicamente tali, la funzione di velamen nei confronti di una realtà atroce e 

sanguinate dinanzi alla quale i fedeli si ritrarrebbero con ribrezzo; l’uno e le altre sono 

provvidenziali:  
(Il Signore) prevedendo che l’uomo […] non può vedere e toccare, senza nausea e disgusto, 

la putrefazione di un corpo umano che marcisce, come ha velato il suo sacro corpo e il suo 

sangue con il velo del pane e del vino, di cui gli uomini hanno l’abitudine e il costume, 

affinché non siano presi da orrore nel vedere cose crudeli e cruente, così convinse i figli della 

 
reliques au XIIe siècle, in “Cahiers de civilisation médiévale”, XXXVIII/151, 1995, pp. 215-225; id., 
Einleitung, in id. (a cura di), Thiofridi Abbatis Epternacensis Flores epytaphii sanctorum, cit., pp. VIII-XCII; 
id., Gold und Asche. Reliquie und Reliquiare als Medien in Thiofrid von Echternachs Flores epytaphii 
sanctorum, in B. Reudenbach, G. Toussaint (hrsg. v.), Reliquiare im Mittelalter, Akademie Verlag, Berlin 
2011, pp. 61-74; M. Roch, L’odeur de la sainteté dans le traité Flores epytaphii sanctorum (v. 1100) de 
Thiofrid d’Echternach, in A. Paravicini Bagliani (éd. par), Parfums et odeurs au Moyen Âge. Science, 
usage, symboles, SISMEL, Firenze 2015, pp. 221-240; M. C. Ferrari, Körper und Ding. Wesen und 
Wahrnehmung von mittelalterlichen Reliquien, in A. Beck, K. Herbers, A. Nehring (hrsg. v.), Heilige und 
geheiligte Dinge. Formen und Funktionen, Franz Steiner Verlag, Stuttgart 2017, pp. 129-141: 133-141.  
4 M. C. Ferrari, Einleitung, cit., p. XXXV e da ultimo, id., Körper und Ding, pp. 133-141. Di diversa 
impostazione è l’altro trattato medievale, del 1115-1119 circa, il De sanctis et eorum pigneribus di Guiberto 
di Nogent: Guiberto di Nogent, Le reliquie dei santi, a cura di M. Salaroli, Brepols, Turnhout 2015. Il 
discorso teofridiano si distingue anche dal dibattito carolingio sulla venerazione delle reliquie, intimamente 
correlato alla questione iconoclasta/iconodula. Per ragioni di sintesi, segnalo solo il recente contributo di 
Chiara Bordino che passa al vaglio le fonti, dai Libri Carolini agli scritti di Eginardo e Valafrido Strabone: 
C. Bordino, Images of Saints and Their Relics. Debates of Representation and Worship in the Ninth Century 
between Constantinople, Rome, and the Carolingians, in ead., C. Croci, V. Sulovsky (ed. by), Rome on the 
Borders. Visual Cultures during the Carolingian Transition, Masarykova Univerzita-Brepols, Brno-
Turnhout 2020, pp. 114-135, con bibliografia precedente.  
5 Sui reliquiari medievali si ricordano, oltre ai testi già citati o che si citeranno in seguito, C. Hahn, The 
Reliquary Effect. Enshrining the Sacred Object, Reaktion Books, London 2017; A. Palladino, Inventing 
Late Antique Reliquaries. Reception, Material History, and Dynamics of Interaction (4th-6th Centuries CE), 
Viella-Masaryk University Press, Roma-Brno 2022.  



Itinera, N. 28, 2024 330 

Chiesa a avvolgere e racchiudere le reliquie della carne felice (dei santi) (pignera carnis 

beatȩ) nell’oro e nel più prezioso degli oggetti materiali6.  

Il reliquiario, quindi, allontana il fedele da un approccio ottico e aptico alla cruda e 

respingente materialità dei pignera carnis beatȩ7 che, presi di per sé – con riferimento 

alle reliquie “primarie” –, non sono altro che grumi di sangue, ossa, ceneri, lembi di carne 

mummificata, parti di cadavere o il cadavere nella sua interezza, tacciato fin dall’antichità 

di pertinenze alla categoria dell’impuro e del contaminato8. Quando allo scheletro sono 

attaccati ancora brandelli di carne e quindi è ancora in corso la decomposizione, con il 

suo odore nauseabondo, il cadavere diventa fonte di disgusto puro9 e, 

nell’argomentazione di Julia Kristeva, è l’apice dell’abiezione10. Il disfacimento fisico 

proprio alla morte è senza dubbio causa di turbamento per Teofrido come lo era stato, ad 

esempio, per Gregorio di Nissa († 394 circa) che, sul punto di inumare il corpo di sua 

sorella Macrina accanto a quelli dei suoi genitori, aveva immaginato con sgomento, quasi 

reo d’un atto sacrilego, di vederli «caduti in pezzi e dissolti e mutati in una deformità 

orribile e ripugnante». Ma, come il «velo» del reliquiario nel discorso dell’abate di 

Echternach, così, al sollevarsi del coperchio del sarcofago, una «sindone» aveva nascosto 

quella che Gregorio chiamava «la vergogna comune alla natura umana»11.  

La qualità antiestetica delle reliquie così come esperite dai sensi non sfugge, quindi, a 

Teofrido, in un’epoca in cui cresce l’importanza del corpo nelle pratiche sociali e religiose 

 
6 preuidens […] hominem non posse sine nausia et acri bile uidere ac attrectare putrescentis humani 
corporis saniem, sicut sacrosanctum corpus suum et sanguinem ne percipientes cruda et cruenta 
exhorrerent uelauit consueto et usitato hominibus panis et uini uelamine sic persuasit mentibus filiorum 
ȩcclesiȩ ut auro et quibusque rerum utensilium preciosissimis obuoluerent et includerent pignera carnis 
beatȩ: Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 3, 82-88, cit., p. 39 (J.-P. Migne (a cura di), 
Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. CLVII, col. 347); M. C. Ferrari, Lemmata sanctorum. 
Thiofrid, cit., p. 223, per la traduzione francese, da cui la traduzione italiana nostra. 
7 Nel Medioevo la reliquia è spesso denominata pignus, cioè «pegno», garanzia di beatitudine eterna. Cfr. 
il titolo del trattato di Guiberto di Nogent citato a nota 4. 
8 Cfr. L. Canetti, Frammenti di eternità. Corpi e reliquie tra Antichità e Medioevo, Viella, Roma 2002, pp. 
28-45. 
9 M. Mazzocut-Mis, Il disgusto nel secolo dei Lumi, in “Lebenswelt”, III, 2013, pp. 156-174: 161-162. Sulla 
putrefazione come motivo di disgusto già A. Kolnai, Der Ekel, in “Jahrbuch für Philosophie und 
phänomenologische Forschung”, X, 1929, pp. 515-569: 554, citato in traduzione e commentato in M. 
Tedeschini, Distanti uno sputo. Disgusto e paura in Aurel Kolnai e Jean-Paul Sartre, in “Itinera”, 12, 2016, 
pp. 40-59: 46.  
10 J. Kristeva, Pouvoirs de l’horreur, cit., pp. 11-12.  
11 Gr. Nyss., V. Macr., 35, in id., Vie de sainte Macrine, éd. par P. Maraval, Cerf, Paris 1971, p. 255; 
traduzione italiana: Gregorio di Nissa, Vita della santa Macrina, in C. Moreschini (a cura di), Opere di 
Gregorio di Nissa, UTET, Torino 1992, pp. 381-382. Cfr. C. W.  Bynum, The Resurrection of the Body in 
Western Christianity, 200-1336, Columbia University Press, New York 1995, pp. 81-86. 



Itinera, N. 28, 2024 331 

e si rafforza la paura della putrefazione della carne nella tomba12. Senza dubbio, esiste la 

tradizione dei corpi santi che, a detta delle fonti, al momento dell’inventio o della traslatio 

appaiono realmente incorrotti13, con un aspetto, dunque, tutt’altro che respingente. 

Tuttavia, credo che l’attenzione dell’abate s’appunti maggiormente sull’idea di 

frammento, di qualcosa di alterato o diminuito rispetto all’intero organismo, dal momento 

che ricorre spesso alla locuzione lemmata sanctorum14 oppure parla di «ossa e ceneri» o 

semplicemente di «polvere» o «polvere disciolta»15, mentre, nel passo succitato, insiste 

sullo sfacelo del cadavere accostando il sostantivo sanies («materia purulenta») al 

participio putrescens. Questa terminologia ci pone, provocatoriamente, dinanzi 

all’evidenza fornita da una percezione diretta dell’oggetto, così come esso è. L’incidenza 

di questa forma di apprehensio nel pensiero di Teofrido va compresa sulla scia della 

controversia eucaristica della metà circa dell’XI secolo, scatenata proprio dall’approccio 

sensoriale al sacramento16. 

Comunque, riguardo alle reliquie, anche Vittricio di Rouen, alla fine del IV secolo, 

scriveva che cernimus parvas reliquias, nonnihil sanguinis, delle minutiae che poi, grazie 

alla visione della ragione, scopriamo essere più luminose del sole17. 

A pochi decenni di distanza da Teofrido, anche Pietro il Venerabile († 1156) si mostra 

consapevole del disprezzo che le reliquie, a causa della loro povera consistenza, posso 

suscitare se giudicate come cose inanimate, insensate, semplici «ossa aride» (arentia), ma 

 
12  Su questo disagio e sui suoi sviluppi nel Tardo Medioevo, cfr. C. W. Bynum, Christian Materiality. An 
Essay on Religion in Late Medieval Europe, Zone Books, New York 2011, pp. 70-71, 79, 82, 180-192, fig. 
23. Sui tentativi teologici di conciliare la decadenza della morte terrena con la fede nella resurrezione della 
carne alla fine dei tempi, C. W. Bynum, The Resurrection of the Body in Western Christianity, cit., pp. 117-
342, per il periodo fra il XII e i primi decenni del XIV secolo. 
13 I monaci di Lindisfarne, all’apertura della tomba di san Cutberto undici anni dopo la sua morte nel 687, 
trovarono il suo corpo perfettamente integro, con gli arti ancora flessibili. Venerabilis Beda, Historia 
ecclesiastica gentis Anglorum, IV 30 [28], trad. it., id., Storia ecclesiastica degli Angli (1987), a cura di G. 
Simonetti Abbolito, introd. di B. Luiselli, Città Nuova, Roma 1999, pp. 303-305. 
14 Con questa locuzione, «resti dei santi», Teofrido chiama le reliquie corporali in diversi luoghi del suo 
trattato. In alternativa usa i termini reliquiae e exuviae. Cfr. M. C. Ferrari, Einleitung, cit., p. xxx; id., 
Körper und Ding, cit., p. 135. 
15 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 1, 78; II 2, 70-74; II 3, 9, cit., pp. 33, 35-37. 
16 Michele C. Ferrari scrive, a proposito di Teofrido e della sua opera: «Mag er allegorisieren, wie er will, 
im Mittelpunkt der Betrachtung stehen die Reliquie und das Reliquiar als konkrete Gegenstände, mit denen 
der Gläubige sinnlich in Kontakt tritt». M. C. Ferrari, Gold und Asche, cit., p. 71. Sui protagonisti della 
citata controversia eucaristica e sulle sue ripercussioni sul trattato teofridiano cfr. infra. 
17 Victric., Laud., 10, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. XX, 
coll. 443-458: 453A. 



Itinera, N. 28, 2024 332 

si affretta a confutare questo punto di vista invitando i fedeli ad onorarle come viventi, 

quasi future incorruptione iam florentia18. 

Il potenziale macabro della reliquia diventerà più esplicito alla fine del XIII secolo, 

epoca segnata da un incremento dell’ansia per la dissoluzione fisica nella morte: Enrico 

di Gand († 1293), nel suo Quodlibet X, quaestio 6, prende posizione nel dibattito circa la 

possibilità che, venerando i corpi morti dei beati per quel qualcosa di vivente che in essi 

permane, non si finisca per venerare anche i vermi che quei corpi generano e nutrono; 

Enrico risponde ammettendo l’adoratio per connaturalità poiché i vermi condividono con 

il santo una porzione di materia che sarà venerata in funzione della forma del santo cui 

era subordinata in vita e non in funzione della forma attuale del verme19. La quaestio 

prende in considerazione il grado più abietto della materialità della reliquia, l’entropia di 

un cadavere già inverminito20, ma la soluzione che Enrico elabora e che fa dei vermi una 

«continuazione» del corpo vivente del santo finisce per depotenziare l’idea di 

putrefazione negando, nel contempo, il totale annientamento dell’individuo nella dipartita 

da questo mondo21.  

A mio avviso, nell’economia del discorso teofridiano, così come nelle apologie di 

Vittricio e di Pietro il Venerabile o nell’argomentazione di Enrico di Gand, la premessa 

circa l’umile realtà empirica della reliquia serve a rendere più dirompente la forte 

contraddizione che la sostanzia, quella per cui ciò che è morto è, nello stesso tempo, vivo.  

Se sangue rappreso o ceneri sono “visti” dal fedele come freschi fiori, stelle o perle 

radiose, il segreto sta nella peculiare natura di questo “vedere”. Infatti, al paradosso 

fondativo della reliquia, che è una verità di fede, si giunge attraverso quella «dialettica 

dell’immaginazione», per citare Peter Brown22, cui coopera il reliquiario stesso giacché 

 
18 Petrus Venerabilis, Sermo cuius supra in honore sancti illius cuius reliquiae sunt in presenti, in G. 
Constable, Petri Venerabilis sermones tres, in “Revue bénédictine”, LXIV, 1954, pp. 224-272: 265-270. Cfr. 
C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 180-181, 187, 220-221: 181. Nell’immagine delle ossa 
inaridite che fioriscono si cela un’allusione alla Visione di Ezechiele (Ez 37,1-10) su cui cfr. infra. 
19 Henricus de Gandavo, Quodlibet X, q. 6, ed. R. Macken, Leuven University Press-E. J. Brill, Leuven-
Leiden 1981, pp. 132 ss.; J. Wirth, Le cadavre et les vers selon Henri de Gand (Quodlibet, X, 6), in 
“Micrologus”, VII, 1999, pp. 283-295. 
20 Si pensi anche alla connotazione negativa che, nel genere letterario dell’exemplum e nell’iconografia 
tardomedievale della morte, hanno i vermi insieme ai rospi: J. Berlioz, Crapauds et cadavres dans la 
littérature exemplaire (XIIe-XIVe siècles), “Micrologus”, VII, 1999, pp. 231-246. Jean Wirth ravvisa nella 
trattazione del teologo di Gand una sorta di banalizzazione del cadavere del santo che marcisce come i corpi 
morti degli uomini comuni: J. Wirth, Le cadavre et les vers, cit., p. 291. 
21 C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 189-192: 191. 
22 P. Brown, Il culto dei santi. L’origine e la diffusione di una nuova religiosità (1981), trad. it. di L. Repici 
Cambiano, Einaudi, Torino 1983, p. 110. 



Itinera, N. 28, 2024 333 

quest’ultimo, coprendo le spoglie dei santi, queste apparenti inezie imputridite, e 

mettendo in scena uno sfavillio di metalli e gemme luccicanti [Fig. 1], cattura i sensi del 

fedele per indirizzarli verso il sacro. Poiché il rischio di percepire queste briciole 

organiche come spregevole materia sorge laddove si resti ancorati all’esperienza degli 

occhi carnali, lo sguardo deve essere convertito ad una visione spirituale23 che lo focalizzi 

sull’invisibile praesentia incarnata dalla reliquia in quanto pars pro toto, intendendo per 

totus la persona intera del santo24. Nella reliquia ha luogo così quell’unione di umiltà e 

grandezza, di umano e divino, che ha il suo prototipo nel Cristo crocifisso, sfigurato 

eppure splendido. Martiri e santi sono suoi imitatori25. Non è un caso che Teofrido citi Is 

53,2-3 secondo cui agli occhi umani il Signore immolato sulla croce apparve privo di 

fascino e splendore, con un aspetto pressoché spregevole26. Nel pieno XIII secolo san 

Tommaso d’Aquino vedrà apparire nelle piaghe del Salvatore «una speciale bellezza»27. 

Nel Dio fattosi uomo risiede il fondamento del Sublime medievale che investe anche la 

reliquia ed implica sempre il rapporto dell’uomo con Dio, la consapevolezza, da parte del 

credente, di essere imago Dei in conflitto con la propria caduca natura corporea28. 

La «dialettica dell’immaginazione» è, quindi, la chiave di volta del culto delle reliquie 

e una delle sue forze motrici è proprio il reliquiario che Cynthia Hahn giustamente 

descrive come «the intersection of the abiect and the beautiful, the precious and the 

valueless»29. Ma, in questa dialettica, il minimo si rovescia nel suo esatto contrario e 

s’inverte la gerarchia dei valori mondani, per cui Teofrido può dichiarare, riferendosi ai 

santi, che nihil omnino in eorum carnis corruptione mentis oculis | fȩtidum nihil est 

 
23 Cfr. Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 3, 93-95, cit., p. 39; M. C. Ferrari, Einleitung, cit., 
p. XXIII. L’apprehensio delle reliquie con gli «occhi del cuore» era già stata invocata da autori paleocristiani: 
P. C. Miller, «The Little Blue Flower is Red»: Relics and the Poetizing of the Body, in “Journal of Early 
Christian Studies”, VIII/2, 2000, pp. 213-236.  
24 In diverse fonti, latine e non, si trovano affermazioni sulla relazione per sineddoche/metonimia che lega 
la reliquia al santo. Ad esempio, Victric., Laud., 9; 11, cit., coll. 451C-D, 453C. Il termine pignus, che 
abbiamo precedentemente incontrato, sottintende proprio questo rapporto quando, nel lessico patristico, 
assume il significato di sostituzione: L. Canetti, Frammenti di eternità, cit., p. 111.  
25 Sui santi membra Christi, compartecipi della Passione, cfr. J. Gagé, Membra Christi et la déposition des 
reliques sous l’autel, in “Revue Archéologique”, s. V, XXIX, 1929, pp. 137-153. 
26 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 3, 34-46, cit., p. 38. 
27 Thomas Aquinas, S. Th., III, q. 54, art. 4, trad. it., id., La Somma Teologica, a cura della Redazione delle 
EDS, vol. V, EDS, Bologna 1997, p. 500, citato in G. Didi-Huberman, L’immagine aperta. Motivi 
dell’incarnazione nelle arti visive (2007), trad. it. di M. Grazioli, Bruno Mondadori, Milano 2008, p. 253.  
28 Cfr. M. P. Kuczynski, Out of the Depths: Recovering the Medieval Sublime, in E. Moore Willingham (ed. 
by), An Earthy Entanglement with Spirituality. Critical Reflections on Literature and Art, Liverpool 
University Press, Liverpool 2024, pp. 1-24: 7. 
29 C. Hahn, The Reliquary Effect, cit., p. 14. 



Itinera, N. 28, 2024 334 

sordidum30 e che i loro lemmata – ormai disgiunti da qualsiasi nesso con la disgustosa 

morte fisica – sono più preziosi dell’oro, da lui definito «fango di diverso colore» o 

«escrementi»31. Essi emanano un gradevole profumo, sintomo di incorruttibilità, e il 

pensiero corre al giardino celeste e al termine flores usato nel titolo del trattato32 – sebbene 

il suo primo rimando sia al genere del florilegio. Sono ancora fiori quelli che l’abate offre, 

insieme al proprio libro, nel ritratto di dedica contenuto nelle due copie della sua opera 

prodotte, probabilmente nel XII secolo, nello scriptorium del suo stesso monastero [Fig. 

2]33.  

Insomma, velando, il reliquiario costruisce lo statuto paradossale della reliquia, fa 

dell’osservatore un soggetto desiderante e dell’entità che racchiude un oggetto 

desiderato34, puntando sul gioco del nascondere e mostrare che è poi necessario 

all’articolazione del sacro e, nel caso specifico delle sante vestigia, a farne i ricettacoli di 

un’immanente energia divina35. 

 
30 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 1, 8-9, cit., p. 31. Ho trascritto la locuzione mentis oculis 
rinunciando al corsivo per metterla in evidenza essendo un altro modo di designare la visio spiritualis.  
31 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 2, 5-6; II 4, 48-52, cit., pp. 34, 41. M. C. Ferrari, 
Einleitung, cit., p. XXIII.  
32 Cfr. M. Roch, L’odeur de la sainteté, cit.  
33 Gotha, Forschungsbibliothek Memb. I 70, ff. 98v-99r; Trier, Stadtbibliothek, Hs 1378/103, ff. 87v-88r. 
M. C. Ferrari, Einleitung, cit., pp. X-XI, LIX-LXXI, tavv. a colori I-IV; id., Gold und Asche, cit., p. 71. Cfr. C. 
Hahn, Strange Beauty. Issues in the Making and Meaning of Reliquaries, 400-circa 1204, The Pennsylvania 
State University Press, University Park 2012, pp. 24, 26, 205-206 con nota 47, fig. 11; M. Angar, Byzantine 
Head Reliquaries and their Perceptions in the West after 1204. A Case Study of the Reliquary of St. 
Anastasios the Persian in Aachen and Related Objects, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden 2017, pp. 63-64, 
figg. 22-23. In ognuno dei due codici il ritratto fronteggia, sul foglio opposto, la raffigurazione di tombe 
vuote, d’appendicia exteriora (reliquie da contatto) e di alcuni tipi di reliquiario. Questa sorta di inventario 
visivo di oggetti illustra il principio teofridiano della transfusio, della propagazione dell’energia divina 
dalla reliquia a ciò che la tocca e, quindi, anche al suo contenitore, la cui medialità è esaltata: Thiofridus 
Epternacensis, Flores epyt. sanct., II 3, 1-22; II 7, 140-145, III, 4, 43-47, cit., pp. 37, 53, 67. Cfr. B. 
Reudenbach, G. Toussaint, Die Wahrnehmung und Deutung von Heiligen. Überlegungen zur Medialität 
von Reliquiaren, in “Das Mittelalter”, VIII/2, 2003, pp. 34-40: 36-37; M. C. Ferrari, Gold und Asche, cit. 
Sulla medialità dei rivestimenti tessili nello specifico, K. Böse, Spürbar und unvergänglich: Zur Visualität, 
Ikonologie und Medialität von Textilien und textilen Reliquiaren im mittelalterlichen Reliquienkult, in 
“Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft”, XXXIII, 2006, pp. 7-27. Circa la datazione del manoscritto 
gothano, di recente si è proposto di anticiparla ante 1110, anno di morte di Teofrido: M. E. Müller, Bewegte 
Bücher – bewegte Bilder: Thiofrid von Echternach und seine Opera in Memb. I 70, in K. Paasch (hrsg. v.), 
Bücher bewegen. 375 Jahre Forschungsbibliothek Gotha, Katalog zur Jubiläumsausstellung (Gotha 2022), 
Forschungsbibliothek Gotha der Universität Erfurt, Gotha 2022, pp. 18-29: 27.  
34 Come dimostra M. Leone, Semiotica dell’inglobamento. Il caso dei reliquiari, in “E|C”, VII/13, 2013, pp. 
109-120.  
35 Si veda B. V. Pentcheva, The Performance of Relics: Concealment and Desire in the Byzantine Staging 
of Leipsana, in I. Stevović (ed. by), ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ, Collection of Papers Dedicated to the 40th Anniversary 
of the Institute for Art History, Faculty of Philosophy, University of Belgrade, Univerzitet u Beogradu, 
Beograd 2012, pp. 55-71. 



Itinera, N. 28, 2024 335 

 
[Fig. 1] Stephansbursa. Wien, Kunsthistorisches Museum, Weltliche Schatzkammer, inv. WS XIII 26 (cfr. 

C. Hahn, Strange Beauty, cit., p. 105, figg. 49-50). © KHM-Museumsverband (CC BY-NC-SA 4.0). 
[Fig. 2] Teofrido di Echternach, Flores epytaphii sanctorum. Gotha, Forschungsbibliothek Memb. I 70, f. 

98v, miniatura: ritratto dell’autore. Fonte: https://dhb.thulb.uni-
jena.de/rsc/viewer/ufb_derivate_00011747/Memb-I-00070_000098v.tif (© Forschungsbibliothek, Gotha 

CC BY-NC-SA 4.0). 
 

Teofrido ha, inoltre, colto il vincolo indissolubile fra reliquia e reliquiario, una 

simbiosi che sarà suggellata dal Concilio Lateranense IV del 1215, quando stabilirà il 

divieto di esporre i resti dei santi al di fuori delle loro custodie36. 

 

L’importanza del trattato teofridiano risiede anche nell’enfasi sulla morfologia del 

reliquiario e sulle sue componenti materiali e sensuali, stoffe comprese37. Era pratica 

 
36 J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, 31 voll., apud Antonius Zatta, 
Florentiae-Venetiis 1759-1798, XXII, coll. 1049A, 1050A. G. Toussaint, Die Sichtbarkeit des Gebeins im 
Reliquiar – eine Folge der Plünderung Konstantinopels?, in B. Reudenbach, ead. (hrsg. v.), Reliquiare im 
Mittelalter, cit., pp. 89-106: 91. Per ragioni di brevità, in questa sede si omette il dibattito circa l’apparente 
riduzione dell’“opacità” nei reliquiari occidentali tardomedievali che assumono spesso la forma di ostensori 
con “finestrelle” o oculi schermati da cristallo o vetro. Nonostante questo mutamento, sembra, tuttavia, che 
una limpida e chiara presa visiva sulla reliquia non fosse quasi mai raggiunta: C. Hahn, The Reliquary 
Effect, cit., p. 13. 
37 Ad esempio, Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., I 6; II 1, 78-81; II 3, 18-22, cit., pp. 25, 33, 37. 



Itinera, N. 28, 2024 336 

diffusa fra i cristiani avvolgere le reliquie con pallia pregiati, spesso di seta38, che, nella 

stratificazione del sistema di inglobamento, andavano a costituire il rivestimento più 

interno, più o meno aderente all’osso o altra scheggia di corpo santo. Il medium tessile, 

inoltre, s’assimilava ancor più al reliquiario comunemente inteso quando veniva 

modellato a mo’ di piccola borsa-sacchetto [Fig. 3] o quando vi erano cucite particelle di 

materia sacra39. Peculiare, al riguardo, è la strategia di presentazione adottata dai “crani 

vestiti”, documentati nel Nord Europa a partire dal tardo Medioevo [Figg. 4, 5]40. Al di là 

del decoro che può offrire il tipo di stoffa impiegata, essi non contengono alcun 

riferimento visivo al santo o alla vicenda agiografica di cui sarebbero testimoni, ad 

eccezione del teschio nel Museo della cattedrale di Turku (Finlandia), che porta ricamata, 

in corrispondenza della mandibola, una scena di martirio per decapitazione41. La sua 

“vestizione”, realizzata probabilmente nel tardo XIV secolo, è stata, in realtà, una 

modellazione giacché la forma della testa è stata ottenuta assemblando pacchetti di lino 

contenenti resti cranici ed altre ossa e rivestendo poi il tutto, esternamente, con un 

prezioso damasco cinese di colore rosso42. Il teschio di Turku, nato da un’intima 

compenetrazione fra reliquia e reliquiario, è quindi una testa fittizia in cui gli informi ed 

eterogenei frammenti di partenza sono stati ricomposti in una forma per certi versi 

compiuta. In tal modo, pur rappresentando solo una porzione anatomica, il cranio 

 
38 A. Muthesius, Byzantine Silk Weaving AD 400 to AD 1200, Verlag Fassbaender, Wien 1997, pp. 119-120; 
R. Schorta, Textilreliquien und textile Reliquienhüllen, in “Kunst + Architektur in der Schweiz”, LVI/1, 
2005, pp. 12-19. Un campionario di stoffe associate a reliquie è in B. Schmedding, Mittelalterliche Textilien 
in Kirchen und Klostern der Schweiz. Katalog, Stämpfli, Bern 1978; L. von Wilckens, J.-H. Baumgarten, 
Sepulcrum aus dem Hochaltar von St. Kunibert, in A. Legner (hrsg. v.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und 
Künstler der Romanik, Schnutgen-Museum, Koln 1985, vol. II, n. D 61, pp. 79-83, su cui anche C. Hahn, 
Strange Beauty, cit., pp. 197-198, fig. 106. 
39 R. Schorta, Textilreliquien, cit., pp. 15-18; K. Böse, Spürbar und unvergänglich, cit. Anche A. Muthesius, 
Byzantine Silk Weaving, cit., p. 120, M369, tav. 78B, M534, tavv. 12A-B, M540, tav. 62B, M804, tav. 62A, per 
alcuni esempi di borse-reliquiario in tessuto. 
40 R. Schorta, Textilreliquien, cit., p. 16, fig. 8; K. Böse, Spürbar und unvergänglich, cit., pp. 14-17, figg. 
3-4; S. Lahti, Silver Arms and Silk Heads. Medieval Reliquaries in the Nordic Countries, Åbo Akademi 
University Press, Åbo 2019, pp. 284-314, figg. 39-41. Un’importante collezione è quella proveniente dal 
Tesoro dell’abbazia cistercense di Herkenrode, in Belgio, ed ora di proprietà della cattedrale di San Quintino 
di Hasselt [Figg. 4-5]. F. Van Cleven et alii, The Relic Treasure of Herkenrode, an Online Data Base, in M. 
Van Strydonck, J. Reyniers, ead. (ed. by), Relics @ The Lab. An Analytical Approach to the Study of Relics, 
Peeters, Leuven-Paris-Bristol 2018, pp. 205-212; F. Van Cleven, J. Reyniers, A. Ervynck (onder leiding 
van), Met maagdelijke blik. De reliekenschat van Herkenrode doorgelicht, Koninklijk Instituut voor het 
Kunstpatrimonium, Brussel 2019, e l’inventario online: 
https://balat.kikirpa.be/results.php?linkthrough=I3&linkval=Herkenrode_*.  
41 A. Arponen, H. Maijanen, V. Immonen, From Bones to Sacred Artefact: The Late Medieval Skull Relic 
of Turku Cathedral, Finland, in “Temenos”, LIV/2, 2018, pp. 149-183, figg. 1-7; S. Lahti, Silver Arms and 
Silk Heads, cit., pp. 294-313, figg. 40A-B.  
42 Si veda la bibliografia alla nota precedente.  



Itinera, N. 28, 2024 337 

finlandese aspira a rigettare la repellente idea della decomposizione nella morte, alla 

stregua dei reliquiari antropomorfi [Fig. 6]43. 

Alla letterale “cecità” di questi “crani vestiti”, dalla fronte talvolta scoperta ma privi 

di tratti fisionomici, fa da contrappunto la bizzarra e aberrante variante di uno dei teschi 

da Herkenrode (Belgio), il n. 4244, in cui sulla liscia calotta ossea sono stati dipinti i 

capelli, la radice del naso e due grandi occhi, gli stessi che caratterizzano, animandoli, le 

statue-reliquiario e i busti-reliquiario iconici ai quali il fedele si rapporta in un «chiasmo 

degli sguardi» [Figg. 5, 6]45. 
 

 
 [Fig. 3] Borsa reliquiario in seta. Cleveland, The Cleveland Museum of Art, Purchase from the J. H. 

Wade Fund, inv. 1974.101 (CC0. Pubblico dominio). 
[Fig. 4] “Cranio vestito”, da Herkenrode. Hasselt, Sint-Quintinuskathedraal, inv. Herkenrode_013 (© CC 

BY KIK-IRPA, Brussels, cliché X043439. Foto Marleen Sterckx, KIK. Fonte: 
https://balat.kikirpa.be/photo.php?path=X043439&objnr=61636&nr=7). 

 
 
 

 
43 Cfr. C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp.  70-71, 184-185, figg. 17-20. 
44 Hasselt, Sint-Quintinuskathedraal, inv. Herkenrode_042. Scheda del database: Schedel met kinband en 
beschilderde ogen, online: https://balat.kikirpa.be/photo.php?path=X044083&objnr=62291&lang=fr-
FR&nr=41. In fase di restauro è stato appurato che due sete impiegate per il rivestimento datano, 
rispettivamente, al XII e al XIV secolo: F. Van Cleven, J. Reyniers, A. Ervynck (onder leiding van), Met 
maagdelijke blik, cit., pp. 43, 96, 98, 126-127, 141, 211, 212-213, 239, figg. 2.20, 5.3, 6.25, 6.28. 
45 Cito da H. Bredekamp, Immagini che ci guardano. Teoria dell’atto iconico (2010), trad. it. di S. Buttazzi, 
a cura di F. Vercellone, Raffaello Cortina Editore, Milano 2015, pp. 190-199: 190. Sull’agency degli occhi 
enfatizzati in questi reliquiari antropomorfi, cfr. E. Dahl, Heavenly Images: The cult of St. Foy of Conques 
and the Signification of the Medieval “Cult-Image” in the West, in “Acta ad archaeologiam et artium 
historiam pertinentia”, VIII, 1978, pp. 175-191, tavv. I-III; C. Hahn, Strange Beauty, cit., pp. 120, 122-123, 
figg. 57, 59-60, 62-64.   



Itinera, N. 28, 2024 338 

 
[Fig. 5] “Cranio vestito”, da Herkenrode. Hasselt, Sint-Quintinuskathedraal, inv. Herkenrode_042 (© CC 

BY KIK-IRPA, Brussels, cliché X044083. Foto Marleen Sterckx, KIK. Fonte: 
https://balat.kikirpa.be/object/62291). 

[Fig. 6] Testa-reliquiario di Sant’Eustachio. London, British Museum, inv. 1850.1127.1 (© The Trustees 
of the British Museum CC BY-NC-SA 4.0). 

 

 

Visto l’uso delle stoffe preziose per coprire le reliquie, mi sono chiesta in che modo 

queste possano lavorare alla trasformazione di miseri resti mortali in oggetto di devota 

attrazione. La risposta è, a mio avviso, nei valori metaforici attribuiti al tessuto 

nell’immaginario cristiano – dalla «veste di gloria» al simbolismo della seta. La mia 

analisi prende spunto dal contributo di Martina Bagnoli46 e considera la nozione di 

velamen in Teofrido. Parte, tuttavia, dal concetto di performatività che negli ultimi 

decenni è stato trasferito anche all’ambito del tessile e del decoro tessile47. Stoffe 

diversamente confezionate e abiti non sono delle semplici aggiunte decorative, ma hanno 

il potere di generare nuovi livelli di realtà. I rivestimenti tessili sono performanti nei 

riguardi del processo di costituzione dell’oggetto-reliquia in senso cristiano e ritengo che, 

 
46 M. Bagnoli, Dressing the Relics. Some Thoughts on the Custom of Relic Wrapping in Medieval 
Christianity, in J. Robinson, L. de Beer, A. Harnden (ed. by), Matter of Faith. An Interdisciplinary Study of 
Relics and Relic Veneration in the Medieval Period, The British Museum, London 2014, pp. 100-109. 
47 Valgano a titolo esemplificativo S. J. Davis, Coptic Christology in Practice. Incarnation and Divine 
Participation in Late Antique and Medieval Egypt, Oxford University Press, Oxford 2008, pp. 153-180; W. 
T. Woodfin, Embodied Icon. Liturgical Vestments and Sacramental Power in Byzantium, Oxford University 
Press, Oxford 2012. 



Itinera, N. 28, 2024 339 

nell’illustrare questo punto, il contributo di David Ganz48 possa essere 

metodologicamente utile essendo focalizzato sulla metafora vestimentaria applicata, però, 

al libro cristiano.  

Sfruttando la nozione di «paratesto» elaborata da Gérard Genette49, lo studioso accosta 

le coperte dei codici liturgici, in particolare quelle realizzate interamente o in parte con 

materiali tessili, ai paramenti sacerdotali. Il massimo comun denominatore è, infatti, nella 

loro funzione di soglia, di confine fra la sfera del profano e quella del sacro. Nella Messa 

di san Martino dipinta da Simone Martini nella basilica inferiore di San Francesco ad 

Assisi nel secondo decennio del XIV secolo [Fig. 7]50, gli angeli arrivano a coprire con 

bracciali d’oro le braccia indecorosamente scoperte del santo al momento della 

celebrazione eucaristica, come narra la Legenda aurea51. I monili, tuttavia, sono stati resi 

dal pittore come due manipola poiché è il paramento liturgico, indossato in modo 

«giusto», che crea il corpo sacerdotale, in quanto è la «giusta» copertura o veste52, quella 

che anche le stoffe associate alle reliquie intendono rappresentare. Infatti, i rivestimenti 

tessili, isolando quel frammento di osso, eccependolo da tutti gli altri ossi di defunti 

comuni e trasferendolo, in tal modo, dal mondo secolare al mondo sacro, fondano 

l’identità della reliquia in quanto tale, il suo essere sublime perché è il presentificarsi di 

una incommensurabile grandezza nel nonnulla di ceneri disfatte o di mutile membra 

informi53.  

 

 
48 D. Ganz, Das Kleid der Bücher. Vestimentäre Dimensionen mittelalterlicher Prachteinbände, in M. 
Kapustka, W. T. Woodfin (ed. by), Clothing the Sacred. Medieval Textiles as Fabric, Form, and Metaphor, 
Edition Imorde, Emsdetten-Berlin 2015, pp. 121-146. 
49 G. Genette, Seuils, Éditions du Seuil, Paris 1987. 
50 M. M. Donato, Storie di san Martino di Tours, in G. Bonsanti (a cura di), La basilica di San Francesco 
ad Assisi, Panini, Modena 2002, vol. II/2, nn. 364-365, p. 349; ivi, vol. I/1, tavv. 364-365. 
51 Iacopo da Varazze, Legenda aurea, a cura di G. P. Maggioni, 2 voll. SISMEL, Firenze 1998, vol. II, pp. 
1145-1146. Guglielmo Durando († 1296), nel suo Rationale, accenna proprio a questo miracolo per 
dimostrare come i ricami in oro sui polsini dell’alba siano necessari perché il sacerdote possa celebrare 
decentemente la messa: Guillelmus Durandus, Rationale div. off., III 3, 5 (32-37), in A. Davril, T. M. 
Thibodeau (a cura di), Guillelmi Duranti Rationale divinorum officiorum I-IV, Brepols, Turnholti 1995, p. 
187; J. Calvarin, Transformative Ornament for the Priest in Durandus’ Rationale and its Illuminations, in 
“Kunstchronik”, LXXII/7, 2019, pp. 351-360: 355. 
52 D. Ganz, Das Kleid der Bücher, cit., p. 134, fig. 12. 
53 In questa convergenza di opposti credo si possa cogliere un’affinità con quelle correnti artistiche 
contemporanee che vertono sull’estetica del Sublime per cui cfr. M. Carboni, Il Sublime è Ora. Saggio sulle 
estetiche contemporanee (1993), Cooper & Castelvecchi, Roma 2003. 



Itinera, N. 28, 2024 340 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
[Fig. 7] Simone Martini, Messa di san Martino. Assisi, basilica inferiore di San Francesco, cappella di 
San Martino, dipinto murale. Fonte: Wikimedia Commons, “Yorck Project” (CC0. Pubblico dominio). 

 

L’involucro tessile condivide, perciò, con il reliquiario comunemente detto, di cui è la 

versione soft, il fatto d’essere “metafora” nei riguardi della reliquia che contiene54. 

Entrambi sono, di fatto, assimilabili all’omonima figura retorica che consiste nel mettere 

in relazione, mediante una similitudine abbreviata, due idee fra loro inconciliabili 

ponendo sotto ai nostri occhi, con vividezza, una verità inaspettata – metaforica appunto 

– da intendersi, come insegna Paul Ricœur, in senso «tensionale»55. La tensione è 

all’interno del meccanismo stesso della metafora, nel modo in cui congiunge queste due 

 
54 Per una possibile intersezione fra la metafora linguistica e la metafora visiva rappresentata dal reliquiario 
cfr. C. Hahn, Strange Beauty, cit., pp. 109-110.  
55 P. Ricœur, La métaphore vive, Éditions du Seuil, Paris 1975, p. 11. In questa mia prima definizione di 
metafora è racchiusa, ovviamente, anche la lezione aristotelica su cui dibatte lo stesso Ricœur: ivi, pp. 13-
61. Alla tesi del filosofo francese accenna C. Hahn, Strange Beauty, cit., p. 109. 



Itinera, N. 28, 2024 341 

distanti realtà instaurando, cioè, un rapporto di somiglianza, sul piano figurale, senza 

annullare la dissomiglianza sul piano letterale56. Il reliquiario funziona in modo analogo: 

collega per via analogica due entità in conflitto fra loro, la terrena reliquia e il santo in 

Paradiso, trasferendo alla prima le qualità spirituali del secondo cosicché i poveri avanzi 

mortali sono intesi come già risorti all’incorruttibilità del Cielo. Questo transfer di senso 

avviene in virtù dei materiali (oro, argento, gemme, sete ecc.) e della forma stessa del 

reliquiario che sono a loro volta metafore visive. In sintesi, grazie al reliquiario il fedele 

“vede” di più di quanto la sua vista fisica gli avrebbe mostrato se posto dinanzi alla nuda 

reliquia. È la stessa apertura su nuovi livelli di significato garantita dalla metafora 

linguistica, secondo l’analisi di Ricœur57, o dalle pseudo-dionisiane «similitudini 

dissimili», richiamate da Cynthia Hahn a proposito dei reliquiari58.  

Tuttavia, la lettura estetica e semiotica non si arresta qui, perché, rispetto al suo 

contenuto, il reliquiario/involucro tessile non è solo una “metafora” ma anche un’iperbole 

visiva, un’amplificazione, verso il troppo grande, di qualcosa di troppo piccolo e nel suo 

essere velamen s’allinea a quel dispositivo retorico al servizio della poetica del Sublime, 

la velatio capitis, ugualmente basato su frustrazione dello sguardo e integrazione 

immaginativa59. 

Ora, esiste una significativa convergenza fra il concetto di velamen in Teofrido e la 

nozione di tegumentum usato intorno alla metà dell’XI secolo da Lanfranco di Pavia – 

detto anche Lanfranco di Canterbury – nel contesto della controversia sull’Eucarestia 

avuta con il suo contemporaneo Berengario di Tour († 1088)60. Focalizzandosi 

sull’evidenza fenomenica del pane e del vino rimasti tali dopo la consacrazione, 

Berengario ritiene che la loro conversione in corpo e sangue di Cristo non avvenga 

 
56 P. Ricœur, La métaphore vive, cit., pp. 10-11, 221-272: 236, 245-246, 249-250, 268-271. 
57 Ivi, pp. 310-321: 315. 
58 C. Hahn, Strange Beauty, cit., p. 109. Sulla metafora nello Pseudo-Dionigi, U. Eco, Averroè e la metafora, 
in I dieci anni di Scienze della Comunicazione, Università degli Studi di Siena, Siena 2002, pp. 37-112: 85-
93. 
59 Su questo dispositivo, cfr. G. Lombardo, La figura inevidente. Retorica e pittura dell’ἐγκάλυψις, Mucchi 
Editore, Modena 2021. Cfr. anche M. Leone, L’inimmaginabile, in “Lexia”, 7-8, 2011, pp. 471-489. Per 
ulteriori riflessioni attorno alla semantica del “velare/disvelare” si rimanda, tra gli altri, a L.-J. Bord, V. 
Debiais, É. Palazzo (éd. par), Le rideau, le voile et le dévoilement du Proche-Orient ancien à l’Occident 
médiéval. Actes du Colloque (Ligugé 2016), Geuthner, Paris 2019. 
60 Beringerius Turonensis, Rescriptum contra Lanfrannum, hrsg. v. R. B. C. Huygens, Brepols, Turnholti 
1988; Lanfrancus Cantuariensis, De corpore et sanguine Domini, adversus Berengarium Turonensem, in 
J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol.  CL, coll. 407-442. Si vedano 
P. Turpin, Querelle eucharistique, cit.; C. U. Cortoni, Christus Christi est sacramentum. Una storia dei 
sacramenti nel Medioevo, EDI, Napoli 2021, pp. 71-82. 



Itinera, N. 28, 2024 342 

ontologicamente, bensì, in figura, spiritualmente. Lanfranco, che vuole difendere la 

concreta presenza di Cristo nel sacramento, controbatte descrivendo le apparenze 

sensibili (gli “accidenti”) delle specie eucaristiche come tegumenta («coperture», 

«involucri»)61 che non vengono rimossi per risparmiare al fedele l’orrore di trovarsi 

effettivamente a masticare la carne vivente del Signore e a berne il sangue caldo; nello 

stesso tempo, la presenza divina si nasconde nel sacramento per mettere alla prova la fede 

del cristiano62. La necessità di tegumenta nel rito eucaristico è comprovata dal racconto, 

tramandato da un contemporaneo, Guitmondo di Aversa, di un prodigio cui avrebbe 

assistito Gregorio Magno mentre celebrava l’Eucarestia: una particola consacrata si 

mostrò nella sua reale sostanza di brandello corporeo di Cristo per dissipare i dubbi di 

una donna incredula, ma, poiché quest’ultima, ora più credente, esitava a comunicarsi «a 

causa dell’orrore della carne» (propter horrorem carnis), il papa pregò Dio di far ritornare 

l’ostia al suo consueto aspetto di pane63. Alla luce di questo aneddoto meglio si 

comprende il passo ulteriore fatto da Teofrido rispetto a Lanfranco: collegare gli 

“accidenti” delle specie consacrate al reliquiario che, come quest’ultimi, “copre” e spinge 

il fedele a credere senza vedere64. D’altronde, come già accennato, nei Flores l’attenzione 

portata alla realtà tangibile delle exuviae risente a tal punto di questa disputa eucaristica 

che Michele C. Ferrari vi vede un involontario allineamento con la posizione 

berengariana, espressamente condannata sul piano teologico; inoltre, non è un caso il 

rigore con cui, nel trattato, le varie tipologie di reliquie e reliquiari vengono distinti in 

base al loro aspetto esteriore65. 

 
61 Lanfrancus Cantuariensis, De corpore et sanguine Domini, 17-18, cit., coll. 427B, 430C. P. Turpin, 
Querelle eucharistique, cit., pp. 307-308. In un altro passaggio della stessa opera, si afferma che, 
nell’Eucarestia, la realtà del corpo di Cristo è forma panis opertam: Lanfrancus Cantuariensis, De corpore 
et sanguine Domini, 14, cit., col. 423D. C. U. Cortoni, Christus, cit., pp. 80-81 e nota 25.  
62 Ancora nel tardo Medioevo, a sostegno della transustanziazione eucaristica, reale ma non visibile, si 
ripeteranno queste motivazioni e verranno gradatamente escogitate delle formule iconografiche per 
materializzare questo mistero come, ad esempio, l’ostia contenente l’immagine di Gesù Bambino che santa 
Chiara d’Assisi vide in un rapimento mistico: C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 140, 142, 157, 
fig. 41.  
63 Guitmundus Aversanus, De corporis et sanguinis Christi veritate in Eucharistia, III, in J.-P. Migne (a cura 
di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. CXLIX, coll. 1427-1494: 1479C-D. L’episodio è 
citato in C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., p. 143. 
64 M. Bagnoli, The Stuff of Heaven. Materials and Craftsmanship in Medieval Reliquaries, in ead. et alii 
(ed. by), Treasures of Heaven: Saints, Relics, and Devotion in Medieval Europe, Yale University Press, 
New Haven-London 2010, pp. 137-147: 139. 
65 Da ultimo, M. C. Ferrari, Körper und Ding, pp. 138-140. Per la classificazione delle reliquie nei Flores, 
si vedano Id., Einleitung, cit., pp. XXIII-XXXV e la miniatura con reliquie da contatto e vari tipi di contenitori 
contenuta in ciascuno dei due codici di Echternach citati supra e a nota 33. 



Itinera, N. 28, 2024 343 

Insomma, i concetti di velamen e tegumentum hanno una forte eco nella dottrina 

cristiana del tempo. Il secondo lemma era già stato impiegato nell’Alto Medioevo da 

Isidoro di Siviglia († 636 circa) per spiegare l’etimo di sacramentum derivato dal segreto 

agire della grazia divina «sotto la copertura di realtà corporali»66. La definizione di 

Isidoro, ripresa nel IX secolo da Pascasio Radberto, riecheggia in Lanfranco67, ma, 

significativamente, il termine tegumentum ricorre anche, con il significato di rivestimento 

allegorico, nel lessico di Aelredo di Rievaulx († 1167), che però lo rapporta alle Sacre 

Scritture68. In questa accezione si avvicina alla nozione di integumentum che nelle fonti 

antiche e tardoantiche designava un mezzo espressivo teso a rivelare valori morali o 

filosofici sotto la scorza di narrazioni fantasiose; gli autori latini di XII secolo se ne 

appropriano nel senso di una dimostrazione che, sotto la «copertura» di fabulae e di miti 

pagani, rivela verità profonde in linea con l’etica cristiana69. Pietro Abelardo, addirittura, 

lo attribuisce alle parabole evangeliche sebbene, in genere, per l’ambito scritturistico si 

preferisca parlare di allegoria70. Questo periplo attorno alla terminologia medievale può 

meglio contestualizzare la proposta di Martina Bagnoli di estendere la nozione di 

integumentum al reliquiario antropomorfo71. La studiosa si serve del termine letterario-

teologico per ipotizzare un possibile riconoscimento, fin dal XII secolo, dell’importanza 

dell’artista nel creare, alla stregua di un poeta, la “copertura” allegorica necessaria alla 

manifestazione del divino. Nell’esempio da lei portato ovvero il reliquiario di san Pietro 

realizzato da Ugo d’Oignies nel 1238 per le suore di Notre-Dame de Namur, la costola in 

metalli e pietre preziose che ne costituisce la parte principale è «an ornate covering for 

 
66 Isid., Orig., IV 19,40 (Isidorus Hispalensis, Originum s. etymologiarum libri), IV 19, 40, in J.-P. Migne 
(a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. LXXXII, coll. 73-728: 255C.  
67 C. U. Cortoni, Christus, cit., p. 73 nota 13, pp. 80-81 e nota 25. 
68 Aelredus Rievallensis, Sermo XI. In die Sancto Paschae, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus 
completus, series Latina, cit., vol. CXCV, coll. 271D-278A: 276D. Cfr. D. M. La Corte, Reformation of the 
Intellect in the Thought of Aelred of Rievaulx, in T. M. Izbicki, C. M. Bellitto (ed. by), Reform and Renewal 
in the Middle Ages and the Renaissance. Studies in Honor of Louis Pascoe, S.J., Brill, Leiden-Boston-Köln 
2000, pp. 35-49: 44. 
69 Si afferma anche la sinonimia fra integumentum e involucrum: M. D. Chenu, Involucrum. Le mythe selon 
les théologiens médiévaux, in “Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age”, XXII, 1955, pp. 
75-79; E. Jeauneau, L’usage de la notion d’integumentum a travers les gloses de Guillaume de Conches, 
in “Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age”, XXIV, 1957, pp. 35-100. 
70 E. Jeauneau, L’usage de la notion d’integumentum, cit., p. 37 e nota 4. 
71 M. Bagnoli, The Stuff of Heaven, cit., pp. 144-145.  



Itinera, N. 28, 2024 344 

hidden truths»72, chiamato a rendere presente la vera reliquia – un frammento di osso – 

sotto la veste di una forma immaginifica. 

Nel pensiero cristiano non c’è, dunque, “rivelazione” senza un “velare” e ciò vale 

anche per la reliquia e per il suo involucro tessile. Una fonte di poco successiva al 1200 

testimonia lo shock che la rimozione dell’ostacolo visivo avrebbe causato ai fedeli in 

devota contemplazione dei resti corporei di un santo; si tratta del racconto della visita del 

vescovo Ugo di Lincoln all’abbazia di Fécamp che custodiva un osso di santa Maria 

Maddalena73. Il prelato, smanioso di un contatto fisico strettissimo con la reliquia, contro 

il volere dei monaci che non l’avevano mai vista nuda, la spogliò della sua triplice 

fasciatura in seta e lino e la baciò; quindi, volendo impossessarsi di un suo frammento ma 

non riuscendo a spezzarla con le proprie mani, l’addentò con forza. Ai religiosi sconvolti, 

in preda prima all’orrore, poi alla rabbia, il vescovo disse in sua difesa che in fondo non 

aveva fatto altro che trattare il venerabile osso allo stesso modo in cui poco prima aveva 

trattato il santissimo corpo di Cristo al momento della manducatio eucaristica. Questa 

similitudine ci riporta al passo di Teofrido citato all’inizio dell’articolo mentre la reazione 

dei monaci mette in luce l’importanza dell’invisibilità delle sante vestigia a fronte 

dell’aspirazione di Ugo e di altri suoi contemporanei ad un rapporto diretto, 

multisensoriale, con il sacro; denudare e mordere l’osso di santa Maddalena come farebbe 

un cane con un osso animale è – dicono i religiosi di Fécamp – nefas, atto sacrilego.  

Il comportamento del vescovo, assimilabile quasi ad un raptus sessuale74, induce, 

inoltre, ad una riflessione sul ruolo della copertura tessile nell’articolare la tensione fra 

desiderio voyeuristico e pudore religioso75 e nel garantire alla reliquia quella costruzione 

simbolica che la metta in salvo da uno sguardo chiuso sulla sua dimensione visibile. Vien 

da pensare alla «sguardo maledetto di Cam»76 sulla nudità del padre Noè (Gn 9,20-27), 

 
72 M. Bagnoli, The Stuff of Heaven, cit., p. 144. Sul reliquiario di Hugo d’Oignies, oggi Musée des Arts 
anciens du Namurois-Trésor d’Oignies, inv. TO 05, cfr. ead. et alii (ed. by), Treasures of Heaven, cit., n. 
112. 
73 Adam of Eynsham, Magna vita Sancti Hugonis / The life of St Hugh of Lincoln, V, ed. by the late Decima 
L. Douie, D. H. Farmer (1961), Clarendon Press, Oxford 1985, vol. II, pp. 169-170. Sull’importanza 
dell’episodio per la storia del reliquiario nel tardo Medioevo cfr. G. Toussaint, Die Sichtbarkeit des Gebeins 
im Reliquiar, cit., pp. 96, 98; C. Hahn, Strange Beauty, cit., pp. 233-234. 
74 Cynthia Hahn (cfr. nota precedente) ho sottolineato la connotazione quasi erotica di alcuni termini usati 
nel racconto. 
75 Questa osservazione mi è stata suggerita dalla lettura di G. Cuozzo, Il velo: una metafora dell’apparire, 
in M. Leone, H. De Riedmatten, V. I. Stoichita (a cura di), Il sistema del velo. Trasparenze e opacità 
nell’arte moderna e contemporanea, Aracne, Ariccia (RM) 2016, pp. 277-299. 
76 M.-J. Mondzain, Il commercio degli sguardi (2003), trad. it. di G. Lingua, G. Rossi, a cura di G. Lingua, 
Medusa, Milano 2011, p. 26. 



Itinera, N. 28, 2024 345 

che non a caso Gregorio di Nissa aveva evocato parlando dei suoi timori nel posare gli 

occhi sui corpi decomposti dei propri genitori77. È uno sguardo che sa di idolatria, come 

dice Marie-José Mondzain, perché Cam, appagato da ciò che vede, ne resta soggiogato 

fino al punto di credere che quella sia l’unica verità del padre. Il mantello steso dagli altri 

due figli a coprire la nudità di Noè ha avuto un valore archetipale per la concezione del 

visivo sia nell’ebraismo sia nel cristianesimo78. Il velamen, chiudendo la visione sensibile, 

apre la visione immaginale fondando l’aspettativa di un “al di là” dell’hic et nunc, di un 

qualcosa che è oltre i sensi ed oltre questo luogo79.  

Questa apertura oltre il visibile doveva, quindi, essere attivata dai due strati di seta e 

da quello, più interno, di lino che avvolgevano l’osso di santa Maddalena nella storia di 

Ugo di Lincoln: erano velamina in senso sia letterale sia metaforico. Il simbolismo del 

coprire e del vestire nella teologia medievale potrebbe, infatti, aver favorito l’uso degli 

involucri tessili come mezzo di trasfigurazione allegorica della materia, di per sé misera, 

della reliquia. Una ragion d’essere della loro presenza va ricercata, ad esempio, nella 

connessione con la teologica «veste di gloria» di cui si ammanterà la carne rinnovata alla 

fine dei tempi, immagine suggerita da 1Cor 15,52-53: «[…] i morti risorgeranno incorrotti 

e noi saremo trasformati. È necessario infatti che questo corpo corruttibile si vesta di 

incorruttibilità e questo corpo mortale si vesta di immortalità». Da questo passo ha preso 

avvio una ricca esegesi80 di cui si fa araldo anche Gregorio di Nissa che nel De anima et 

resurrectione, nel descrivere l’evento escatologico, usa una precisa terminologia tessile: 

«Tu vedrai, infatti, che questo attuale involucro corporeo sarà dissolto dalla morte, ma di 

nuovo sarà ricostituito nei suoi stessi elementi: non, però, con questa interna disposizione 

di ora, spessa e pesante, bensì in una forma più sottile ed aerea, perché l’ordito sarà stato 

tessuto in modo diverso»81. 

 
77 Cfr. supra. 
78 M.-J. Mondzain, Il commercio degli sguardi (2003), trad. it. di G. Lingua, G. Rossi, a cura di G. lingua, 
Medusa, Milano 2011, pp. 26-38: 29-32. 
79 Cfr. V. Debiais, L’image par le voile, in J. Brack, J. Glodt, N. Sarzeaud (éd. par), Textiles, rituels, images 
(Europe occidentale, XIIIe-XVIIe siècles), actes des Journées d’étude (Paris 2021), HiCSA Éditions en ligne, 
2024, pp. 3-9: 6. Anche G. Didi-Huberman, L’immagine aperta, cit., pp. pp. 1-31, 76-101. 
80Cfr. C. W.  Bynum, The Resurrection of the body, cit. Fra i cultori di questa esegesi è anche Pietro il 
Venerabile nel sermone citato supra. 
81 Gr. Nyss., Anim. et res., 51, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Graeca, 161 
voll., apud J.-P. Migne editorem, Parisiis 1857-1866, vol. XLVI, coll. 11-160: 107A, 108A (traduzione latina 
e testo greco), traduzione italiana in Gregorio di Nissa, L’anima e la resurrezione, in C. Moreschini (a cura 
di), Opere di Gregorio di Nissa, cit., p. 451. 



Itinera, N. 28, 2024 346 

La miniatura del Salterio duecentesco di Melk (Austria) [Fig. 8] illustra esattamente il 

momento in cui uno degli eletti risorti si spoglia del sudario e indossa la «veste di 

gloria»82, un’allegoria che implica l’equazione, d’origine antica, fra tessuto e corpo, 

tessuto e carne, ripresa dall’esegesi cristiana in rapporto all’Incarnazione83. Anna 

Bücheler l’ha sondata nel caso delle textile pages dei codici liturgici ottoniani di XI secolo, 

laddove il medium su cui si dispiega il decoro tessile è la pergamena, pelle, carne 

appunto84. Il corpo di Cristo e, per estensione, il corpo di ogni uomo sono un habitus che 

ci è stato adattato dall’esterno, secondo Agostino, mentre Alcuino, in età carolingia, 

spiega l’Immacolata Concezione dicendo che la Vergine era la lana bianca purissima che, 

quando fu adombrata dallo Spirito Santo, si tinse della porpora regale85.  

Circa gli apporti dell’esegesi bizantina, una delle più compiute metafore tessili 

applicate al corpo di Cristo è quella di Proclo di Costantinopoli, contenuta nella sua 

Omelia I, pronunciata con molta probabilità nel 430: 
(La Vergine è) il maestoso telaio dell’economia divina su cui fu ineffabilmente tessuta la 

veste dell’unione. L’operaio al telaio era lo Spirito Santo; il lanaiolo, il potere adombrante 

dall’alto. La lana era l’antico vello di Adamo; il filo intrecciato, la carne immacolata della  

 

 
82 Melk, Benediktinerstift, Cod. 1903 (olim 1833), f. 109v, digitalizzato al sito manuscripta.at. 
Mittelaterliche Handschriften in Österreich, Österreichische Akademie der Wissenschaften, online: 
https://manuscripta.at/diglit/AT6000-1903/0222 (prodotto a Würzburg, intorno al 1255-1260). C. W.  
Bynum, The Resurrection of the body, cit., p. 196, tav. 17. Sulla «veste di gloria» o «veste di luce» nella 
letteratura cristiana siriaca, cfr. S. Brock, The Robe of Glory. A Biblical Image in the Syriac Tradition, in 
“The Way”, XXXIX/3, 1999, pp. 247-259. Una variante della metafora è nell’evocazione delle bianche vesti 
dei martiri in Ap 6, 9-11, passo che Bagnoli mette in rapporto con l’usanza di coprire le reliquie con stoffe: 
M. Bagnoli, Dressing the Relics, cit., p. 105, tavv. 9-10. 
83 M. Kapustka, Per velamen, id est, carnem suam. Die textile Dimension des Christuskörpers als 
Bildparadox, in P. Hofmann, A. Matena (hrsg. v.), ChristusBild. Icon + Ikone. Wege zu Theorie und 
Theologie des Bildes, Ferdinand Schöningh, Paderborn-München-Wien-Zürigh 2010, pp. 117-136. 
84 A. Bücheler, Ornament as Argument. Textile Pages and Textile Metaphors in Early Medieval 
Manuscripts, De Gruyter, Berlin-Boston 2019, pp. 93-143. Sul nesso libro sacro-corpo di Cristo cfr. anche 
N. Thebaut, Bleeding Pages, Bleeding Bodies: A Gendered Reading of Bristish Libray MS Egerton 1821, 
in “Medieval Feminist Forum”, XLV/2, 2009, pp. 175-200; D. Ganz, Das Kleid der Bücher, cit., pp. 126-
130. Anche nel succitato codice della Forschungsbibliothek di Gotha contenente opere di Teofrido, fra cui 
i Flores, è presente una miniatura a piena pagina con decoro a tappeto. La sua posizione, all’inizio del 
manoscritto (f. 1r), le conferisce la funzione di soglia varcata la quale si arriva al dittico di dedica con il 
ritratto dell’abate donatore e del santo patrono Villibrordo, fondatore del monastero di Echternach. Cfr. M. 
E. Müller, Bewegte Bücher, cit., pp. 21-25, fig. 3. 
85 Avg., Divers. quaest., I, 73, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., 
vol. XXXVI, coll. 67-1028: 84-85; Alcuinus, De fide sanctae et individuae Trinitatis, III 14, in ivi, vol. CI, 
coll. 9-64: 46C-D. A. Bücheler, Ornament as Argument, cit., pp. 96-99.  



Itinera, N. 28, 2024 347 

Vergine. La navetta del tessitore era spinta dalla grazia incommensurabile di Colui che 

indossava la veste; l’artigiano era il Verbo che entrava attraverso il suo udito86. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
[Fig. 8] Salterio di Melk.  Melk, Benediktinerstift, Cod. 1903 (olim 1833), f. 109v, miniatura: 
Resurrezione della carne. Fonte: https://manuscripta.at/diglit/AT6000-1903/0222 (© Melk, 

Benediktinerstift). 
 

 
86 Procl. Cp, Or., I 1, 21-25, in N. Constas, Proclus of Constantinople and the Cult of the Virgin in Late 
Antiquity. Homilies 1-5, texts and translations, Brill, Leiden-Boston 2003, pp. 136-137 (testo greco e 
traduzione inglese), e pp. 135, 317-321 per la datazione e commento (trad. it. nostra). Cfr. anche N. P. 
Constas, Weaving the Body of God: Proclus of Constantinople, the Theotokos, and the Loom of the Flesh, 
in “Journal of Early Christian Studies”, III/2, 1995, pp. 169-194. A questa fonte si riallaccia A. Bücheler, 
Ornament as Argument, cit., pp. 97-102.  



Itinera, N. 28, 2024 348 

In sintesi, se la reliquia è pegno d’eternità perché non solo garantisce lo stato glorioso del 

santo in Paradiso ma proletticamente annuncia la resurrezione finale di cui tutti i giusti 

godranno alla fine dei tempi, i pregiati tessuti attorno alle ossa o pezzi di carne 

mummificata possono, a mio avviso, valere come un’allusione alla dimensione 

escatologica, quando, come prefigurato dalla Visione di Ezechiele (Ez 37,1-10), al suono 

delle trombe, le membra sparse di ciascun morto da ogni dove si raduneranno e le ossa 

inaridite si rivestiranno della carne dell’incorruttibilità87; e questa nuova carne è 

simboleggiata proprio dalle stoffe unite alle reliquie, il lino immacolato, simbolo di 

purezza, e la lucente seta, anch’essa emblema di castità, visto che, ancora nel tardo XIII 

secolo, si credeva che fosse prodotta da un verme nato dalla carne senza rapporti 

sessuali88. A questa valenza metaforica si aggiunge, a mio avviso, un’altra sfumatura di 

significato: nell’Esamerone di Basilio di Cesarea e in quello, pressoché coevo, di 

Ambrogio (IV secolo) la metamorfosi del baco da seta, il cosiddetto «verme indiano», è 

un exemplum della resurrezione della carne89, come lo è per Giorgio di Pisidia (VII secolo) 

ed altri autori bizantini90. Ancor più significativa è, all’inizio del XIV secolo, la 

testimonianza di Dante, pellegrino in Paradiso, che paragona l’anima di Carlo Martello 

celata dalla sua stessa luce beatifica all’immagine dell’«animal di sua seta fasciato»91, 

facendo del lucido e avvolgente bozzolo la metafora della radiante «veste di gloria». 

 

 
87 Per alcune interpretazioni della Visione di Ezechiele si vedano le fonti citate in C. W.  Bynum, The 
Resurrection of the body, cit., pp. 74, 162-163, 180, 184-185. Teofrido vi fa riferimento nel suo Proemio 
parlando dei corpi santi: M. C. Ferrari, Einleitung, cit., p. XVI, XVIII. 
88 M. Bagnoli, Dressing the Relics, cit., pp. 105-106, con accenno a Guillelmus Durandus, Rationale div. 
off., III 10, 2 (21-25), cit., p. 203. Sul simbolismo del lino, J. Richter, Linteamina: Leinen als 
Bedeutungsträger, in K. Böse, S. Tammen (hrsg. v.), Beziehungsreiche Gewebe. Textilien im Mittelalter, 
Lang, Frankfurt am Main 2012, pp. 302-321, 440-445. 
89 Bas., Hex., VIII 8, in Basilio di Cesarea, Omelie sull’Esamerone e di argomento vario, a cura di F. 
Trisoglio, revisione dei testi greci, indici e bibliografia di V. Limone, Bompiani, Milano 2017, pp. 328-331 
(testo latino e traduzione italiana); Ambr., Hex., V 23, 77-78, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus 
completus, series Latina, cit., vol. XIV, coll. 123-274: 237C-238B. Cfr. P. F. Moretti, Elefanti, serpenti e 
bachi da seta. Riflessioni su qualche aspetto del repertorio zoologico ambrosiano, in “ACME”, LVII/1, 2004, 
pp. 3-31: 25-30. 
90 Geo. Pis., Hex., vv. 1251-1275, in L. Tartaglia (a cura di), Carmi di Giorgio di Pisidia, UTET, Torino 
1998, pp. 386-389 (testo greco e traduzione italiana); A. Zucker, Zoology, in S. Lazaris (ed. by), A 
Companion to Byzantine Science, Brill, Leiden-Boston 2020, pp. 261-301: 279, 284.  
91 Par., VIII 52-54, in D. Alighieri, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di G. Petrocchi, vol. 4, 
(Paradiso), Le Lettere, Firenze 1994, p. 126. Si veda G. Ledda, Animali nel Paradiso, in id. (a cura di), La 
poesia della natura nella Divina Commedia. Atti del Convegno internazionale di Studi (Ravenna 2007), 
Centro Dantesco dei Frati Minori Conventuali, Ravenna 2009, pp. 93-135: 101-103.  



Itinera, N. 28, 2024 349 

Il paradigma del reliquiario e le proprietà metonimiche della reliquia hanno attraversato i 

secoli fino a fecondare, con i dovuti distinguo, le pratiche artistiche contemporanee92, 

fatto per certi versi comprensibile se si considerano i seguenti aspetti: la centralità del 

corpo, del frammento e della materia nelle estetiche odierne; l’esplorazione, da parte di 

alcune di esse, dei territori del pruriginoso e dell’abietto93; la parentela che già Peter 

Brown, nel 1981, trattando del culto dei santi, aveva ravvisato fra i loro resti fisici e lo 

sfuggente modo d’essere dell’objet trouvé94.  

Attratta dalla varietà delle sperimentazioni artistiche attorno a questo lascito della 

cultura medievale, scelgo di chiudere con due istallazioni di ORLAN che recuperano, sotto 

una nuova luce, due tematismi esposti in precedenza: il binomio reliquia-ostia e il nesso 

fra tessuto, carne, pelle. ORLAN è l’artista donna che, con il suo Art Charnel, ha fatto e 

continua a fare del proprio corpo, considerato materiale vivente de-figurabile e ri-

figurabile, il luogo delle interrogazioni attorno all’identità, ai limiti di genere e ai modelli 

estetici nella società attuale95. Dalle operazioni di chirurgia plastica, vere e proprie 

performances cui si sottopone, l’artista ricava scorie del proprio organismo che chiama 

«reliquie» ed utilizza in istallazioni come la serie Les petits reliquaires: nella versione del 

1992, una capsula Petri contenente 10 grammi di carne dell’artista è montata al centro di 

una sorta di quadro su cui è scritta, più volte ripetuta, la sentenza «Ceci est mon corps… 

Ceci est mon logiciel». La citazione semi-evangelica, da un lato, allude al rapporto carne-

verbo – e, con l’eco dell’Eucarestia, torna il fantasma del sacramento disvelato nella sua 

aberrante realtà quale paventato da Agostino, Lanfranco, Teofrido –, dall’altro, denuncia 

la sacralizzazione di quel DNA contro cui ORLAN si batte volendo scardinare l’idea di 

un’anatomia preordinata per aprirla a una miriade di possibilità96. 

 
92 A. Nagel, The Afterlife of the Reliquary, in M. Bagnoli et alii (ed. by), Treasures of Heaven, cit., pp. 211-
222; C. Hahn (ed. by), Objects of Devotion and Desire. Medieval Relic to Contemporary Art, Hunter 
College of the City University of New York, New York 2011; C. Hahn, The Reliquary Effect, cit., pp. 232-
271.  
93 H. Forster, Bad New Days. Arte, critica, emergenza (2015), trad. it. di K. McManus, Postmedia, Milano 
2019, pp. 13-32. 
94 P. Brown, Il culto dei santi, cit., p. 111. 
95 ORLAN, Manifeste de «L’Art Charnel», in “La Voix du Regard”, 12, 1999, pp. 49-50; H. Marchal, Des 
identités nomades: l’Art Charnel d’Orlan, in “La Voix du Regard”, 12, 1999, pp. 51-58; S. Donger, S. 
Shepherd, ORLAN (ed. by), ORLAN. A Hybrid Body of Artworks, e-Library Taylor & Francis, 2010. 
96 S. Anker et alii, Technogenesis: Aesthetic Dimensions of Art and Biotechnology, in B. A. Lustig, B. A. 
Brody, G. P. McKenni (ed. by), Altering Nature, vol. 1 (Concepts of Nature and the natural in 
Biotechnology Debates), Springer, Dordrecht 2008, pp. 275-321: 294-295, fig. 5.11. La stessa artista ha 
affermato: «Mon travail est en lutte contre l’inné, l’inexorable, le programmé, la nature, l’A.D.N. (qui est 
notre rival direct en tant qu’artiste de la représentation)», come riferisce H. Marchal, Des identités nomades, 



Itinera, N. 28, 2024 350 

Con lo stesso impeto decostruttivista l’artista ha lavorato attorno alla nozione, ben 

presente al Medioevo, del corpo come habitus e all’associazione tessuto-tegumento-pelle-

carne, articolando un discorso in cui trova spazio anche una «femminilizzazione della 

reliquia»97. Ne è la riprova il Manteau d’Arlequin (2009, Casino, Luxembourg) [Fig. 9], 

installazione imperniata su un bioreattore in cui le cellule vive della pelle dell’artista, 

prelevate tramite biopsia, sono messe a coltura con cellule di individui di altre etnie e con 

cellule animali98. Il variopinto abito carnevalesco, che viene a comporsi nell’incontro fra 

tecno-biologia, estetica e il potenziale creativo di ORLAN, se da un lato si fa manifesto di 

un’identità ibrida, situata al di fuori della tradizionale distinzione di genere, dall’altro, 

dissimula la “scabrosità” dei lemmata dell’artista e degli altri esseri viventi che esso 

ingloba, conferendo loro una mise sgargiante. La metafora vestimentaria associata alla 

carne dei santi rivive, così, in funzione della destabilizzazione delle frontiere dell’Io 

incarnato. 

 

 

 

 

 
cit., p. 53. Cfr. anche le dichiarazioni di ORLAN, This is my body… this is my software, in S. Donger, S. 
Shepherd, ead. (ed. by), ORLAN. A Hybrid Body of Artworks, cit., pp. 35-47: 43-47. 
97 S. Anker et alii, Technogenesis, cit., pp. 293-295 (trad. it. nostra). 
98 Su questa installazione e sulle performances che, avviate nel 2007, sono state propedeutiche alla sua 
messa a punto si ascolti la testimonianza della stessa artista, cfr. ORLAN, In retrospect. The poetics and 
politics of the face-to-face, in S. Donger, S. Shepherd, ead. (ed. by), ORLAN. A Hybrid Body, cit., pp. 103-
118: 115-118. Cfr. anche S. Malysse, The Gift to Art. An Anthropology of ORLAN, ivi, pp. 125-136: 134-
136; M. Hallensleben, J. Hauser, Performing the Transfacial Body. ORLAN’s The Harlequin’s Coat, ivi, pp. 
138-153. 



Itinera, N. 28, 2024 351 

 
[Fig. 9] ORLAN, Manteau d’Arlequin, 2009, Casino, Luxembourg (in S. Donger, S. Shepherd, ORLAN (ed. 
by), ORLAN. A Hybrid Body of Artworks, cit., p. 137 (© 2010 Simon Donger, Simon Shepherd e ORLAN. 

Foto A. Heise). 


