The Sublime in the Miserable and Disgusting Remains of a

Dead Body
The Paradoxical “Beauty” of the Relic and its Textile Wrapping

in Medieval Times

Simona Rinaldi

simona72s@yahoo.it

In medieval literature the physical remains of martyrs and saints are described as shining
gems, or fragrant flowers in the name of a spiritualiter apprehension for which the brute
and disgusting matter of bones or mummified flesh is elevated to the highest good and
highest beauty, that is, to the status of “relic”. The faithful-spectator therefore experiences
a conversion of vision to which the reliquary contributes with its sensual guise and its
dialectic of hiding/showing.

Even the precious textiles that wrap the relics play an active role in this ethical-aesthetic
mediation, being capable of triggering symbolic associations gravitating around the
Christian theology of clothing. The starting point is the parallelism established by
Thiofrid of Echternach (¥ 1110) between the reliquary and the appearances of the
Eucharistic bread and wine defined as velamen placed to cover the substance of the body
and blood of the crucified Christ which, if shown, would have disgusted the faithful.

A quick foray into contemporary art will demonstrate the persistent vitality of the notion
of relic and the mechanism of veiling/dressing that belongs to the reliquary, to this
powerful device for presenting the unpresentable.

Keywords: Relic and Reliquary, Disgust, Thiofrid of Echternach, Velamen, Textiles,
Sublimation, Vestimentary Metaphor



Il sublime nei miseri e disgustanti avanzi di un corpo morto
La paradossale “bellezza” della reliquia e il suo involucro tessile

in epoca medievale*

Simona Rinaldi

simona72s@yahoo.it

Il fantasma del disgustante, dell’immondo, del macabro s’annida nel cuore stesso della
religione cristiana come ben aveva intuito sant’Agostino (7 430), quando, nelle sue
Enarrationes in Psalmos, citando 1’episodio dell’Ultima Cena, si era immaginato lo
spavento dei discepoli all’udire le parole di Cristo che istituivano I’Eucarestia: gli apostoli
dovettero inorridire figurandosi di mangiare quella stessa carne che vedevano nel Maestro
dinanzi a loro; solo una comprensione spirituale di quanto detto dal Signore li avrebbe
liberati dall’angosciosa prospettiva di un banchetto antropofago'. Lo scandalo di questa
«teofagia, [...] la cosa a priori piu ripugnante, piu ignobile, pitl nauseante che si possa
immaginare»?, risuona ancora, a distanza di secoli, nelle parole di Teofrido, abate di

Echternach dal 1083 al 1110, autore dei Flores epytaphii sanctorum?®. Come afferma

* 11 presente contributo trae spunto dal mio progetto di ricerca “Tessere” la transculturalita. 1l ruolo delle
stoffe nella contaminazione e circolazione di modelli, immagini, forme artistiche fra Bisanzio, gli Orienti
cristiani e ['Islam (vii-X secolo), Dottorato di Ricerca in Scienze Storiche e dei Beni Culturali, XxxxviI ciclo,
Dipartimento di Studi linguistico-letterari, storico-filosofici e giuridici, Universita degli Studi della Tuscia,
Viterbo, tutor: prof.ssa Maria Raffaella Menna, co-tutor: prof. em. Maria Andaloro, alle quali sono
particolarmente grata per il loro generoso e costante supporto.

U'Avg., In Psalm., 33, 8 (Augustinus, Enarrationes in Psalmos), in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae
cursus completus, series Latina, 217 voll., apud J.-P. Migne editorem, Parisiis 1844-1855, vol. XXxVI, coll.
67-1028: 305; Avg., In Psalm., 98, 9 (Augustinus, Enarrationes in Psalmos), in J.-P. Migne (a cura di),
Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. XXXVII, coll. 1033-1968: 1264-1265. Cfr. P. Turpin,
Querelle eucharistique et épaisseur du sensible: Bérenger et Lanfranc, in “Revue des Sciences
philosophiques et théologiques”, XCv/2, 2011, pp. 303-322: 315-316.

2 J. Clair, Culto dell’Avanguardia e cultura di morte, trad. it. di F. Crescini, E. Z. Merlo, online:
https://chiesa.espresso.repubblica.it/articolo/1348110.html. Cfr. anche J. Kristeva, Pouvoirs de [’horreur.
Essai sur l’abjection, Editions du Seuil, Paris 1980, pp. 140-141, per il significato dell’Eucarestia in
rapporto all’abietto. Sullo speciale rapporto del cristianesimo con umori corporali che solitamente suscitano
una reazione di disgusto, cfi. A. Stracciari, Gusto e disgusto. Senza di essi la nostra vita non avrebbe alcun
sapore, il Mulino, Bologna 2014, pp. 65-66.

3 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., in M. C. Ferrari (a cura di), Thiofridi Abbatis Epternacensis
Flores epytaphii sanctorum, Typographi Brepols editores pontificii, Turnholti 1996. Sulla figura dell’autore
e sul suo trattato cfi. M. C. Ferrari, Lemmata sanctorum. Thiofrid d’Echternach et le discours sur les

Itinera, N. 28, 2024 328



Michele C. Ferrari, ’opera rappresenta ’unico trattato medievale interamente consacrato
alla natura della reliquia descritta in modo originale, nel suo essere contemporaneamente
materia e spirito, come I’ostia consacrata*. In questo elaborato discorso vi € spazio anche
per una considerazione della funzione dei contenitori per le reliquie, eseguiti spesso in
materiali preziosi fra cui oro, argento, gemme, avorio, smalti, seta®. Proprio da questo
specifico uso della seta muove il mio intento, dimostrare come gli involucri tessili
possano partecipare alla sublimazione dei resti di un corpo esamine portandoli alle altezze
del sommo bene e del sommo bello. Che la bruta materia degli avanzi mortali dei santi
debba essere in qualche modo superata perché potenzialmente sgradevole, se colta senza
filtri, ¢ confermato dalle parole di Teofrido che ho scelto come punto di partenza. In un
passaggio emblematico dei suoi Flores 1’abate dichiara che il reliquiario condivide con le
apparenze del pane e del vino consacrati, trasmutati in sostanza cristica ma rimasti
fenomenicamente tali, la funzione di velamen nei confronti di una realta atroce ¢
sanguinate dinanzi alla quale i fedeli si ritrarrebbero con ribrezzo; 1’uno e le altre sono

provvidenziali:
(Il Signore) prevedendo che I’'uomo [...] non puo vedere e toccare, senza nausea e disgusto,
la putrefazione di un corpo umano che marcisce, come ha velato il suo sacro corpo e il suo
sangue con il velo del pane e del vino, di cui gli uomini hanno I’abitudine e il costume,

affinché non siano presi da orrore nel vedere cose crudeli e cruente, cosi convinse i figli della

reliques au Xii° siecle, in “Cahiers de civilisation médiévale”, xxxvi/151, 1995, pp. 215-225; id.,
Einleitung, in id. (a cura di), Thiofridi Abbatis Epternacensis Flores epytaphii sanctorum, cit., pp. VIII-XCII;
id., Gold und Asche. Reliquie und Reliquiare als Medien in Thiofrid von Echternachs Flores epytaphii
sanctorum, in B. Reudenbach, G. Toussaint (hrsg. v.), Reliquiare im Mittelalter, Akademie Verlag, Berlin
2011, pp. 61-74; M. Roch, L’ odeur de la sainteté dans le traité Flores epytaphii sanctorum (v. 1100) de
Thiofrid d’Echternach, in A. Paravicini Bagliani (éd. par), Parfums et odeurs au Moyen Age. Science,
usage, symboles, SISMEL, Firenze 2015, pp. 221-240; M. C. Ferrari, Korper und Ding. Wesen und
Wahrnehmung von mittelalterlichen Reliquien, in A. Beck, K. Herbers, A. Nehring (hrsg. v.), Heilige und
geheiligte Dinge. Formen und Funktionen, Franz Steiner Verlag, Stuttgart 2017, pp. 129-141: 133-141.

4 M. C. Ferrari, Einleitung, cit., p. XXXV ¢ da ultimo, id., Kérper und Ding, pp. 133-141. Di diversa
impostazione ¢ ’altro trattato medievale, del 1115-1119 circa, il De sanctis et eorum pigneribus di Guiberto
di Nogent: Guiberto di Nogent, Le reliquie dei santi, a cura di M. Salaroli, Brepols, Turnhout 2015. 11
discorso teofridiano si distingue anche dal dibattito carolingio sulla venerazione delle reliquie, intimamente
correlato alla questione iconoclasta/iconodula. Per ragioni di sintesi, segnalo solo il recente contributo di
Chiara Bordino che passa al vaglio le fonti, dai Libri Carolini agli scritti di Eginardo e Valafrido Strabone:
C. Bordino, Images of Saints and Their Relics. Debates of Representation and Worship in the Ninth Century
between Constantinople, Rome, and the Carolingians, in ead., C. Croci, V. Sulovsky (ed. by), Rome on the
Borders. Visual Cultures during the Carolingian Transition, Masarykova Univerzita-Brepols, Brno-
Turnhout 2020, pp. 114-135, con bibliografia precedente.

5 Sui reliquiari medievali si ricordano, oltre ai testi gia citati o che si citeranno in seguito, C. Hahn, The
Reliquary Effect. Enshrining the Sacred Object, Reaktion Books, London 2017; A. Palladino, Inventing
Late Antique Reliquaries. Reception, Material History, and Dynamics of Interaction (4th-6th Centuries CE),
Viella-Masaryk University Press, Roma-Brno 2022.

329 Itinera, N. 28, 2024



Chiesa a avvolgere e racchiudere le reliquie della carne felice (dei santi) (pignera carnis

beate) nell’oro e nel pitl prezioso degli oggetti materiali®.

Il reliquiario, quindi, allontana il fedele da un approccio ottico e aptico alla cruda e
respingente materialita dei pignera carnis beate’ che, presi di per sé — con riferimento
alle reliquie “primarie” —, non sono altro che grumi di sangue, ossa, ceneri, lembi di carne
mummificata, parti di cadavere o il cadavere nella sua interezza, tacciato fin dall’antichita
di pertinenze alla categoria dell’impuro e del contaminato®. Quando allo scheletro sono
attaccati ancora brandelli di carne e quindi ¢ ancora in corso la decomposizione, con il
suo odore nauseabondo, il cadavere diventa fonte di disgusto puro’ e,
nell’argomentazione di Julia Kristeva, ¢ I’apice dell’abiezione!®. 1l disfacimento fisico
proprio alla morte ¢ senza dubbio causa di turbamento per Teofrido come lo era stato, ad
esempio, per Gregorio di Nissa (T 394 circa) che, sul punto di inumare il corpo di sua
sorella Macrina accanto a quelli dei suoi genitori, aveva immaginato con sgomento, quasi
reo d’un atto sacrilego, di vederli «caduti in pezzi e dissolti e mutati in una deformita
orribile e ripugnante». Ma, come il «velo» del reliquiario nel discorso dell’abate di
Echternach, cosi, al sollevarsi del coperchio del sarcofago, una «sindone» aveva nascosto
quella che Gregorio chiamava «la vergogna comune alla natura umanax»!!.

La qualita antiestetica delle reliquie cosi come esperite dai sensi non sfugge, quindi, a

Teofrido, in un’epoca in cui cresce I’importanza del corpo nelle pratiche sociali e religiose

6 preuidens [...] hominem non posse sine nausia et acri bile uidere ac attrectare putrescentis humani
corporis saniem, sicut sacrosanctum corpus suum et sanguinem ne percipientes cruda et cruenta
exhorrerent uelauit consueto et usitato hominibus panis et uini uelamine sic persuasit mentibus filiorum
ecclesig ut auro et quibusque rerum utensilium preciosissimis obuoluerent et includerent pignera carnis
beate: Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., 11 3, 82-88, cit., p. 39 (J.-P. Migne (a cura di),
Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. CLVIL, col. 347); M. C. Ferrari, Lemmata sanctorum.
Thiofrid, cit., p. 223, per la traduzione francese, da cui la traduzione italiana nostra.

7 Nel Medioevo la reliquia & spesso denominata pignus, cioé «pegno», garanzia di beatitudine eterna. Cfi-.
il titolo del trattato di Guiberto di Nogent citato a nota 4.

8 Cfir. L. Canetti, Frammenti di eternita. Corpi e reliquie tra Antichita e Medioevo, Viella, Roma 2002, pp.
28-45.

¥ M. Mazzocut-Mis, Il disgusto nel secolo dei Lumi, in “Lebenswelt”, 111, 2013, pp. 156-174: 161-162. Sulla
putrefazione come motivo di disgusto gia A. Kolnai, Der Ekel, in “Jahrbuch fiir Philosophie und
phdnomenologische Forschung”, X, 1929, pp. 515-569: 554, citato in traduzione e commentato in M.
Tedeschini, Distanti uno sputo. Disgusto e paura in Aurel Kolnai e Jean-Paul Sartre, in “Itinera”, 12, 2016,
pp. 40-59: 46.

10 ], Kristeva, Pouvoirs de I’horreur, cit., pp. 11-12.

' Gr. Nyss., V. Macr., 35, in id., Vie de sainte Macrine, éd. par P. Maraval, Cerf, Paris 1971, p. 255;
traduzione italiana: Gregorio di Nissa, Vita della santa Macrina, in C. Moreschini (a cura di), Opere di
Gregorio di Nissa, UTET, Torino 1992, pp. 381-382. Cfr. C. W. Bynum, The Resurrection of the Body in
Western Christianity, 200-1336, Columbia University Press, New York 1995, pp. 81-86.

Itinera, N. 28, 2024 330



e si rafforza la paura della putrefazione della carne nella tomba!2. Senza dubbio, esiste la
tradizione dei corpi santi che, a detta delle fonti, al momento dell’inventio o della traslatio
appaiono realmente incorrotti'®, con un aspetto, dunque, tutt’altro che respingente.
Tuttavia, credo che I’attenzione dell’abate s’appunti maggiormente sull’idea di
frammento, di qualcosa di alterato o diminuito rispetto all’intero organismo, dal momento
che ricorre spesso alla locuzione lemmata sanctorum'* oppure parla di «ossa e ceneri» o
semplicemente di «polvere» o «polvere discioltan!>, mentre, nel passo succitato, insiste
sullo sfacelo del cadavere accostando il sostantivo sanies («materia purulenta») al
participio putrescens. Questa terminologia ci pone, provocatoriamente, dinanzi
all’evidenza fornita da una percezione diretta dell’oggetto, cosi come esso ¢. L’incidenza
di questa forma di apprehensio nel pensiero di Teofrido va compresa sulla scia della
controversia eucaristica della meta circa dell’XI secolo, scatenata proprio dall’approccio
sensoriale al sacramento!.

Comunque, riguardo alle reliquie, anche Vittricio di Rouen, alla fine del 1v secolo,
scriveva che cernimus parvas reliquias, nonnihil sanguinis, delle minutiae che poi, grazie
alla visione della ragione, scopriamo essere pit luminose del sole!”.

A pochi decenni di distanza da Teofrido, anche Pietro il Venerabile (f 1156) si mostra
consapevole del disprezzo che le reliquie, a causa della loro povera consistenza, posso

suscitare se giudicate come cose inanimate, insensate, semplici «ossa aride» (arentia), ma

12" Su questo disagio € sui suoi sviluppi nel Tardo Medioevo, cfi. C. W. Bynum, Christian Materiality. An
Essay on Religion in Late Medieval Europe, Zone Books, New York 2011, pp. 70-71, 79, 82, 180-192, fig.
23. Sui tentativi teologici di conciliare la decadenza della morte terrena con la fede nella resurrezione della
carne alla fine dei tempi, C. W. Bynum, The Resurrection of the Body in Western Christianity, cit., pp. 117-
342, per il periodo fra il XII e i primi decenni del XIV secolo.

131 monaci di Lindisfarne, all’apertura della tomba di san Cutberto undici anni dopo la sua morte nel 687,
trovarono il suo corpo perfettamente integro, con gli arti ancora flessibili. Venerabilis Beda, Historia
ecclesiastica gentis Anglorum, IV 30 [28], trad. it., id., Storia ecclesiastica degli Angli (1987), a cura di G.
Simonetti Abbolito, introd. di B. Luiselli, Citta Nuova, Roma 1999, pp. 303-305.

!4 Con questa locuzione, «resti dei santi», Teofrido chiama le reliquie corporali in diversi luoghi del suo
trattato. In alternativa usa i termini reliquiae e exuviae. Cfr. M. C. Ferrari, Einleitung, cit., p. xxx; id.,
Korper und Ding, cit., p. 135.

15 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct.,111,78;112, 70-74; 11 3, 9, cit., pp. 33, 35-37.

16 Michele C. Ferrari scrive, a proposito di Teofrido e della sua opera: «Mag er allegorisieren, wie er will,
im Mittelpunkt der Betrachtung stehen die Reliquie und das Reliquiar als konkrete Gegensténde, mit denen
der Glaubige sinnlich in Kontakt tritt». M. C. Ferrari, Gold und Asche, cit., p. 71. Sui protagonisti della
citata controversia eucaristica e sulle sue ripercussioni sul trattato teofridiano cfr. infra.

17 Victric., Laud., 10, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. XX,
coll. 443-458: 453A.

331 Itinera, N. 28, 2024



si affretta a confutare questo punto di vista invitando i fedeli ad onorarle come viventi,
quasi future incorruptione iam florentia'®.

Il potenziale macabro della reliquia diventera piu esplicito alla fine del XiiI secolo,
epoca segnata da un incremento dell’ansia per la dissoluzione fisica nella morte: Enrico
di Gand (1 1293), nel suo Quodlibet X, quaestio 6, prende posizione nel dibattito circa la
possibilita che, venerando i corpi morti dei beati per quel qualcosa di vivente che in essi
permane, non si finisca per venerare anche i vermi che quei corpi generano e nutrono;
Enrico risponde ammettendo I’adoratio per connaturalita poiché i vermi condividono con
il santo una porzione di materia che sara venerata in funzione della forma del santo cui
era subordinata in vita e non in funzione della forma attuale del verme'®. La quaestio
prende in considerazione il grado piu abietto della materialita della reliquia, I’entropia di
un cadavere gia inverminito®’, ma la soluzione che Enrico elabora e che fa dei vermi una
«continuazione» del corpo vivente del santo finisce per depotenziare 1’idea di
putrefazione negando, nel contempo, il totale annientamento dell’individuo nella dipartita
da questo mondo?!.

A mio avviso, nell’economia del discorso teofridiano, cosi come nelle apologie di
Vittricio e di Pietro il Venerabile o nell’argomentazione di Enrico di Gand, la premessa
circa 'umile realta empirica della reliquia serve a rendere piu dirompente la forte
contraddizione che la sostanzia, quella per cui cio che ¢ morto ¢, nello stesso tempo, vivo.
Se sangue rappreso o ceneri sono “visti” dal fedele come freschi fiori, stelle o perle

3

radiose, il segreto sta nella peculiare natura di questo “vedere”. Infatti, al paradosso
fondativo della reliquia, che ¢ una verita di fede, si giunge attraverso quella «dialettica

dell’immaginazione», per citare Peter Brown??, cui coopera il reliquiario stesso giacché
b

18 Petrus Venerabilis, Sermo cuius supra in honove sancti illius cuius reliquiae sunt in presenti, in G.
Constable, Petri Venerabilis sermones tres, in “Revue bénédictine”, LXIV, 1954, pp. 224-272: 265-270. Cfr.
C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 180-181, 187, 220-221: 181. Nell’immagine delle ossa
inaridite che fioriscono si cela un’allusione alla Visione di Ezechiele (Ez 37,1-10) su cui cfr: infra.

19 Henricus de Gandavo, Quodlibet X, q. 6, ed. R. Macken, Leuven University Press-E. J. Brill, Leuven-
Leiden 1981, pp. 132 ss.; J. Wirth, Le cadavre et les vers selon Henri de Gand (Quodlibet, X, 6), in
“Micrologus”, vii, 1999, pp. 283-295.

20 Si pensi anche alla connotazione negativa che, nel genere letterario dell’exemplum e nell’iconografia
tardomedievale della morte, hanno i vermi insieme ai rospi: J. Berlioz, Crapauds et cadavres dans la
littérature exemplaire (XII*-XIV* siecles), “Micrologus”, VII, 1999, pp. 231-246. Jean Wirth ravvisa nella
trattazione del teologo di Gand una sorta di banalizzazione del cadavere del santo che marcisce come i corpi
morti degli uvomini comuni: J. Wirth, Le cadavre et les vers, cit., p. 291.

2L C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 189-192: 191.

22 p. Brown, I/ culto dei santi. L origine e la diffusione di una nuova religiosita (1981), trad. it. di L. Repici
Cambiano, Einaudi, Torino 1983, p. 110.

Itinera, N. 28, 2024 332



quest’ultimo, coprendo le spoglie dei santi, queste apparenti inezie imputridite, e
mettendo in scena uno sfavillio di metalli e gemme luccicanti [Fig. 1], cattura i sensi del
fedele per indirizzarli verso il sacro. Poiché il rischio di percepire queste briciole
organiche come spregevole materia sorge laddove si resti ancorati all’esperienza degli
occhi carnali, lo sguardo deve essere convertito ad una visione spirituale?* che lo focalizzi
sull’invisibile praesentia incarnata dalla reliquia in quanto pars pro toto, intendendo per
fotus la persona intera del santo?*. Nella reliquia ha luogo cosi quell’unione di umilta e
grandezza, di umano e divino, che ha il suo prototipo nel Cristo crocifisso, sfigurato
eppure splendido. Martiri e santi sono suoi imitatori?®>. Non € un caso che Teofrido citi Is
53,2-3 secondo cui agli occhi umani il Signore immolato sulla croce apparve privo di
fascino e splendore, con un aspetto pressoché spregevole®. Nel pieno XIII secolo san
Tommaso d’Aquino vedra apparire nelle piaghe del Salvatore «una speciale bellezza»?’.
Nel Dio fattosi uomo risiede il fondamento del Sublime medievale che investe anche la
reliquia ed implica sempre il rapporto dell’uomo con Dio, la consapevolezza, da parte del
credente, di essere imago Dei in conflitto con la propria caduca natura corporea®®.

La «dialettica dell’immaginazione» ¢, quindi, la chiave di volta del culto delle reliquie
e una delle sue forze motrici ¢ proprio il reliquiario che Cynthia Hahn giustamente
descrive come «the intersection of the abiect and the beautiful, the precious and the
valueless»?®. Ma, in questa dialettica, il minimo si rovescia nel suo esatto contrario e
s’inverte la gerarchia dei valori mondani, per cui Teofrido puo dichiarare, riferendosi ai

santi, che nihil omnino in eorum carnis corruptione mentis oculis | fetidum nihil est

23 Cfir. Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., 11 3, 93-95, cit., p. 39; M. C. Ferrari, Einleitung, cit.,
p. XX1i1. L’ apprehensio delle reliquie con gli «occhi del cuore» era gia stata invocata da autori paleocristiani:
P. C. Miller, «The Little Blue Flower is Red»: Relics and the Poetizing of the Body, in “Journal of Early
Christian Studies”, viit/2, 2000, pp. 213-236.

24 In diverse fonti, latine e non, si trovano affermazioni sulla relazione per sineddoche/metonimia che lega
la reliquia al santo. Ad esempio, Victric., Laud., 9; 11, cit., coll. 451C-D, 453C. 1l termine pignus, che
abbiamo precedentemente incontrato, sottintende proprio questo rapporto quando, nel lessico patristico,
assume il significato di sostituzione: L. Canetti, Frammenti di eternita, cit., p. 111.

25 Sui santi membra Christi, compartecipi della Passione, cfi: J. Gagé, Membra Christi et la déposition des
reliques sous [’autel, in “Revue Archéologique”, s. Vv, XXIX, 1929, pp. 137-153.

26 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., 113, 34-46, cit., p. 38.

27 Thomas Aquinas, S. Th., III, q. 54, art. 4, trad. it., id., La Somma Teologica, a cura della Redazione delle
EDS, vol. v, EDS, Bologna 1997, p. 500, citato in G. Didi-Huberman, L’immagine aperta. Motivi
dell’incarnazione nelle arti visive (2007), trad. it. di M. Grazioli, Bruno Mondadori, Milano 2008, p. 253.
28 Cfi. M. P. Kuczynski, Out of the Depths: Recovering the Medieval Sublime, in E. Moore Willingham (ed.
by), An Earthy Entanglement with Spirituality. Critical Reflections on Literature and Art, Liverpool
University Press, Liverpool 2024, pp. 1-24: 7.

2 C. Hahn, The Reliquary Effect, cit., p. 14.

333 Itinera, N. 28, 2024



sordidum®® e che i loro lemmata — ormai disgiunti da qualsiasi nesso con la disgustosa
morte fisica — sono piu preziosi dell’oro, da lui definito «fango di diverso colore» o
«escrementi»®!. Essi emanano un gradevole profumo, sintomo di incorruttibilita, e il
pensiero corre al giardino celeste e al termine flores usato nel titolo del trattato®? — sebbene
il suo primo rimando sia al genere del florilegio. Sono ancora fiori quelli che 1’abate offte,
insieme al proprio libro, nel ritratto di dedica contenuto nelle due copie della sua opera
prodotte, probabilmente nel XiI secolo, nello scriptorium del suo stesso monastero [Fig.
2]3%.

Insomma, velando, il reliquiario costruisce lo statuto paradossale della reliquia, fa
dell’osservatore un soggetto desiderante e dell’entita che racchiude un oggetto
desiderato®*, puntando sul gioco del nascondere e mostrare che & poi necessario
all’articolazione del sacro e, nel caso specifico delle sante vestigia, a farne i ricettacoli di

un’immanente energia divina®.

30 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., 11 1, 8-9, cit., p. 31. Ho trascritto la locuzione mentis oculis
rinunciando al corsivo per metterla in evidenza essendo un altro modo di designare la visio spiritualis.

31 Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct., 11 2, 5-6; 1 4, 48-52, cit., pp. 34, 41. M. C. Ferrari,
Einleitung, cit., p. XXIIL

32 Cfi: M. Roch, L’odeur de la sainteté, cit.

33 Gotha, Forschungsbibliothek Memb. 1 70, ff. 98v-99r; Trier, Stadtbibliothek, Hs 1378/103, ff. 87v-88r.
M. C. Ferrari, Einleitung, cit., pp. X-XI, LIX-LXXI, tavv. a colori I-1V; id., Gold und Asche, cit., p. 71. Cfr. C.
Hahn, Strange Beauty. Issues in the Making and Meaning of Reliquaries, 400-circa 1204, The Pennsylvania
State University Press, University Park 2012, pp. 24, 26, 205-206 con nota 47, fig. 11; M. Angar, Byzantine
Head Reliquaries and their Perceptions in the West after 1204. A Case Study of the Reliquary of St.
Anastasios the Persian in Aachen and Related Objects, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden 2017, pp. 63-64,
figg. 22-23. In ognuno dei due codici il ritratto fronteggia, sul foglio opposto, la raffigurazione di tombe
vuote, d’appendicia exteriora (reliquie da contatto) e di alcuni tipi di reliquiario. Questa sorta di inventario
visivo di oggetti illustra il principio teofridiano della transfusio, della propagazione dell’energia divina
dalla reliquia a cio che la tocca e, quindi, anche al suo contenitore, la cui medialita ¢ esaltata: Thiofridus
Epternacensis, Flores epyt. sanct., 11 3, 1-22; 11 7, 140-145, 11, 4, 43-47, cit., pp. 37, 53, 67. Cfr. B.
Reudenbach, G. Toussaint, Die Wahrnehmung und Deutung von Heiligen. Uberlegungen zur Medialitit
von Reliquiaren, in “Das Mittelalter”, viii/2, 2003, pp. 34-40: 36-37; M. C. Ferrari, Gold und Asche, cit.
Sulla medialita dei rivestimenti tessili nello specifico, K. Bose, Spiirbar und unvergdnglich: Zur Visualitqt,
Tkonologie und Medialitit von Textilien und textilen Reliquiaren im mittelalterlichen Reliquienkult, in
“Marburger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft”, xxxii, 2006, pp. 7-27. Circa la datazione del manoscritto
gothano, di recente si ¢ proposto di anticiparla ante 1110, anno di morte di Teofrido: M. E. Miiller, Bewegte
Biicher — bewegte Bilder: Thiofrid von Echternach und seine Opera in Memb. 1 70, in K. Paasch (hrsg. v.),
Biicher bewegen. 375 Jahre Forschungsbibliothek Gotha, Katalog zur Jubildumsausstellung (Gotha 2022),
Forschungsbibliothek Gotha der Universitét Erfurt, Gotha 2022, pp. 18-29: 27.

34 Come dimostra M. Leone, Semiotica dell’inglobamento. 1l caso dei reliquiari, in “E|C”, v1I/13, 2013, pp.
109-120.

35 Si veda B. V. Pentcheva, The Performance of Relics: Concealment and Desire in the Byzantine Staging
of Leipsana, in 1. Stevovi¢ (ed. by), ZYMMEIKTA, Collection of Papers Dedicated to the 40" Anniversary
of the Institute for Art History, Faculty of Philosophy, University of Belgrade, Univerzitet u Beogradu,
Beograd 2012, pp. 55-71.

Itinera, N. 28, 2024 334



[Fig. 1] Stephansbursa. Wien, Kunsthistorisches Museum, Weltliche Schatzkammer, inv. WS XIII 26 (cf7.
C. Hahn, Strange Beauty, cit., p. 105, figg. 49-50). © KHM-Museumsverband (CC BY-NC-SA 4.0).
[Fig. 2] Teofrido di Echternach, Flores epytaphii sanctorum. Gotha, Forschungsbibliothek Memb. 1 70, f.
98v, miniatura: ritratto dell’autore. Fonte: https://dhb.thulb.uni-
jena.de/rsc/viewer/ufb_derivate 00011747/Memb-1-00070 000098v.tif (© Forschungsbibliothek, Gotha
CC BY-NC-SA 4.0).

Teofrido ha, inoltre, colto il vincolo indissolubile fra reliquia e reliquiario, una
simbiosi che sara suggellata dal Concilio Lateranense 1v del 1215, quando stabilira il

divieto di esporre i resti dei santi al di fuori delle loro custodie®®.

L’importanza del trattato teofridiano risiede anche nell’enfasi sulla morfologia del

reliquiario e sulle sue componenti materiali e sensuali, stoffe comprese’’. Era pratica

36 J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, 31 voll., apud Antonius Zatta,
Florentiae-Venetiis 1759-1798, xxi1, coll. 1049A, 1050A. G. Toussaint, Die Sichtbarkeit des Gebeins im
Reliquiar — eine Folge der Pliinderung Konstantinopels?, in B. Reudenbach, ead. (hrsg. v.), Reliquiare im
Mittelalter, cit., pp. 89-106: 91. Per ragioni di brevita, in questa sede si omette il dibattito circa I’apparente
riduzione dell’“opacita” nei reliquiari occidentali tardomedievali che assumono spesso la forma di ostensori
con “finestrelle” o oculi schermati da cristallo o vetro. Nonostante questo mutamento, sembra, tuttavia, che
una limpida e chiara presa visiva sulla reliquia non fosse quasi mai raggiunta: C. Hahn, The Reliquary
Effect, cit., p. 13.

37 Ad esempio, Thiofridus Epternacensis, Flores epyt. sanct.,16;11 1, 78-81; 11 3, 18-22, cit., pp. 25, 33, 37.

335 Itinera, N. 28, 2024



diffusa fra i cristiani avvolgere le reliquie con pallia pregiati, spesso di seta®8, che, nella
stratificazione del sistema di inglobamento, andavano a costituire il rivestimento piu
interno, pit o meno aderente all’osso o altra scheggia di corpo santo. Il medium tessile,
inoltre, s’assimilava ancor piu al reliquiario comunemente inteso quando veniva
modellato a mo’ di piccola borsa-sacchetto [Fig. 3] o quando vi erano cucite particelle di
materia sacra®. Peculiare, al riguardo, ¢ la strategia di presentazione adottata dai “crani
vestiti”, documentati nel Nord Europa a partire dal tardo Medioevo [Figg. 4, 5]*. Al di 1a
del decoro che puo offrire il tipo di stoffa impiegata, essi non contengono alcun
riferimento visivo al santo o alla vicenda agiografica di cui sarebbero testimoni, ad
eccezione del teschio nel Museo della cattedrale di Turku (Finlandia), che porta ricamata,
in corrispondenza della mandibola, una scena di martirio per decapitazione*'. La sua
“vestizione”, realizzata probabilmente nel tardo XIV secolo, ¢ stata, in realta, una
modellazione giacché la forma della testa ¢ stata ottenuta assemblando pacchetti di lino
contenenti resti cranici ed altre ossa e rivestendo poi il tutto, esternamente, con un
prezioso damasco cinese di colore rosso*?. Il teschio di Turku, nato da un’intima
compenetrazione fra reliquia e reliquiario, ¢ quindi una testa fittizia in cui gli informi ed
eterogenei frammenti di partenza sono stati ricomposti in una forma per certi versi

compiuta. In tal modo, pur rappresentando solo una porzione anatomica, il cranio

38 A. Muthesius, Byzantine Silk Weaving 4D 400 to 4D 1200, Verlag Fassbaender, Wien 1997, pp. 119-120;
R. Schorta, Textilreliquien und textile Reliquienhiillen, in “Kunst + Architektur in der Schweiz”, LvI/1,
2005, pp. 12-19. Un campionario di stoffe associate a reliquie ¢ in B. Schmedding, Mittelalterliche Textilien
in Kirchen und Klostern der Schweiz. Katalog, Stampfli, Bern 1978; L. von Wilckens, J.-H. Baumgarten,
Sepulcrum aus dem Hochaltar von St. Kunibert, in A. Legner (hrsg. v.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und
Kiinstler der Romanik, Schnutgen-Museum, Koln 1985, vol. 11, n. D 61, pp. 79-83, su cui anche C. Hahn,
Strange Beauty, cit., pp. 197-198, fig. 106.

39 R. Schorta, Textilreliquien, cit., pp. 15-18; K. Bose, Spiirbar und unvergiinglich, cit. Anche A. Muthesius,
Byzantine Silk Weaving, cit., p. 120, M369, tav. 788, M534, tavv. 12A-B, M540, tav. 62B, M804, tav. 62A, per
alcuni esempi di borse-reliquiario in tessuto.

40 R, Schorta, Textilreliquien, cit., p. 16, fig. 8; K. Bose, Spiirbar und unvergiinglich, cit., pp. 14-17, figg.
3-4; S. Lahti, Silver Arms and Silk Heads. Medieval Reliquaries in the Nordic Countries, Abo Akademi
University Press, Abo 2019, pp. 284-314, figg. 39-41. Un’importante collezione & quella proveniente dal
Tesoro dell’abbazia cistercense di Herkenrode, in Belgio, ed ora di proprieta della cattedrale di San Quintino
di Hasselt [Figg. 4-5]. F. Van Cleven et alii, The Relic Treasure of Herkenrode, an Online Data Base, in M.
Van Strydonck, J. Reyniers, ead. (ed. by), Relics @ The Lab. An Analytical Approach to the Study of Relics,
Peeters, Leuven-Paris-Bristol 2018, pp. 205-212; F. Van Cleven, J. Reyniers, A. Ervynck (onder leiding
van), Met maagdelijke blik. De reliekenschat van Herkenrode doorgelicht, Koninklijk Instituut voor het
Kunstpatrimonium, Brussel 2019, e I’inventario online:
https://balat.kikirpa.be/results.php?linkthrough=I3&linkval=Herkenrode *.

41 A. Arponen, H. Maijanen, V. Immonen, From Bones to Sacred Artefact: The Late Medieval Skull Relic
of Turku Cathedral, Finland, in “Temenos”, L1V/2, 2018, pp. 149-183, figg. 1-7; S. Lahti, Silver Arms and
Silk Heads, cit., pp. 294-313, figg. 40A-B.

42 Si veda la bibliografia alla nota precedente.

Itinera, N. 28, 2024 336



finlandese aspira a rigettare la repellente idea della decomposizione nella morte, alla
stregua dei reliquiari antropomorfi [Fig. 6]*.

Alla letterale “cecita” di questi “crani vestiti”, dalla fronte talvolta scoperta ma privi
di tratti fisionomici, fa da contrappunto la bizzarra e aberrante variante di uno dei teschi
da Herkenrode (Belgio), il n. 42%, in cui sulla liscia calotta ossea sono stati dipinti i
capelli, la radice del naso e due grandi occhi, gli stessi che caratterizzano, animandoli, le

statue-reliquiario e i busti-reliquiario iconici ai quali il fedele si rapporta in un «chiasmo

degli sguardi» [Figg. 5, 6]*.

[Fig. 3] Borsa reliquiario in seta. Cleveland, The Cleveland Museum of Art, Purchase from the J. H.
Wade Fund, inv. 1974.101 (CCO. Pubblico dominio).
[Fig. 4] “Cranio vestito”, da Herkenrode. Hasselt, Sint-Quintinuskathedraal, inv. Herkenrode 013 (© CC
BY KIK-IRPA, Brussels, cliché X043439. Foto Marleen Sterckx, KIK. Fonte:
https://balat.kikirpa.be/photo.php?path=X043439&objnr=61636&nr=7).

4 Cfir. C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 70-71, 184-185, figg. 17-20.

44 Hasselt, Sint-Quintinuskathedraal, inv. Herkenrode 042. Scheda del database: Schedel met kinband en
beschilderde ogen, online: https://balat.kikirpa.be/photo.php?path=X044083 &objnr=62291&lang=fi-
FR&nr=41. In fase di restauro ¢ stato appurato che due sete impiegate per il rivestimento datano,
rispettivamente, al XII e al X1v secolo: F. Van Cleven, J. Reyniers, A. Ervynck (onder leiding van), Met
maagdelijke blik, cit., pp. 43, 96, 98, 126-127, 141, 211, 212-213, 239, figg. 2.20, 5.3, 6.25, 6.28.

4 Cito da H. Bredekamp, Immagini che ci guardano. Teoria dell atto iconico (2010), trad. it. di S. Buttazzi,
a cura di F. Vercellone, Raffaello Cortina Editore, Milano 2015, pp. 190-199: 190. Sull’agency degli occhi
enfatizzati in questi reliquiari antropomorfi, cfi. E. Dahl, Heavenly Images: The cult of St. Foy of Conques
and the Signification of the Medieval “Cult-Image” in the West, in “Acta ad archaeologiam et artium
historiam pertinentia”, viil, 1978, pp. 175-191, tavv. 1-111; C. Hahn, Strange Beauty, cit., pp. 120, 122-123,
figg. 57, 59-60, 62-64.

337 Itinera, N. 28, 2024



[Fig. 5] “Cranio vestito”, da Herkenrode. Hasselt, Sint-Quintinuskathedraal, inv. Herkenrode 042 (© CC
BY KIK-IRPA, Brussels, cliché X044083. Foto Marleen Sterckx, KIK. Fonte:
https://balat.kikirpa.be/object/62291).

[Fig. 6] Testa-reliquiario di Sant’Eustachio. London, British Museum, inv. 1850.1127.1 (© The Trustees
of the British Museum CC BY-NC-SA 4.0).

Visto 'uso delle stoffe preziose per coprire le reliquie, mi sono chiesta in che modo
queste possano lavorare alla trasformazione di miseri resti mortali in oggetto di devota
attrazione. La risposta €, a mio avviso, nei valori metaforici attribuiti al tessuto
nell’immaginario cristiano — dalla «veste di gloria» al simbolismo della seta. La mia
analisi prende spunto dal contributo di Martina Bagnoli*® e considera la nozione di
velamen in Teofrido. Parte, tuttavia, dal concetto di performativita che negli ultimi
decenni ¢ stato trasferito anche all’ambito del tessile e del decoro tessile*’. Stoffe
diversamente confezionate e abiti non sono delle semplici aggiunte decorative, ma hanno
il potere di generare nuovi livelli di realta. I rivestimenti tessili sono performanti nei

riguardi del processo di costituzione dell’oggetto-reliquia in senso cristiano e ritengo che,

46 M. Bagnoli, Dressing the Relics. Some Thoughts on the Custom of Relic Wrapping in Medieval
Christianity, in J. Robinson, L. de Beer, A. Harnden (ed. by), Matter of Faith. An Interdisciplinary Study of
Relics and Relic Veneration in the Medieval Period, The British Museum, London 2014, pp. 100-109.

47 Valgano a titolo esemplificativo S. J. Davis, Coptic Christology in Practice. Incarnation and Divine
Participation in Late Antique and Medieval Egypt, Oxford University Press, Oxford 2008, pp. 153-180; W.
T. Woodfin, Embodied Icon. Liturgical Vestments and Sacramental Power in Byzantium, Oxford University
Press, Oxford 2012.

Itinera, N. 28, 2024 338



nell’illustrare  questo punto, il contributo di David Ganz*® possa essere
metodologicamente utile essendo focalizzato sulla metafora vestimentaria applicata, pero,
al libro cristiano.

Sfruttando la nozione di «paratesto» elaborata da Gérard Genette*’, lo studioso accosta
le coperte dei codici liturgici, in particolare quelle realizzate interamente o in parte con
materiali tessili, ai paramenti sacerdotali. Il massimo comun denominatore ¢, infatti, nella
loro funzione di soglia, di confine fra la sfera del profano e quella del sacro. Nella Messa
di san Martino dipinta da Simone Martini nella basilica inferiore di San Francesco ad
Assisi nel secondo decennio del X1v secolo [Fig. 7]°°, gli angeli arrivano a coprire con
bracciali d’oro le braccia indecorosamente scoperte del santo al momento della
celebrazione eucaristica, come narra la Legenda aurea’'. 1 monili, tuttavia, sono stati resi
dal pittore come due manipola poiché ¢ il paramento liturgico, indossato in modo
«giustoy, che crea il corpo sacerdotale, in quanto € la «giusta» copertura o veste>?, quella
che anche le stoffe associate alle reliquie intendono rappresentare. Infatti, i rivestimenti
tessili, isolando quel frammento di osso, eccependolo da tutti gli altri ossi di defunti
comuni e trasferendolo, in tal modo, dal mondo secolare al mondo sacro, fondano
I’identita della reliquia in quanto tale, il suo essere sublime perché ¢ il presentificarsi di
una incommensurabile grandezza nel nonnulla di ceneri disfatte o di mutile membra

informi>.

® D. Ganz, Das Kleid der Biicher. Vestimentire Dimensionen mittelalterlicher Prachteinbdnde, in M.
Kapustka, W. T. Woodfin (ed. by), Clothing the Sacred. Medieval Textiles as Fabric, Form, and Metaphor,
Edition Imorde, Emsdetten-Berlin 2015, pp. 121-146.

49 G. Genette, Seuils, Editions du Seuil, Paris 1987.

50 M. M. Donato, Storie di san Martino di Tours, in G. Bonsanti (a cura di), La basilica di San Francesco
ad Assisi, Panini, Modena 2002, vol. 11/2, nn. 364-365, p. 349; ivi, vol. 1/1, tavv. 364-365.

5! Tacopo da Varazze, Legenda aurea, a cura di G. P. Maggioni, 2 voll. SISMEL, Firenze 1998, vol. 11, pp.
1145-1146. Guglielmo Durando (T 1296), nel suo Rationale, accenna proprio a questo miracolo per
dimostrare come i ricami in oro sui polsini dell’alba siano necessari perché il sacerdote possa celebrare
decentemente la messa: Guillelmus Durandus, Rationale div. off., m1 3, 5 (32-37), in A. Davril, T. M.
Thibodeau (a cura di), Guillelmi Duranti Rationale divinorum officiorum I-1v, Brepols, Turnholti 1995, p.
187; J. Calvarin, Transformative Ornament for the Priest in Durandus’Rationale and its Illuminations, in
“Kunstchronik”, Lxx11/7, 2019, pp. 351-360: 355.

2 D. Gangz, Das Kleid der Biicher, cit., p. 134, fig. 12.

53 In questa convergenza di opposti credo si possa cogliere un’affinitd con quelle correnti artistiche
contemporanee che vertono sull’estetica del Sublime per cui c¢fr. M. Carboni, I/ Sublime é Ora. Saggio sulle
estetiche contemporanee (1993), Cooper & Castelvecchi, Roma 2003.

339 Itinera, N. 28, 2024



P S R S Y S o Gy

[Fig. 7] Simone Martini, Messa di san Martino. Assisi, basilica inferiore di San Francesco, cappella di
San Martino, dipinto murale. Fonte: Wikimedia Commons, “Yorck Project” (CCO. Pubblico dominio).

L’involucro tessile condivide, percio, con il reliquiario comunemente detto, di cui ¢ la
versione soft, il fatto d’essere “metafora” nei riguardi della reliquia che contiene®*.
Entrambi sono, di fatto, assimilabili all’omonima figura retorica che consiste nel mettere
in relazione, mediante una similitudine abbreviata, due idee fra loro inconciliabili
ponendo sotto ai nostri occhi, con vividezza, una verita inaspettata — metaforica appunto
— da intendersi, come insegna Paul Ricceur, in senso «tensionale»®. La tensione &

all’interno del meccanismo stesso della metafora, nel modo in cui congiunge queste due

54 Per una possibile intersezione fra la metafora linguistica e la metafora visiva rappresentata dal reliquiario
cfr. C. Hahn, Strange Beauty, cit., pp. 109-110.

55 P, Ricceur, La métaphore vive, Editions du Seuil, Paris 1975, p. 11. In questa mia prima definizione di
metafora ¢ racchiusa, ovviamente, anche la lezione aristotelica su cui dibatte lo stesso Ricceur: ivi, pp. 13-
61. Alla tesi del filosofo francese accenna C. Hahn, Strange Beauty, cit., p. 109.

Itinera, N. 28, 2024 340



distanti realta instaurando, cio¢, un rapporto di somiglianza, sul piano figurale, senza
annullare la dissomiglianza sul piano letterale>®. 1l reliquiario funziona in modo analogo:
collega per via analogica due entita in conflitto fra loro, la terrena reliquia e il santo in
Paradiso, trasferendo alla prima le qualita spirituali del secondo cosicché i poveri avanzi
mortali sono intesi come gia risorti all’incorruttibilita del Cielo. Questo transfer di senso
avviene in virtu dei materiali (oro, argento, gemme, sete ecc.) e della forma stessa del
reliquiario che sono a loro volta metafore visive. In sintesi, grazie al reliquiario il fedele
“vede” di piu di quanto la sua vista fisica gli avrebbe mostrato se posto dinanzi alla nuda
reliquia. E la stessa apertura su nuovi livelli di significato garantita dalla metafora

linguistica, secondo I’analisi di Ricceur’’
9

, o dalle pseudo-dionisiane «similitudini
dissimili», richiamate da Cynthia Hahn a proposito dei reliquiari®®.

Tuttavia, la lettura estetica e semiotica non si arresta qui, perché, rispetto al suo
contenuto, il reliquiario/involucro tessile non ¢ solo una “metafora” ma anche un’iperbole
visiva, un’amplificazione, verso il troppo grande, di qualcosa di troppo piccolo e nel suo
essere velamen s’allinea a quel dispositivo retorico al servizio della poetica del Sublime,
la velatio capitis, ugualmente basato su frustrazione dello sguardo e integrazione
immaginativa®.

Ora, esiste una significativa convergenza fra il concetto di velamen in Teofrido e la
nozione di tegumentum usato intorno alla meta dell’XI secolo da Lanfranco di Pavia —
detto anche Lanfranco di Canterbury — nel contesto della controversia sull’Eucarestia
avuta con il suo contemporaneo Berengario di Tour (f 1088)%. Focalizzandosi

sull’evidenza fenomenica del pane e del vino rimasti tali dopo la consacrazione,

Berengario ritiene che la loro conversione in corpo e sangue di Cristo non avvenga

56 P, Riceeur, La métaphore vive, cit., pp. 10-11, 221-272: 236, 245-246, 249-250, 268-271.

57 vi, pp. 310-321: 315.

58 C. Hahn, Strange Beauty, cit., p. 109. Sulla metafora nello Pseudo-Dionigi, U. Eco, Averroé e la metafora,
in I dieci anni di Scienze della Comunicazione, Universita degli Studi di Siena, Siena 2002, pp. 37-112: 85-
93.

%9 Su questo dispositivo, cfi. G. Lombardo, La figura inevidente. Retorica e pittura dell #yxéAoyig, Mucchi
Editore, Modena 2021. Cfr. anche M. Leone, L inimmaginabile, in “Lexia”, 7-8, 2011, pp. 471-489. Per
ulteriori riflessioni attorno alla semantica del “velare/disvelare” si rimanda, tra gli altri, a L.-J. Bord, V.
Debiais, E. Palazzo (éd. par), Le rideau, le voile et le dévoilement du Proche-Orient ancien a I’Occident
médiéval. Actes du Colloque (Ligugé 2016), Geuthner, Paris 2019.

60 Beringerius Turonensis, Rescriptum contra Lanfrannum, hrsg. v. R. B. C. Huygens, Brepols, Turnholti
1988; Lanfrancus Cantuariensis, De corpore et sanguine Domini, adversus Berengarium Turonensem, in
J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. CL, coll. 407-442. Si vedano
P. Turpin, Querelle eucharistique, cit.; C. U. Cortoni, Christus Christi est sacramentum. Una storia dei
sacramenti nel Medioevo, EDI, Napoli 2021, pp. 71-82.

341 Itinera, N. 28, 2024



ontologicamente, bensi, in figura, spiritualmente. Lanfranco, che vuole difendere la
concreta presenza di Cristo nel sacramento, controbatte descrivendo le apparenze
sensibili (gli “accidenti”) delle specie eucaristiche come fegumenta («coperturey,
«involucri»)®! che non vengono rimossi per risparmiare al fedele 1’orrore di trovarsi
effettivamente a masticare la carne vivente del Signore e a berne il sangue caldo; nello
stesso tempo, la presenza divina si nasconde nel sacramento per mettere alla prova la fede
del cristiano®. La necessita di tegumenta nel rito eucaristico € comprovata dal racconto,
tramandato da un contemporaneo, Guitmondo di Aversa, di un prodigio cui avrebbe
assistito Gregorio Magno mentre celebrava I’Eucarestia: una particola consacrata si
mostrd nella sua reale sostanza di brandello corporeo di Cristo per dissipare i dubbi di
una donna incredula, ma, poiché quest’ultima, ora piu credente, esitava a comunicarsi «a
causa dell’orrore della carne» (propter horrorem carnis), il papa pregd Dio di far ritornare
lostia al suo consueto aspetto di pane®. Alla luce di questo aneddoto meglio si
comprende il passo ulteriore fatto da Teofrido rispetto a Lanfranco: collegare gli
“accidenti” delle specie consacrate al reliquiario che, come quest’ultimi, “copre” e spinge
il fedele a credere senza vedere®. D’altronde, come gia accennato, nei Flores 1’ attenzione
portata alla realta tangibile delle exuviae risente a tal punto di questa disputa eucaristica
che Michele C. Ferrari vi vede un involontario allineamento con la posizione
berengariana, espressamente condannata sul piano teologico; inoltre, non ¢ un caso il
rigore con cui, nel trattato, le varie tipologie di reliquie e reliquiari vengono distinti in

base al loro aspetto esteriore®.

¢l Lanfrancus Cantuariensis, De corpore et sanguine Domini, 17-18, cit., coll. 4278, 430c. P. Turpin,
Querelle eucharistique, cit., pp. 307-308. In un altro passaggio della stessa opera, si afferma che,
nell’Eucarestia, la realta del corpo di Cristo ¢ forma panis opertam: Lanfrancus Cantuariensis, De corpore
et sanguine Domini, 14, cit., col. 423D. C. U. Cortoni, Christus, cit., pp. 80-81 e nota 25.

62 Ancora nel tardo Medioevo, a sostegno della transustanziazione eucaristica, reale ma non visibile, si
ripeteranno queste motivazioni e verranno gradatamente escogitate delle formule iconografiche per
materializzare questo mistero come, ad esempio, I’ostia contenente I’immagine di Gestu Bambino che santa
Chiara d’Assisi vide in un rapimento mistico: C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., pp. 140, 142, 157,
fig. 41.

%3 Guitmundus Aversanus, De corporis et sanguinis Christi veritate in Eucharistia, 111, in J.-P. Migne (a cura
di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. CXLIX, coll. 1427-1494: 1479c-D. L’episodio ¢
citato in C. W. Bynum, Christian Materiality, cit., p. 143.

4 M. Bagnoli, The Stuff of Heaven. Materials and Crafismanship in Medieval Reliquaries, in ead. et alii
(ed. by), Treasures of Heaven: Saints, Relics, and Devotion in Medieval Europe, Yale University Press,
New Haven-London 2010, pp. 137-147: 139.

%5 Da ultimo, M. C. Ferrari, Korper und Ding, pp. 138-140. Per la classificazione delle reliquie nei Flores,
si vedano Id., Einleitung, cit., pp. XXIII-XXXV e la miniatura con reliquie da contatto e vari tipi di contenitori
contenuta in ciascuno dei due codici di Echternach citati supra e a nota 33.

Itinera, N. 28, 2024 342



Insomma, i concetti di velamen e tegumentum hanno una forte eco nella dottrina
cristiana del tempo. Il secondo lemma era gia stato impiegato nell’ Alto Medioevo da
Isidoro di Siviglia ( 636 circa) per spiegare ’etimo di sacramentum derivato dal segreto
agire della grazia divina «sotto la copertura di realtd corporali»®. La definizione di
Isidoro, ripresa nel IX secolo da Pascasio Radberto, riecheggia in Lanfranco®’, ma,
significativamente, il termine tegumentum ricorre anche, con il significato di rivestimento
allegorico, nel lessico di Aelredo di Rievaulx (f 1167), che pero lo rapporta alle Sacre
Scritture®®. In questa accezione si avvicina alla nozione di integumentum che nelle fonti
antiche e tardoantiche designava un mezzo espressivo teso a rivelare valori morali o
filosofici sotto la scorza di narrazioni fantasiose; gli autori latini di XII secolo se ne
appropriano nel senso di una dimostrazione che, sotto la «copertura» di fabulae e di miti
pagani, rivela verita profonde in linea con I’etica cristiana®. Pietro Abelardo, addirittura,
lo attribuisce alle parabole evangeliche sebbene, in genere, per I’ambito scritturistico si
preferisca parlare di allegoria’. Questo periplo attorno alla terminologia medievale puo
meglio contestualizzare la proposta di Martina Bagnoli di estendere la nozione di
integumentum al reliquiario antropomorfo’!. La studiosa si serve del termine letterario-
teologico per ipotizzare un possibile riconoscimento, fin dal XiI secolo, dell’importanza
dell’artista nel creare, alla stregua di un poeta, la “copertura” allegorica necessaria alla
manifestazione del divino. Nell’esempio da lei portato ovvero il reliquiario di san Pietro
realizzato da Ugo d’Oignies nel 1238 per le suore di Notre-Dame de Namur, la costola in

metalli e pietre preziose che ne costituisce la parte principale ¢ «an ornate covering for

% Isid., Orig., IV 19,40 (Isidorus Hispalensis, Originum s. etymologiarum libri), IV 19, 40, in J.-P. Migne
(a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit., vol. LXXXII, coll. 73-728: 255c.

7 C. U. Cortoni, Christus, cit., p. 73 nota 13, pp. 80-81 ¢ nota 25.

8 Aelredus Rievallensis, Sermo XI. In die Sancto Paschae, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus
completus, series Latina, cit., vol. CXCV, coll. 271D-278A: 276D. Cfr. D. M. La Corte, Reformation of the
Intellect in the Thought of Aelred of Rievaulx, in T. M. Izbicki, C. M. Bellitto (ed. by), Reform and Renewal
in the Middle Ages and the Renaissance. Studies in Honor of Louis Pascoe, S.J., Brill, Leiden-Boston-Koln
2000, pp. 35-49: 44.

89 Si afferma anche la sinonimia fra integumentum € involucrum: M. D. Chenu, Involucrum. Le mythe selon
les théologiens médiévaux, in “Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age”, XXi1, 1955, pp.
75-79; E. Jeauneau, L usage de la notion d’integumentum a travers les gloses de Guillaume de Conches,
in “Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age”, Xx1v, 1957, pp. 35-100.

"0 E. Jeauneau, L usage de la notion d’integumentum, cit., p. 37 e nota 4.

"L M. Bagnoli, The Stuff of Heaven, cit., pp. 144-145.

343 Itinera, N. 28, 2024



hidden truths»’2, chiamato a rendere presente la vera reliquia — un frammento di osso —
sotto la veste di una forma immaginifica.

Nel pensiero cristiano non c’¢, dunque, “rivelazione” senza un “velare” e cio vale
anche per la reliquia e per il suo involucro tessile. Una fonte di poco successiva al 1200
testimonia lo shock che la rimozione dell’ostacolo visivo avrebbe causato ai fedeli in
devota contemplazione dei resti corporei di un santo; si tratta del racconto della visita del
vescovo Ugo di Lincoln all’abbazia di Fécamp che custodiva un osso di santa Maria
Maddalena’. 1l prelato, smanioso di un contatto fisico strettissimo con la reliquia, contro
il volere dei monaci che non I’avevano mai vista nuda, la spoglio della sua triplice
fasciatura in seta e lino e la bacio; quindi, volendo impossessarsi di un suo frammento ma
non riuscendo a spezzarla con le proprie mani, I’addento con forza. Ai religiosi sconvolti,
in preda prima all’orrore, poi alla rabbia, il vescovo disse in sua difesa che in fondo non
aveva fatto altro che trattare il venerabile osso allo stesso modo in cui poco prima aveva
trattato il santissimo corpo di Cristo al momento della manducatio eucaristica. Questa
similitudine ci riporta al passo di Teofrido citato all’inizio dell’articolo mentre la reazione
dei monaci mette in luce I’'importanza dell’invisibilita delle sante vestigia a fronte
dell’aspirazione di Ugo e di altri suoi contemporanei ad un rapporto diretto,
multisensoriale, con il sacro; denudare e mordere I’osso di santa Maddalena come farebbe
un cane con un 0sso animale ¢ — dicono i religiosi di Fécamp — nefas, atto sacrilego.

Il comportamento del vescovo, assimilabile quasi ad un raptus sessuale’®, induce,
inoltre, ad una riflessione sul ruolo della copertura tessile nell’articolare la tensione fra
desiderio voyeuristico € pudore religioso’” e nel garantire alla reliquia quella costruzione
simbolica che la metta in salvo da uno sguardo chiuso sulla sua dimensione visibile. Vien

da pensare alla «sguardo maledetto di Cam»’® sulla nudita del padre Noé (Gn 9,20-27),

2 M. Bagnoli, The Stuff of Heaven, cit., p. 144. Sul reliquiario di Hugo d’Oignies, oggi Musée des Arts
anciens du Namurois-Trésor d’Oignies, inv. TO 05, cf: ead. et alii (ed. by), Treasures of Heaven, cit., n.
112.

3 Adam of Eynsham, Magna vita Sancti Hugonis / The life of St Hugh of Lincoln, V, ed. by the late Decima
L. Douie, D. H. Farmer (1961), Clarendon Press, Oxford 1985, vol. 11, pp. 169-170. Sull’importanza
dell’episodio per la storia del reliquiario nel tardo Medioevo cfi: G. Toussaint, Die Sichtbarkeit des Gebeins
im Reliquiar, cit., pp. 96, 98; C. Hahn, Strange Beauty, cit., pp. 233-234.

4 Cynthia Hahn (cfi: nota precedente) ho sottolineato la connotazione quasi erotica di alcuni termini usati
nel racconto.

5 Questa osservazione mi ¢ stata suggerita dalla lettura di G. Cuozzo, Il velo: una metafora dell’apparire,
in M. Leone, H. De Riedmatten, V. 1. Stoichita (a cura di), I sistema del velo. Trasparenze e opacita
nell’arte moderna e contemporanea, Aracne, Ariccia (RM) 2016, pp. 277-299.

76 M..-J. Mondzain, Il commercio degli sguardi (2003), trad. it. di G. Lingua, G. Rossi, a cura di G. Lingua,
Medusa, Milano 2011, p. 26.

Itinera, N. 28, 2024 344



che non a caso Gregorio di Nissa aveva evocato parlando dei suoi timori nel posare gli
occhi sui corpi decomposti dei propri genitori’”. E uno sguardo che sa di idolatria, come
dice Marie-José Mondzain, perché Cam, appagato da cid che vede, ne resta soggiogato
fino al punto di credere che quella sia I’unica verita del padre. Il mantello steso dagli altri
due figli a coprire la nudita di No¢ ha avuto un valore archetipale per la concezione del
visivo sia nell’ebraismo sia nel cristianesimo’®. Il velamen, chiudendo la visione sensibile,
apre la visione immaginale fondando I’aspettativa di un “al di 13 dell’hic et nunc, di un
qualcosa che ¢ oltre i sensi ed oltre questo luogo™.

Questa apertura oltre il visibile doveva, quindi, essere attivata dai due strati di seta e
da quello, piu interno, di lino che avvolgevano I’osso di santa Maddalena nella storia di
Ugo di Lincoln: erano velamina in senso sia letterale sia metaforico. Il simbolismo del
coprire e del vestire nella teologia medievale potrebbe, infatti, aver favorito I’uso degli
involucri tessili come mezzo di trasfigurazione allegorica della materia, di per sé¢ misera,
della reliquia. Una ragion d’essere della loro presenza va ricercata, ad esempio, nella
connessione con la teologica «veste di gloria» di cui si ammantera la carne rinnovata alla
fine dei tempi, immagine suggerita da 1Cor 15,52-53: «[...] 1 morti risorgeranno incorrotti
e noi saremo trasformati. E necessario infatti che questo corpo corruttibile si vesta di
incorruttibilita e questo corpo mortale si vesta di immortalita». Da questo passo ha preso
avvio una ricca esegesi® di cui si fa araldo anche Gregorio di Nissa che nel De anima et
resurrectione, nel descrivere I’evento escatologico, usa una precisa terminologia tessile:
«Tu vedrai, infatti, che questo attuale involucro corporeo sara dissolto dalla morte, ma di
nuovo sara ricostituito nei suoi stessi elementi: non, pero, con questa interna disposizione
di ora, spessa e pesante, bensi in una forma piu sottile ed aerea, perché 1’ordito sara stato

tessuto in modo diverso»®!.

" Cfr. supra.

8 M.-J. Mondzain, Il commercio degli sguardi (2003), trad. it. di G. Lingua, G. Rossi, a cura di G. lingua,
Medusa, Milano 2011, pp. 26-38: 29-32.

" Cfi. V. Debiais, L’image par le voile, in J. Brack, J. Glodt, N. Sarzeaud (éd. par), Textiles, rituels, images
(Europe occidentale, XIII-XVIF siécles), actes des Journées d’étude (Paris 2021), HICSA Editions en ligne,
2024, pp. 3-9: 6. Anche G. Didi-Huberman, L immagine aperta, cit., pp. pp. 1-31, 76-101.

8Cfi. C. W. Bynum, The Resurrection of the body, cit. Fra i cultori di questa esegesi ¢ anche Pietro il
Venerabile nel sermone citato supra.

81 Gr. Nyss., Anim. et res., 51, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Graeca, 161
voll., apud J.-P. Migne editorem, Parisiis 1857-1866, vol. XLvI, coll. 11-160: 1074, 108A (traduzione latina
e testo greco), traduzione italiana in Gregorio di Nissa, L ‘anima e la resurrezione, in C. Moreschini (a cura
di), Opere di Gregorio di Nissa, cit., p. 451.

345 Itinera, N. 28, 2024



La miniatura del Salterio duecentesco di Melk (Austria) [Fig. 8] illustra esattamente il
momento in cui uno degli eletti risorti si spoglia del sudario e indossa la «veste di
glorian®?, un’allegoria che implica 1’equazione, d’origine antica, fra tessuto e corpo,
tessuto e carne, ripresa dall’esegesi cristiana in rapporto all’Incarnazione®®. Anna
Biicheler I’ha sondata nel caso delle textile pages dei codici liturgici ottoniani di X1 secolo,
laddove il medium su cui si dispiega il decoro tessile ¢ la pergamena, pelle, carne
appunto®*. Il corpo di Cristo e, per estensione, il corpo di ogni uomo sono un habitus che
ci ¢ stato adattato dall’esterno, secondo Agostino, mentre Alcuino, in eta carolingia,
spiega I’Immacolata Concezione dicendo che la Vergine era la lana bianca purissima che,
quando fu adombrata dallo Spirito Santo, si tinse della porpora regale®.

Circa gli apporti dell’esegesi bizantina, una delle piu compiute metafore tessili
applicate al corpo di Cristo ¢ quella di Proclo di Costantinopoli, contenuta nella sua

Omelia 1, pronunciata con molta probabilita nel 430:
(La Vergine ¢) il maestoso telaio dell’economia divina su cui fu ineffabilmente tessuta la
veste dell’unione. L’operaio al telaio era lo Spirito Santo; il lanaiolo, il potere adombrante

dall’alto. La lana era I’antico vello di Adamo; il filo intrecciato, la carne immacolata della

82 Melk, Benediktinerstift, Cod. 1903 (olim 1833), f. 109v, digitalizzato al sito manuscripta.at.
Mittelaterliche Handschriften in Osterreich, Osterreichische Akademie der Wissenschaften, online:
https://manuscripta.at/diglit/AT6000-1903/0222 (prodotto a Wiirzburg, intorno al 1255-1260). C. W.
Bynum, The Resurrection of the body, cit., p. 196, tav. 17. Sulla «veste di gloria» o «veste di luce» nella
letteratura cristiana siriaca, cfi: S. Brock, The Robe of Glory. A Biblical Image in the Syriac Tradition, in
“The Way”, XxxX1x/3, 1999, pp. 247-259. Una variante della metafora ¢ nell’evocazione delle bianche vesti
dei martiri in Ap 6, 9-11, passo che Bagnoli mette in rapporto con I’usanza di coprire le reliquie con stoffe:
M. Bagnoli, Dressing the Relics, cit., p. 105, tavv. 9-10.

8 M. Kapustka, Per velamen, id est, carnem suam. Die textile Dimension des Christuskorpers als
Bildparadox, in P. Hofmann, A. Matena (hrsg. v.), ChristusBild. Icon + Ikone. Wege zu Theorie und
Theologie des Bildes, Ferdinand Schoningh, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirigh 2010, pp. 117-136.

8 A. Biicheler, Ornament as Argument. Textile Pages and Textile Metaphors in Early Medieval
Manuscripts, De Gruyter, Berlin-Boston 2019, pp. 93-143. Sul nesso libro sacro-corpo di Cristo c¢fi. anche
N. Thebaut, Bleeding Pages, Bleeding Bodies: A Gendered Reading of Bristish Libray MS Egerton 1821,
in “Medieval Feminist Forum”, Xtv/2, 2009, pp. 175-200; D. Ganz, Das Kleid der Biicher, cit., pp. 126-
130. Anche nel succitato codice della Forschungsbibliothek di Gotha contenente opere di Teofrido, fra cui
i Flores, ¢ presente una miniatura a piena pagina con decoro a tappeto. La sua posizione, all’inizio del
manoscritto (f. 17), le conferisce la funzione di soglia varcata la quale si arriva al dittico di dedica con il
ritratto dell’abate donatore e del santo patrono Villibrordo, fondatore del monastero di Echternach. Cfi: M.
E. Miiller, Bewegte Biicher, cit., pp. 21-25, fig. 3.

8 Avg., Divers. quaest., 1, 73, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus completus, series Latina, cit.,
vol. XxxV1, coll. 67-1028: 84-85; Alcuinus, De fide sanctae et individuae Trinitatis, 111 14, in ivi, vol. CI,
coll. 9-64: 46C-D. A. Biicheler, Ornament as Argument, cit., pp. 96-99.

Itinera, N. 28, 2024 346



Vergine. La navetta del tessitore era spinta dalla grazia incommensurabile di Colui che

indossava la veste; I’artigiano era il Verbo che entrava attraverso il suo udito®°.
b

[Fig. 8] Salterio di Melk. Melk, Benediktinerstift, Cod. 1903 (olim 1833), f. 109v, miniatura:
Resurrezione della carne. Fonte: https://manuscripta.at/diglit/AT6000-1903/0222 (© Melk,
Benediktinerstift).

8 Procl. Cp, Or., 11, 21-25, in N. Constas, Proclus of Constantinople and the Cult of the Virgin in Late
Antiquity. Homilies 1-5, texts and translations, Brill, Leiden-Boston 2003, pp. 136-137 (testo greco e
traduzione inglese), e pp. 135, 317-321 per la datazione e commento (trad. it. nostra). Cfi. anche N. P.
Constas, Weaving the Body of God: Proclus of Constantinople, the Theotokos, and the Loom of the Flesh,
in “Journal of Early Christian Studies”, 111/2, 1995, pp. 169-194. A questa fonte si riallaccia A. Biicheler,
Ornament as Argument, cit., pp. 97-102.

347 Itinera, N. 28, 2024



In sintesi, se la reliquia ¢ pegno d’eternita perché non solo garantisce lo stato glorioso del
santo in Paradiso ma proletticamente annuncia la resurrezione finale di cui tutti i giusti
godranno alla fine dei tempi, i pregiati tessuti attorno alle ossa o pezzi di carne
mummificata possono, a mio avviso, valere come un’allusione alla dimensione
escatologica, quando, come prefigurato dalla Visione di Ezechiele (Ez 37,1-10), al suono
delle trombe, le membra sparse di ciascun morto da ogni dove si raduneranno e le ossa
inaridite si rivestiranno della carne dell’incorruttibilita®’; e questa nuova carne ¢
simboleggiata proprio dalle stoffe unite alle reliquie, il lino immacolato, simbolo di
purezza, e la lucente seta, anch’essa emblema di castita, visto che, ancora nel tardo XIII
secolo, si credeva che fosse prodotta da un verme nato dalla carne senza rapporti
sessuali®®. A questa valenza metaforica si aggiunge, a mio avviso, un’altra sfumatura di
significato: nell’Esamerone di Basilio di Cesarea e in quello, pressoché coevo, di
Ambrogio (IV secolo) la metamorfosi del baco da seta, il cosiddetto «verme indianoy, €
un exemplum della resurrezione della carne®, come lo & per Giorgio di Pisidia (V11 secolo)
ed altri autori bizantini®®. Ancor piu significativa ¢, all’inizio del XIv secolo, la
testimonianza di Dante, pellegrino in Paradiso, che paragona 1’anima di Carlo Martello
celata dalla sua stessa luce beatifica all’immagine dell’«animal di sua seta fasciato»’!,

facendo del lucido e avvolgente bozzolo la metafora della radiante «veste di gloriay.

87 Per alcune interpretazioni della Visione di Ezechiele si vedano le fonti citate in C. W. Bynum, The
Resurrection of the body, cit., pp. 74, 162-163, 180, 184-185. Teofrido vi fa riferimento nel suo Proemio
parlando dei corpi santi: M. C. Ferrari, Einleitung, cit., p. XVI, XVIIL

88 M. Bagnoli, Dressing the Relics, cit., pp. 105-106, con accenno a Guillelmus Durandus, Rationale div.
off-, mr 10, 2 (21-25), cit., p. 203. Sul simbolismo del lino, J. Richter, Linteamina: Leinen als
Bedeutungstriger, in K. Bose, S. Tammen (hrsg. v.), Beziehungsreiche Gewebe. Textilien im Mittelalter,
Lang, Frankfurt am Main 2012, pp. 302-321, 440-445.

8 Bas., Hex., vilI 8, in Basilio di Cesarea, Omelie sull’Esamerone e di argomento vario, a cura di F.
Trisoglio, revisione dei testi greci, indici e bibliografia di V. Limone, Bompiani, Milano 2017, pp. 328-331
(testo latino e traduzione italiana); Ambr., Hex., v 23, 77-78, in J.-P. Migne (a cura di), Patrologiae cursus
completus, series Latina, cit., vol. X1v, coll. 123-274: 237c-238B. Cfr. P. F. Moretti, Elefanti, serpenti e
bachi da seta. Riflessioni su qualche aspetto del repertorio zoologico ambrosiano, in “ACME”, LVII/1, 2004,
pp. 3-31: 25-30.

% Geo. Pis., Hex., vv. 1251-1275, in L. Tartaglia (a cura di), Carmi di Giorgio di Pisidia, UTET, Torino
1998, pp. 386-389 (testo greco e traduzione italiana); A. Zucker, Zoology, in S. Lazaris (ed. by), 4
Companion to Byzantine Science, Brill, Leiden-Boston 2020, pp. 261-301: 279, 284.

ol Par., vi1 52-54, in D. Alighieri, La Commedia secondo [’antica vulgata, a cura di G. Petrocchi, vol. 4,
(Paradiso), Le Lettere, Firenze 1994, p. 126. Si veda G. Ledda, Animali nel Paradiso, in id. (a cura di), La
poesia della natura nella Divina Commedia. Atti del Convegno internazionale di Studi (Ravenna 2007),
Centro Dantesco dei Frati Minori Conventuali, Ravenna 2009, pp. 93-135: 101-103.

Itinera, N. 28, 2024 348



Il paradigma del reliquiario e le proprieta metonimiche della reliquia hanno attraversato i
secoli fino a fecondare, con i dovuti distinguo, le pratiche artistiche contemporanee®?,
fatto per certi versi comprensibile se si considerano 1 seguenti aspetti: la centralita del
corpo, del frammento e della materia nelle estetiche odierne; I’esplorazione, da parte di
alcune di esse, dei territori del pruriginoso e dell’abietto®®; la parentela che gia Peter
Brown, nel 1981, trattando del culto dei santi, aveva ravvisato fra i loro resti fisici e lo
sfuggente modo d’essere dell’objet trouvé®*.

Attratta dalla varieta delle sperimentazioni artistiche attorno a questo lascito della
cultura medievale, scelgo di chiudere con due istallazioni di ORLAN che recuperano, sotto
una nuova luce, due tematismi esposti in precedenza: il binomio reliquia-ostia e il nesso
fra tessuto, carne, pelle. ORLAN ¢ I’artista donna che, con il suo Art Charnel, ha fatto e
continua a fare del proprio corpo, considerato materiale vivente de-figurabile e ri-
figurabile, il luogo delle interrogazioni attorno all’identita, ai limiti di genere e ai modelli
estetici nella societa attuale®>. Dalle operazioni di chirurgia plastica, vere e proprie
performances cui si sottopone, I’artista ricava scorie del proprio organismo che chiama
«reliquie» ed utilizza in istallazioni come la serie Les petits reliquaires: nella versione del
1992, una capsula Petri contenente 10 grammi di carne dell’artista ¢ montata al centro di
una sorta di quadro su cui ¢€ scritta, piu volte ripetuta, la sentenza «Ceci est mon corps...
Ceci est mon logiciel». La citazione semi-evangelica, da un lato, allude al rapporto carne-
verbo — e, con I’eco dell’Eucarestia, torna il fantasma del sacramento disvelato nella sua
aberrante realta quale paventato da Agostino, Lanfranco, Teofrido —, dall’altro, denuncia
la sacralizzazione di quel DNA contro cui ORLAN si batte volendo scardinare 1’idea di

un’anatomia preordinata per aprirla a una miriade di possibilita®.

2 A. Nagel, The Afierlife of the Reliquary, in M. Bagnoli et alii (ed. by), Treasures of Heaven, cit., pp. 211-
222; C. Hahn (ed. by), Objects of Devotion and Desire. Medieval Relic to Contemporary Art, Hunter
College of the City University of New York, New York 2011; C. Hahn, The Reliquary Effect, cit., pp. 232-
271.

%3 H. Forster, Bad New Days. Arte, critica, emergenza (2015), trad. it. di K. McManus, Postmedia, Milano
2019, pp. 13-32.

%4 P. Brown, Il culto dei santi, cit., p. 111.

95 ORLAN, Manifeste de «L’Art Charnely, in “La Voix du Regard”, 12, 1999, pp. 49-50; H. Marchal, Des
identités nomades: 1’Art Charnel d’Orlan, in “La Voix du Regard”, 12, 1999, pp. 51-58; S. Donger, S.
Shepherd, ORLAN (ed. by), ORLAN. A Hybrid Body of Artworks, e-Library Taylor & Francis, 2010.

% S. Anker et alii, Technogenesis: Aesthetic Dimensions of Art and Biotechnology, in B. A. Lustig, B. A.
Brody, G. P. McKenni (ed. by), Altering Nature, vol. 1 (Concepts of Nature and the natural in
Biotechnology Debates), Springer, Dordrecht 2008, pp. 275-321: 294-295, fig. 5.11. La stessa artista ha
affermato: «Mon travail est en lutte contre I’inné, 1’inexorable, le programmeé, la nature, I’A.D.N. (qui est
notre rival direct en tant qu’artiste de la représentation)», come riferisce H. Marchal, Des identités nomades,

349 Itinera, N. 28, 2024



Con lo stesso impeto decostruttivista ’artista ha lavorato attorno alla nozione, ben
presente al Medioevo, del corpo come habitus e all’associazione tessuto-tegumento-pelle-
carne, articolando un discorso in cui trova spazio anche una «femminilizzazione della
reliquia»®’. Ne ¢ la riprova il Manteau d’Arlequin (2009, Casino, Luxembourg) [Fig. 9],
installazione imperniata su un bioreattore in cui le cellule vive della pelle dell’artista,
prelevate tramite biopsia, sono messe a coltura con cellule di individui di altre etnie e con
cellule animali®®. Tl variopinto abito carnevalesco, che viene a comporsi nell’incontro fra
tecno-biologia, estetica e il potenziale creativo di ORLAN, se da un lato si fa manifesto di
un’identita ibrida, situata al di fuori della tradizionale distinzione di genere, dall’altro,
dissimula la “scabrosita” dei lemmata dell’artista e degli altri esseri viventi che esso
ingloba, conferendo loro una mise sgargiante. La metafora vestimentaria associata alla
carne dei santi rivive, cosi, in funzione della destabilizzazione delle frontiere dell’lo

incarnato.

cit., p. 53. Cfr. anche le dichiarazioni di ORLAN, This is my body... this is my software, in S. Donger, S.
Shepherd, ead. (ed. by), ORLAN. A Hybrid Body of Artworks, cit., pp. 35-47: 43-47.

97'S. Anker et alii, Technogenesis, cit., pp. 293-295 (trad. it. nostra).

% Su questa installazione e sulle performances che, avviate nel 2007, sono state propedeutiche alla sua
messa a punto si ascolti la testimonianza della stessa artista, cfiz ORLAN, In retrospect. The poetics and
politics of the face-to-face, in S. Donger, S. Shepherd, ead. (ed. by), ORLAN. A Hybrid Body, cit., pp. 103-
118: 115-118. Cfr. anche S. Malysse, The Gift to Art. An Anthropology of ORLAN, ivi, pp. 125-136: 134-
136; M. Hallensleben, J. Hauser, Performing the Transfacial Body. ORLAN s The Harlequin’s Coat, ivi, pp.
138-153.

Itinera, N. 28, 2024 350



[Fig. 9] ORLAN, Manteau d’Arlequin, 2009, Casino, Luxembourg (in S. Donger, S. Shepherd, ORLAN (ed.
by), ORLAN. A Hybrid Body of Artworks, cit., p. 137 (© 2010 Simon Donger, Simon Shepherd ¢ ORLAN.
Foto A. Heise).

351 Itinera, N. 28, 2024



