Deconstructing Identities

Oneiric Horror in Boccaccio’s Decameron

Giacomo Di Muccio

giacomo.dimuccio@uniromal.it

The literary criticism has long been concerned with highlighting the importance of dreams
in medieval literature, particularly in Boccaccio’s Decameron. However, the degree of
horror that characterizes these dreams remains a relatively unexplored topic, often
touched upon but rarely central in the contributions that have offered excellent interpre-
tations of the dream narratives in Boccaccio’s text. Dissecting bodies, dividing and nar-
rating them through disgusting and horrifying descriptions or circumstances is often a
way to communicate the instability of the subject, to multiply it, and to render its identity
mutable and changeable. Thus, this paper aims to investigate the ways in which horror in
Boccaccio’s Decameron contributes to reforming subjectivities and (de)constructing the
status of the characters. Attention will be paid to the stories where the narration of dis-
turbing bodies intersects with the themes of dreams and visions. This perspective, which
is always visual and situated in an otherworldly dimension, allows the characters to take
on appearances far removed from an ideal image of an intact and healthy body. In fact,
the bodies appear crucial in their destroyed carnality in a world — the dream world — that
paradoxically is not populated by flesh. However, they serve as witnesses or warnings,
bearers of truth, the more their appearance and flesh have been marred by torment. This
paper intends to reflect on these topics.

Keywords: Decameron, Dreams, Horror, Body Studies, Performativity



Decostruire le identita nei sogni

L’orrore onirico nel Decameron di Boccaccio

Giacomo Di Muccio

giacomo.dimuccio@uniromal.it

La funzione letteraria, le implicazioni narrative e metanarrative dell’onirico coinvolgono
un elevato numero di questioni, ciascuna parte di un mosaico complesso, la cui immagine
intera si compone di trattati classici, indicazioni dottrinali e teologiche, testi agiografici e
narrativi, ciascuno volto alla rappresentazione, all’indagine e al tentativo di comprendere
un tema che fino a noi — si pensi al piu banale e autoevidente degli esempi: Freud — ha
costituito e costituisce 1I’oggetto di ricerche, tanto all’interno quanto all’esterno del campo
della critica letteraria.

L’argomento era gia stato oggetto d’indagine di Aristotele, che nei Parva Naturalia si
era interrogato sull’origine del sonno e delle immagini che appaiono ai dormienti!. Non
¢ questo il luogo per ripercorrere tutte le numerose e complesse tappe che hanno condotto
alla composita immagine dell’onirico che Boccaccio doveva avere presente e, invero, sa-
rebbe operazione ricapitolativa piuttosto oziosa dato il gran numero di ottimi lavori che
all’argomento sono stati dedicati?. Nel fornire almeno una sola coordinata, nota ma ne-

cessaria, per concorde esegesi Macrobio rappresenta un autore centrale per la concezione

U riferimento & alle sezioni: /I sonno e la veglia, I sogni e La divinazione del sonno. L’edizione di riferi-
mento ¢ Aristotele, L anima e il corpo. Parva Naturalia, a cura di A. L. Carbone, Bompiani, Milano 2002,
pp. 152-209.

2 Per una prospettiva sul sogno nel Medioevo e sulla sua funzione si vedano almeno i classici V. Branca, S.
Resnik, C. Ossola, I linguaggi del sogno, Sansoni, Firenze 1984; T. Gregory (a cura di), I sogni nel Me-
dioevo. Seminario Internazionale (Roma, 2-4 ottobre 1983), Edizioni dell’ Ateneo, Roma 1985; S. F. Kru-
ger, Dreaming in the Middle Ages, Cambridge University Press, Cambridge 1992. Per una prospettiva ge-
nerale sull’onirico nel Decameron, cfr. E. Menetti, Il Decameron fantastico, CLUEB, Bologna 1994, in par-
ticolare pp. 97-136; M. Balestrero, L immaginario del sogno nel Decameron, Aracne, Roma 2009; V. Baldi,
L’immaginario onirico nella cultura medioevale e nel «Decamerony, in “Studi sul Boccaccio”, XXXVIII,
2010, pp. 29-56; M. Montesano, «Una notte dormendo parve in sogno vedere...». Sogni e visioni nelle
novelle del Decameron, in “Mediterranea. Ricerche storiche”, xvii, 2011, pp. 569-584; V. Cappozzo, 1l
Decameron e il Libro dei sogni di Daniele nel Cod. Vaticano Rossiano 947, in “Studi sul Boccaccio”, XLII,
2014, pp. 163-178; V. Cappozzo, Delle verita dimostrate da’ sogni: Boccaccio e l'oniromanzia medievale,
in F. Ciabattoni, E. Filosa, K. Olson (a cura di), Boccaccio 1313-2013, Longo, Ravenna 2015, pp. 203-211;

Itinera, N. 28, 2024 352



boccacciana dell’onirico. Dai Commentarii in Somnium Scipionis il Certaldese recupera
principalmente le categorie in cui i sogni sarebbero divisibili, cosi come ¢ dimostrato
dalla sezione delle Genalogiae deorum gentilium dedicata a Sonno’. Affermato che il
sonno «secundum quosdam est intimi ignis cohertio et per membra mollita et labore re-
laxata diffusa quies»?*, nascerebbe cioé da un eccesso di calore corporeo, 1’autore cita
esplicitamente Macrobio e le sue categorie oniriche: «Nunc autem de assistentibus vi-
deamus, que somnia sunt multiplicium specierum, ex quibus quinque tantum super Som-
nio Scipionis ostendit Macrobius»®. Nelle Genealogie Boccaccio riporta piti 0 meno fe-
delmente — in verita in una versione direi semplificata — le cinque categorie macrobiane
di sogni: phantasma (di cui fanno parte anche gli incubi), insomnium, somnium, visio e
oraculum®.

L’interesse per 1’onirico nell’esegesi di alcuni luoghi decameroniani appare ancor piu
produttivo a voler considerare che a fronte di un quadro culturale in cui le questioni in-
torno allo studio del sogno erano pervase da problemi di natura prevalentemente metafi-
sica, come notato da Elisabetta Menetti Boccaccio trasla il discorso su un piano piu ter-
reno’. Cio, naturalmente, non comporta un depotenziamento del dispositivo onirico, né
una rinuncia alla sua piu importante qualita di anticipare avvenimenti futuri agli ignari
dormienti; al contrario, il mondo dell’allucinazione, delle visioni reali e irreali insieme,
assumono un’importanza straordinaria perché si radicano nelle vicende quotidiane, e ve-

dremo corporee, dei personaggi. Il mio intervento intende soffermarsi su tale aspetto e su

T. Artico, Per una grammatica del sogno nel «Decamerony. Forme e strutture delle novelle a tema onirico,
in “Italianistica Debreceniensis”, XX1v, 2018, pp. 96-109.

3 G. Boccaccio, Genealogie deorum gentilium, a cura di V. Zaccaria, in id., Tutte le opere di Giovanni
Boccaccio, a cura di V. Branca, vol. vii-viil, Mondadori, Milano 1998, pp. 163-171.

4 vi, p. 162.

5 vi, p. 164.

¢ «Harum prima vocatur phantasma, que numquam se mortalibus miscet nisi lente, dum se incipit somnus
immictere, existibantibus nobis adhuc vigilare, affertque hec horribiles visu formas, et ut lurimum a natura
specie et magnitudine discrepantes, certamen noxium, aut mirabile gaudium, tempestates validas ventosque
sonoros et huiusmodi. Huius in genere dicit Macrobius esse etiam emactes seu ephyactes vel ephialtes,
quem communis persuasion existimat quiescentes invader et suo pondere pressos sentienteque gravare. [ ... ]
Secunda insomnium nuncupatur a premeditation causatum [...] Et sic tamquam ex premeditation prove-
niens videtur esse insomnium. Verum quoniam ex affection procedunt, una cum somno in auras evanescunt
[...] Sominum species tercia appellatur, per quod placet Macrobio certa somniari, sub velamine. [...] Quarta
vero species visio nominatur, nullas pre se ferens ambages, quin imo quod futurum est liquida patefactione
demonstrat [...] Quinta et ultima somniorum species oraculum veteres vocavere, quo Macrobius esse vult,
dum sopti parentes maioresque nostros, gravem hominem aut pontificem, seu ipsum deum, aliqua dicentem
seu premonentem nos cernimusy». G. Boccaccio, Genealogie deorum gentilium, cit., pp. 164-168.

7 E. Menetti, Il Decameron fantastico, cit., p. 99.

353 Itinera, N. 28, 2024



quella che mi sembra una ricorrente tendenza boccacciana a rappresentare I’onirico attra-
verso 1’utilizzo di immagini e atmosfere macabri, in cui i corpi dei personaggi assumono
importanza proporzionalmente al grado di violenza che subiscono e che orridamente li
modifica e li distrugge. Tale peculiarita dei sogni era gia stata notata almeno da Valentino
Baldi, il quale nota come siano «costruiti con numerose immagini perturbanti e sembrano
spesso proiettati in un orizzonte disforico e funebre»®.

Dal momento che — e ci0 sara evidenziato nel corso dell’intervento — nel Decameron
«cio che si vede convince gli ostinati meglio di cio che si ascolta»’, nel caso dell’onirico
tale dato assume un’importanza straordinaria. A comporre I’immagine onirica non ¢ un
vago sentore di pericolo, né un mero accenno alla morte, ma la sua piu evidente spettaco-
larizzazione!® messa in scena dai corpi, onirici € non, dilaniati, orrendamente mutilati o
marchiati da eventi prefigurati o rivelati nello spazio-tempo onirico!!: ¢io che si vede
possiede la capacita di modificare i soggetti anche in virtu del sentimento che in essi
I’immagine ¢ in grado di provocare'?. Una particolare attenzione alle potenzialita dell’or-
rore, dopotutto, era gia stata esplicitata dal Certaldese nell’ Introduzione alla Prima gior-
nata quando alla terribile descrizione della peste cui i lettori e le lettrici avrebbero assistito
col proseguo della lettura, I’«orrido cominciamento», era contrapposta e contemporanea-
mente preannunciata una piacevolezza successiva che sarebbe stata ancora maggiore pro-
prio in virtu del tono che I’aveva preceduta!®. Allo stesso modo, in un’opera certo suc-

cessiva come il Corbaccio, la guida esplicita a sua volta la necessita e le possibilita offerte

8 V. Baldi, L immaginario onirico nella cultura medioevale e nel «Decamerony, cit., p. 56. Una simile
considerazione ¢ rintracciabile anche in F. P. Botti, 4 proposito del sogno di Talano («Decamerony, 1X 7),
in “Intersezioni”, XxX11/2, 2012, pp. 173-187.

° F. Bausi, Leggere il Decameron, il Mulino, Bologna 2017, p. 163.

10°Si ricordi che tale gusto per il macabro, legato all’esposizione della morte, alla sua spettacolarizzazione,
era perfettamente inserito nell’estetica medievale. Tra i contributi sull’argomento rimane ancora imprescin-
dibile R. Gigliucci, Lo spettacolo della morte. Estetica e ideologia del macabro nella letteratura medievale,
De Rubeis, Roma 1994,

1] riferimento ¢ al bel contributo di T. Artico, Per una grammatica del sogno nel «Decamerony. Forme
e strutture delle novelle a tema onirico, cit., p. 101.

12 La questione fa eco a quella pin complessa che mutuiamo dalle considerazioni sul disgusto di Serena
Feloj: in ambito onirico I’orrore costituisce tanto un limite — quando chi vi assiste non ¢ in grado di com-
prendere il significato ad esso sotteso — quanto, per chi se ne avvede, uno strumento di comprensione e
cambiamento. S. Feloj, Estetica del disgusto. Mendelssohn, Kant e i limiti della rappresentazione, Carocci,
Roma 2017, p. 146.

13 «Ma non voglio per cid che questo di piu avanti leggere vi spaventi, quasi sempre tra’ sospiri e tralle
lagrime leggendo dobbiate trapassare. Questo orrido cominciamento vi fia non altramenti che a’ cammi-
nanti una montagna aspra e erta, presso alla quale un bellissimo piano e dilettevole sia reposto, il quale
tanto piu viene lor piacevole quanto maggiore ¢ stata del salire e dello smontare la gravezzax. Le citazioni
d’ora in avanti saranno tratte dall’edizione G. Boccaccio, Decameron, a cura di A. Quondam, M. Fiorilla,
G. Alfano, BUR-Rizzoli, Milano 2013.

Itinera, N. 28, 2024 354



dall’orrore: «Dei adunque sapere né ogni infermita né ogni infermo potere essere sempre
dal discreto medico con odoriferi unguenti medicato; per cio che assai sono e di quelli e
di quelle che nol patiscono e che richeggiono cose fetide, se a salute si vorranno condu-
ceren!4,

Circoscrivendo ora il discorso al solo campo dell’onirico, i corpi che popolano i sogni
pertengono ad una dimensione differente da quella terrena, e tuttavia i fantasmi sembrano
possedere comunque qualita corporee, oltreché di essere in grado, talvolta, persino di par-
lare — ulteriore elemento emblematico della loro corporeita — e dunque di influire anche
attivamente sulle sorti di chi dorme e di chi col dormiente comunica o si relaziona. In
virtu di tale caratteristica, il presente contributo intende evidenziare e indagare la rela-
zione tra onirico e corporeo in alcuni luoghi decameroniani. Durante le apparizioni, nella
pur inconsistenza, dominano lo statuto e i comportamenti dei corpi, ¢ le convinzioni di
chi con i fantasmi instaura relazioni trans-reali, segnate dalla capacita dell’oltretomba o
dell’oltre-mondo di poter ancora agire per guidare i vivi nel compimento di un’azione o,

al contrario, tentare di impedire che certi eventi, spesso catastrofici, si verifichino!>.

1. Macabri disvelamenti

Tra le ricorrenze dell’onirico nel Decameron c’¢ sicuramente la vicenda di Lisabetta da
Messina. Non ¢ certo necessario ripercorrere la trama di una delle piu note vicende della
letteratura italiana; tuttavia, mi pare interessante richiamare alcuni elementi del sogno,

limitatamente alle modalita in cui Lorenzo ¢ inserito e agisce nella novella:
Avvenne una notte che, avendo costei molto pianto Lorenzo che non tornava, ed essendosi
alla fine piagnendo addormentata, Lorenzo 1’apparve nel sonno, pallido e tutto rabbuffato e
con panni tutti stracciati e fracidi indosso, e parvele che egli dicesse: [...] I'ultimo di che tu
mi vedesti i tuoi fratelli m’uccisono. E disegnatole il luogo dove sotterrato 1’aveano, le disse
che piu nol chiamasse né I’aspettasse, e disparve. !¢

Il personaggio, per riprendere le parole di uno dei piu classici testi dedicati alla novella,

¢ narrativamente moltiplicato'’, appaiono cio¢ almeno tre versioni del suo corpo: vivo, in

4 G. Boccaccio, Corbaccio, a cura di G. Padoan, in id., Tutte le opere, vol. v.1I, Mondadori, Milano 1994,
p. 491.

15 Su tale funzione dei sogni e, pill in generale, sul legame tra fantasmi e mondo onirico si veda in particolare
J.-C. Schmitt, Sognare i morti, in id., Spiriti e fantasmi nella societa medievale, Laterza, Roma-Bari 1995,
pp- 49-79.

16 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 750.

17 M. Lavagnetto (a cura di), I/ testo moltiplicato, Pratiche, Parma 1984.

355 Itinera, N. 28, 2024



relazione al servizio che offre ai fratelli di Lisabetta cui «tutti i lor fatti guidava e fa-
ceva»!'®, fantasma «rabbuffato» e, infine, cadavere «in niuna cosa ancora guasto né cor-
rotto»!®. Se la critica ha gia notato che la mancata decomposizione del corpo potrebbe —
e, invero, mi sembra piuttosto credibile — essere un esplicito riferimento ad una delle
qualita della santita®’, ¢ pur vero che la sua figura fantasmatica, in uno sviluppo biologico
e lineare del corpo del personaggio, prima vivo e poi morto, non potrebbe trovare posto
razionale. Nonostante cid, ’immagine corrotta di Lorenzo si ha nel sogno in cui compare
a Lisabetta, unico luogo in cui prende parola per spiegare alla giovane quanto accaduto?!.
Ci si soffermi, ora, sull’aggettivo rabbuffato: come riportato anche dal TLIO, il suo signi-
ficato ¢ sempre legato ad una condizione disordinata del corpo; tuttavia, nella novella ¢
impiegato per un personaggio che del corpo ormai ¢ privo e che appare in sogno a Lisa-
betta affinché possa ritrovarlo. Tutte le caratteristiche fisiche di Lorenzo, d’altronde, ap-
paiono complementari alle sue parole: da una parte le informazioni esplicite su chi siano
i colpevoli e dove ritrovare i suoi resti, dall’altra quelle implicite su come il delitto sia
avvenuto e sul tipo di violenza esercitata nei suoi confronti dai fratelli di Lisabetta, ancora
impressa sull’ossimorico corpo onirico della vittima che ¢ statico in terra perché il suo
cadavere non riporta i segni della decomposizione, ma mutevole in sogno perché quella
consunzione fisica ¢ invece esplicitata nella descrizione del suo fantasma che comunica
con Lisabetta.

Una simile capacita moltiplicativa del sogno, accompagnata da un importante legame
col corpo e con la carne, ricorre anche in 1v.6 e 1X.7. Nella prima novella, come ¢ noto,

compaiono due eventi onirici’%: la visio di Andreuola, che sogna I’amato dilaniato e por-

18 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 748.

¥ i, p. 750.

20 ’interpretazione era gia stata proposta in E. Sanguineti, La visione di Lisabetta, in E. Sanguineti, Gaz-
zettini, Editori Riuniti, Roma 1993, pp. 317-21. Ulteriori contributi ne hanno sottolineato la possibile vali-
dita. Si vedano, ad esempio, M. Picone, La novella di Lisabetta da Messina, in “Per leggere”, X/19, 2010,
pp- 37-52, e il piu recente M. Di Franco, Sensi «criptati» di una novella esemplare (Decameron 1v, 5), in
“Revista De La Sociedad Espafiola De Italianistas”, xvi, 2023, 21-38.

2l Sull’argomento ¢ ancora imprescindibile C. Segre, [ silenzi di Lisabetta, i silenzi di Boccaccio, in M.
Lavagnetto (a cura di), /] testo moltiplicato. Lettura di una novella del «Decamerony, cit., pp. 75-85.

22 Qltre ai contributi gia citati, analisi dell’onirico nella novella sono offerte da B. Jones, Dreams and Ideo-
logy: Dec. 1v 6, in “Studi sul Boccaccio”, X, 1977-78, pp. 149-161. S. Carrai, Il sogno di Gabriotto (Deca-
meron IV, 6), in AA.VV., Studi di lingua e letteratura italiana in onore di Giuseppe Velli, Cisalpino, Milano
2000, pp. 179-185; G. Cingolani, «Una cosa oscura e terribile»: Boccaccio, Decameron, 1v, 6, in id., M.
Riccini (a cura di), Sogno e racconto: archetipi e funzioni. Atti del convegno di Macerata (7-9 maggio

Itinera, N. 28, 2024 356



tato nel sottosuolo da una forza misteriosa e terribile, e il somnium raccontato da Ga-
briotto, identico per contenuto a quello di sua moglie, ma differente nella sua manifesta-
zione?. T due sogni di Andreuola e Gabriotto, infatti, differiscono in primo luogo per una
caratteristica diegetica: mentre la novella riporta direttamente quanto visto dalla donna,
chi legge conosce il contenuto del sogno di Gabriotto solo attraverso il racconto che ne
fa il personaggio. Quanto I’'uomo racconta di aver visto ¢ un mondo allegorico che pone
al centro della narrazione ’immagine trasfigurata della donna divenuta “cavriuola” e
dell’unione matrimoniale esplicata attraverso i lacci d’oro che lo connettono all’ani-
male?*; quello di Andreuola ¢ una figurazione piu esplicita. Si pongano ora a confronto i
due passi:

Avvenne che una giovane una notte dormendo parve in sogno vedere sé essere nel suo giar-

dino con Gabriotto e lui con grandissimo piacer di ciascuno tener nelle sue braccia; e mentre

che cosi dimoravan, le pareva vedere del corpo di lui uscire una cosa oscura ¢ terribile, la

forma della quale essa non poteva conoscere, e parevale che questa cosa prendesse Gabriotto

e malgrado di lei con maravigliosa forza gliele strappasse di braccio e con esso ricoverasse

sotterra, né mai piu riveder potesse né I’un né ’altro.?

A me pareva essere in una bella e dilettevole selva e in quella andar cacciando e aver presa

una cavriuola [...] e in brieve spazio divenisse si mia dimestica, che punto da me non si

partiva. [...] le mi pareva nella gola aver messo un collar d’oro, e quella con una catena d’oro

tener con le mani. E appresso questo mi pareva che, riposandosi questa cavriuola una volta

tenendomi il capo in seno, uscisse non so di che parte una veltra nera come carbone, affamata

e spaventevole molto nell’apparenza, e verso me se ne venisse, alla quale nessuna resistenza

mi parea fare; per che egli mi pareva che ella mi mettesse il muso in seno nel sinistro lato e

quello tanto rodesse, che al cuor perveniva, il quale pareva che ella mi strappasse per portar-

selo via.?®

La prima qualita dei due sogni riguarda il raddoppiamento della dimensione matrimoniale

e di quella carnale, appunto, specularmente messa in scena dall’immagine del contatto tra

2002), Le Monnier, Firenze 2003, pp. 70-83. A. Piacentini, La novella bresciana del Decameron, in “Studi
sul Boccaccio”, XLi1L, 2014, pp. 93-141.

23 Gabriotto sogna di morire a causa di una «veltra nera come carbone, affamata e spaventevole molto
nell’apparenza» che gli pone il muso «nel sinistro lato», mordendolo fino a strappargli il cuore dal petto.
G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 757.

24 Su tale immagine ¢ sul suo valore simbolico si vedano L. Orecchini, Decameron 6, 4. Segmenti folklorici
in una novella di Giovanni Boccaccio, in “Studi Urbinati”, LXV1iL, 1998, pp. 250-262 ¢ S. Pezze, Due cerve
per due sogni boccacciani: il simbolo cervino tra Filocolo e Decameron, in M. Fadini, M. Largaiolli, C.
Russo (a cura di), «La cetra sua gli porse...». Studi offerti ad Andrea Comboni dagli allievi, Universita
degli Studi di Trento, Trento 2018, pp. 1-22.

25 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 755.

26 Ivi, pp. 756-757.

357 Itinera, N. 28, 2024



1 due, presente in entrambi i passi. Ulteriore punto di contatto ¢ la descrizione lugubre
della morte di Gabriotto: preso da una forza «oscura e terribile» che esce dal suo corpo
per trascinarlo nel sottosuolo secondo Andreuola, e attaccato da una «veltra nera come il
carbone» che gli strappa a morsi il cuore dal petto secondo lo stesso sventurato, in cia-
scuno dei due casi il corpo del giovane ¢ orribilmente dilaniato da un ente esterno — una
forza informe o una bestia feroce — contro cui egli non pud opporre resistenza: per il
personaggio femminile 1’entita macabra, senza forma, ¢ dotata di forza «maravigliosay,
mentre il giovane appare immobile — «nessuna resistenza mi parea fare» — dinnanzi alla
fiera che si avvicina per ucciderlo. Ma la carnalita della visione si mostra anche nelle
conseguenze che ha sul corpo dei sognanti, e in particolare su quello del giovane al mo-
mento del risveglio. Se Andreuola da credito al sogno e tenta, spaventata, di evitare che
quanto osservato si verifichi — rientra, come Lisabetta, nella categoria umana di chi ¢
sufficientemente assennato da comprendere quali sogni siano prefigurazioni del futuro?’
—, Gabriotto ride persino di sé stesso, imputando quanto visto al «soperchio di cibo o
mancamento di quello»??, finendo per scambiare il somnium per insomnium. Entrambi i
personaggi sono accomunati da un risveglio segnato dal dolore, che ¢ emotivo per la
prima e corporeo per il secondo. Leggendo il testo, infatti, Andreuola «assai dolore e
inestimabile sentiva, e per quello si desto» e, dopo aver compreso la natura onirica di
quanto visto, «I’entro del sogno veduto paura»?® mentre Gabriotto, di converso, al termine
del suo sogno, alla vista cio¢ della fiera intenta a strappargli il cuore, riferisce: «Di che io
sentiva si fatto dolore, che il mio sonno si ruppe, e desto con la mano subitamente corsi a
cercarmi il lato se niente v’avessi»®’. Per un momento, durante il risveglio, Gabriotto
sovrappone la realta al sogno, il suo corpo reale a quello onirico, cercando su di sé i segni
di quanto visto e vissuto durante la notte, incapace di comprendere — al contrario di An-
dreuola — cio che si potrebbe definire il necessario lasso di tempo che intercorre tra i
moniti onirici e gli eventi reali che questi tentano di prefigurare. La giovane comprende
che cio che ha visto non ¢ ancora avvenuto, ma potrebbe avvenire, mentre Gabriotto ¢

tutto volto al presente, persino divertito dalla preoccupazione, dal dolore fisico provato,

27 Si ricordi che la questione ¢€ sollevata proprio da Panfilo nell’introduzione alla novella 1v.6. Un interes-
sante lavoro sull’argomento ¢ S. Marchesi, Dire la verita dei sogni: la teoria di Panfilo in Decameron 1v.6,
in “Italica”, LxxX1/2, 2004, pp. 170-183.

28 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 756.

2 Ivi, p. 755.

30 i, p. 757.

Itinera, N. 28, 2024 358



insufficiente per la comprensione del messaggio. D’altronde ¢ la mancanza di segni fisici
al risveglio che spinge Gabriotto a non credere in quanto sognato. La componente maca-
bra ¢ strettamente legata alla questione della verita e della credibilita di cio che si vede.
La mancanza di ferite, infatti, ¢ il motore primo della derisione; si potrebbe suggerire che
mentre Lorenzo ¢ credibile in quanto portatore di verita agli occhi di Lisabetta anche
perché 1’orrida condizione del suo aspetto fisico gli ¢ testimone, il corpo del marito di
Andreuola ¢ portatore di menzogna perché su di esso quel grado di orrore ancora manca.

Una simile ferocia Boccaccio la dimostra nel trattamento del personaggio di Marghe-
rita in 1X.7. Non tra le novelle piu celebri del Decameron, quella di Talano d’Imole ¢
comunque cruciale per la comprensione del discorso sulla relazione tra il sogno e il ma-
cabro. Assieme a poche altre, presenta una descrizione assai violenta del corpo femminile,
distrutto, orrendamente dilaniato. Come nella novella precedente, 1’assalto a Margherita
¢ esplicitato narrativamente due volte, la prima sottoforma di sogno, poi di evento che

realizza la prefigurazione:

Dormendo egli [Talano], gli parve in sogno vedere la donna sua andare per un bosco assai
bello, il quale essi non guari lontano alla lor casa avevano; e mentre cosi and la vedeva, gli
parve che d’una parte del bosco uscisse un grande e fiero lupo, il quale prestamente s’avven-
tava alla fola di costei e tiravala in terra e lei gridante aiuto si sforzava di tirar via; e poi di
nocca uscitagli, tutta la gola e ‘I viso pareva ’avesse guasto.’!

E mentre in questa guista stava senza alcun sospetto di lupo, e ecco vicino a lei uscir d’una
macchia folta un lupo grande e terribile [...] il lupo le si fu avventato alla gola, e presala forte
la comincio a portar via come se stata fosse un piccolo agnelletto. Essa non poteva gridare,

si aveva la gola stretta, né in altra maniera aiutarsi.*?

At fini della comprensione del macabro, mi sembra rilevante sottolineare come Marghe-
rita, a suo marito che tenta di avvertirla del pericolo imminente, risponde «chi mal ti vuol,
mal ti sogna»>?. Ci si soffermi sulle ragioni che conducono i corpi dei personaggi ad un
esito lugubre: mentre il marito di Andreuola vedeva nel mondo onirico un riflesso dello
stato del corpo in veglia, ritenendo il suo sogno frutto dell’eccesso di cibo, la moglie di
Talano interpreta — malamente — quanto visto da suo marito come espressione della sfera
emotiva e del desiderio. La sprovvedutezza dimostrata da Gabriotto e Margherita — che

si ricordi ¢ causa quasi di un’esemplare spettacolarizzazione della loro morte dovuta

3 vi, p. 1436.
32 Ivi, p. 1437.
3 vi, p. 1436.

359 Itinera, N. 28, 2024



all’azione di forze meravigliose, orride e assalti violenti e sanguinari — si riflette nell’in-
capacita di prestare fede in cio che vedono, ma anche nell’errato collegamento operato
tra il sogno e la causa che 1’avrebbe provocato: la convinzione che la visione sia determi-
nata da una cattiva alimentazione nel primo caso, quella che Talano voglia celare a sua
moglie i propri incontri extraconiugali nell’altro. Il lupo che sfigura il corpo di Marghe-
rita, descritta in fase incipitaria come «bella tra tutte le altre [...] ma sopra ogni altra
bizzarra, spiacevole e ritrosa»** assurge cosi alla funzione di emendare lo squilibrio tra
statuto fisico e morale del personaggio, permette cio¢ che su di essa troneggi la legge
della kalokagathia: «dopo lungo studio da’ medici fu guerita, ma non si che tutta la gola
e una parte del viso non avesse per si fatta maniera guasta, che, dove prima era bella, non
paresse poi sempre sozzissima e contraffatta»®>. Come in un contrappasso dantesco essa
deve espiare la colpa del suo temperamento. E cosi, I’insipienza diventa un tratto del
corpo, un segno che (tra)sfigura definitivamente chi ne ¢ portatore. Non ¢ un caso, forse,
che anche Margherita sia protagonista di una metamorfosi metaforica, quella descritta
dalla similitudine della sua condizione con quella di un «piccolo agnellettox». E la capacita
metamorfica del sogno permette a Lorenzo di tramutarsi metaforicamente in una pianta
di basilico, a Margherita di diventare un agnello e fisicamente la vittima dei lupi, ad An-
dreuola di essere una “cavriuola” legata oniricamente a suo marito, entrambe vittime di
una caccia in cui I’erotico e I’infernale si mescolano.

Ci si soffermi, poi, sulla qualita degli spazi evocati nei sogni e sul loro possibile le-
game con la trasformazione di cui si ¢ tentato di dar conto sino a questo momento. In
particolare, mi sembra significativo che tanto la vicenda di Gabriotto quanto quella di
Margherita — e cosi sara anche per quella di Nastagio — siano ambientate o rievochino
I’ambiente naturale del giardino o della selva, spazio letterario legato tradizionalmente
all’avventura e, dunque, alla trasformazione identitaria dei personaggi che la percor-
rono®%. Lo spazio della selva ¢ il piu utile ad introdurre la vicenda della giovane anima

tormentata da Guido degli Anastagi in V.8.

2. La caccia e i riflessi. O della ricorsivita dello strazio.

3 Ivi, p. 1435.

35 Ivi, p. 1438.

36 Sull’immagine del bosco si veda G. Baffetti, Foresta, in G. M. Anselmi, G. Ruozzi (a cura di), Luoghi
della Letteratura Italiana, Mondadori, Milano 2003, pp. 201-212.

Itinera, N. 28, 2024 360



La vicenda dell’ottava novella della Quinta Giornata ¢ nota. Nastagio, amante cortese che
soffre per amore, non ricambiato dalla figlia di Paolo Traversarsi e desiderando di morire
viene convinto dai suoi amici a spostarsi temporaneamente fuori da Ravenna per attenuare
la sua sofferenza®’. Trascorso sufficiente tempo, quando sembra ormai aver trovato refri-
gerio dal dolore, col sopraggiungere della Primavera — e dunque durante il tempo in cui
in natura I’amore torna a pungere ciascuno — il fuoco che lo tormenta si riattiva e con esso
il suo proposito suicidario. Accade che, avvicinatosi alla Pineta di Classe egli sente, in un
primo momento in absentia, ramori che lo inducono ad avvicinarsi sino a vedere I’orrenda
caccia infernale che si sta svolgendo nella pineta ai danni di una giovane donna, cacciata
da un cavaliere e dai suoi mastini®®.

Come gia ampiamente rilevato dalla critica, lo spettacolo della morte cui assiste Na-
stagio € una vera e propria Mesnie Hellequin, una caccia infernale in cui Guido tormenta
una giovane, rea di aver rifiutato 1’amore del cavaliere in vita e di averlo condotto al
suicidio. La condanna della donna ¢ ciclica: ogni venerdi, nello stesso momento e nello
stesso luogo viene inseguita dai cani, assaltata e ferita mentre chiede pieta, prima ancora
di essere trapassata dalla lancia del cavaliere e di sentirsi il cuore strappato e lanciato in
pasto ai due «mastini»*’. L’immagine della caccia, tanto figurativa da divenire anche il
soggetto di una tra le opere piu note di Botticelli, si produce attorno alla spettacolarizza-

zione del tormento. Boccaccio indugia nei particolari macabri, si sofferma — forse ancor

37 Si ricordi che la questione era stata sollevata da Boccaccio gia in fase proemiale, in cui all’io narrante
«essendo acceso stato d’altissimo e nobile amore [...] di grandissima fatica a sofferire [...] tanto rifrigerio
gia mi porsero i piacevoli ragionamenti d’alcuno amico e le laudevoli consolazioni [...] per quelle essere
avenuto che io non sia morto». Cfr. G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 128.

38 «Vide venire per un boschetto assai folto d’albuscelli e di pruni, correndo verso il luogo dove egli era,
una bellissima giovane ignuda, scapigliata e tutta graffiata dalle frasche e da pruni, piagnendo e gridando
forte merce; e oltre a questo le vide a’ fianchi due grandi e fieri mastini, li quali duramente appresso cor-
rendole, spesse volte crudelmente dove la giugnevano la mordevano, e dietro a lei vide venire sopra un
corsiere nero un cavalier bruno, forte nel viso crucciato, con uno stocco in mano, lei di morte con parole
spaventevoli e villane minacciando. [...] Il quale, finito il suo ragionare, a guisa d’un cane rabbioso, con lo
stocco in mano corse addosso alla giovane, la quale inginocchiata e da due mastini tenuta forte gli gridava
merce; e a quella con tutta sua forza diede per mezzo il petto e passolla dall’altra parte. Il qual colpo come
la giovane ebbe ricevuto, cosi cadde boccone, sempre piagnendo e gridando; e il cavaliere, messo mano ad
un coltello, quella apri nelle reni, e fuori trattone il cuore e ogni altra cosa d’attorno, a’ due mastini il gitto,
li quali affamatissimi incontanente il mangiarono». Cfr. G. Boccaccio, Decameron, cit., pp. 912-915.

39 E utile ricordare quanto sottolineato da Margherita Lecco «un cavaliere che agisce da solo, connotato da
proprieta demoniache (il cavallo nero e avvolto dalle fiamme, la furia assassina che lo pervade, 1’ora not-
turna dell’evento, la spada sguainata), che insegue una preda fantasma, di solito una donna, ma anche un
essere fantastico, o un animale». Cfr. M. Lecco, Il motivo della Mesnie Hellequin nella letteratura medie-
vale, Dell’orso, Alessandria 2001, p. 37.

361 Itinera, N. 28, 2024



piu che per il caso di Margherita — sulla violenza della divisione fisica del corpo del fan-
tasma. Lo strazio della giovane, gli spettri che assumono corpo solo per il tempo neces-
sario a ricoprire i ruoli di cacciatore e preda, innescano un c/imax emotivo nel personag-
gio di Nastagio, il quale dapprima prova compassione e poi terrore per il macabro di cui
¢ testimone. D’altra parte, lo spettacolo orrido non solo terrorizza, ma soprattutto stimola
la saviezza del personaggio quando comprende che nell’orrore e nella paura provati vi
sono le potenzialita per trasformare lo statuto di altre possibili spettatrici al fine di soddi-
sfare i desideri erotici maschili. Della teatralita decameroniana molto si € detto, e altret-
tanto si potrebbe ancora dire*’; ci6 che mi pare comunque imprescindibile ¢ il funziona-
mento dell’esemplarita boccacciana. La vicenda della donna tormentata da Guido degli
Anastagi occorre si al protagonista a convincere tutte coloro che al banchetto finale assi-
steranno a quello spettacolo macabro a cedere al corteggiamento degli amanti, ma ¢
un’esemplarita che funziona per difetto. Fondata sull’intimidazione*!, la visione occorre
in un primo momento a Nastagio per comprendere la propria esperienza, e in un secondo
tempo svolge per le donne, le seconde spettatrici, la funzione del sogno nella sua capacita
di costituire per esse una possibile visione profetica del futuro. Tutte, infatti, potrebbero
trasformarsi in vittime potenziali di quella caccia sulla base dei comportamenti che deci-
deranno di attuare nei confronti degli uomini. La sfera delle emozioni assume un ruolo
centrale nella comprensione della novella: davanti al macabro spettacolo della donna di-
laniata, Nastagio, «avendo queste cose vedute, gran pezza stette tra pietoso e pauroso: e
dopo alquanto gli venne nella mente questa cosa dovergli molto poter valere, poi che ogni
venerdi avvenia»*2. Esiste una correlazione tra la vista, I’emozione € la comprensione del
mondo circostante. La spettacolarizzazione dello strazio ¢ uno strumento di cui Nastagio
puo servirsi non tanto per istruire per mezzo di una vicenda esemplare, ma per minacciare

tutte coloro che di quell’evento soprannaturale sono ultime spettatrici:

40 Si vedano il classico N. Borsellino, «Decameron» come teatro, in id., Rozzi e Intronati. Esperienze e
Jforme di teatro dal «Decameron» al «Candelaio», Bulzoni, Roma 1964, pp. 12-50, e il bel contributo di T.
Nocita, T. Crivelli, Teatralita del dettato, stratificazioni strutturali, plurivocita degli esiti: il Decameron
[fra testo, ipertesto e generi letterari, in M. Picone (a cura di), Autori e lettori di Boccaccio. Atti del Conve-
gno internazionale di Certaldo, Certaldo, 20-22 settembre 2001, Franco Cesati, Firenze 2002, pp. 209-233.
4! Su una lettura di genere, e in particolare per le considerazioni su Nastagio degli Onesti come architetto
di un inganno fondato sulla minaccia, cfr. R. Fleming, Happy Endings? Resisting Women and the Economy
of Love in Day Five of Boccaccio’s Decameron, in “Italica”, Lxx/1, 1993, pp. 30-45, e C. E. Baskins,
Gender Trouble in Italian Renaissance Art History: Two Case Studies, in “Studies in Iconography”, XV,
1994, pp. 1-36.

42 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 916.

Itinera, N. 28, 2024 362



Il romor disperato della cacciata giovane da tutti fu cominciato a udire. Di che maraviglian-
dosi forte ciascuno e domandando che cio fosse e niuno sappiendol dire, levatisi tutti diritti
e riguardando che cio potesse essere, video la dolente giovane e ‘I valaiere de’ cani; né guari
stesse che essi tutti furon quivi tra loro. Il romore fu fatto grande a’ cani e al cavaliere, e molti
per aiutare la giovane si fecero innanzi; ma il cavaliere, parlando loro come a Nastagio aveva
parlato, non solamente gli fece indietro tirare ma tutti gli spavento e riempié di maraviglia; e
faccendo quello che altra volta aveva fatto, quante donne v’aveva (ché ne assai che parenti
erano state e della dolente giovane e del cavaliere e che si ricordavano dell’amore e della
morte di lui) tutte cosi miseramente piangevano come se a se medesime quello avesser veduto
fare. [...] Tra gli altri che piu di spavento ebbero, fu la crudel giovane de Nastagio amata [...]
ricordandosi della crudelta da lei usata verso Nastagio; per che gia le parea fuggire dinanzi

da lui adirato e avere i mastini a’ fianchi.**

Non ¢ un caso che la scena sia impostata in una configurazione spaziale che pone il ban-
chetto, il pubblico, innanzi allo spettacolo della morte: la visio cui tutti e tutte assistono
non attua un mutamento morale nei personaggi, ma una loro trasformazione violenta do-
vuta al terrore che provano. D’altronde, la prima ragione per cui il piano di Nastagio puo
funzionare ¢ da ricercarsi nel suo essere stato spettatore, nonché primo essere umano ter-
rorizzato dalla vista della donna dilaniata. Avendo assistito per primo all’agonia della
donna, e avendo provato compassione nei suoi confronti, tramuta quella conoscenza in
un potenziale mezzo di trasformazione identitaria. Il confronto tra il mondo dei vivi e
quello dei morti rappresentato nella pineta si costruisce su una serie di corrispondenze
che connettono prima Guido a Nastagio, e poi a tutti gli uomini invitati al banchetto, poi
la fanciulla perseguitata all’amata di Nastagio e, per estensione, a tutte le altre donne.
Non solo la visio costituisce un doppio perturbante della realta, che esprime non tanto
quanto accadra, ma cio che potrebbe accadere perché gia accaduto, ma attraverso le im-
magini orride del corpo dilaniato, della caccia infernale e della spettacolarizzazione della
morte, agisce sui personaggi modificandone i desideri e le convinzioni, e dunque lo sta-
tuto.

Per concludere, la componente fondamentale delle novelle di sogno ¢ il terrore provo-
cato da cio che si vede, la consapevolezza che quanto visto sia in realta un altro modo di
intendere la propria soggettivita presente o futura. Quello che Foucault avrebbe chiamato
lo splendore dei supplizi e Roberto Giugliucci lo spettacolo della morte, non solo concorre

ad aggiungere un tassello nella relazione tra visualita e visibilita boccacciane, ma anche

“ Ivi, p. 917.

363 Itinera, N. 28, 2024



a sottolineare come 1’onirico decameroniano sia sempre un’intersezione tra vita e morte,
in cui tanto 1 vivi quanto i morti vivono, per un tempo circoscritto, lontani dalle regole
del proprio mondo. L’importanza del sogno, infatti, ¢ determinata dall’unica qualita che,
almeno superficialmente, non dovrebbe possedere: la capacita di porre in discussione lo
statuto carnale dei personaggi, pur non essendo fatto — a rigor di logica — di carne. I corpi,
allora, non sono impiegati o resi esemplari in virtu della loro integrita ma, al contrario,
della loro molteplicita e moltiplicabilita. E il sogno, in quanto linea diegetica parallela
alla narrazione, rimoltiplica persino i casi della fortuna, che sono anticipati, svelati o cri-
stallizzati ciclicamente in un macabro ritmo persecutorio. In ciascuna delle occasioni ¢ il
momento in cui un personaggio diventa qualcun altro, un’interruzione e un’occasione di
profonda trasformazione nelle scelte e nei ruoli che il sognante (o 1’osservante) compie
nell’arco della sua vita narrativa. Allo stesso modo, le modalita attraverso cui I’onirico ¢
messo in scena permettono il deflagrare delle ontologie dei personaggi, che nei sogni sono
“travestiti”, mutano cio¢ — almeno metaforicamente — da umani ad animali, da vivi a
morti, da integri a disintegrati. I corpi si fanno oggetto su cui tracciare i segni, e le mes-
sinscene macabre che i vedono protagonisti prima come oggetti prefigurati e poi come
soggetti dilaniati si pongono al centro delle novelle che fanno dell’orrore se non la com-

ponente fondamentale, almeno un tono cruciale per la loro costruzione e decostruzione.

Itinera, N. 28, 2024 364



