
Deconstructing Identities 
Oneiric Horror in Boccaccio’s Decameron 

 

 

Giacomo Di Muccio 

giacomo.dimuccio@uniroma1.it 

 

 

The literary criticism has long been concerned with highlighting the importance of dreams 
in medieval literature, particularly in Boccaccio’s Decameron. However, the degree of 
horror that characterizes these dreams remains a relatively unexplored topic, often 
touched upon but rarely central in the contributions that have offered excellent interpre-
tations of the dream narratives in Boccaccio’s text. Dissecting bodies, dividing and nar-
rating them through disgusting and horrifying descriptions or circumstances is often a 
way to communicate the instability of the subject, to multiply it, and to render its identity 
mutable and changeable. Thus, this paper aims to investigate the ways in which horror in 
Boccaccio’s Decameron contributes to reforming subjectivities and (de)constructing the 
status of the characters. Attention will be paid to the stories where the narration of dis-
turbing bodies intersects with the themes of dreams and visions. This perspective, which 
is always visual and situated in an otherworldly dimension, allows the characters to take 
on appearances far removed from an ideal image of an intact and healthy body. In fact, 
the bodies appear crucial in their destroyed carnality in a world – the dream world – that 
paradoxically is not populated by flesh. However, they serve as witnesses or warnings, 
bearers of truth, the more their appearance and flesh have been marred by torment. This 
paper intends to reflect on these topics. 
 
Keywords: Decameron, Dreams, Horror, Body Studies, Performativity 



Itinera, N. 28, 2024 352 

Decostruire le identità nei sogni 
L’orrore onirico nel Decameron di Boccaccio 

 

 

Giacomo Di Muccio 

giacomo.dimuccio@uniroma1.it 

 

 

La funzione letteraria, le implicazioni narrative e metanarrative dell’onirico coinvolgono 

un elevato numero di questioni, ciascuna parte di un mosaico complesso, la cui immagine 

intera si compone di trattati classici, indicazioni dottrinali e teologiche, testi agiografici e 

narrativi, ciascuno volto alla rappresentazione, all’indagine e al tentativo di comprendere 

un tema che fino a noi – si pensi al più banale e autoevidente degli esempi: Freud – ha 

costituito e costituisce l’oggetto di ricerche, tanto all’interno quanto all’esterno del campo 

della critica letteraria.  

L’argomento era già stato oggetto d’indagine di Aristotele, che nei Parva Naturalia si 

era interrogato sull’origine del sonno e delle immagini che appaiono ai dormienti1. Non 

è questo il luogo per ripercorrere tutte le numerose e complesse tappe che hanno condotto 

alla composita immagine dell’onirico che Boccaccio doveva avere presente e, invero, sa-

rebbe operazione ricapitolativa piuttosto oziosa dato il gran numero di ottimi lavori che 

all’argomento sono stati dedicati2. Nel fornire almeno una sola coordinata, nota ma ne-

cessaria, per concorde esegesi Macrobio rappresenta un autore centrale per la concezione 

 
1 Il riferimento è alle sezioni: Il sonno e la veglia, I sogni e La divinazione del sonno. L’edizione di riferi-
mento è Aristotele, L’anima e il corpo. Parva Naturalia, a cura di A. L. Carbone, Bompiani, Milano 2002, 
pp. 152-209. 
2 Per una prospettiva sul sogno nel Medioevo e sulla sua funzione si vedano almeno i classici V. Branca, S. 
Resnik, C. Ossola, I linguaggi del sogno, Sansoni, Firenze 1984; T. Gregory (a cura di), I sogni nel Me-
dioevo. Seminario Internazionale (Roma, 2-4 ottobre 1983), Edizioni dell’Ateneo, Roma 1985; S. F. Kru-
ger, Dreaming in the Middle Ages, Cambridge University Press, Cambridge 1992. Per una prospettiva ge-
nerale sull’onirico nel Decameron, cfr. E. Menetti, Il Decameron fantastico, CLUEB, Bologna 1994, in par-
ticolare pp. 97-136; M. Balestrero, L’immaginario del sogno nel Decameron, Aracne, Roma 2009; V. Baldi, 
L’immaginario onirico nella cultura medioevale e nel «Decameron», in “Studi sul Boccaccio”, XXXVIII, 
2010, pp. 29-56; M. Montesano, «Una notte dormendo parve in sogno vedere...». Sogni e visioni nelle 
novelle del Decameron, in “Mediterranea. Ricerche storiche”, XVII, 2011, pp. 569-584; V. Cappozzo, Il 
Decameron e il Libro dei sogni di Daniele nel Cod. Vaticano Rossiano 947, in “Studi sul Boccaccio”, XLII, 
2014, pp. 163-178; V. Cappozzo, Delle verità dimostrate da’ sogni: Boccaccio e l'oniromanzia medievale, 
in F. Ciabattoni, E. Filosa, K. Olson (a cura di), Boccaccio 1313-2013, Longo, Ravenna 2015, pp. 203-211; 



Itinera, N. 28, 2024 353 

boccacciana dell’onirico. Dai Commentarii in Somnium Scipionis il Certaldese recupera 

principalmente le categorie in cui i sogni sarebbero divisibili, così come è dimostrato 

dalla sezione delle Genalogiae deorum gentilium dedicata a Sonno3. Affermato che il 

sonno «secundum quosdam est intimi ignis cohertio et per membra mollita et labore re-

laxata diffusa quies»4, nascerebbe cioè da un eccesso di calore corporeo, l’autore cita 

esplicitamente Macrobio e le sue categorie oniriche: «Nunc autem de assistentibus vi-

deamus, que somnia sunt multiplicium specierum, ex quibus quinque tantum super Som-

nio Scipionis ostendit Macrobius»5. Nelle Genealogie Boccaccio riporta più o meno fe-

delmente – in verità in una versione direi semplificata – le cinque categorie macrobiane 

di sogni: phantasma (di cui fanno parte anche gli incubi), insomnium, somnium, visio e 

oraculum6.  
L’interesse per l’onirico nell’esegesi di alcuni luoghi decameroniani appare ancor più 

produttivo a voler considerare che a fronte di un quadro culturale in cui le questioni in-

torno allo studio del sogno erano pervase da problemi di natura prevalentemente metafi-

sica, come notato da Elisabetta Menetti Boccaccio trasla il discorso su un piano più ter-

reno7. Ciò, naturalmente, non comporta un depotenziamento del dispositivo onirico, né 

una rinuncia alla sua più importante qualità di anticipare avvenimenti futuri agli ignari 

dormienti; al contrario, il mondo dell’allucinazione, delle visioni reali e irreali insieme, 

assumono un’importanza straordinaria perché si radicano nelle vicende quotidiane, e ve-

dremo corporee, dei personaggi. Il mio intervento intende soffermarsi su tale aspetto e su 

 
T. Artico, Per una grammatica del sogno nel «Decameron». Forme e strutture delle novelle a tema onirico, 
in “Italianistica Debreceniensis”, XXIV, 2018, pp. 96-109. 
3 G. Boccaccio, Genealogie deorum gentilium, a cura di V. Zaccaria, in id., Tutte le opere di Giovanni 
Boccaccio, a cura di V. Branca, vol. VII-VIII, Mondadori, Milano 1998, pp. 163-171. 
4 Ivi, p. 162. 
5 Ivi, p. 164. 
6 «Harum prima vocatur phantasma, que numquam se mortalibus miscet nisi lente, dum se incipit somnus 
immictere, existibantibus nobis adhuc vigilare, affertque hec horribiles visu formas, et ut lurimum a natura 
specie et magnitudine discrepantes, certamen noxium, aut mirabile gaudium, tempestates validas ventosque 
sonoros et huiusmodi. Huius in genere dicit Macrobius esse etiam emactes seu ephyactes vel ephialtes, 
quem communis persuasion existimat quiescentes invader et suo pondere pressos sentienteque gravare. […] 
Secunda insomnium nuncupatur a premeditation causatum […] Et sic tamquam ex premeditation prove-
niens videtur esse insomnium. Verum quoniam ex affection procedunt, una cum somno in auras evanescunt 
[…] Sominum species tercia appellatur, per quod placet Macrobio certa somniari, sub velamine. […] Quarta 
vero species visio nominatur, nullas pre se ferens ambages, quin imo quod futurum est liquida patefactione 
demonstrat […] Quinta et ultima somniorum species oraculum veteres vocavere, quo Macrobius esse vult, 
dum sopti parentes maioresque nostros, gravem hominem aut pontificem, seu ipsum deum, aliqua dicentem 
seu premonentem nos cernimus». G. Boccaccio, Genealogie deorum gentilium, cit., pp. 164-168. 
7 E. Menetti, Il Decameron fantastico, cit., p. 99. 



Itinera, N. 28, 2024 354 

quella che mi sembra una ricorrente tendenza boccacciana a rappresentare l’onirico attra-

verso l’utilizzo di immagini e atmosfere macabri, in cui i corpi dei personaggi assumono 

importanza proporzionalmente al grado di violenza che subiscono e che orridamente li 

modifica e li distrugge. Tale peculiarità dei sogni era già stata notata almeno da Valentino 

Baldi, il quale nota come siano «costruiti con numerose immagini perturbanti e sembrano 

spesso proiettati in un orizzonte disforico e funebre»8.  

Dal momento che – e ciò sarà evidenziato nel corso dell’intervento –  nel Decameron 

«ciò che si vede convince gli ostinati meglio di ciò che si ascolta»9, nel caso dell’onirico 

tale dato assume un’importanza straordinaria. A comporre l’immagine onirica non è un 

vago sentore di pericolo, né un mero accenno alla morte, ma la sua più evidente spettaco-

larizzazione10 messa in scena dai corpi, onirici e non, dilaniati, orrendamente mutilati o 

marchiati da eventi prefigurati o rivelati nello spazio-tempo onirico11: ciò che si vede 

possiede la capacità di modificare i soggetti anche in virtù del sentimento che in essi 

l’immagine è in grado di provocare12.  Una particolare attenzione alle potenzialità dell’or-

rore, dopotutto, era già stata esplicitata dal Certaldese nell’Introduzione alla Prima gior-

nata quando alla terribile descrizione della peste cui i lettori e le lettrici avrebbero assistito 

col proseguo della lettura, l’«orrido cominciamento», era contrapposta e contemporanea-

mente preannunciata una piacevolezza successiva che sarebbe stata ancora maggiore pro-

prio in virtù del tono che l’aveva preceduta13. Allo stesso modo, in un’opera certo suc-

cessiva come il Corbaccio, la guida esplicita a sua volta la necessità e le possibilità offerte 

 
8 V. Baldi, L’immaginario onirico nella cultura medioevale e nel «Decameron», cit., p. 56. Una simile 
considerazione è rintracciabile anche in F. P. Botti, A proposito del sogno di Talano («Decameron», IX 7), 
in “Intersezioni”, XXXII/2, 2012, pp. 173-187. 
9 F. Bausi, Leggere il Decameron, il Mulino, Bologna 2017, p. 163. 
10 Si ricordi che tale gusto per il macabro, legato all’esposizione della morte, alla sua spettacolarizzazione, 
era perfettamente inserito nell’estetica medievale. Tra i contributi sull’argomento rimane ancora imprescin-
dibile R. Gigliucci, Lo spettacolo della morte. Estetica e ideologia del macabro nella letteratura medievale, 
De Rubeis, Roma 1994. 
11 Il riferimento è al bel contributo di T. Artico, Per una grammatica del sogno nel «Decameron». Forme 
e strutture delle novelle a tema onirico, cit., p. 101. 
12 La questione fa eco a quella più complessa che mutuiamo dalle considerazioni sul disgusto di Serena 
Feloj: in ambito onirico l’orrore costituisce tanto un limite – quando chi vi assiste non è in grado di com-
prendere il significato ad esso sotteso – quanto, per chi se ne avvede, uno strumento di comprensione e 
cambiamento. S. Feloj, Estetica del disgusto. Mendelssohn, Kant e i limiti della rappresentazione, Carocci, 
Roma 2017, p. 146.  
13 «Ma non voglio per ciò che questo di più avanti leggere vi spaventi, quasi sempre tra’ sospiri e tralle 
lagrime leggendo dobbiate trapassare. Questo orrido cominciamento vi fia non altramenti che a’ cammi-
nanti una montagna aspra e erta, presso alla quale un bellissimo piano e dilettevole sia reposto, il quale 
tanto più viene lor piacevole quanto maggiore è stata del salire e dello smontare la gravezza». Le citazioni 
d’ora in avanti saranno tratte dall’edizione G. Boccaccio, Decameron, a cura di A. Quondam, M. Fiorilla, 
G. Alfano, BUR-Rizzoli, Milano 2013.  



Itinera, N. 28, 2024 355 

dall’orrore: «Dèi adunque sapere né ogni infermità né ogni infermo potere essere sempre 

dal discreto medico con odoriferi unguenti medicato; per ciò che assai sono e di quelli e 

di quelle che nol patiscono e che richeggiono cose fetide, se a salute si vorranno condu-

cere»14. 

Circoscrivendo ora il discorso al solo campo dell’onirico, i corpi che popolano i sogni 

pertengono ad una dimensione differente da quella terrena, e tuttavia i fantasmi sembrano 

possedere comunque qualità corporee, oltreché di essere in grado, talvolta, persino di par-

lare – ulteriore elemento emblematico della loro corporeità – e dunque di influire anche 

attivamente sulle sorti di chi dorme e di chi col dormiente comunica o si relaziona. In 

virtù di tale caratteristica, il presente contributo intende evidenziare e indagare la rela-

zione tra onirico e corporeo in alcuni luoghi decameroniani. Durante le apparizioni, nella 

pur inconsistenza, dominano lo statuto e i comportamenti dei corpi, e le convinzioni di 

chi con i fantasmi instaura relazioni trans-reali, segnate dalla capacità dell’oltretomba o 

dell’oltre-mondo di poter ancora agire per guidare i vivi nel compimento di un’azione o, 

al contrario, tentare di impedire che certi eventi, spesso catastrofici, si verifichino15. 

 

1. Macabri disvelamenti 

Tra le ricorrenze dell’onirico nel Decameron c’è sicuramente la vicenda di Lisabetta da 

Messina. Non è certo necessario ripercorrere la trama di una delle più note vicende della 

letteratura italiana; tuttavia, mi pare interessante richiamare alcuni elementi del sogno, 

limitatamente alle modalità in cui Lorenzo è inserito e agisce nella novella: 
Avvenne una notte che, avendo costei molto pianto Lorenzo che non tornava, ed essendosi 

alla fine piagnendo addormentata, Lorenzo l’apparve nel sonno, pallido e tutto rabbuffato e 

con panni tutti stracciati e fracidi indosso, e parvele che egli dicesse: […] l’ultimo dì che tu 

mi vedesti i tuoi fratelli m’uccisono. E disegnatole il luogo dove sotterrato l’aveano, le disse 

che più nol chiamasse né l’aspettasse, e disparve. 16 

Il personaggio, per riprendere le parole di uno dei più classici testi dedicati alla novella, 

è narrativamente moltiplicato17, appaiono cioè almeno tre versioni del suo corpo: vivo, in 

 
14 G. Boccaccio, Corbaccio, a cura di G. Padoan, in id., Tutte le opere, vol. V.II, Mondadori,  Milano 1994, 
p. 491. 
15 Su tale funzione dei sogni e, più in generale, sul legame tra fantasmi e mondo onirico si veda in particolare 
J.-C. Schmitt, Sognare i morti, in id., Spiriti e fantasmi nella società medievale, Laterza, Roma-Bari 1995, 
pp. 49-79.  
16 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 750. 
17 M. Lavagnetto (a cura di), Il testo moltiplicato, Pratiche, Parma 1984.  



Itinera, N. 28, 2024 356 

relazione al servizio che offre ai fratelli di Lisabetta cui «tutti i lor fatti guidava e fa-

ceva»18, fantasma «rabbuffato» e, infine, cadavere «in niuna cosa ancora guasto né cor-

rotto»19. Se la critica ha già notato che la mancata decomposizione del corpo potrebbe – 

e, invero, mi sembra piuttosto credibile – essere un esplicito riferimento ad una delle 

qualità della santità20, è pur vero che la sua figura fantasmatica, in uno sviluppo biologico 

e lineare del corpo del personaggio, prima vivo e poi morto, non potrebbe trovare posto 

razionale. Nonostante ciò, l’immagine corrotta di Lorenzo si ha nel sogno in cui compare 

a Lisabetta, unico luogo in cui prende parola per spiegare alla giovane quanto accaduto21. 

Ci si soffermi, ora, sull’aggettivo rabbuffato: come riportato anche dal TLIO, il suo signi-

ficato è sempre legato ad una condizione disordinata del corpo; tuttavia, nella novella è 

impiegato per un personaggio che del corpo ormai è privo e che appare in sogno a Lisa-

betta affinché possa ritrovarlo. Tutte le caratteristiche fisiche di Lorenzo, d’altronde, ap-

paiono complementari alle sue parole: da una parte le informazioni esplicite su chi siano 

i colpevoli e dove ritrovare i suoi resti, dall’altra quelle implicite su come il delitto sia 

avvenuto e sul tipo di violenza esercitata nei suoi confronti dai fratelli di Lisabetta, ancora 

impressa sull’ossimorico corpo onirico della vittima che è statico in terra perché il suo 

cadavere non riporta i segni della decomposizione, ma mutevole in sogno perché quella 

consunzione fisica è invece esplicitata nella descrizione del suo fantasma che comunica 

con Lisabetta.   

Una simile capacità moltiplicativa del sogno, accompagnata da un importante legame 

col corpo e con la carne, ricorre anche in IV.6 e IX.7. Nella prima novella, come è noto, 

compaiono due eventi onirici22: la visio di Andreuola, che sogna l’amato dilaniato e por-

 
18 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 748. 
19 Ivi, p. 750. 
20 L’interpretazione era già stata proposta in E. Sanguineti, La visione di Lisabetta, in E. Sanguineti, Gaz-
zettini, Editori Riuniti, Roma 1993, pp. 317-21. Ulteriori contributi ne hanno sottolineato la possibile vali-
dità. Si vedano, ad esempio, M. Picone, La novella di Lisabetta da Messina, in “Per leggere”, X/19, 2010, 
pp. 37-52, e il più recente M. Di Franco, Sensi «criptati» di una novella esemplare (Decameron IV, 5), in 
“Revista De La Sociedad Española De Italianistas”, XVI, 2023, 21-38.  
21 Sull’argomento è ancora imprescindibile C. Segre, I silenzi di Lisabetta, i silenzi di Boccaccio, in M. 
Lavagnetto (a cura di), Il testo moltiplicato. Lettura di una novella del «Decameron», cit., pp. 75-85. 
22 Oltre ai contributi già citati, analisi dell’onirico nella novella sono offerte da B. Jones, Dreams and Ideo-
logy: Dec. IV 6, in “Studi sul Boccaccio”, X, 1977-78, pp. 149-161. S. Carrai, Il sogno di Gabriotto (Deca-
meron IV, 6), in AA.VV., Studi di lingua e letteratura italiana in onore di Giuseppe Velli, Cisalpino, Milano 
2000, pp. 179-185; G. Cingolani, «Una cosa oscura e terribile»: Boccaccio, Decameron, IV, 6, in id., M. 
Riccini (a cura di), Sogno e racconto: archetipi e funzioni. Atti del convegno di Macerata (7-9 maggio 



Itinera, N. 28, 2024 357 

tato nel sottosuolo da una forza misteriosa e terribile, e il somnium raccontato da Ga-

briotto, identico per contenuto a quello di sua moglie, ma differente nella sua manifesta-

zione23. I due sogni di Andreuola e Gabriotto, infatti, differiscono in primo luogo per una 

caratteristica diegetica: mentre la novella riporta direttamente quanto visto dalla donna, 

chi legge conosce il contenuto del sogno di Gabriotto solo attraverso il racconto che ne 

fa il personaggio. Quanto l’uomo racconta di aver visto è un mondo allegorico che pone 

al centro della narrazione l’immagine trasfigurata della donna divenuta “cavriuola” e 

dell’unione matrimoniale esplicata attraverso i lacci d’oro che lo connettono all’ani-

male24; quello di Andreuola è una figurazione più esplicita. Si pongano ora a confronto i 

due passi: 
Avvenne che una giovane una notte dormendo parve in sogno vedere sé essere nel suo giar-

dino con Gabriotto e lui con grandissimo piacer di ciascuno tener nelle sue braccia; e mentre 

che così dimoravan, le pareva vedere del corpo di lui uscire una cosa oscura e terribile, la 

forma della quale essa non poteva conoscere, e parevale che questa cosa prendesse Gabriotto 

e malgrado di lei con maravigliosa forza gliele strappasse di braccio e con esso ricoverasse 

sotterra, né mai più riveder potesse né l’un né l’altro.25 

A me pareva essere in una bella e dilettevole selva e in quella andar cacciando e aver presa 

una cavriuola […] e in brieve spazio divenisse sì mia dimestica, che punto da me non si 

partiva. […] le mi pareva nella gola aver messo un collar d’oro, e quella con una catena d’oro 

tener con le mani. E appresso questo mi pareva che, riposandosi questa cavriuola una volta 

tenendomi il capo in seno, uscisse non so di che parte una veltra nera come carbone, affamata 

e spaventevole molto nell’apparenza, e verso me se ne venisse, alla quale nessuna resistenza 

mi parea fare; per che egli mi pareva che ella mi mettesse il muso in seno nel sinistro lato e 

quello tanto rodesse, che al cuor perveniva, il quale pareva che ella mi strappasse per portar-

selo via.26 

La prima qualità dei due sogni riguarda il raddoppiamento della dimensione matrimoniale 

e di quella carnale, appunto, specularmente messa in scena dall’immagine del contatto tra 

 
2002), Le Monnier, Firenze 2003, pp. 70-83. A. Piacentini, La novella bresciana del Decameron, in “Studi 
sul Boccaccio”, XLII, 2014, pp. 93-141. 
23 Gabriotto sogna di morire a causa di una «veltra nera come carbone, affamata e spaventevole molto 
nell’apparenza» che gli pone il muso «nel sinistro lato», mordendolo fino a strappargli il cuore dal petto. 
G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 757. 
24 Su tale immagine e sul suo valore simbolico si vedano L. Orecchini, Decameron 6, 4. Segmenti folklorici 
in una novella di Giovanni Boccaccio, in “Studi Urbinati”, LXVIII, 1998, pp. 250-262 e S. Pezzè, Due cerve 
per due sogni boccacciani: il simbolo cervino tra Filocolo e Decameron, in M. Fadini, M. Largaiolli, C. 
Russo (a cura di), «La cetra sua gli porse...». Studi offerti ad Andrea Comboni dagli allievi, Università 
degli Studi di Trento, Trento 2018, pp. 1-22. 
25 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 755.  
26 Ivi, pp. 756-757. 



Itinera, N. 28, 2024 358 

i due, presente in entrambi i passi. Ulteriore punto di contatto è la descrizione lugubre 

della morte di Gabriotto: preso da una forza «oscura e terribile» che esce dal suo corpo 

per trascinarlo nel sottosuolo secondo Andreuola, e attaccato da una «veltra nera come il 

carbone» che gli strappa a morsi il cuore dal petto secondo lo stesso sventurato, in cia-

scuno dei due casi il corpo del giovane è orribilmente dilaniato da un ente esterno – una 

forza informe o una bestia feroce – contro cui egli non può opporre resistenza: per il 

personaggio femminile l’entità macabra, senza forma, è dotata di forza «maravigliosa», 

mentre il giovane appare immobile – «nessuna resistenza mi parea fare» – dinnanzi alla 

fiera che si avvicina per ucciderlo. Ma la carnalità della visione si mostra anche nelle 

conseguenze che ha sul corpo dei sognanti, e in particolare su quello del giovane al mo-

mento del risveglio. Se Andreuola dà credito al sogno e tenta, spaventata, di evitare che 

quanto osservato si verifichi – rientra, come Lisabetta, nella categoria umana di chi è 

sufficientemente assennato da comprendere quali sogni siano prefigurazioni del futuro27 

–, Gabriotto ride persino di sé stesso, imputando quanto visto al «soperchio di cibo o 

mancamento di quello»28, finendo per scambiare il somnium per insomnium. Entrambi i 

personaggi sono accomunati da un risveglio segnato dal dolore, che è emotivo per la 

prima e corporeo per il secondo. Leggendo il testo, infatti, Andreuola «assai dolore e 

inestimabile sentiva, e per quello si destò» e, dopo aver compreso la natura onirica di 

quanto visto, «l’entrò del sogno veduto paura»29 mentre Gabriotto, di converso, al termine 

del suo sogno, alla vista cioè della fiera intenta a strappargli il cuore, riferisce: «Di che io 

sentiva sì fatto dolore, che il mio sonno si ruppe, e desto con la mano subitamente corsi a 

cercarmi il lato se niente v’avessi»30. Per un momento, durante il risveglio, Gabriotto 

sovrappone la realtà al sogno, il suo corpo reale a quello onirico, cercando su di sé i segni 

di quanto visto e vissuto durante la notte, incapace di comprendere – al contrario di An-

dreuola – ciò che si potrebbe definire il necessario lasso di tempo che intercorre tra i 

moniti onirici e gli eventi reali che questi tentano di prefigurare. La giovane comprende 

che ciò che ha visto non è ancora avvenuto, ma potrebbe avvenire, mentre Gabriotto è 

tutto volto al presente, persino divertito dalla preoccupazione, dal dolore fisico provato, 

 
27 Si ricordi che la questione è sollevata proprio da Panfilo nell’introduzione alla novella IV.6. Un interes-
sante lavoro sull’argomento è S. Marchesi, Dire la verità dei sogni: la teoria di Panfilo in Decameron IV.6, 
in “Italica”, LXXXI/2, 2004, pp. 170-183. 
28 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 756. 
29 Ivi, p. 755. 
30 Ivi, p. 757. 



Itinera, N. 28, 2024 359 

insufficiente per la comprensione del messaggio. D’altronde è la mancanza di segni fisici 

al risveglio che spinge Gabriotto a non credere in quanto sognato. La componente maca-

bra è strettamente legata alla questione della verità e della credibilità di ciò che si vede. 

La mancanza di ferite, infatti, è il motore primo della derisione; si potrebbe suggerire che 

mentre Lorenzo è credibile in quanto portatore di verità agli occhi di Lisabetta anche 

perché l’orrida condizione del suo aspetto fisico gli è testimone, il corpo del marito di 

Andreuola è portatore di menzogna perché su di esso quel grado di orrore ancora manca. 

Una simile ferocia Boccaccio la dimostra nel trattamento del personaggio di Marghe-

rita in IX.7. Non tra le novelle più celebri del Decameron, quella di Talano d’Imole è 

comunque cruciale per la comprensione del discorso sulla relazione tra il sogno e il ma-

cabro. Assieme a poche altre, presenta una descrizione assai violenta del corpo femminile, 

distrutto, orrendamente dilaniato. Come nella novella precedente, l’assalto a Margherita 

è esplicitato narrativamente due volte, la prima sottoforma di sogno, poi di evento che 

realizza la prefigurazione:  
Dormendo egli [Talano], gli parve in sogno vedere la donna sua andare per un bosco assai 

bello, il quale essi non guari lontano alla lor casa avevano; e mentre così and la vedeva, gli 

parve che d’una parte del bosco uscisse un grande e fiero lupo, il quale prestamente s’avven-

tava alla fola di costei e tiravala in terra e lei gridante aiuto si sforzava di tirar via; e poi di 

nocca uscitagli, tutta la gola e ‘l viso pareva l’avesse guasto.31  

E mentre in questa guista stava senza alcun sospetto di lupo, e ecco vicino a lei uscir d’una 

macchia folta un lupo grande e terribile […] il lupo le si fu avventato alla gola, e presala forte 

la cominciò a portar via come se stata fosse un piccolo agnelletto. Essa non poteva gridare, 

sì aveva la gola stretta, né in altra maniera aiutarsi.32  

Ai fini della comprensione del macabro, mi sembra rilevante sottolineare come Marghe-

rita, a suo marito che tenta di avvertirla del pericolo imminente, risponde «chi mal ti vuol, 

mal ti sogna»33. Ci si soffermi sulle ragioni che conducono i corpi dei personaggi ad un 

esito lugubre: mentre il marito di Andreuola vedeva nel mondo onirico un riflesso dello 

stato del corpo in veglia, ritenendo il suo sogno frutto dell’eccesso di cibo, la moglie di 

Talano interpreta – malamente – quanto visto da suo marito come espressione della sfera 

emotiva e del desiderio. La sprovvedutezza dimostrata da Gabriotto e Margherita – che 

si ricordi è causa quasi di un’esemplare spettacolarizzazione della loro morte dovuta 

 
31 Ivi, p. 1436. 
32 Ivi, p. 1437. 
33 Ivi, p. 1436. 



Itinera, N. 28, 2024 360 

all’azione di forze meravigliose, orride e assalti violenti e sanguinari – si riflette nell’in-

capacità di prestare fede in ciò che vedono, ma anche nell’errato collegamento operato 

tra il sogno e la causa che l’avrebbe provocato: la convinzione che la visione sia determi-

nata da una cattiva alimentazione nel primo caso, quella che Talano voglia celare a sua 

moglie i propri incontri extraconiugali nell’altro. Il lupo che sfigura il corpo di Marghe-

rita, descritta in fase incipitaria come «bella tra tutte le altre […] ma sopra ogni altra 

bizzarra, spiacevole e ritrosa»34 assurge così alla funzione di emendare lo squilibrio tra 

statuto fisico e morale del personaggio, permette cioè che su di essa troneggi la legge 

della kalokagathia: «dopo lungo studio da’ medici fu guerita, ma non sì che tutta la gola 

e una parte del viso non avesse per sì fatta maniera guasta, che, dove prima era bella, non 

paresse poi sempre sozzissima e contraffatta»35. Come in un contrappasso dantesco essa 

deve espiare la colpa del suo temperamento. E così, l’insipienza diventa un tratto del 

corpo, un segno che (tra)sfigura definitivamente chi ne è portatore. Non è un caso, forse, 

che anche Margherita sia protagonista di una metamorfosi metaforica, quella descritta 

dalla similitudine della sua condizione con quella di un «piccolo agnelletto». E la capacità 

metamorfica del sogno permette a Lorenzo di tramutarsi metaforicamente in una pianta 

di basilico, a Margherita di diventare un agnello e fisicamente la vittima dei lupi, ad An-

dreuola di essere una “cavriuola” legata oniricamente a suo marito, entrambe vittime di 

una caccia in cui l’erotico e l’infernale si mescolano.  

 Ci si soffermi, poi, sulla qualità degli spazi evocati nei sogni e sul loro possibile le-

game con la trasformazione di cui si è tentato di dar conto sino a questo momento. In 

particolare, mi sembra significativo che tanto la vicenda di Gabriotto quanto quella di 

Margherita – e così sarà anche per quella di Nastagio – siano ambientate o rievochino 

l’ambiente naturale del giardino o della selva, spazio letterario legato tradizionalmente 

all’avventura e, dunque, alla trasformazione identitaria dei personaggi che la percor-

rono36. Lo spazio della selva è il più utile ad introdurre la vicenda della giovane anima 

tormentata da Guido degli Anastagi in V.8.  

 

2. La caccia e i riflessi. O della ricorsività dello strazio. 

 
34 Ivi, p. 1435. 
35 Ivi, p. 1438. 
36 Sull’immagine del bosco si veda G. Baffetti, Foresta, in G. M. Anselmi, G. Ruozzi (a cura di), Luoghi 
della Letteratura Italiana, Mondadori, Milano 2003, pp. 201-212. 



Itinera, N. 28, 2024 361 

La vicenda dell’ottava novella della Quinta Giornata è nota. Nastagio, amante cortese che 

soffre per amore, non ricambiato dalla figlia di Paolo Traversarsi e desiderando di morire 

viene convinto dai suoi amici a spostarsi temporaneamente fuori da Ravenna per attenuare 

la sua sofferenza37. Trascorso sufficiente tempo, quando sembra ormai aver trovato refri-

gerio dal dolore, col sopraggiungere della Primavera – e dunque durante il tempo in cui 

in natura l’amore torna a pungere ciascuno – il fuoco che lo tormenta si riattiva e con esso 

il suo proposito suicidario. Accade che, avvicinatosi alla Pineta di Classe egli sente, in un 

primo momento in absentia, rumori che lo inducono ad avvicinarsi sino a vedere l’orrenda 

caccia infernale che si sta svolgendo nella pineta ai danni di una giovane donna, cacciata 

da un cavaliere e dai suoi mastini38. 

Come già ampiamente rilevato dalla critica, lo spettacolo della morte cui assiste Na-

stagio è una vera e propria Mesnie Hellequin, una caccia infernale in cui Guido tormenta 

una giovane, rea di aver rifiutato l’amore del cavaliere in vita e di averlo condotto al 

suicidio. La condanna della donna è ciclica: ogni venerdì, nello stesso momento e nello 

stesso luogo viene inseguita dai cani, assaltata e ferita mentre chiede pietà, prima ancora 

di essere trapassata dalla lancia del cavaliere e di sentirsi il cuore strappato e lanciato in 

pasto ai due «mastini»39. L’immagine della caccia, tanto figurativa da divenire anche il 

soggetto di una tra le opere più note di Botticelli, si produce attorno alla spettacolarizza-

zione del tormento. Boccaccio indugia nei particolari macabri, si sofferma – forse ancor 

 
37 Si ricordi che la questione era stata sollevata da Boccaccio già in fase proemiale, in cui all’io narrante 
«essendo acceso stato d’altissimo e nobile amore […] di grandissima fatica a sofferire […] tanto rifrigerio 
già mi porsero i piacevoli ragionamenti d’alcuno amico e le laudevoli consolazioni […] per quelle essere 
avenuto che io non sia morto». Cfr. G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 128.  
38 «Vide venire per un boschetto assai folto d’albuscelli e di pruni, correndo verso il luogo dove egli era, 
una bellissima giovane ignuda, scapigliata e tutta graffiata dalle frasche e dà pruni, piagnendo e gridando 
forte mercè; e oltre a questo le vide a’ fianchi due grandi e fieri mastini, li quali duramente appresso cor-
rendole, spesse volte crudelmente dove la giugnevano la mordevano, e dietro a lei vide venire sopra un 
corsiere nero un cavalier bruno, forte nel viso crucciato, con uno stocco in mano, lei di morte con parole 
spaventevoli e villane minacciando. […] Il quale, finito il suo ragionare, a guisa d’un cane rabbioso, con lo 
stocco in mano corse addosso alla giovane, la quale inginocchiata e dà due mastini tenuta forte gli gridava 
mercè; e a quella con tutta sua forza diede per mezzo il petto e passolla dall’altra parte. Il qual colpo come 
la giovane ebbe ricevuto, così cadde boccone, sempre piagnendo e gridando; e il cavaliere, messo mano ad 
un coltello, quella aprì nelle reni, e fuori trattone il cuore e ogni altra cosa d’attorno, a’ due mastini il gittò, 
li quali affamatissimi incontanente il mangiarono». Cfr. G. Boccaccio, Decameron, cit., pp. 912-915. 
39 È utile ricordare quanto sottolineato da Margherita Lecco «un cavaliere che agisce da solo, connotato da 
proprietà demoniache (il cavallo nero e avvolto dalle fiamme, la furia assassina che lo pervade, l’ora not-
turna dell’evento, la spada sguainata), che insegue una preda fantasma, di solito una donna, ma anche un 
essere fantastico, o un animale». Cfr. M. Lecco, Il motivo della Mesnie Hellequin nella letteratura medie-
vale, Dell’orso, Alessandria 2001, p. 37. 



Itinera, N. 28, 2024 362 

più che per il caso di Margherita – sulla violenza della divisione fisica del corpo del fan-

tasma. Lo strazio della giovane, gli spettri che assumono corpo solo per il tempo neces-

sario a ricoprire i ruoli di cacciatore e preda, innescano un climax emotivo nel personag-

gio di Nastagio, il quale dapprima prova compassione e poi terrore per il macabro di cui 

è testimone. D’altra parte, lo spettacolo orrido non solo terrorizza, ma soprattutto stimola 

la saviezza del personaggio quando comprende che nell’orrore e nella paura provati vi 

sono le potenzialità per trasformare lo statuto di altre possibili spettatrici al fine di soddi-

sfare i desideri erotici maschili. Della teatralità decameroniana molto si è detto, e altret-

tanto si potrebbe ancora dire40; ciò che mi pare comunque imprescindibile è il funziona-

mento dell’esemplarità boccacciana. La vicenda della donna tormentata da Guido degli 

Anastagi occorre sì al protagonista a convincere tutte coloro che al banchetto finale assi-

steranno a quello spettacolo macabro a cedere al corteggiamento degli amanti, ma è 

un’esemplarità che funziona per difetto. Fondata sull’intimidazione41, la visione occorre 

in un primo momento a Nastagio per comprendere la propria esperienza, e in un secondo 

tempo svolge per le donne, le seconde spettatrici, la funzione del sogno nella sua capacità 

di costituire per esse una possibile visione profetica del futuro. Tutte, infatti, potrebbero 

trasformarsi in vittime potenziali di quella caccia sulla base dei comportamenti che deci-

deranno di attuare nei confronti degli uomini. La sfera delle emozioni assume un ruolo 

centrale nella comprensione della novella: davanti al macabro spettacolo della donna di-

laniata, Nastagio, «avendo queste cose vedute, gran pezza stette tra pietoso e pauroso: e 

dopo alquanto gli venne nella mente questa cosa dovergli molto poter valere, poi che ogni 

venerdì avvenia»42. Esiste una correlazione tra la vista, l’emozione e la comprensione del 

mondo circostante. La spettacolarizzazione dello strazio è uno strumento di cui Nastagio 

può servirsi non tanto per istruire per mezzo di una vicenda esemplare, ma per minacciare 

tutte coloro che di quell’evento soprannaturale sono ultime spettatrici: 

 
40 Si vedano il classico N. Borsellino, «Decameron» come teatro, in id., Rozzi e Intronati. Esperienze e 
forme di teatro dal «Decameron» al «Candelaio», Bulzoni, Roma 1964, pp. 12-50, e il bel contributo di T. 
Nocita, T. Crivelli, Teatralità del dettato, stratificazioni strutturali, plurivocità degli esiti: il Decameron 
fra testo, ipertesto e generi letterari, in M. Picone (a cura di), Autori e lettori di Boccaccio. Atti del Conve-
gno internazionale di Certaldo, Certaldo, 20-22 settembre 2001, Franco Cesati, Firenze 2002, pp. 209-233.  
41 Su una lettura di genere, e in particolare per le considerazioni su Nastagio degli Onesti come architetto 
di un inganno fondato sulla minaccia, cfr. R. Fleming, Happy Endings? Resisting Women and the Economy 
of Love in Day Five of Boccaccio’s Decameron, in “Italica”, LXX/1, 1993, pp. 30-45, e C. E. Baskins, 
Gender Trouble in Italian Renaissance Art History: Two Case Studies, in “Studies in Iconography”, XVI, 
1994, pp. 1-36. 
42 G. Boccaccio, Decameron, cit., p. 916. 



Itinera, N. 28, 2024 363 

Il romor disperato della cacciata giovane da tutti fu cominciato a udire. Di che maraviglian-

dosi forte ciascuno e domandando che ciò fosse e niuno sappiendol dire, levatisi tutti diritti 

e riguardando che ciò potesse essere, video la dolente giovane e ‘l valaiere de’ cani; né guari 

stesse che essi tutti furon quivi tra loro. Il romore fu fatto grande a’ cani e al cavaliere, e molti 

per aiutare la giovane si fecero innanzi; ma il cavaliere, parlando loro come a Nastagio aveva 

parlato, non solamente gli fece indietro tirare ma tutti gli spaventò e riempié di maraviglia; e 

faccendo quello che altra volta aveva fatto, quante donne v’aveva (ché ne assai che parenti 

erano state e della dolente giovane e del cavaliere e che si ricordavano dell’amore e della 

morte di lui) tutte così miseramente piangevano come se a se medesime quello avesser veduto 

fare. […] Tra gli altri che più di spavento ebbero, fu la crudel giovane de Nastagio amata […] 

ricordandosi della crudeltà da lei usata verso Nastagio; per che già le parea fuggire dinanzi 

da lui adirato e avere i mastini a’ fianchi.43  

Non è un caso che la scena sia impostata in una configurazione spaziale che pone il ban-

chetto, il pubblico, innanzi allo spettacolo della morte: la visio cui tutti e tutte assistono 

non attua un mutamento morale nei personaggi, ma una loro trasformazione violenta do-

vuta al terrore che provano. D’altronde, la prima ragione per cui il piano di Nastagio può 

funzionare è da ricercarsi nel suo essere stato spettatore, nonché primo essere umano ter-

rorizzato dalla vista della donna dilaniata. Avendo assistito per primo all’agonia della 

donna, e avendo provato compassione nei suoi confronti, tramuta quella conoscenza in 

un potenziale mezzo di trasformazione identitaria. Il confronto tra il mondo dei vivi e 

quello dei morti rappresentato nella pineta si costruisce su una serie di corrispondenze 

che connettono prima Guido a Nastagio, e poi a tutti gli uomini invitati al banchetto, poi 

la fanciulla perseguitata all’amata di Nastagio e, per estensione, a tutte le altre donne. 

Non solo la visio costituisce un doppio perturbante della realtà, che esprime non tanto 

quanto accadrà, ma ciò che potrebbe accadere perché già accaduto, ma attraverso le im-

magini orride del corpo dilaniato, della caccia infernale e della spettacolarizzazione della 

morte, agisce sui personaggi modificandone i desideri e le convinzioni, e dunque lo sta-

tuto.  

Per concludere, la componente fondamentale delle novelle di sogno è il terrore provo-

cato da ciò che si vede, la consapevolezza che quanto visto sia in realtà un altro modo di 

intendere la propria soggettività presente o futura. Quello che Foucault avrebbe chiamato 

lo splendore dei supplizi e Roberto Giugliucci lo spettacolo della morte, non solo concorre 

ad aggiungere un tassello nella relazione tra visualità e visibilità boccacciane, ma anche 

 
43 Ivi, p. 917. 



Itinera, N. 28, 2024 364 

a sottolineare come l’onirico decameroniano sia sempre un’intersezione tra vita e morte, 

in cui tanto i vivi quanto i morti vivono, per un tempo circoscritto, lontani dalle regole 

del proprio mondo. L’importanza del sogno, infatti, è determinata dall’unica qualità che, 

almeno superficialmente, non dovrebbe possedere: la capacità di porre in discussione lo 

statuto carnale dei personaggi, pur non essendo fatto – a rigor di logica – di carne. I corpi, 

allora, non sono impiegati o resi esemplari in virtù della loro integrità ma, al contrario, 

della loro molteplicità e moltiplicabilità. E il sogno, in quanto linea diegetica parallela 

alla narrazione, rimoltiplica persino i casi della fortuna, che sono anticipati, svelati o cri-

stallizzati ciclicamente in un macabro ritmo persecutorio. In ciascuna delle occasioni è il 

momento in cui un personaggio diventa qualcun altro, un’interruzione e un’occasione di 

profonda trasformazione nelle scelte e nei ruoli che il sognante (o l’osservante) compie 

nell’arco della sua vita narrativa. Allo stesso modo, le modalità attraverso cui l’onirico è 

messo in scena permettono il deflagrare delle ontologie dei personaggi, che nei sogni sono 

“travestiti”, mutano cioè – almeno metaforicamente – da umani ad animali, da vivi a 

morti, da integri a disintegrati. I corpi si fanno oggetto su cui tracciare i segni, e le mes-

sinscene macabre che li vedono protagonisti prima come oggetti prefigurati e poi come 

soggetti dilaniati si pongono al centro delle novelle che fanno dell’orrore se non la com-

ponente fondamentale, almeno un tono cruciale per la loro costruzione e decostruzione. 


