
The Space of Disgust 
Materiality and Subalternity in Carolina Maria De Jesus 

 

 

Mara Desprini 

mara.desprini@graduate.univaq.it 

Samuele Di Saverio 

samuele.disaverio@graduate.univaq.it 

 

 

The concept of disgust is generally associated with the sensorial sphere of our body and 
is identified with a feeling of instinctive repulsion towards something that causes discom-
fort. It has different meanings that emphasize its physical, ethical and social component. 
According to Darwin, disgust is one of the six primary sensations as it generates repul-
sion, but for repulsion to occur as an immediate reaction, it must be re-symbolized 
through an interpretative action that occurs cognitively. Paraphrasing W. I. Miller (1997), 
disgust contributes to structure the world through the power of images and to internalize 
moral, collective and political attitudes. In this perspective, disgust is configured as a 
social catalyst, capable of creating isolated urban spaces of exclusion and marginality. In 
the novel Quarto de Despejo (1960) Carolina Maria de Jesus represents the existential 
conditions of a woman on the margins of society in a favela on the outskirts of São Paulo 
where she is forced to sell garbage to survive. The space of the favela is configured as a 
place of the marginalized, unwanted, victim of disgust by society. In the same way Caro-
lina feels aversion towards São Paulo, which she defines as a «sick city», a symbol of 
exploitation, discrimination and violence. In the novel the physical element of garbage 
plays an important role and induces the protagonist to an act of internalization with which 
she projects the negative qualities of waste onto herself, in this way, she becomes the 
object and subject of disgust. Thus represented, disgust becomes a threat to one’s dignity, 
to the sense of belonging to a specific or abstract group, that is, to humanity. The language 
of the novel takes on forms of disgust in the representations of objects and waste that 
shape the surrounding space, which has now also become a theater of the repugnant. Car-
olina Maria De Jesus more or less consciously consolidates her relationship with the ex-
cluding space in which she moves by assuming the characteristics of the social marginal-
ized. 
 
Keywords: Favela, Marginality, Underground, Spaces  



Itinera, N. 28, 2024 393 

Lo spazio del disgusto 
Materialità e subalternità in Carolina Maria De Jesus 

 

 

Mara Desprini 

mara.desprini@graduate.univaq.it 

 

Samuele Di Saverio 

samuele.disaverio@graduate.univaq.it 

 

 
Se l’uomo percepisce la verità 

 in uno stato di coscienza, vedrà ovunque solo 

 la miseria e l’assurdità della vita… 

 e un grande disgusto lo assalirà. 

(F. Nietzsche, Su verità e menzogna in senso extramorale) 

 

Parlare di disgusto contestualizzandolo all’interno di una singola produzione narrativa 

può risultare problematico, specialmente se il disgusto è il movente che genera l’atto 

stesso della scrittura e si insinua in ogni piega semantica all’interno di un discorso con-

cepito come forma di denuncia. Pubblicato nel 1960, Quarto de Despejo. Diário de uma 

favelada di Carolina Maria de Jesus, opera ibrida tra forma diaristica, biografia, testimo-

nianza giornalistica e romanzo, si staglia subito nel panorama letterario brasiliano e in-

ternazionale come voce fuori dal coro, originale e unica testimonianza di una condizione 

esistenziale ai margini fisici e morali di una società dilaniata da perturbazioni e cambia-

menti economici, sociali e urbanistici. L’autrice, nata a Sacramento, nella regione brasi-

liana di Minas Gerais nel 1914, frequenta due anni di scuola elementare, per poi trasferirsi 

a ventitré anni a San Paolo, dove lavora per alcuni anni come domestica e poi approdare, 

nel 1947, nella favela di Canindé, a nord di San Paolo. L’opera è un diario in cui vengono 

registrate e annotate quotidianamente le difficoltà di sopravvivenza dei favelados all’in-

terno dello spazio urbanistico periferico della favela brasiliana. La voce di De Jesus, oltre 

a essere un’eco di testimonianza della condizione di marginalità della favela, pone l’ac-

cento su una realtà agli estremi della società, all’interno di un corpo fatto di ossa rotte e 



Itinera, N. 28, 2024 394 

organi mal funzionanti lasciato a perire, con un’introspezione e una presa di coscienza 

affatto comuni in simili contesti. L’idea della città come corpo malato è, in ambito euro-

peo a partire dalla rivoluzione industriale e dai cambiamenti da essa apportati, un ele-

mento ricorrente e spesso ossessivo di una letteratura che si propone di rappresentare e 

indagare i processi di urbanizzazione e dinamiche socioeconomiche attraverso la meta-

fora della malattia e dell’infezione, toccando tematiche che convergono con il disgusto, 

l’idea del contagio e della paura del diverso. La San Paolo degli anni ‘60 è ritratta in 

Quarto de Despejo in tutte le sue malformazioni e protuberanze che si materializzano 

nello spazio fisico della favela, città infernale come infernale putrida e fetida è la Londra 

ottocentesca di Ruskin, mostruosa e serpeggiante nella visione di Arthur Conan Doyle, 

epitome di povertà e sozzura nella rappresentazione degli slums dickensiani. Così come 

anche «il gigantesco ventre pulsante di Parigi»1 di Zola restituisce, con «un’ammorbante 

parata degli odori»2, l’immagine grottesca, viscerale e meccanica di Le Halle e l’opposi-

zione tra due gruppi sociali ostili tra loro.  Lo stesso Moravia nella prefazione al diario fa 

riferimento alla «versione brasiliana degli slums londinesi»3, alle «bidonvilles parigine»4 

e persino alle «borgate romane»5 per indicare lo spazio marginale della favela. Questo 

“quartiere periferico”, in qualche misura un underground paulista, è percepito come una 

macchia, una malattia ripugnante che infetta la città, un luogo oscuro e malsano in cui la 

mescolanza del sudicio con il quotidiano e il degrado contribuiscono a relegare la favela 

in una condizione di subalternità. 

L’eccesso urbanistico (spazio autoprodotto per esigenze abitative) rappresentato dalla 

favela paulista è uno spazio in cui il disgusto si declina in tutte le sue forme e guida la 

narrazione elaborando una sorta di “poetica del marcio”. Quarto de Despejo è il diario di 

una putrefazione, letterale e allegorica, della discesa negli inferi della povertà e dell’indi-

genza, in una condizione esistenziale, auspicata come transitoria e riverberata negli spazi 

attraversati dalla protagonista nella trama narrativa. 

 
1 M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto. L’estetica del pasto, Raffaello Cortina Editore, Mi-
lano 2015, p. 153. 
2 Ivi, p. 154. 
3 A. Moravia, Prefazione, in C. M. De Jesus, Quarto de Despejo. Diário de uma favelada, trad. it. di L. 
Roccavilla, Bompiani, Milano 1962, p. 6. Nel 2021 è stata pubblicata un’edizione con il titolo tradotto in 
italiano: C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, trad. it. di R. C. Neves, Alpes, Roma 2021. 
4 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 6. 
5 Ibidem. 



Itinera, N. 28, 2024 395 

Lo spazio che si apre con la favela è un campo fertile per osservare come il disgusto 

si mostri in diverse accezioni. Quella che è stata qualificata come una tra le emozioni più 

complesse si declina nel diario di Carolina in tante delle sue forme. Partendo dalla con-

cezione di Darwin sulla percezione fisica attraverso i sensi, principalmente il gusto, fino 

ad arrivare con Miller e Rozin al disgusto morale, in Quarto de Despejo il gusto dei cibi 

marci trovati nell’immondizia diventa consuetudine e spinge il disgusto verso un grado 

successivo. Dalla percezione attraverso il gusto si arriva infatti alla manifestazione di un 

sentimento, che parte sempre dal gusto e dai sensi, ma giunge fino al disgusto “socio-

morale” che si manifesta quando vengono percepite da parte di un soggetto o di un gruppo 

sociale delle infrazioni sociali o morali compiute da soggetti considerati sgradevoli. Si 

intendono eventi disgustosi in cui la sensazione provata dipende dalle culture dei popoli. 

In effetti il disgusto può essere provato di fronte a nefandezze o azioni che si reputano 

moralmente ingiuste. Nello scenario post-kantiano invece, viene incluso nella semantica 

– ma pure nel concetto – di disgusto, il brutto, il grottesco, il nauseabondo6. 

 In definitiva si può dire che l’oggetto del disgusto diventa il soggetto nel quale non ci 

si riconosce. Nel diario della favelada, Carolina e gli abitanti della favela sono circondati 

da oggetti che provocano disgusto, ma loro stessi sono l’oggetto di disgusto da parte degli 

abitanti di San Paolo. 

La pubblicazione di Quarto de Despejo avviene nel 1960 ad opera della casa editrice 

Francisco Alves, seppur con varie vicissitudini. Come scrive Maria Lucia de Baros Mott 

nel saggio Escritoras negras resgatando a nossa história, «alcuni critici guardano al la-

voro di Carolina con riserve, negando addirittura la paternità dei suoi libri, attribuendo 

Quarto de Despejo al giornalista Audálio Dantas»7. Il giornalista era una figura in con-

tatto con Carolina Maria de Jesus, la quale si era già fatta conoscere negli ambienti reda-

zionali, e si occupa dell’edizione del testo, operando una selezione dei più di cinquanta 

quaderni gelosamente custoditi da De Jesus. Infatti, il primo reportage appare nella rivista 

 
6 Si può notare come gli elementi di grottesco, del brutto, della nausea, abbiano dato vita a veri e proprie 
tendenze letterarie. Superfluo citare Sarte, che con la Nausea esprime un disgusto filosofico dell’esistenza, 
ma pure gli studi di Umberto Eco sulla bruttezza vertono verso una riqualificazione del brutto come senti-
mento, senza che venga sopposto a giudizio. Ci si potrebbe dilungare molto sulle questioni, basti ricordare 
ancora la stagione della Scapigliatura, dove l’orrido, il brutto, lo sporco, il malato erano il tratto dominante 
di scrittori come tra gli altri Tarchetti, Boito, Praga. A tal proposito si veda: D. Pietrantonio, Maschere 
Grottesche, Donzelli, Roma 2018. 
7 M. L. de Barros, Escritoras negras resgatando a nossa história, Centro Interdisciplinar de Estudos Con-
temporâneos, Rio de Janeiro 1989, p. 8. (trad. nostra). 



Itinera, N. 28, 2024 396 

Folha da noite nel 1958, nel quale viene presentata Carolina e il suo «múndo sordido»8, 

seguito nel giugno 1959 da un’altra pubblicazione nella rivista O cruzeiro, intitolato Re-

trato da favela no diário de Carolina. Tuttavia, Quarto de Despejo ha riscosso più suc-

cesso all’estero che in Brasile. Infatti, come sottolinea anche Mott, il libro non è stato 

accolto con favore tanto che un primo nucleo – Diario di Bitita (Libro di memorie) – è 

stato pubblicato per la prima volta in Francia, nel 1982, e solo quattro anni dopo è stato 

pubblicato in Brasile. Un altro segno di questa indifferenza è il fatto che l'opera di De 

Jesus è più studiata all’estero che in Brasile. Gli interventi citrici su De Jesus sono pro-

venienti per la maggior parte dall’ambiente accademico internazionale piuttosto che bra-

siliano. Tuttavia, nonostante l’iniziale indifferenza della critica brasiliana e del contesto 

accademico si è incrementata sempre più una corrente di studi di approfondimento 

sull’opera di De Jesus interpretata prevalentemente come documento sociale. Oggi il suo 

valore letterario è ampiamente riconosciuto anche in Brasile; negli ultimi decenni il pa-

norama critico nazionale ha assistito a una crescente interesse verso la sua produzione 

con numerosi saggi, monografie e ricerche accademiche che ne analizzano la complessità, 

le innovazioni narrative e la valenza storica. Due esempi di rilievo sono lo studio di Tânia 

Maria Gomes da Silva e Flávia Cristina Silva Barbosa in cui si presenta una discussione 

sul genere diaristico partendo proprio da Quarto de Despejo e presentando la vita di de 

Jesus discute dei contributi teorici al femminismo nero e decoloniale. Viene dunque stu-

diato un determinato modo di guardare e interpretare il mondo, cercando di stabilire un 

dialogo tra classe, genere, razza ed etnia9. Un altro considerevole studio si deve a Fer-

nanda Rodrigues de Miranda10 che analizza il posto di emarginata occupato dalla scrittrice 

sia dal punto di vista della letteratura marginale ma anche riguardo l’importante posto che 

ricopre nella letteratura periferica. Questi approfondimenti rappresentano solo una parte 

di una bibliografia sempre più ricca e diversificata che dimostra come l’opera di Carolina 

Maria de Jesus sia ora oggetto di un’ampia rivalutazione in Brasile. Il riconoscimento 

 
8 M. A. Madeiros da Silva, A descoberta do insólito: Carolina Maria De Jesus e a imprensa brasileira 
(1960-77), in «Afro-Hispanic Review», 29/2, 2010, pp. 109-126. 
9 Nell’articolo si mette in evidenza anche come le persone di un determinato gruppo sociale possono utiliz-
zare la letteratura come strumento di protesta, mostrando come la letteratura stessa sia in grado di cambiare 
le vite delle persone della periferia. Si veda: T. M. Gomes da Silva, F. C. S. Barbosa, Exclusão e violência 
social na perspectiva da escritora carolina Maria de Jesus: mulher negra, favelada e mãe solteira, in 
“Cesumar”, 23/2, 2018, pp. 309-326. 
10 F. Rodrigues de Miranda, A experiência literária marginal em três atos: o “maldito” dos anos ‘70, o 
“periférico” contemporâneo e a outsider carolina Maria de Jesus, in “Revista estação literária”, 12, 2014, 
pp. 332-342. 



Itinera, N. 28, 2024 397 

tardivo del suo valore letterario riflette una più ampia trasformazione nel canone letterario 

brasiliano, sempre più inclusivo delle voci marginalizzate11. 

La novità dell’opera è costituita dal fatto che la voce narrante proviene dall’interno 

della favela offrendo una visione realistica delle condizioni di vita. Tale è il successo 

immediato riscosso dall’opera che viene tradotta in tredici lingue, tra cui in italiano nel 

1962. L’edizione uscita per Bompiani include la prefazione di Alberto Moravia, in visita 

in Brasile nel 1960, in occasione del congresso del PEN Club, nella quale identifica la 

favela come «luogo di degradazione, di promiscuità e di ignoranza»12. 

Lo spazio nel quale si snoda la vicenda assume i connotati di uno spazio di disgusto, 

che si dispiega e si declina in una serie di forme: il disgusto di Carolina verso la classe 

dirigente politica, verso le donne della favela, il disgusto dell’élite nei confronti dei fave-

lados, nei loro atteggiamenti immorali e scabrosi, ma soprattutto un disgustoso che si 

esplica nella forma più materiale dello scarto e del cibo putrefatto. L’esistenza di Carolina 

è pregna di oggetti disgustosi che diventano necessari ai fini della sopravvivenza: «È vero 

che mangi quello che trovi nell’immondizia?» le chiede un operaio. «Il costo della vita ci 

costringe a non avere schifo di niente. Dobbiamo imitare gli animali» ribadisce Carolina 

consapevolmente. Si concretizza in queste parole lo status del favelado e la sua condi-

zione: il disgusto è bandito dalle sensazioni ammesse o talmente radicato nella necessità 

che supera perfino sé stesso ed elimina a tratti ogni sua carica negativa. L’assuefazione 

al disgusto ne annulla gli effetti e lo conduce all’auto-annullamento. Le implicazioni mo-

rali che intervengono nel discorso sul disgusto passano necessariamente dalla natura fi-

sica di provenienza della percezione del sentimento. Allo stesso modo il diario di Carolina 

compie lo stesso percorso di semantizzazione, ovvero partire dal contatto fisico con il 

cibo, con lo scarto e il disgustoso, direttamente dalla percezione sensoriale. Superata 

quella soglia di accettazione, superata la barriera fisica, si passa ad un disgusto percepito 

anche sul piano morale. Il disgusto si pone così come una zona di confine in cui l’estetica 

e la morale finiscono, o cominciano, nel momento in cui si incontrano oggetti che susci-

 
11 A tal proposito si segnala la pagina dedicata all’autrice del gruppo di studio dell’Universidade Federal 
de Minas Gerais: http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/58-carolina-maria-de-jesus. In questo spazio, 
si offre una prospettiva approfondita sull’autrice, sottolineando non solo l'importanza del suo studio come 
cronista della marginalità, ma anche come innovatrice formale nella letteratura brasiliana del XX secolo. 
12 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 6. 



Itinera, N. 28, 2024 398 

tano ripugnanza. Al di là delle sue complicazioni concettuali imposte dalla caratterizza-

zione morale, la concezione di disgusto sul piano della sua natura fisica è ben più sem-

plice: una sensazione «che colpisce prima di tutti i sensi e che è suscitata da oggetti con-

creti ripugnanti»13. 

Il titolo originale dell’opera Quarto de Despejo è stato tradotto in italiano con La 

stanza dei rifiuti, titolo che rispecchia la concezione della stessa autrice della realtà urba-

nistica paulista: «la favela è la stanza dei rifiuti. E le autorità non sanno che esiste la stanza 

dei rifiuti»14 e ancora «Classifico Saõ Paulo in questo modo: il palazzo è il salotto. Il 

municipio è la sala da pranzo e la città è il giardino. E la favela è il cortile dove si butta 

l’immondizia»15. Il termine portoghese despejo può essere tradotto in italiano sia con la 

parola sfratto che con la parola discarica. In entrambi i casi il legame rappresentativo con 

la materia dell’opera risulta collaudato e fortemente giustificato: oggetto di sfratto, mate-

riale e metaforico, sono gli abitanti della favela, in quella spazialità liminale che argina 

gli indesiderati al di fuori del dominio della visibilità. Il termine discarica rimanda diret-

tamente al luogo di gestione dei rifiuti, nel quale il deposito e lo stoccaggio avviene in 

maniera casuale e disordinata, senza alcuna operazione di smistamento e separazione di 

materiali. Questa è l’immagine della favela che emerge dal diario di De Jesus, un’im-

mensa discarica cittadina prodotta dalle incongruenze di una classe dirigenziale sotto ac-

cusa. La favela di Canindé appare come la Bersabea sotterranea, «ricettacolo di tutto ciò 

che loro occorre di spregevole e d’indegno» in cui 
al posto dei tetti ci si immagina che la città infera abbia pattumiere rovesciate, da cui franano 

croste di formaggio, carte unte, resche, risciacquatura di piatti, resti di spaghetti, vecchie 

bende. O che addirittura la sua sostanza sia quella oscura e duttile e densa come pece che cala 

giù per le cloache prolungando il percorso delle viscere umane, di nero buco in nero buco, 

fino a spiaccicarsi sull’ultimo fondo sotterraneo, e che dai pigri boli acciambellati laggiù si 

elevino giro sopra giro gli edifici d’una città fecale, dalle guglie tortili.16 

La favela è contrapposta nettamente all’ambiente cittadino di San Paolo e ne costituisce 

uno spazio di contestazione di valori sociali, culturali ed economici. La suddivisione dello 

spazio richiama la dialettica pubblico/privato, accettabile/non accettabile, in cui la favela 

di Canindé è il ripostiglio, il luogo nascosto agli occhi di chi visita, è la dimora di ciò che 

 
13 M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto, cit., p. 129. 
14 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 70.  
15 Ivi, p. 16. 
16 I. Calvino, Le città invisibili, Mondadori, Milano 2010, pp. 111-112. 



Itinera, N. 28, 2024 399 

non si vuole mostrare perché risulterebbe spiacevole a un occhio estraneo. Lo spazio della 

favela si configura quindi come luogo dell’emarginato, indesiderato e vittima del disgusto 

da parte della società. Allo stesso modo Carolina prova avversione verso San Paolo, che 

definisce «città malata», simbolo di sfruttamento, discriminazione e violenza. 

Tutta l’opera è intrisa di materia e le dinamiche si dipanano secondo una logica 

dell’oggetto in cui il rifiuto e lo scarto assumono un ruolo centrale. Carolina è una cata-

dora do lixo, raccoglie spazzatura per poi barattarla in cambio di denaro necessario al 

sostentamento proprio e dei suoi tre figli. Le sue giornate sono scandite dalla raccolta dei 

rifiuti, in particolare la carta, ma anche di tanti altri oggetti/rifiuti che vanno a comporre 

un’enorme discarica: «Noi siamo poveri siamo venuti qui sulle rive del fiume, le rive del 

fiume sono abitate dall’immondizia e dai marginali. La gente della favela è vista come i 

marginali»17 compare nel diario alla data 7 giugno. La sopravvivenza passa necessaria-

mente attraverso la logica del culto dell’oggetto. La carta è un feticcio che Carolina ri-

cerca ogni giorno in maniera ossessiva tanto da divenire la misura della sua fame, del suo 

umore e della sopravvivenza della sua famiglia. Non solo carta, ma ogni sorta di rifiuto 

che viene scambiato per soldi rappresenta uno strumento di salvezza. Sacchi trascinati, 

mani sudicie, odori malsani, merce guasta, cibi avariati, diventano la cifra dello stile di 

vita di Carolina, il disgusto la misura delle sue condizioni di vita. Un disgusto che si 

trasforma nello strumento che consente di identificare cos’è abbietto e sporco, giusto, 

ingiusto, moralmente accettabile. Il valore morale del disgusto, inteso anche come qual-

cosa che permette di evitare i vizi, di essere contaminati, viene qui superato o meglio 

risignificato, traslato in avanti oltre il limite invadendo così la sfera delle emozioni che 

permettono alle persone di preoccuparsi in ogni momento di diventare oggetto di disgu-

sto. Il disgusto risulta sempre implicato con l’organico, richiama l’idea di contagio e 

quella di rigetto, quando invece il processo di fruizione simpatetica implica “disinteresse” 

estetico e immedesimazione. 

Ogni vicenda raccontata nel diario è farcita di oggetti ripugnanti, dagli scarti, all’im-

mondizia presente in smisurata quantità – tanto da diventare materiale da costruzione per 

le baracche, arredo, sostentamento, ragione di vita – al cibo avariato che i favelados sono 

costretti a mangiare a causa delle loro condizioni di estrema povertà. 

 
17 Ivi, p. 33.  



Itinera, N. 28, 2024 400 

La fame, infatti, compare ancora una volta come elemento ricorrente che guida la nar-

razione nel diario e il cibo e la sua ossessiva ricerca rivestono un ruolo predominante nelle 

giornate di Carolina. Il cibo, nella maggior parte dei casi è cibo avariato, raccolto dalla 

spazzatura, scartato dagli abitanti della città di San Paolo: «quando la merce si guasta, la 

gettano ai corvi e agli infelici favelados»18. Nel peggiore dei casi – anche secondo Caro-

lina – è rosicchiato dai topi o ripieno di insetti e diventa potenzialmente pericoloso. La 

presenza di cibo avariato e putrefatto rimanda direttamente alla concezione di Darwin sul 

disgusto, profondamente legato al concetto di gusto. Il disgusto nell’idea di Darwin basa 

«tale emozione sul rigetto del cibo e sul senso del gusto»19. Un senso del gusto comple-

tamente modificato dalle circostanze che induce la favelada a non avere scrupoli e spin-

gersi oltre la soglia del disgusto spostata sempre più in là dalla fame. 

Il diario è un reiterarsi quotidiano e quasi ossessivo di rituali guidati dalla sopravvi-

venza come unica fede. Come per Hume, si solleva il problema della polisemicità del 

disgusto e quanto il concetto sia più complesso. La nozione di disgusto si snoda infatti fra 

il corporeo e il giudizio filosofico, talvolta anche conoscitivo20. La fame è ciò che guida 

gli eventi nella sua presenza fisica e mentale costante, costringendo a mangiare scarti, a 

nutrirsi di marcio, di ciò che in una condizione “normale” e dignitosa risulterebbe amorale 

e al di fuori di ogni decenza. Tuttavia, in questa vita di ricorrenze e ripetitive abitudini, 

tra le certezze della sua condizione, c’è un elemento di dubbio, una suspence quasi asso-

pita, al momento di ogni risveglio, quello di una sopravvivenza sempre in bilico. La fame, 

come urgenza fisiologica e bisogno fisico primario, ricorre come leitmotiv nella melodia 

esistenziale di Carolina e scandisce il dispiegarsi delle azioni quotidiane. Nelle parole di 

Diderot la fame è un «sentimento doloroso che nasce dallo stomaco. Un’urgenza “senti-

mentale”»21. Al contrario dell’angoscia, il disgusto può avere a che fare con ciò che è 

inoffensivo, del tutto lontano dalla possibilità di causare danno, eppure, allo stesso tempo, 

è insopportabile. 

Se, come sottolinea Mazzocut-Mis, «il gusto si esercita una volta placato l’istinto di 

sopravvivenza»22, Quarto de Despejo è un poema celebrativo dell’assenza del gusto, 

 
18 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 53. 
19 W. I. Miller, Anatomia del disgusto, McGraw, Milano 1998, p. 1. 
20 Cfr. D. Hume, La regola del gusto e altri saggi, a cura di G. Preti, Abscondita, Milano 2006. 
21 M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto, cit., p. 74. 
22 Ibidem. 



Itinera, N. 28, 2024 401 

un’assenza ingombrante e rumorosa, un’epopea della fame, un’eterna tensione, un biso-

gno mai appagato, o, quando appena soddisfatto, non abbastanza da percepire gusto. I 

pasti sono in qualche misura le tappe di un percorso che li tiene appena in vita. Non solo, 

sotto le sferzate dei morsi della fame, Carolina si sente meno produttiva e non in grado di 

proteggere il nido familiare. Eppure, in questa solo apparente rassegnazione, Carolina si 

permette, quasi osa, di polemizzare sul cibo, ma solo in alcuni casi, quando la dignità 

umana è appena più forte e ostinata del desiderio di sopravvivenza. Sono i casi in cui nel 

pane sono impastate zampe di scarafaggio: «Ai bambini è stato regalato del pane duro, 

ma era imbottito di zampe di scarafaggio. L’ho buttato via»23, In tutte le altre circostanze 

la sua fame, animalesca ricerca del pasto giornaliero che apre le porte al giorno successivo 

sembra non conoscere limitazioni e clausole. Non ci sono sovrastrutture sociali nella ri-

cerca del pasto, la fame spinge Carolina e tutti gli abitanti della favela, alla ricerca e al 

nutrimento, a qualunque costo. Il disgusto diventa così anche uno strumento per provare 

la commestibilità dei cibi, per esprimere un giudizio – di gusto – estetico. 

Tra le altre sensazioni fisiche, la fame, provoca anche stati di alterazione mentale e di 

quella che possiamo chiamare follia. Scrive Carolina: «Lo stordimento della fame è peg-

gio di quello dell’alcol. Lo stordimento dell’alcol ci spinge a cantare. Ma quello della 

fame ci fa tremare. Capii che era orribile avere solo aria dentro lo stomaco»24.  In alcuni 

giorni del suo diario, Carolina è fuori di sé, riflette sulla sua condizione e guarda con 

miseria la propria condizione. In questi momenti di scoramento ogni attimo della vita 

della favela assume contorni osceni e genera presagi nefasti. Al contrario, quando è in 

grado di procurarsi del cibo “dignitoso” (pur sempre povero, come riso e fagioli) riesce a 

trovare la forza di scrivere e di pensare un futuro per lei e per i propri figli al di fuori della 

favela (vedremo in seguito che il legame con la favela e a condizione che impone è molto 

più saldo di quello che dicono le parole di Carolina. C’è un legame sotteso, quasi malato 

che in qualche misura imprigiona Carolina nella favela. Tanto che quando ha l’occasione 

di andar via – con lo zingaro ad esempio – non lo fa). 

Disgustosi sono anche gli effetti della malnutrizione e della malattia sul corpo umano 

espressi in una figuralità che mostra senza filtri corpi malati, ferite, ulcere, secrezioni e 

contaminazioni. Quando sua figlia Vera si ammala, Carolina annota: «Ha detto che aveva 

 
23 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 136. 
24 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 90. 



Itinera, N. 28, 2024 402 

fame. Sono andata a comperare il latte e le ho fatto una crema. L’ha mangiata e ha vomi-

tato un verme», e ancora il giorno dopo «Vera, ieri, ha vomitato due vermi»25. 

Oltre alla mancanza di gusto, il disgusto presente nell’opera coinvolge anche l’olfatto. 

La carica disgustosa olfattiva è ingombrante, gli odori che emana la favela inibiscono gli 

abitanti. Il sistema fognario malfunzionante contribuisce a rendere l’atmosfera malsana e 

insalubre, mescolandosi alla puzza degli escrementi e dei rifiuti marci. Carolina ne annota 

gli effetti e il riverbero come elemento costitutivo della favela: «l’unico profumo che 

esala dalla favela è quello del fango marcio, degli escrementi, dell’acquavite»26. La puzza 

è una qualità negativa attribuita alle stesse persone: «Sono schifosi. Il posto dov’erano 

accampati è sporco e puzza. Un odore sconosciuto»27, scrive Carolina sugli zingari. Ella 

non è però esente dal giudizio perché è parte della favela e in quanto tale sullo stesso 

piano degli altri favelados: «Mi insulta e io devo fingere di non sentire. Dice che sono 

puzzolente» annota riferendosi a Cecilia, una donna che lavora al Deposito. Tra le barac-

che le esalazioni dei rifiuti non sono troppo sottolineate nel diario. Carolina ne è in qual-

che misura assuefatta e l’odore che le causa particolare disgusto «è quello del fango mar-

cio, degli escrementi e della pinga»28 – un distillato del succo di canna da zucchero (anche 

acquavite) – che oltre al fastidio tratteggiano anche i contorni di un contesto pericoloso e 

disinibito in certe azioni violente e poco edificanti. L’odore costante dell’alcol è il veicolo 

che restituisce un’immagine delirante della favela. 

Il disgusto, nelle sue accezioni fisica e morale, diviene chiave interpretativa per la let-

tura dello “spazio altro” della favela di Canindé, una potenziale eterotopia, secondo l’ac-

cezione che ne dà Michael Foucault, uno spazio frutto di una zonizzazione tipica della 

città contemporanea, di quell’urbanistica escludente29 che segrega la povertà secondo lo-

giche discriminanti guidate dalla paura del contagio e dal rifiuto della diversità. L’autrice 

può essere inserita in quella che viene definita letteratura marginale e periferica, così 

come marginale è la stessa autrice, anomala rispetto ai favelados, in quanto in grado di 

 
25 Ivi, p. 93. 
26 Ivi, p. 27. 
27 Ivi, p. 93. 
28 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., pp. 70-71. 
29 Per il concetto di “urbanistica escludente”, cfr. S. Graham, S. Marvim, Splintering Urbanism. Networked 
Infrastructures, Technological Mobilities and the Urban Condition, Routledge, London-New York 2001, 
citato in M. Rossi, Gli spazi INTERmedi nella città contemporanea, Firenze University Press, Firenze 2016. 



Itinera, N. 28, 2024 403 

leggere e scrivere, e allo stesso tempo mai completamente inserita e accettata nel pano-

rama intellettuale brasiliano. Carolina è due volte, anzi tre volte, un soggetto emarginato, 

come donna, come povera e come nera. La favela, periferia di San Paolo, è un contesto 

urbano distaccato nel quale si muovono gli esclusi e i dimenticati. Da un primo sguardo, 

la sua residenza nella favela la pone in una condizione subalterna rispetto al popolo della 

città, ma non solo. La sua pelle nera, colore usato anche come metafora della sua condi-

zione, è una discriminante che si trascina dietro per tutta la sua vita: «La mia [vita], fino 

ad oggi, è stata nera. Nera la mia pelle, nero il posto dove abito»30. La sua pigmentazione, 

oggetto di disgusto per gli altri, è spesso associata al cibo e talvolta viene messa in se-

condo piano in virtù del bisogno supremo della fame: «Hanno mangiato senza alludere al 

color negro dei fagioli, perché negra è la nostra vita, negro tutto quanto ci circonda»31. La 

pelle, in quanto organo con cui si formalizza il tatto, è il «senso più intimamente coinvolto 

nella percezione del disgusto»32. La sua forte carica simbolica si giustifica con il contatto, 

ma anche con la vista. Il colore della pelle, dunque, è spesso la misura per stabilire le 

gerarchie sociali, la sua consistenza e la sua integrità possono suscitare sentimenti di di-

sgusto se lacerata, sporca o ferita. La questione del colore della pelle in ambito brasiliano 

ha suscitato un dibatto acceso nel quale si è generata l’ideologia della negritudine33. Que-

sto termine è andato poi a indicare più ampiamente un movimento letterario, ideologico 

e culturale che ha favorito una «presa di coscienza di una situazione di dominio e la con-

seguente reazione alla ricerca di un'identità nera»34. La discussione sull’identità nera in 

Brasile è un concetto articolato che implica una presa di coscienza della condizione sto-

rica e sociale, in particolare del contesto post-coloniale. La questione razziale in Brasile 

ha radici profonde che risalgono all’inizio del processo di colonizzazione – caratterizzato 

da una sistematica gerarchizzazione e discriminazione razziale, come sottolineato dagli 

studi di Giralda Seyferth nel suo contributo dal titolo A dimensão cultural da imigração35 

in cui si mette in evidenza come il Brasile abbia sviluppato una società fortemente strati-

 
30 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 220. 
31 Ivi, p. 65. 
32 W. I. Miller, Anatomia del disgusto, cit., p. 45.  
33 Per approfondimenti di veda tra gli altri, Z. Bernd, Negritude e letteratura in America Latina, Mercato 
Aperto, Porto Alegre 1987. 
34 Cfr. ibidem. 
35 G. Seyferth, A dimensão cultural da imigração, in “Revista brasileira de ciências sociais”, 26/77. 



Itinera, N. 28, 2024 404 

ficata sul piano raziale, modellata da dinamiche di esclusione, whitening e questioni eco-

nomiche, fenomeni che hanno influenza anche la costruzione dell’identità culturale e let-

teraria del Paese. Il concetto di “negritudine” nasce dalla necessità di reagire a questa 

lunga storia di oppressione e negazione dell'identità nera, proponendosi come strumento 

di resistenza e di affermazione culturale. In questo senso, la negritudine non rappresenta 

una rigida ideologia, ma piuttosto un insieme di pratiche discorsive e culturali che met-

tono in luce la specificità dell'esperienza nera e la ricerca di una visibilità storicamente 

negata. In Brasile, la negritudine ha assunto una connotazione particolare, diversa rispetto 

ai contesti francofoni di origine. Se nel contesto africano e caraibico il concetto era ini-

zialmente legato alla produzione letteraria e alla decolonizzazione, in Brasile ha poi tro-

vato un terreno fertile nel movimento “negro” nelle letterature afro-brasiliane a partire 

dalla metà del XX secolo. Tuttavia, già negli anni ‘30 e ‘40, autori come Abdias do Na-

scimento e Lélia Gonzalez hanno contribuito a definire una propria versione di negritu-

dine, che si intreccia con la specificità del contesto brasiliano, segnato da una storia di 

schiavitù e dal mito della «democrazia razziale»36. In definitiva, trattare la negritudine 

come un concetto e non come ideologia permette di apprezzare meglio la sua complessità 

e la sua capacità di adattarsi a differenti contesti storici e culturali. Questo approccio con-

sente una lettura più sfumata del fenomeno e favorisce una comprensione più articolata 

della questione razziale in Brasile, che non può essere ridotta a una semplice dicotomia 

ideologica, ma richiede un'analisi storica e culturale approfondita37. 

La scrittura di Carolina, pratica che la distingue una volta in più dai favelados, non è 

solo uno strumento per raffigurare la realtà disgustosa e mezzo di denuncia, ma anche una 

necessità esistenziale o un’istanza estetica. Inoltre, rappresenta la realizzazione di un bi-

sogno, perché nella lettura e nella scrittura trova il suo conforto. La testimonianza dell’au-

trice si rivela nella maniera più autentica possibile perché parla di «sopravvivenza nuda 

 
36 Per indagini sulla formazione del popolo brasiliano attraverso le teorie di Abdias do Nascimento e Lélia 
Gonzáles, cfr. tra gli altri É. R. C. Araújo de Melo, “Sociologias Plurais”, 9/2, 2023, pp. 130-148.  
37 Aimé Césaire, uno dei pionieri del movimento, introdusse il termine negli anni ‘30 per descrivere la 
condizione psicologica e sociale delle persone nere, caratterizzata da un processo di alienazione identitaria 
indotto dal colonialismo e dal razzismo strutturale. Insieme a insieme a L. Senghor furono pionieri del 
movimento. La negritudine, quindi, va compresa come un concetto dinamico, che si è evoluto e adattato ai 
contesti specifici delle ex-colonie, mantenendo tuttavia una base comune di rivendicazione della dignità e 
della specificità culturale dell'identità nera. 



Itinera, N. 28, 2024 405 

e cruda»38. La sincerità nella scrittura, l’onestà espressa e la dedizione di Carolina, resti-

tuiscono una funzione della scrittura salvifica, attraverso la quale riesce ad avere uno 

sguardo distaccato e critico per questo «accanto al tema esistenzialista della sopravvi-

venza, ve n’è un altro che diremo senz’altro marxista: quello della cultura»39. La baracca 

n. 9 della Rua A si trasforma in una sorta di room of one’s own, unico rifugio e via di fuga 

dal disagio della favela, una stanza tutta per sé nella quale dare voce alle sue denunce 

attraverso l’atto della scrittura. 

Quello di De Jesus è un linguaggio ibrido che fonde elementi del portoghese formale 

a espressioni del linguaggio parlato condito con termini che l’autrice estrapola dai giornali 

raccolti per strada. Alcune espressioni basse sono funzionali a una resa realistica consa-

pevole del suo scopo di denuncia. Il 9 agosto si trova annotato: «il calzolaio mi ha chiesto 

se il mio libro è comunista. Ho risposto che è realista. Mi ha detto che non è opportuno 

scrivere sulla realtà».40 Nella prefazione all’edizione del 1962, Moravia scrive:  
Senza ironia non si dà poesia. Carolina è una realista ironica; Lucaks direbbe che è una rea-

lista critica. Infatti il realismo della sua prosa semplice, piana, chiara, familiare non è mai 

naturalistico: un’ironia sottile e diffusa gli da una dignità classica. Supponiamo che sia 

un’ironia per così dire collettiva, l’ironia della favela di cui questa donna geniale ha saputo 

farsi portavoce. Certo che nell’ironia di Carolina ci sono infinite sfumature popolaresche e 

colte.41 

Nel complesso di una sintassi prevalentemente piana e povera compaiono sporadicamente 

slanci di lirismo nei quali la scrittura scivola con ambizione letteraria all’interno della 

narrazione, secondo la logica di un prosimetro nel quale la parte poetica integra temati-

camente quella in prosa. Così compare il 24 ottobre: 
Guardando le monete di alluminio divenni nervosa: i soldi dovrebbero avere più valore dei 

generi d’acquisto e invece i generi hanno più valore due soldi.  

Ho disgusto, ho terrore 

dei soldi di alluminio. 

Sono soldi senza valore, 

soldi di Juscelino.42 

O ancora il 3 febbraio:  
Non pensare di ottenere  

 
38 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 7. 
39 Ibidem. 
40 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 71. 
41 A. Moravia, Prefazione, cit. p. 10. 
42 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 169. 



Itinera, N. 28, 2024 406 

il mio affetto nuovamente. 

Il mio odio sta crescendo 

ha radici e dà semente.43 

L’atto della scrittura appare salvifico, un rifugio personale nel quale compiere la sua re-

denzione. Carolina ha un lettore ideale, quella classe dirigenziale che si finge sorda al 

richiamo di una folla disperata ed è proprio a quella platea indifferente che vuole, con la 

sua scrittura, mostrare una realtà senza ricorrere ad alcun artificio retorico: la poetica di 

De Jesus è una poetica degli scarti. Raffaella Andréa Fernandez, dall’Universidade 

Estadual Paulista/Assis la definisce poeta do lixo (poeta della spazzatura/degli scarti): 
[…] Quarto de despejo è un’opera che rappresenta la fessura tra due mondi: quello della 

totalità e quello dei resti (degli scarti), il mondo borghese che idealizzava e la sopravvivenza 

nell’universo infelice della favela, l’uso del portoghese formale (e canonizzato) e quello par-

lato nella favela.44 
Poeta dell’immondizia è l’espressione con la quale Carolina definisce se stessa, in quanto 

cantrice testimone delle ingiustizie subite dal popolo: 
Ho visto i poveri che uscivano piangendo. E le lacrime dei poveri commuovono i poeti. Non 

commuovono i poeti da salotto. Ma i poeti dell’immondizia, gli idealisti della favela, sono 

gli spettatori che assistono alle tragedie provocate dai politici contro il popolo.45 

Considerata la sua impellenza e il valore quasi sacro che riveste, ci si chiede se la scrittura 

di Carolina possa essere interpretata come un processo catartico in quanto liberazione da 

esperienze traumatizzanti o atto esorcizzante per superare il disgusto stesso rappresentan-

dolo. Quello che appare chiaro è che alla stregua della fame, la scrittura è per lei una 

esigenza, una via per la salvezza: «è evidente che per Carolina scrivere è come pregare»46. 

Nella visione di Freud la vera «Ars poetica consiste nella tecnica per superare la nostra 

ripugnanza»47. Attraverso la scrittura riesce quindi a creare una rappresentazione del di-

sgusto che le consente di creare un’immagine di esso e superarlo in quanto finzione. 

L’ultima sfumatura di carica negativa, l’ultima goccia di un disgusto così invadente 

all’interno del testo, è quella che a tratti, nei momenti di maggiore e lucida disperazione, 

 
43 Ivi, p. 209. 
44 R. A. Fernandez, Percursos de uma poética de resíduos na obra de Carolina Maria De Jesus, in “Iti-
nerários”, 27, 2008, pp. 125-146: 127 (trad. nostra).  
45 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 32. 
46 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 11. 
47 S. Freud, Il poeta e la fantasia, in id., Opere 1905-1908, Bollati Boringhieri, Torino 1975, p. 383. Ri-
guardo il concetto di disgusto letto attraverso la concezione freudiana di tabù, si veda S. Feloj, Arte e tabù: 
il disgusto e i limiti della rappresentazione, in “Materiali di Estetica. Terza serie”, 8/2, 2021, pp. 326-342.  



Itinera, N. 28, 2024 407 

ha come oggetto proprio sé stessa. Carolina è parte integrante e costitutiva della stanza 

dei rifiuti, e come tale, è, seguendo un processo di identificazione, essa stessa un rifiuto. 

Il contatto diretto e quotidiano con i rifiuti e la considerazione di sé stessa come emargi-

nata e in lotta con la società di San Paolo, ha creato quasi per osmosi un’identificazione 

resa evidente in più momenti. Nei momenti di maggiore difficoltà, quando la morsa della 

fame stringe, viene fuori tutta la rassegnazione Carolina: «Quando sono nella favela mi 

sento un oggetto fuori uso, degno di essere buttato fra i rifiuti»48. Per i cittadini di San 

Paolo, gli abitanti della favela hanno tutti i tratti del rifiuto, dell’immondizia, in definitiva 

dell’oggetto per cui provare disgusto e da tenere a distanza, ai margini. Carolina all’in-

terno della favela – considerata già rifiuto – è tanto frustrata che si sente un autentico 

rifiuto al pari degli oggetti che raccoglie: «Devo includere anche me, perché anch’io sono 

una favelada, sono una cianfrusaglia buttata tra i rifiuti. E quel che finisce lì, è roba da 

bruciare o da gettare nelle immondizie»49. 
La potenza esercitata dal disgusto in Quarto de Despejo induce a notare che si può 

parlare di proiezione di disgusto sugli altri, quando oltre alla difficoltà di provare empatia 

verso persone diverse, esiste un vero e proprio scontro di civiltà. Questa estensione del 

disgusto che Martha Nussbaum chiama «disgusto proiettivo»50, riguarda soprattutto il ge-

nere umano quando attraverso la sporcizia e il tanfo dell’umanità ci si collega all'oggetto 

primario di disgusto. A tal proposito la studiosa londinese Mary Douglas aggiunge, in 

un’ottica democratica, che il disgusto è una categorizzazione intellettuale volta a proteg-

gere le capacità degli uomini nell’organizzare le società contro ogni possibile contamina-

zione51. Il disgusto infine fornisce per Douglas un sistema di classificazione che ci con-

sente di vedere la città di San Paolo e la favela come due spazi differenti. 

La condizione di isolamento provata e il dissidio interiore di Carolina, tratteggiano i 

contorni di un personaggio isolato sia dalla città, sia dalla favela. La sua marginalità la 

rende inoltre rabbiosa e fortemente critica nei confronti della società, tanto da pensare più 

volte al suicidio. Queste caratteristiche le fanno descrivere la favela come uno spazio dai 

 
48 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 57. 
49 Ivi, p. 58. 
50Per approfondimenti, cfr. M. Nussbaum, Nascondere l'umanità. Il disgusto, la vergogna, la legge, Ca-
rocci, Roma 2005, e M. Nussbaum, Dal disgusto all’umanità. L’orientamento sessuale di fronte alla legge, 
il Saggiatore, Milano 2011. 
51 Cfr. M. Douglas, G. Ferraro, Purezza e pericolo. Un’analisi dei concetti di contaminazione e tabù, il 
Mulino, Bologna 2014. 



Itinera, N. 28, 2024 408 

tratti infernali, bui e nefasti, attraverso il ricorso a metafore chiare: «Se potessi andarmene 

da questa favela! Sembra di essere all’inferno»52. Anche la sua baracca viene definita 

come «immonda […] invecchiata, con le tavole nere e marce»53, paragonata alla sua vita. 

La sua dimora ma soprattutto la favela assumono i tratti di un sottosuolo. La metafora, 

più volte utilizzata nel testo, dipinge lo spazio della favela come «ripostiglio»54, una «spe-

lonca»55, «un bugigattolo di San Paolo»56, e spinge Carolina in una discesa delle profon-

dità del suo animo tra le sue perversioni, i segreti e i suoi mali., Lo spazio della favela e 

della baracca si configurano, attraverso il disgusto, come un sottosuolo dal quale Carolina 

tenta di uscire con ogni mezzo, in particolare attraverso la scrittura. 

Nell’ottica dell’autrice le sue competenze di lettura e scrittura la rendono, rispetto agli 

altri, in grado di esporre una denuncia tangibile e quindi la portano ad assumersi la re-

sponsabilità di dare voce a chi non ce l’ha. Il libro è uno strumento in più per la sensibi-

lizzazione a una tematica che sembra ignorata. Il disgusto, dunque, assume i connotati di 

un registro stilistico, un filtro attraverso cui rappresentare una tragica realtà esistenziale. 

L’insistenza su ciò che provoca repulsione e disgusto si rende quasi necessaria e indi-

spensabile così il “registro disgustoso” viene impiegato in tutte le fasi della narrazione 

anche quando chi scrive racconta un’ambiente a cui è particolarmente legato e affezio-

nato. Un’altra chiave di scrittura non sarebbe stata tanto efficace: il disgusto è onnipre-

sente, a tratti invadente, in quanto unica arma persuasiva affinché la denuncia sia seguita 

da un intervento concreto. 

Il disgusto nell’opera di De Jesus non è solo una lente di ingrandimento per osservare 

la realtà, ma diviene uno strumento efficace per restituire l’immagine di un mondo rele-

gato ai margini tanto da rendere la scrittura unico strumento e mezzo privilegiato di de-

nuncia sociale. La favela è uno spazio eterotopico nel quale il disgusto è forse l’elemento 

più fortemente sovversivo, una contestazione fisica e morale della società paulista, una 

tavola imbandita di cibo marcio commestibile, in cui le azioni disgustose, le pratiche im-

 
52 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 45. 
53 Ivi, p. 229. 
54 Ivi, p. 145. 
55 Ivi, p. 244. 
56 Ivi, p. 195. 



Itinera, N. 28, 2024 409 

morali e i comportamenti violenti dei favelados assumono i caratteri di reazioni animale-

sche e spontanee, quasi giustificate dalla precarietà di una condizione esistenziale altret-

tanto disgustosa. 


