The Space of Disgust

Materiality and Subalternity in Carolina Maria De Jesus

Mara Desprini
mara.desprini@graduate.univagq.it
Samuele Di Saverio

samuele.disaverio@graduate.univagq.it

The concept of disgust is generally associated with the sensorial sphere of our body and
is identified with a feeling of instinctive repulsion towards something that causes discom-
fort. It has different meanings that emphasize its physical, ethical and social component.
According to Darwin, disgust is one of the six primary sensations as it generates repul-
sion, but for repulsion to occur as an immediate reaction, it must be re-symbolized
through an interpretative action that occurs cognitively. Paraphrasing W. I. Miller (1997),
disgust contributes to structure the world through the power of images and to internalize
moral, collective and political attitudes. In this perspective, disgust is configured as a
social catalyst, capable of creating isolated urban spaces of exclusion and marginality. In
the novel Quarto de Despejo (1960) Carolina Maria de Jesus represents the existential
conditions of a woman on the margins of society in a favela on the outskirts of Sdo Paulo
where she is forced to sell garbage to survive. The space of the favela is configured as a
place of the marginalized, unwanted, victim of disgust by society. In the same way Caro-
lina feels aversion towards Sao Paulo, which she defines as a «sick city», a symbol of
exploitation, discrimination and violence. In the novel the physical element of garbage
plays an important role and induces the protagonist to an act of internalization with which
she projects the negative qualities of waste onto herself, in this way, she becomes the
object and subject of disgust. Thus represented, disgust becomes a threat to one’s dignity,
to the sense of belonging to a specific or abstract group, that is, to humanity. The language
of the novel takes on forms of disgust in the representations of objects and waste that
shape the surrounding space, which has now also become a theater of the repugnant. Car-
olina Maria De Jesus more or less consciously consolidates her relationship with the ex-
cluding space in which she moves by assuming the characteristics of the social marginal-
ized.

Keywords: Favela, Marginality, Underground, Spaces



Lo spazio del disgusto

Materialita e subalternita in Carolina Maria De Jesus

Mara Desprini

mara.desprini@graduate.univagq.it

Samuele Di Saverio

samuele.disaverio@graduate.univaq.it

Se ['uomo percepisce la verita

in uno stato di coscienza, vedra ovunque solo
la miseria e I’assurdita della vita...

e un grande disgusto lo assalira.

(F. Nietzsche, Su verita e menzogna in senso extramorale)

Parlare di disgusto contestualizzandolo all’interno di una singola produzione narrativa
puo risultare problematico, specialmente se il disgusto ¢ il movente che genera 1’atto
stesso della scrittura e si insinua in ogni piega semantica all’interno di un discorso con-
cepito come forma di denuncia. Pubblicato nel 1960, Quarto de Despejo. Diario de uma
favelada di Carolina Maria de Jesus, opera ibrida tra forma diaristica, biografia, testimo-
nianza giornalistica e romanzo, si staglia subito nel panorama letterario brasiliano e in-
ternazionale come voce fuori dal coro, originale e unica testimonianza di una condizione
esistenziale ai margini fisici e morali di una societa dilaniata da perturbazioni e cambia-
menti economici, sociali e urbanistici. L’autrice, nata a Sacramento, nella regione brasi-
liana di Minas Gerais nel 1914, frequenta due anni di scuola elementare, per poi trasferirsi
a ventitré anni a San Paolo, dove lavora per alcuni anni come domestica e poi approdare,
nel 1947, nella favela di Canindé, a nord di San Paolo. L’opera ¢ un diario in cui vengono
registrate e annotate quotidianamente le difficolta di sopravvivenza dei favelados all’in-
terno dello spazio urbanistico periferico della favela brasiliana. La voce di De Jesus, oltre
a essere un’eco di testimonianza della condizione di marginalita della favela, pone I’ac-

cento su una realta agli estremi della societa, all’interno di un corpo fatto di ossa rotte e

393 Itinera, N. 28, 2024



organi mal funzionanti lasciato a perire, con un’introspezione e una presa di coscienza
affatto comuni in simili contesti. L.’idea della cittd come corpo malato ¢, in ambito euro-
peo a partire dalla rivoluzione industriale e dai cambiamenti da essa apportati, un ele-
mento ricorrente € spesso ossessivo di una letteratura che si propone di rappresentare e
indagare 1 processi di urbanizzazione e dinamiche socioeconomiche attraverso la meta-
fora della malattia e dell’infezione, toccando tematiche che convergono con il disgusto,
I’idea del contagio e della paura del diverso. La San Paolo degli anni ‘60 ¢ ritratta in
Quarto de Despejo in tutte le sue malformazioni e protuberanze che si materializzano
nello spazio fisico della favela, citta infernale come infernale putrida e fetida ¢ la Londra
ottocentesca di Ruskin, mostruosa e serpeggiante nella visione di Arthur Conan Doyle,
epitome di poverta e sozzura nella rappresentazione degli slums dickensiani. Cosi come
anche «il gigantesco ventre pulsante di Parigi»' di Zola restituisce, con «un’ammorbante
parata degli odori»?, I’immagine grottesca, viscerale e meccanica di Le Halle e ’opposi-
zione tra due gruppi sociali ostili tra loro. Lo stesso Moravia nella prefazione al diario fa
riferimento alla «versione brasiliana degli slums londinesi»?®, alle «bidonvilles parigine»*
e persino alle «borgate romane»’ per indicare lo spazio marginale della favela. Questo
“quartiere periferico”, in qualche misura un underground paulista, ¢ percepito come una
macchia, una malattia ripugnante che infetta la citta, un luogo oscuro e malsano in cui la
mescolanza del sudicio con il quotidiano e il degrado contribuiscono a relegare la favela
in una condizione di subalternita.

L’eccesso urbanistico (spazio autoprodotto per esigenze abitative) rappresentato dalla
favela paulista ¢ uno spazio in cui il disgusto si declina in tutte le sue forme e guida la
narrazione elaborando una sorta di “poetica del marcio”. Quarto de Despejo ¢ il diario di
una putrefazione, letterale e allegorica, della discesa negli inferi della poverta e dell’indi-
genza, in una condizione esistenziale, auspicata come transitoria e riverberata negli spazi

attraversati dalla protagonista nella trama narrativa.

! M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto. L estetica del pasto, Raffaello Cortina Editore, Mi-
lano 2015, p. 153.

2 1vi, p. 154.

3 A. Moravia, Prefazione, in C. M. De Jesus, Quarto de Despejo. Didrio de uma favelada, trad. it. di L.
Roccavilla, Bompiani, Milano 1962, p. 6. Nel 2021 ¢ stata pubblicata un’edizione con il titolo tradotto in
italiano: C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, trad. it. di R. C. Neves, Alpes, Roma 2021.

4 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 6.

5 Ibidem.

Itinera, N. 28, 2024 394



Lo spazio che si apre con la favela ¢ un campo fertile per osservare come il disgusto
si mostri in diverse accezioni. Quella che ¢ stata qualificata come una tra le emozioni piu
complesse si declina nel diario di Carolina in tante delle sue forme. Partendo dalla con-
cezione di Darwin sulla percezione fisica attraverso i sensi, principalmente il gusto, fino
ad arrivare con Miller e Rozin al disgusto morale, in Quarto de Despejo il gusto dei cibi
marci trovati nell’immondizia diventa consuetudine e spinge il disgusto verso un grado
successivo. Dalla percezione attraverso il gusto si arriva infatti alla manifestazione di un
sentimento, che parte sempre dal gusto e dai sensi, ma giunge fino al disgusto “socio-
morale” che si manifesta quando vengono percepite da parte di un soggetto o di un gruppo
sociale delle infrazioni sociali o morali compiute da soggetti considerati sgradevoli. Si
intendono eventi disgustosi in cui la sensazione provata dipende dalle culture dei popoli.
In effetti il disgusto puo essere provato di fronte a nefandezze o azioni che si reputano
moralmente ingiuste. Nello scenario post-kantiano invece, viene incluso nella semantica
—ma pure nel concetto — di disgusto, il brutto, il grottesco, il nauseabondo®.

In definitiva si puo dire che I’oggetto del disgusto diventa il soggetto nel quale non ci
si riconosce. Nel diario della favelada, Carolina e gli abitanti della favela sono circondati
da oggetti che provocano disgusto, ma loro stessi sono 1’oggetto di disgusto da parte degli
abitanti di San Paolo.

La pubblicazione di Quarto de Despejo avviene nel 1960 ad opera della casa editrice
Francisco Alves, seppur con varie vicissitudini. Come scrive Maria Lucia de Baros Mott
nel saggio Escritoras negras resgatando a nossa historia, «alcuni critici guardano al la-
voro di Carolina con riserve, negando addirittura la paternita dei suoi libri, attribuendo
Quarto de Despejo al giornalista Audalio Dantas»’. Il giornalista era una figura in con-
tatto con Carolina Maria de Jesus, la quale si era gia fatta conoscere negli ambienti reda-
zionali, e si occupa dell’edizione del testo, operando una selezione dei piu di cinquanta

quaderni gelosamente custoditi da De Jesus. Infatti, il primo reportage appare nella rivista

¢ Si puo notare come gli elementi di grottesco, del brutto, della nausea, abbiano dato vita a veri € proprie
tendenze letterarie. Superfluo citare Sarte, che con la Nausea esprime un disgusto filosofico dell’esistenza,
ma pure gli studi di Umberto Eco sulla bruttezza vertono verso una riqualificazione del brutto come senti-
mento, senza che venga sopposto a giudizio. Ci si potrebbe dilungare molto sulle questioni, basti ricordare
ancora la stagione della Scapigliatura, dove 1’orrido, il brutto, lo sporco, il malato erano il tratto dominante
di scrittori come tra gli altri Tarchetti, Boito, Praga. A tal proposito si veda: D. Pietrantonio, Maschere
Grottesche, Donzelli, Roma 2018.

7M. L. de Barros, Escritoras negras resgatando a nossa histéria, Centro Interdisciplinar de Estudos Con-
temporaneos, Rio de Janeiro 1989, p. 8. (trad. nostra).

395 Itinera, N. 28, 2024



Folha da noite nel 1958, nel quale viene presentata Carolina e il suo «mundo sordido»®,
seguito nel giugno 1959 da un’altra pubblicazione nella rivista O cruzeiro, intitolato Re-
trato da favela no diario de Carolina. Tuttavia, Quarto de Despejo ha riscosso pitl suc-
cesso all’estero che in Brasile. Infatti, come sottolinea anche Mott, il libro non ¢ stato
accolto con favore tanto che un primo nucleo — Diario di Bitita (Libro di memorie) — ¢
stato pubblicato per la prima volta in Francia, nel 1982, e solo quattro anni dopo ¢ stato
pubblicato in Brasile. Un altro segno di questa indifferenza ¢ il fatto che 'opera di De
Jesus ¢ piu studiata all’estero che in Brasile. Gli interventi citrici su De Jesus sono pro-
venienti per la maggior parte dall’ambiente accademico internazionale piuttosto che bra-
siliano. Tuttavia, nonostante 1’iniziale indifferenza della critica brasiliana e del contesto
accademico si ¢ incrementata sempre piu una corrente di studi di approfondimento
sull’opera di De Jesus interpretata prevalentemente come documento sociale. Oggi il suo
valore letterario ¢ ampiamente riconosciuto anche in Brasile; negli ultimi decenni il pa-
norama critico nazionale ha assistito a una crescente interesse verso la sua produzione
con numerosi saggi, monografie e ricerche accademiche che ne analizzano la complessita,
le innovazioni narrative e la valenza storica. Due esempi di rilievo sono lo studio di Ténia
Maria Gomes da Silva e Flavia Cristina Silva Barbosa in cui si presenta una discussione
sul genere diaristico partendo proprio da Quarto de Despejo e presentando la vita di de
Jesus discute dei contributi teorici al femminismo nero e decoloniale. Viene dunque stu-
diato un determinato modo di guardare e interpretare il mondo, cercando di stabilire un
dialogo tra classe, genere, razza ed etnia’. Un altro considerevole studio si deve a Fer-
nanda Rodrigues de Miranda!® che analizza il posto di emarginata occupato dalla scrittrice
sia dal punto di vista della letteratura marginale ma anche riguardo I’importante posto che
ricopre nella letteratura periferica. Questi approfondimenti rappresentano solo una parte
di una bibliografia sempre piu ricca e diversificata che dimostra come I’opera di Carolina

Maria de Jesus sia ora oggetto di un’ampia rivalutazione in Brasile. Il riconoscimento

8 M. A. Madeiros da Silva, 4 descoberta do insélito: Carolina Maria De Jesus e a imprensa brasileira
(1960-77), in «Afro-Hispanic Reviewy, 29/2, 2010, pp. 109-126.

9 Nell’articolo si mette in evidenza anche come le persone di un determinato gruppo sociale possono utiliz-
zare la letteratura come strumento di protesta, mostrando come la letteratura stessa sia in grado di cambiare
le vite delle persone della periferia. Si veda: T. M. Gomes da Silva, F. C. S. Barbosa, Exclusdo e violéncia
social na perspectiva da escritora carolina Maria de Jesus: mulher negra, favelada e mae solteira, in
“Cesumar”, 23/2, 2018, pp. 309-326.

10°F, Rodrigues de Miranda, 4 experiéncia literdria marginal em trés atos: o “maldito” dos anos ‘70, o
“periférico” contemporaneo e a outsider carolina Maria de Jesus, in “Revista estagao literaria”, 12, 2014,
pp. 332-342.

Itinera, N. 28, 2024 396



tardivo del suo valore letterario riflette una piu ampia trasformazione nel canone letterario
brasiliano, sempre pit inclusivo delle voci marginalizzate!!.

La novita dell’opera ¢ costituita dal fatto che la voce narrante proviene dall’interno
della favela offrendo una visione realistica delle condizioni di vita. Tale ¢ il successo
immediato riscosso dall’opera che viene tradotta in tredici lingue, tra cui in italiano nel
1962. L’edizione uscita per Bompiani include la prefazione di Alberto Moravia, in visita
in Brasile nel 1960, in occasione del congresso del PEN Club, nella quale identifica la
favela come «luogo di degradazione, di promiscuita e di ignoranza»'2.

Lo spazio nel quale si snoda la vicenda assume i connotati di uno spazio di disgusto,
che si dispiega e si declina in una serie di forme: il disgusto di Carolina verso la classe
dirigente politica, verso le donne della favela, il disgusto dell’é/ite nei confronti dei fave-
lados, nei loro atteggiamenti immorali e scabrosi, ma soprattutto un disgustoso che si
esplica nella forma pit materiale dello scarto e del cibo putrefatto. L’esistenza di Carolina
& pregna di oggetti disgustosi che diventano necessari ai fini della sopravvivenza: «E vero
che mangi quello che trovi nell’immondizia?» le chiede un operaio. «Il costo della vita ci
costringe a non avere schifo di niente. Dobbiamo imitare gli animali» ribadisce Carolina
consapevolmente. Si concretizza in queste parole lo status del favelado e la sua condi-
zione: il disgusto ¢ bandito dalle sensazioni ammesse o talmente radicato nella necessita
che supera perfino sé stesso ed elimina a tratti ogni sua carica negativa. L’assuefazione
al disgusto ne annulla gli effetti e lo conduce all’auto-annullamento. Le implicazioni mo-
rali che intervengono nel discorso sul disgusto passano necessariamente dalla natura fi-
sica di provenienza della percezione del sentimento. Allo stesso modo il diario di Carolina
compie lo stesso percorso di semantizzazione, ovvero partire dal contatto fisico con il
cibo, con lo scarto e il disgustoso, direttamente dalla percezione sensoriale. Superata
quella soglia di accettazione, superata la barriera fisica, si passa ad un disgusto percepito
anche sul piano morale. Il disgusto si pone cosi come una zona di confine in cui ’estetica

e la morale finiscono, o cominciano, nel momento in cui si incontrano oggetti che susci-

1" A tal proposito si segnala la pagina dedicata all’autrice del gruppo di studio dell’Universidade Federal
de Minas Gerais: http://www.letras.ufig.br/literafro/autoras/58-carolina-maria-de-jesus. In questo spazio,
si offre una prospettiva approfondita sull’autrice, sottolineando non solo I'importanza del suo studio come
cronista della marginalita, ma anche come innovatrice formale nella letteratura brasiliana del XX secolo.

12 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 6.

397 Itinera, N. 28, 2024



tano ripugnanza. Al di la delle sue complicazioni concettuali imposte dalla caratterizza-
zione morale, la concezione di disgusto sul piano della sua natura fisica ¢ ben piu sem-
plice: una sensazione «che colpisce prima di tutti i sensi e che ¢ suscitata da oggetti con-
creti ripugnanti»'3.

Il titolo originale dell’opera Quarto de Despejo ¢ stato tradotto in italiano con La
stanza dei rifiuti, titolo che rispecchia la concezione della stessa autrice della realta urba-
nistica paulista: «la favela ¢ la stanza dei rifiuti. E le autorita non sanno che esiste la stanza
dei rifiuti»'* e ancora «Classifico Sad Paulo in questo modo: il palazzo ¢ il salotto. I
municipio ¢ la sala da pranzo e la citta ¢ il giardino. E la favela ¢ il cortile dove si butta
I’immondizia»'?. Tl termine portoghese despejo puod essere tradotto in italiano sia con la
parola sfratto che con la parola discarica. In entrambi 1 casi il legame rappresentativo con
la materia dell’opera risulta collaudato e fortemente giustificato: oggetto di sfratto, mate-
riale e metaforico, sono gli abitanti della favela, in quella spazialita liminale che argina
gli indesiderati al di fuori del dominio della visibilita. Il termine discarica rimanda diret-
tamente al luogo di gestione dei rifiuti, nel quale il deposito e lo stoccaggio avviene in
maniera casuale e disordinata, senza alcuna operazione di smistamento e separazione di
materiali. Questa ¢ I’immagine della favela che emerge dal diario di De Jesus, un’im-
mensa discarica cittadina prodotta dalle incongruenze di una classe dirigenziale sotto ac-
cusa. La favela di Canindé appare come la Bersabea sotterranea, «ricettacolo di tutto cio

che loro occorre di spregevole e d’indegno» in cui
al posto dei tetti ci si immagina che la citta infera abbia pattumiere rovesciate, da cui franano
croste di formaggio, carte unte, resche, risciacquatura di piatti, resti di spaghetti, vecchie
bende. O che addirittura la sua sostanza sia quella oscura e duttile e densa come pece che cala
giu per le cloache prolungando il percorso delle viscere umane, di nero buco in nero buco,
fino a spiaccicarsi sull’ultimo fondo sotterraneo, e che dai pigri boli acciambellati laggiu si
elevino giro sopra giro gli edifici d’una citta fecale, dalle guglie tortili.'®
La favela ¢ contrapposta nettamente all’ambiente cittadino di San Paolo e ne costituisce
uno spazio di contestazione di valori sociali, culturali ed economici. La suddivisione dello

spazio richiama la dialettica pubblico/privato, accettabile/non accettabile, in cui la favela

di Canindé ¢ il ripostiglio, il luogo nascosto agli occhi di chi visita, ¢ la dimora di ci0 che

13 M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto, cit., p. 129.

14 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 70.

15 i, p. 16.

16 1. Calvino, Le citta invisibili, Mondadori, Milano 2010, pp. 111-112.

Itinera, N. 28, 2024 398



non si vuole mostrare perché risulterebbe spiacevole a un occhio estraneo. Lo spazio della
favela si configura quindi come luogo dell’emarginato, indesiderato e vittima del disgusto
da parte della societa. Allo stesso modo Carolina prova avversione verso San Paolo, che
definisce «citta malatay, simbolo di sfruttamento, discriminazione ¢ violenza.

Tutta ’opera ¢ intrisa di materia e le dinamiche si dipanano secondo una logica
dell’oggetto in cui il rifiuto e lo scarto assumono un ruolo centrale. Carolina ¢ una cata-
dora do lixo, raccoglie spazzatura per poi barattarla in cambio di denaro necessario al
sostentamento proprio e dei suoi tre figli. Le sue giornate sono scandite dalla raccolta dei
rifiuti, in particolare la carta, ma anche di tanti altri oggetti/rifiuti che vanno a comporre
un’enorme discarica: «Noi siamo poveri siamo venuti qui sulle rive del fiume, le rive del
fiume sono abitate dall’immondizia e dai marginali. La gente della favela ¢ vista come 1
marginali»!? compare nel diario alla data 7 giugno. La sopravvivenza passa necessaria-
mente attraverso la logica del culto dell’oggetto. La carta ¢ un feticcio che Carolina ri-
cerca ogni giorno in maniera ossessiva tanto da divenire la misura della sua fame, del suo
umore e della sopravvivenza della sua famiglia. Non solo carta, ma ogni sorta di rifiuto
che viene scambiato per soldi rappresenta uno strumento di salvezza. Sacchi trascinati,
mani sudicie, odori malsani, merce guasta, cibi avariati, diventano la cifra dello stile di
vita di Carolina, il disgusto la misura delle sue condizioni di vita. Un disgusto che si
trasforma nello strumento che consente di identificare cos’¢ abbietto e sporco, giusto,
ingiusto, moralmente accettabile. Il valore morale del disgusto, inteso anche come qual-
cosa che permette di evitare i vizi, di essere contaminati, viene qui superato o meglio
risignificato, traslato in avanti oltre il limite invadendo cosi la sfera delle emozioni che
permettono alle persone di preoccuparsi in ogni momento di diventare oggetto di disgu-
sto. Il disgusto risulta sempre implicato con 1’organico, richiama 1’idea di contagio e
quella di rigetto, quando invece il processo di fruizione simpatetica implica “disinteresse”
estetico e immedesimazione.

Ogni vicenda raccontata nel diario ¢ farcita di oggetti ripugnanti, dagli scarti, all’im-
mondizia presente in smisurata quantita — tanto da diventare materiale da costruzione per
le baracche, arredo, sostentamento, ragione di vita — al cibo avariato che i favelados sono

costretti a mangiare a causa delle loro condizioni di estrema poverta.

17 i, p. 33.

399 Itinera, N. 28, 2024



La fame, infatti, compare ancora una volta come elemento ricorrente che guida la nar-
razione nel diario e il cibo e la sua ossessiva ricerca rivestono un ruolo predominante nelle
giornate di Carolina. Il cibo, nella maggior parte dei casi ¢ cibo avariato, raccolto dalla
spazzatura, scartato dagli abitanti della citta di San Paolo: «quando la merce si guasta, la
gettano ai corvi e agli infelici favelados»'®. Nel peggiore dei casi — anche secondo Caro-
lina — ¢ rosicchiato dai topi o ripieno di insetti e diventa potenzialmente pericoloso. La
presenza di cibo avariato e putrefatto rimanda direttamente alla concezione di Darwin sul
disgusto, profondamente legato al concetto di gusto. Il disgusto nell’idea di Darwin basa
«tale emozione sul rigetto del cibo e sul senso del gusto»!®. Un senso del gusto comple-
tamente modificato dalle circostanze che induce la favelada a non avere scrupoli e spin-
gersi oltre la soglia del disgusto spostata sempre piu in la dalla fame.

Il diario ¢ un reiterarsi quotidiano e quasi ossessivo di rituali guidati dalla sopravvi-
venza come unica fede. Come per Hume, si solleva il problema della polisemicita del
disgusto e quanto il concetto sia pit complesso. La nozione di disgusto si snoda infatti fra
il corporeo e il giudizio filosofico, talvolta anche conoscitivo?®. La fame ¢ cio che guida
gli eventi nella sua presenza fisica e mentale costante, costringendo a mangiare scarti, a
nutrirsi di marcio, di cio che in una condizione “normale” e dignitosa risulterebbe amorale
e al di fuori di ogni decenza. Tuttavia, in questa vita di ricorrenze e ripetitive abitudini,
tra le certezze della sua condizione, ¢’¢ un elemento di dubbio, una suspence quasi asso-
pita, al momento di ogni risveglio, quello di una sopravvivenza sempre in bilico. La fame,
come urgenza fisiologica e bisogno fisico primario, ricorre come leitmotiv nella melodia
esistenziale di Carolina e scandisce il dispiegarsi delle azioni quotidiane. Nelle parole di
Diderot la fame ¢ un «sentimento doloroso che nasce dallo stomaco. Un’urgenza “senti-
mentale”»?!. Al contrario dell’angoscia, il disgusto puo avere a che fare con cio che ¢
inoffensivo, del tutto lontano dalla possibilita di causare danno, eppure, allo stesso tempo,
¢ insopportabile.

Se, come sottolinea Mazzocut-Mis, «il gusto si esercita una volta placato I’istinto di

sopravvivenza»??, Quarto de Despejo &€ un poema celebrativo dell’assenza del gusto,

18 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 53.

' W. L. Miller, Anatomia del disgusto, McGraw, Milano 1998, p. 1.

20 Cfy. D. Hume, La regola del gusto e altri saggi, a cura di G. Preti, Abscondita, Milano 2006.
21 M. Mazzocut-Mis (a cura di), Dal gusto al disgusto, cit., p. 74.

2 Ibidem.

Itinera, N. 28, 2024 400



un’assenza ingombrante e rumorosa, un’epopea della fame, un’eterna tensione, un biso-
gno mai appagato, o, quando appena soddisfatto, non abbastanza da percepire gusto. |
pasti sono in qualche misura le tappe di un percorso che li tiene appena in vita. Non solo,
sotto le sferzate dei morsi della fame, Carolina si sente meno produttiva e non in grado di
proteggere il nido familiare. Eppure, in questa solo apparente rassegnazione, Carolina si
permette, quasi osa, di polemizzare sul cibo, ma solo in alcuni casi, quando la dignita
umana ¢ appena piu forte e ostinata del desiderio di sopravvivenza. Sono i casi in cui nel
pane sono impastate zampe di scarafaggio: «Ai bambini ¢ stato regalato del pane duro,
ma era imbottito di zampe di scarafaggio. L’ho buttato via»?3, In tutte le altre circostanze
la sua fame, animalesca ricerca del pasto giornaliero che apre le porte al giorno successivo
sembra non conoscere limitazioni e clausole. Non ci sono sovrastrutture sociali nella ri-
cerca del pasto, la fame spinge Carolina e tutti gli abitanti della favela, alla ricerca e al
nutrimento, a qualunque costo. Il disgusto diventa cosi anche uno strumento per provare
la commestibilita dei cibi, per esprimere un giudizio — di gusto — estetico.

Tra le altre sensazioni fisiche, la fame, provoca anche stati di alterazione mentale e di
quella che possiamo chiamare follia. Scrive Carolina: «Lo stordimento della fame ¢ peg-
gio di quello dell’alcol. Lo stordimento dell’alcol ci spinge a cantare. Ma quello della
fame ci fa tremare. Capii che era orribile avere solo aria dentro lo stomaco»?*. In alcuni
giorni del suo diario, Carolina ¢ fuori di sé, riflette sulla sua condizione e guarda con
miseria la propria condizione. In questi momenti di scoramento ogni attimo della vita
della favela assume contorni osceni e genera presagi nefasti. Al contrario, quando ¢ in
grado di procurarsi del cibo “dignitoso” (pur sempre povero, come riso e fagioli) riesce a
trovare la forza di scrivere e di pensare un futuro per lei e per i propri figli al di fuori della
favela (vedremo in seguito che il legame con la favela e a condizione che impone ¢ molto
piu saldo di quello che dicono le parole di Carolina. C’¢ un legame sotteso, quasi malato
che in qualche misura imprigiona Carolina nella favela. Tanto che quando ha I’occasione
di andar via — con lo zingaro ad esempio — non lo fa).

Disgustosi sono anche gli effetti della malnutrizione e della malattia sul corpo umano
espressi in una figuralita che mostra senza filtri corpi malati, ferite, ulcere, secrezioni e

contaminazioni. Quando sua figlia Vera si ammala, Carolina annota: «Ha detto che aveva

2 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 136.
24 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 90.

401 Itinera, N. 28, 2024



fame. Sono andata a comperare il latte e le ho fatto una crema. L ha mangiata e ha vomi-
tato un verme», € ancora il giorno dopo «Vera, ieri, ha vomitato due vermi»?>.

Oltre alla mancanza di gusto, il disgusto presente nell’opera coinvolge anche 1’olfatto.
La carica disgustosa olfattiva ¢ ingombrante, gli odori che emana la favela inibiscono gli
abitanti. Il sistema fognario malfunzionante contribuisce a rendere 1I’atmosfera malsana e
insalubre, mescolandosi alla puzza degli escrementi e dei rifiuti marci. Carolina ne annota
gli effetti e il riverbero come elemento costitutivo della favela: «l’unico profumo che
esala dalla favela ¢ quello del fango marcio, degli escrementi, dell’acquavite»?S. La puzza
¢ una qualita negativa attribuita alle stesse persone: «Sono schifosi. Il posto dov’erano
accampati € sporco e puzza. Un odore sconosciuto»?’, scrive Carolina sugli zingari. Ella
non ¢ pero esente dal giudizio perché ¢ parte della favela e in quanto tale sullo stesso
piano degli altri favelados: «Mi insulta e io devo fingere di non sentire. Dice che sono
puzzolente» annota riferendosi a Cecilia, una donna che lavora al Deposito. Tra le barac-
che le esalazioni dei rifiuti non sono troppo sottolineate nel diario. Carolina ne ¢ in qual-
che misura assuefatta e I’odore che le causa particolare disgusto «¢ quello del fango mar-
cio, degli escrementi e della pinga»?® — un distillato del succo di canna da zucchero (anche
acquavite) — che oltre al fastidio tratteggiano anche i contorni di un contesto pericoloso e
disinibito in certe azioni violente e poco edificanti. L’odore costante dell’alcol ¢ il veicolo
che restituisce un’immagine delirante della favela.

11 disgusto, nelle sue accezioni fisica e morale, diviene chiave interpretativa per la let-
tura dello “spazio altro” della favela di Canind¢, una potenziale eterotopia, secondo 1’ac-
cezione che ne da Michael Foucault, uno spazio frutto di una zonizzazione tipica della
citta contemporanea, di quell’urbanistica escludente®® che segrega la poverta secondo lo-
giche discriminanti guidate dalla paura del contagio e dal rifiuto della diversita. L autrice
puo essere inserita in quella che viene definita letteratura marginale e periferica, cosi

come marginale ¢ la stessa autrice, anomala rispetto ai favelados, in quanto in grado di

% i, p. 93.

26 Ivi, p. 27.

27 vi, p. 93.

28 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., pp. 70-71.

2 Per il concetto di “urbanistica escludente”, cf. S. Graham, S. Marvim, Splintering Urbanism. Networked
Infrastructures, Technological Mobilities and the Urban Condition, Routledge, London-New York 2001,
citato in M. Rossi, Gli spazi INTERmedi nella citta contemporanea, Firenze University Press, Firenze 2016.

Itinera, N. 28, 2024 402



leggere e scrivere, e allo stesso tempo mai completamente inserita e accettata nel pano-
rama intellettuale brasiliano. Carolina ¢ due volte, anzi tre volte, un soggetto emarginato,
come donna, come povera e come nera. La favela, periferia di San Paolo, ¢ un contesto
urbano distaccato nel quale si muovono gli esclusi e i dimenticati. Da un primo sguardo,
la sua residenza nella favela la pone in una condizione subalterna rispetto al popolo della
cittd, ma non solo. La sua pelle nera, colore usato anche come metafora della sua condi-
zione, ¢ una discriminante che si trascina dietro per tutta la sua vita: «La mia [vita], fino
ad oggi, ¢ stata nera. Nera la mia pelle, nero il posto dove abito»*°. La sua pigmentazione,
oggetto di disgusto per gli altri, ¢ spesso associata al cibo e talvolta viene messa in se-
condo piano in virtu del bisogno supremo della fame: «Hanno mangiato senza alludere al
color negro dei fagioli, perché negra ¢ la nostra vita, negro tutto quanto ci circonda»’!. La
pelle, in quanto organo con cui si formalizza il tatto, ¢ il «senso pit intimamente coinvolto
nella percezione del disgusto»?2. La sua forte carica simbolica si giustifica con il contatto,
ma anche con la vista. Il colore della pelle, dunque, ¢ spesso la misura per stabilire le
gerarchie sociali, la sua consistenza e la sua integrita possono suscitare sentimenti di di-
sgusto se lacerata, sporca o ferita. La questione del colore della pelle in ambito brasiliano
ha suscitato un dibatto acceso nel quale si € generata I’ideologia della negritudine. Que-
sto termine ¢ andato poi a indicare piu ampiamente un movimento letterario, ideologico
e culturale che ha favorito una «presa di coscienza di una situazione di dominio e la con-
seguente reazione alla ricerca di un'identita nera»**. La discussione sull’identita nera in
Brasile ¢ un concetto articolato che implica una presa di coscienza della condizione sto-
rica e sociale, in particolare del contesto post-coloniale. La questione razziale in Brasile
ha radici profonde che risalgono all’inizio del processo di colonizzazione — caratterizzato
da una sistematica gerarchizzazione e discriminazione razziale, come sottolineato dagli
studi di Giralda Seyferth nel suo contributo dal titolo A dimensdo cultural da imigragdo™®

in cui si mette in evidenza come il Brasile abbia sviluppato una societa fortemente strati-

30 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 220.

31 Ivi, p. 65.

32W. 1. Miller, Anatomia del disgusto, cit., p. 45.

33 Per approfondimenti di veda tra gli altri, Z. Bernd, Negritude e letteratura in America Latina, Mercato
Aperto, Porto Alegre 1987.

34 Cfy. ibidem.

% G. Seyferth, A dimensdo cultural da imigracdo, in “Revista brasileira de ciéncias sociais”, 26/77.

403 Itinera, N. 28, 2024



ficata sul piano raziale, modellata da dinamiche di esclusione, whitening e questioni eco-
nomiche, fenomeni che hanno influenza anche la costruzione dell’identita culturale e let-
teraria del Paese. Il concetto di “negritudine” nasce dalla necessita di reagire a questa
lunga storia di oppressione e negazione dell'identita nera, proponendosi come strumento
di resistenza e di affermazione culturale. In questo senso, la negritudine non rappresenta
una rigida ideologia, ma piuttosto un insieme di pratiche discorsive e culturali che met-
tono in luce la specificita dell'esperienza nera e la ricerca di una visibilita storicamente
negata. In Brasile, la negritudine ha assunto una connotazione particolare, diversa rispetto
ai contesti francofoni di origine. Se nel contesto africano e caraibico il concetto era ini-
zialmente legato alla produzione letteraria e alla decolonizzazione, in Brasile ha poi tro-
vato un terreno fertile nel movimento “negro” nelle letterature afro-brasiliane a partire
dalla meta del XX secolo. Tuttavia, gia negli anni ‘30 e ‘40, autori come Abdias do Na-
scimento e Lélia Gonzalez hanno contribuito a definire una propria versione di negritu-
dine, che si intreccia con la specificita del contesto brasiliano, segnato da una storia di
schiavitu e dal mito della «democrazia razziale»*¢. In definitiva, trattare la negritudine
come un concetto e non come ideologia permette di apprezzare meglio la sua complessita
e la sua capacita di adattarsi a differenti contesti storici e culturali. Questo approccio con-
sente una lettura piu sfumata del fenomeno e favorisce una comprensione piu articolata
della questione razziale in Brasile, che non puo essere ridotta a una semplice dicotomia
ideologica, ma richiede un'analisi storica e culturale approfondita’’.

La scrittura di Carolina, pratica che la distingue una volta in piu dai favelados, non ¢
solo uno strumento per raffigurare la realta disgustosa e mezzo di denuncia, ma anche una
necessita esistenziale o un’istanza estetica. Inoltre, rappresenta la realizzazione di un bi-
sogno, perché nella lettura e nella scrittura trova il suo conforto. La testimonianza dell’au-

trice si rivela nella maniera piu autentica possibile perché parla di «sopravvivenza nuda

36 Per indagini sulla formazione del popolo brasiliano attraverso le teorie di Abdias do Nascimento e Lélia
Gonzales, cff-. tra gli altri E. R. C. Aratjo de Melo, “Sociologias Plurais”, 9/2, 2023, pp. 130-148.

37 Aimé Césaire, uno dei pionieri del movimento, introdusse il termine negli anni ‘30 per descrivere la
condizione psicologica e sociale delle persone nere, caratterizzata da un processo di alienazione identitaria
indotto dal colonialismo e dal razzismo strutturale. Insieme a insieme a L. Senghor furono pionieri del
movimento. La negritudine, quindi, va compresa come un concetto dinamico, che si ¢ evoluto e adattato ai
contesti specifici delle ex-colonie, mantenendo tuttavia una base comune di rivendicazione della dignita e
della specificita culturale dell'identita nera.

Itinera, N. 28, 2024 404



e cruda»®. La sincerita nella scrittura, 1’onesta espressa e la dedizione di Carolina, resti-
tuiscono una funzione della scrittura salvifica, attraverso la quale riesce ad avere uno
sguardo distaccato e critico per questo «accanto al tema esistenzialista della sopravvi-
venza, ve n’¢ un altro che diremo senz’altro marxista: quello della cultura»®. La baracca
n. 9 della Rua A si trasforma in una sorta di room of one’s own, unico rifugio e via di fuga
dal disagio della favela, una stanza tutta per sé nella quale dare voce alle sue denunce
attraverso 1’atto della scrittura.

Quello di De Jesus ¢ un linguaggio ibrido che fonde elementi del portoghese formale
a espressioni del linguaggio parlato condito con termini che 1’autrice estrapola dai giornali
raccolti per strada. Alcune espressioni basse sono funzionali a una resa realistica consa-
pevole del suo scopo di denuncia. Il 9 agosto si trova annotato: «il calzolaio mi ha chiesto
se il mio libro ¢ comunista. Ho risposto che ¢ realista. Mi ha detto che non ¢ opportuno

scrivere sulla realta».*® Nella prefazione all’edizione del 1962, Moravia scrive:
Senza ironia non si da poesia. Carolina ¢ una realista ironica; Lucaks direbbe che ¢ una rea-
lista critica. Infatti il realismo della sua prosa semplice, piana, chiara, familiare non ¢ mai
naturalistico: un’ironia sottile e diffusa gli da una dignita classica. Supponiamo che sia
un’ironia per cosi dire collettiva, I’ironia della favela di cui questa donna geniale ha saputo
farsi portavoce. Certo che nell’ironia di Carolina ci sono infinite sfumature popolaresche e

colte.*!
Nel complesso di una sintassi prevalentemente piana e povera compaiono sporadicamente
slanci di lirismo nei quali la scrittura scivola con ambizione letteraria all’interno della
narrazione, secondo la logica di un prosimetro nel quale la parte poetica integra temati-

camente quella in prosa. Cosi compare il 24 ottobre:
Guardando le monete di alluminio divenni nervosa: i soldi dovrebbero avere piu valore dei
generi d’acquisto e invece i generi hanno piu valore due soldi.
Ho disgusto, ho terrore
dei soldi di alluminio.
Sono soldi senza valore,

soldi di Juscelino.*?
O ancora il 3 febbraio:

Non pensare di ottenere

38 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 7.

39 Ibidem.

40 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 71.
41 A. Moravia, Prefazione, cit. p. 10.

42 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 169.

405 Itinera, N. 28, 2024



il mio affetto nuovamente.
11 mio odio sta crescendo

ha radici e da semente.*

L’atto della scrittura appare salvifico, un rifugio personale nel quale compiere la sua re-
denzione. Carolina ha un lettore ideale, quella classe dirigenziale che si finge sorda al
richiamo di una folla disperata ed ¢ proprio a quella platea indifferente che vuole, con la
sua scrittura, mostrare una realta senza ricorrere ad alcun artificio retorico: la poetica di
De Jesus ¢ una poetica degli scarti. Raffaella Andréa Fernandez, dall’Universidade

Estadual Paulista/Assis la definisce poeta do lixo (poeta della spazzatura/degli scarti):

[...] Quarto de despejo ¢ un’opera che rappresenta la fessura tra due mondi: quello della
totalita e quello dei resti (degli scarti), il mondo borghese che idealizzava e la sopravvivenza
nell’universo infelice della favela, I’uso del portoghese formale (e canonizzato) e quello par-

lato nella favela.**

Poeta dell’immondizia ¢ I’espressione con la quale Carolina definisce se stessa, in quanto

cantrice testimone delle ingiustizie subite dal popolo:
Ho visto i poveri che uscivano piangendo. E le lacrime dei poveri commuovono i poeti. Non
commuovono i poeti da salotto. Ma i poeti dell’immondizia, gli idealisti della favela, sono

gli spettatori che assistono alle tragedie provocate dai politici contro il popolo.*®

Considerata la sua impellenza e il valore quasi sacro che riveste, ci si chiede se la scrittura
di Carolina possa essere interpretata come un processo catartico in quanto liberazione da
esperienze traumatizzanti o atto esorcizzante per superare il disgusto stesso rappresentan-
dolo. Quello che appare chiaro ¢ che alla stregua della fame, la scrittura ¢ per lei una
esigenza, una via per la salvezza: «¢ evidente che per Carolina scrivere & come pregare»*®.
Nella visione di Freud la vera «4rs poetica consiste nella tecnica per superare la nostra
ripugnanza»*’. Attraverso la scrittura riesce quindi a creare una rappresentazione del di-
sgusto che le consente di creare un’immagine di esso e superarlo in quanto finzione.

L’ultima sfumatura di carica negativa, ’ultima goccia di un disgusto cosi invadente

all’interno del testo, ¢ quella che a tratti, nei momenti di maggiore e lucida disperazione,

4 i, p. 209.

4 R. A. Fernandez, Percursos de uma poética de residuos na obra de Carolina Maria De Jesus, in “Iti-
nerarios”, 27, 2008, pp. 125-146: 127 (trad. nostra).

45 C. M. De Jesus, La stanza dei rifiuti e altre opere, cit., p. 32.

46 A. Moravia, Prefazione, cit., p. 11.

47'S. Freud, Il poeta e la fantasia, in id., Opere 1905-1908, Bollati Boringhieri, Torino 1975, p. 383. Ri-
guardo il concetto di disgusto letto attraverso la concezione freudiana di tabu, si veda S. Feloj, Arte e tabu.
il disgusto e i limiti della rappresentazione, in “Materiali di Estetica. Terza serie”, 8/2, 2021, pp. 326-342.

Itinera, N. 28, 2024 406



ha come oggetto proprio sé stessa. Carolina ¢ parte integrante e costitutiva della stanza
dei rifiuti, e come tale, ¢, seguendo un processo di identificazione, essa stessa un rifiuto.
Il contatto diretto e quotidiano con i rifiuti e la considerazione di sé stessa come emargi-
nata e in lotta con la societa di San Paolo, ha creato quasi per osmosi un’identificazione
resa evidente in pit momenti. Nei momenti di maggiore difficolta, quando la morsa della
fame stringe, viene fuori tutta la rassegnazione Carolina: «Quando sono nella favela mi
sento un oggetto fuori uso, degno di essere buttato fra i rifiuti»*®. Per i cittadini di San
Paolo, gli abitanti della favela hanno tutti i tratti del rifiuto, dell’immondizia, in definitiva
dell’oggetto per cui provare disgusto e da tenere a distanza, ai margini. Carolina all’in-
terno della favela — considerata gia rifiuto — ¢ tanto frustrata che si sente un autentico
rifiuto al pari degli oggetti che raccoglie: «Devo includere anche me, perché anch’io sono
una favelada, sono una cianfrusaglia buttata tra i rifiuti. E quel che finisce li, ¢ roba da
bruciare o da gettare nelle immondizie»®.

La potenza esercitata dal disgusto in Quarto de Despejo induce a notare che si pud
parlare di proiezione di disgusto sugli altri, quando oltre alla difficolta di provare empatia
verso persone diverse, esiste un vero e proprio scontro di civilta. Questa estensione del
disgusto che Martha Nussbaum chiama «disgusto proiettivo»>’, riguarda soprattutto il ge-
nere umano quando attraverso la sporcizia e il tanfo dell’umanita ci si collega all'oggetto
primario di disgusto. A tal proposito la studiosa londinese Mary Douglas aggiunge, in
un’ottica democratica, che il disgusto ¢ una categorizzazione intellettuale volta a proteg-
gere le capacita degli uomini nell’organizzare le societa contro ogni possibile contamina-
zione®!, Tl disgusto infine fornisce per Douglas un sistema di classificazione che ci con-
sente di vedere la citta di San Paolo e la favela come due spazi differenti.

La condizione di isolamento provata e il dissidio interiore di Carolina, tratteggiano i
contorni di un personaggio isolato sia dalla citta, sia dalla favela. La sua marginalita la
rende inoltre rabbiosa e fortemente critica nei confronti della societa, tanto da pensare piu

volte al suicidio. Queste caratteristiche le fanno descrivere la favela come uno spazio dai

48 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 57.

4 i, p. 58.

S0per approfondimenti, cfi. M. Nussbaum, Nascondere 'umanita. Il disgusto, la vergogna, la legge, Ca-
rocci, Roma 2005, e M. Nussbaum, Dal disgusto all ‘umanita. L orientamento sessuale di fronte alla legge,
il Saggiatore, Milano 2011.

S Cfr. M. Douglas, G. Ferraro, Purezza e pericolo. Un’analisi dei concetti di contaminazione e tabu, il
Mulino, Bologna 2014.

407 Itinera, N. 28, 2024



tratti infernali, bui e nefasti, attraverso il ricorso a metafore chiare: «Se potessi andarmene
da questa favela! Sembra di essere all’inferno»2. Anche la sua baracca viene definita
come «immonda [...] invecchiata, con le tavole nere e marce»™3, paragonata alla sua vita.
La sua dimora ma soprattutto la favela assumono i tratti di un sottosuolo. La metafora,
piu volte utilizzata nel testo, dipinge lo spazio della favela come «ripostiglio»>4, una «spe-
lonca»’, «un bugigattolo di San Paolo»>¢, e spinge Carolina in una discesa delle profon-
dita del suo animo tra le sue perversioni, i segreti e i suoi mali., Lo spazio della favela e
della baracca si configurano, attraverso il disgusto, come un sottosuolo dal quale Carolina
tenta di uscire con ogni mezzo, in particolare attraverso la scrittura.

Nell’ottica dell’autrice le sue competenze di lettura e scrittura la rendono, rispetto agli
altri, in grado di esporre una denuncia tangibile e quindi la portano ad assumersi la re-
sponsabilita di dare voce a chi non ce I’ha. Il libro ¢ uno strumento in piu per la sensibi-
lizzazione a una tematica che sembra ignorata. Il disgusto, dunque, assume i connotati di
un registro stilistico, un filtro attraverso cui rappresentare una tragica realta esistenziale.
L’insistenza su cid che provoca repulsione e disgusto si rende quasi necessaria e indi-
spensabile cosi il “registro disgustoso” viene impiegato in tutte le fasi della narrazione
anche quando chi scrive racconta un’ambiente a cui ¢ particolarmente legato e affezio-
nato. Un’altra chiave di scrittura non sarebbe stata tanto efficace: il disgusto ¢ onnipre-
sente, a tratti invadente, in quanto unica arma persuasiva affinché la denuncia sia seguita
da un intervento concreto.

11 disgusto nell’opera di De Jesus non ¢ solo una lente di ingrandimento per osservare
la realta, ma diviene uno strumento efficace per restituire I’immagine di un mondo rele-
gato ai margini tanto da rendere la scrittura unico strumento e mezzo privilegiato di de-
nuncia sociale. La favela ¢ uno spazio eterotopico nel quale il disgusto ¢ forse I’elemento
piu fortemente sovversivo, una contestazione fisica e morale della societa paulista, una

tavola imbandita di cibo marcio commestibile, in cui le azioni disgustose, le pratiche im-

52 C. M. De Jesus, Quarto de Despejo, cit., p. 45.
53 vi, p. 229.
54 vi, p. 145.
55 Ivi, p. 244.
% Ivi, p. 195.

Itinera, N. 28, 2024 408



morali e i comportamenti violenti dei favelados assumono i caratteri di reazioni animale-
sche e spontanee, quasi giustificate dalla precarieta di una condizione esistenziale altret-

tanto disgustosa.

409 Itinera, N. 28, 2024



