
The Human Multiplicity 
 

 
Pina De Luca 

mdeluca@unisa.it 
 
 
The article then examines how modern notions of human omnipotence persist and are 
reinforced by digital technologies, and argues for a shift toward new forms of interaction 
between humans and technological artefacts. Instead of domination or complete delegation, 
these relations should take the form of mobile, negotiated exchanges that preserve difference 
and enable creativity. 
 
Keywords: human; artificial intelligence; difference; creativity 



 

 68 

 

Il molteplice umano 
 
 

Pina De Luca 
mdeluca@unisa.it 

 
 
 

1. Oltre… 
Nietzsche lo aveva detto: «Inesaurito e non scoperto e ancor sempre l’uomo»1. Un’affermazione che, 

se assunta nella sua radicalità, provoca una sorta di collasso nell’idea di umano rivelandolo non 

definito e non compiuto. Una «pasta intrisa di fermenti» è2, infatti, l’uomo, per Nietzsche, ciò fa sì 

che mai l’uomo possa dirsi concluso, ma sempre passibile a divenire altro, sempre esposto al poter 

essere altrimenti. E se poi la pasta ha bisogno di lievitare per tramutarsi in altro, ne ha bisogno anche 

l’uomo, solo che per farlo a lui è necessaria una difficile virtù. Questa virtù è «volontà di tramontare 

e una freccia anelante»3, possederla significa non voler «conservare se stesso» per voler tramontare 

a se stesso4. Ma qui tramontare non è il puro declinare, bensì un complesso movimento per il quale 

il tramontare è già superarsi e questo è l’attivarsi di potenzialità ed energie in grado di aprire al mai 

stato dell’umano, al suo assolutamente nuovo5. Sarà perciò che, tramontando, si diviene simili alla 

freccia nel momento in cui sta per essere scagliata e, come avviene per la freccia, il raccogliersi in sé 

è tensione che prepara lo slancio, è potenza che si concentra per poi pienamente dispiegarsi ed agire. 

Per tale motivo l’anelare della freccia uomo nulla ha del vago aspirare o desiderare, anelare è, 

piuttosto, da intendere come l’esercizio per il quale si apprende a essere «una transizione e un 

tramonto»6. A questo esercizio fa segno lo Über dello Über mensch7, praticarlo tale esercizio significa 

farsi «distruttore» delle «piccole assennatezze», delle «piccole virtù», della «piccola gente» e8, nel 

mentre se ne opera la distruzione, a crescere e maturare nel «distruttore» è il «creatore». In tal modo 

il distruttore e il creatore9, anziché opporsi, si necessitano giacché è nella distruzione del sempre stato 

 
1 F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra, a cura di M. Montanari e G. Colli, Adelphi, Milano 1981, vol. I, p. 91. 
2 Ivi, vol. I, p. 265. 
3 Ivi, vol. I, p. 9. 
4 Ibidem. 
5 «Qui – osserva Deleuze – superare si contrappone a conservare e anche ad appropriarsi, a riappropriarsi» (G. Deleuze, 
Nietzsche e la filosofia, a cura di F. Polidori, Einaudi, Torino 1992, p. 245 
6 Ivi, p. 8. 
7 Über, si legge nel dizionario della lingua tedesca, non va inteso esclusivamente come essere su, al di sopra di, ma ha 
anche Il senso dell’essere oltre, di essere al di là di. 
8 F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra, cit., vol. II, p. 349. 
9 Ivi, vol. I, p. 18. 

Itinera, N. 30, 2025 
 
 



 

 69 

che si affilano gli strumenti per farsi creatori di un oltre mai stato. Non è, allora, quella dello Über 

mensch una forza accresciuta, né suo è un potere che piega, ma ciò che lo rende «un tipo diverso dal 

tipo umano» è il movimento che lo attraversa e lo spinge oltre gli assetti consolidati dell’umano10. E 

oltre non sarà mai uno stato definitivamente raggiunto e codificato, ma interminabile lavoro di 

creazione di «un nuovo modo di sentire», di «un nuovo modo di pensare»11, di un nuovo modo di 

abitare il mondo ed esperirlo.  

Perché questo nuovo possa essere a-venire dell’umano è necessario, avverte Nietzsche, smettere di 

chiedersi «come conservare l’uomo nel modo migliore, per il tempo più lungo, con il massimo del 

piacere» e far avanzare una domanda ben più radicale: «come può essere superato l’uomo» e come, 

superandolo, «il mondo partorirà il futuro degli uomini»12? 

 

 

2. Ospitare l’estraneo 

È a un racconto mitico che ricorre Maria Zambrano per dire dell’inizio del mondo. L’uomo era allora 

immerso nel tutto, circondato da forze soverchianti da cui, non distinguendosi, non poteva difendersi. 

Fu così che “dio” fu per lui tutto quanto lo minacciava – il fulmine, le acque scroscianti, l’ululare del 

vento – e sacrificio fu il modo di placarne la violenza. Ma il «sacrificio è un patto, come ogni rito. 

Patto in cui si offre qualche cosa in cambio di altro» e13, in cambio, dal dio l’uomo ricevette 

«l’ispirazione» e per questo dono l’umano accolse in sé il segno assolutamente altro del dio14. 

L’umano fu così anche divino ed è quest’anche a rendere l’umano, fin dall’inizio, un misto. E misto 

è da intendere qui come pluralità attiva senza fusione o assimilazione, come disparità e differenza che 

come tale opera. L’agire umano sarà marcato da questo segno divino e sarà anch’esso un agire misto: 

umano e divino. In ciò la e svolge un ruolo essenziale dal momento che il suo congiungere è pure 

distinguere e, quindi, impedimento a qualsiasi forma di assimilazione di un termine all’altro. Da qui 

il carattere proprio del movimento che anima il misto: toglie fissità di posizione a quanto si oppone e 

ne garantisce la mobilità. Garantirla tale mobilità significa fare del congiungere e separare un gioco 

irrisolto le cui mosse devono essere sempre di nuovo inventate e sperimentate. E se in virtù del gioco 

che s’instaura – da congiungere e separare è umano e divino, proprio e estraneo, organico e inorganico 

– gli elementi divergenti possono assumere posizioni imprevedibili e disporsi fra loro in maniera 

 
10 G. Deleuze, Nietzsche e la filosofia, cit., p. 245. 
11 Ibidem. 
12 F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra, cit., vol. II, p. 349. 
13 M. Zambrano, L’uomo e il divino, trad. it. di G. Ferraro, introduzione di V. Vitiello, Edizioni Lavoro, Roma 2001, p. 
191. 
14 L’ispirazione «deve essere carpita nell’istante in cui è ricevuta» e bisogna «saper trattare con essa, come succede con 
tutto quello che stando in noi non ci appartiene» (Ivi, p. 192). 



 

 70 

imprevedibile, mai, qualsiasi sia il loro reciproco posizionarsi, ne attenua o estingue il divergere, né 

mai le loro differenze potranno giungere a una qualche forma di conciliazione e né, tantomeno, 

arrivare a fondersi fa loro. Ciò che, invece, il gioco mostra, e ogni volta realizza, è il reciproco 

rimandarsi-necessitarsi degli elementi opposti e, nel farlo, mostra pure come sia proprio nel loro 

rimandarsi-necessitarsi che il misto trova la sua efficacia ed è l’efficacia di una duplicità mobile che 

agisce e declina la sua duplicità in modi che sempre si ri-inventano.  

Il modo di abitare il mondo sarà, fin dall’inizio, influenzato e plasmato da tale movimento e sarà 

questo a imprimere il suo segno a come si dà l’interazione uomo-mondo e con quali effetti sulle 

singole parti15. Queste – l’umano e il mondo – ne saranno entrambe segnate e gli effetti che se ne 

producono sono diversi ma incrociati giacché il creare mondo diviene il contemporaneo crearsi 

dell’umano. 

 Visione – l’ispirazione produce visioni – può dirsi la spinta a questo reciproco crearsi poiché è la 

visione a far vedere in ciò che è, ciò che potrebbe essere. E siccome dar corpo alle visioni richiede la 

messa in campo di un operare mai sperimentato, sarà ancora l’ispirazione a far compiere gesti e 

movimenti sconosciuti. Questi, affermandosi, non solo modificano e complicano l’assetto 

dell’umano, ma lo costringono a continuarsi in altro, a decentrarsi e a essere un molti eterogeneo. 

Potrà, infatti, accadere che un ramo abbandonato ispiri la mano a prolungarsi in quel ramo per 

compiere atti che le sarebbero altrimenti preclusi. La mano-ramo potrà, allora, essere anche clava, 

arpione, pertica, oppure essere la forza in più della mano per rimuovere un ostacolo, ma potrà anche 

servire a tracciare nel terreno una linea per indicare un percorso o delimitare uno spazio che sia la 

sicurezza di un proprio spazio. La mano sarà così, senza esserlo, anche altro, sarà, cioè, un arto misto 

e plurale che, come tale, agisce e trasforma la realtà e il modo in cui la si esperisce. 

In tal modo l’umano, ospitando il segno altro del dio, moltiplica, in forza di quel segno, il suo 

carattere misto e plurale16. Non vi è, dunque, neppure all’inizio un umano assolutamente naturale ma 

questo è sempre anche artificiale, è sempre un misto di organico e inorganico. Abitare il mondo sarà 

il continuo intensificarsi e complicarsi dell’essere l’umano un molti disparato e decentrato, plasmato 

e complicato dalla tecnica17. Ed è proprio nell’esserlo che l’umano crea mondo e, creandolo, esso 

stesso si crea come misto, multiplo, dislocato. 

 
15 L’interattività, spiega Montani, `«è vecchia quanto il mondo» e già dall’inizio va intesa «come un campo che istruisce 
un gioco di relazioni dinamiche nel quale ne va della medesima identità degli elementi che vi prendono parte» (Vita 
interactiva, Einaudi, Torino 2025, p. VII).  
16 L’idea di ospitalità a cui ci si riferisce è quella teorizzata da J. Derrida, Sull’ospitalità, trad. it. di L. Landolfi, 
Baldini&Castoldi, Milano 2000.  
17 A proposito del rapporto che si stabilisce fra «il corpo umano e le sue protesi tecniche», Montani parla di empowerment, 
ossia «il corpo umano pensato nella sua costitutiva esposizione al prolungamento tecnico (cioè nella sua costitutiva ek-
staticità)». E poi osservato da Montani che nella «sua versione radicale empowerment tecnico andrà inteso come 
l’effettiva implementazione di un’unità di prestazione del tutto inedita» (P. Montani, Tre forme di creatività. Tecnica, 
arte politica, Cronopio, Napoli 2017, pp. 47-48). 



 

 71 

 

 

3. Una potenza senza potere 

Frammenti e scorie della concezione moderna di soggetto, nonostante la critica penetrante a cui il 

pensiero del 900 l’ha sottoposta, continuano ad agire nell’idea di umano andandosi a compattare con 

le trasformazioni che, nell’umano, vi hanno apportato le tecnologie digitali. Ad esserne stata così 

rafforzata è l’idea di onnipotenza dell’umano e ciò ha significato il riaffermarsi – certo, in altre forme 

e con altri modi – di «quel modo di essere uomo che consiste nel prendere possesso della sfera dei 

poteri umani come luogo di misura e di dominio dell’ente nel suo insieme»18, come «centro di 

riferimento» di questo19.  

Bisogna, allora, lavorare a far definitivamente tramontare un simile «modo di essere uomo» 

facendo del tramontare la ricerca di come questo debba essere anche un trapassare – si tratta di 

pensare il tramontare-trapassare all’altezza dell’oggi – e, quindi, di come l’umano, sempre ri-

creandosi, possa creare i suoi possibili oltre. Perché ciò possa essere è necessario liberarsi dei residui 

di quel modo di essere dell’umano che continuano a sopravvivere e, sapendoli riconoscere, sventarne 

i mascheramenti. E forme di mascheramento l’umano le escogita per continuare a considerarsi parte 

privilegiata rispetto a ogni altra parte e parte che delle altre decide. Abdicare a un simile privilegio 

vuol dire apprendere ad abitare il mondo nel segno della parità con ogni altra parte e, quindi, a sapersi 

parte fra le parti. Ma sapersi parte fra le parti significa pure pensare di ciascuna la differenza e 

difformità e volerla questa differenza e difformità assumendosi la responsabilità di farle essere 

affinché la loro estraneità sia apertura di mondo, attivazione di inesplorate possibilità. Differenza e 

difformità non sono però fissate e definite una volta per tutte, ma esposte al loro poter divenire altro 

ed essere altro. La relazione fra le parti – per parte si intendono qui anche le forme più sofisticate di 

tecnologia – non potrà che essere, allora, una relazione mobile che ogni volta, e sempre da capo, deve 

aggiornare le sue mosse e, mantenendo ciascuna parte la propria intransitività, ri-inventare il come 

della loro interazione, come l’interazione – sempre precaria nel suo accadere – può dar luogo a 

scambi, come, in virtù di questi, ciascuna parte può ospitare il segno estraneo di un’altra e come, 

mantenendo questo segno la propria estraneità, ogni parte ne possa essere sconvolta. Quello che è 

messo così in campo da ciascuna parte può dirsi un agire creativo e creativa l’interazione che si 

stabilisce tra loro. Ciascuna parte ne è, infatti, trasformata e lo è ciascuna a suo modo e con ricadute 

diverse. Ma creativa l’interazione non lo è solo per questo reciproco trasformarsi, ma lo è soprattutto 

 
18 M. Heidegger, L’epoca dell’immagine del mondo, in Id., Sentieri interrotti, trad.it. a cura di P. Chiodi, La Nuova Italia, 
Firenze 1993, p. 93. 
19 Ivi, p. 86. 



 

 72 

perché a discenderne sono nuove pratiche che sovvertono il già saputo e il già sperimentato e possono 

perciò ritenersi un atto creativo. 

Far tramontare l’onnipotenza dell’umano-parte non significa, però, trasferire questa onnipotenza 

all’artefatto-parte facendo del trasferimento la compiaciuta contemplazione di capacità estraniate. Ciò 

accade quando si delega a un dispositivo funzioni e abilità proprie dell’umano rendendo, per simile 

espropriazione, inessenziali gesti ed esperienze che dell’umano scandivano il ritmo quotidiano e ne 

erano memoria e storia. Conseguenza di un simile gesto espropriante è la scomparsa della creatività 

che vi era connessa – una creatività che si modificava e trovava altre forme nel modificarsi di 

abitudini e stili di vita – come pure conseguenza ne è l’estinguersi del di più di creatività che si 

attivava nell’interazione fra le parti e induceva a compiere gesti mai sperimentati, a esperire 

possibilità mai contemplate. 

 Quando ciò accade, e all’artefatto è volutamente delegata ogni funzione, superflui sono divenuti 

l’intervento umano e l’interazione fra le parti, varie sono le questioni che si sollevano. Una prima, 

essenziale, questione che emerge riguarda proprio le forme di interazione – quali forme può assumere 

l’interazione e a quali condizioni – che l’umano stabilisce con quanto lo circonda. La possibilità di 

autonomizzarsi degli artefatti non fa che confermare il non essere più l’umano il «centro di 

riferimento dell’ente come tale»20, e questa smentita – ne è l’immediata conseguenza – è pure la 

smentita della pretesa che sia esclusivamente umana la decisione di come «situarsi rispetto all’ente 

ridotto ad oggetto»21. È necessario, allora, che il tramontare di un modo di «essere uomo» come 

«luogo di misura e di dominio dell’ente», sia la contemporanea sperimentazione – è un’assunzione 

di responsabilità teorica ed etica – di inedite modalità d’interazione fra l’umano-parte e l’artefatto-

parte. E qui pensare-esperire loro nuove modalità d’interazione non significa affatto negarne o 

ammansirne differenze e specificità, bensì agire queste ultime nel senso di un equo e mobile “situarsi” 

delle parti fra loro.  

Come, allora, far sì che la delega sia, insieme, ricerca-sperimentazione del reciproco “situarsi” 

delle parti e come tale “situarsi” può essere l’attivarsi di una dimensione creativa per la quale a 

prodursi è l’assolutamente nuovo? È forse necessario sovvertire abitudini, regole consolidate e 

sperimentare un nuovo fare22? 

Un esempio, fra i tanti possibili, lo offre il tipo d’interazione che può stabilirsi con il Bimby – un 

robot da cucina – che eviti sia l’umanizzazione dell’artefatto e sia l’estraniazione dell’umano. Il 

Bimby è in grado di preparare qualsiasi pietanza, basta digitarne sul display il nome ed ecco comparire 

 
20 Ibidem. 
21 Ivi, p. 93. 
22 Scrive a proposito Montani «la creatività tecnica è essenzialmente una creatività interattiva. Un modo innovativo 
d’interagire con il mondo-ambiente grazie a un’interpretazione imprevista delle tecnologie disponibili» e alcune di queste 
«sono provviste della capacità di evolvere e di trasformarsi grazie a iniziative specifiche» (ivi, pp. 137-138). 



 

 73 

gli ingredienti, le quantità necessarie, il tempo di cottura. Una volta che gli ingredienti sono stati 

inseriti nel boccale, regolata, seguendo le prescrizioni, velocità e tempo di cottura, il Bimby procede 

alla preparazione senza che sia necessario alcun intervento umano. Il coinvolgimento di ogni senso è 

stato eliminato dalla preparazione, ogni capacità e abilità culinarie rese inutili, ogni cultura o 

tradizione gastronomica è divenuta superflua. Il cibo sarà ottimo ma non c’è stato bisogno di nessun 

intervento umano perché lo fosse, non ci sarà in esso aroma, sapore, modo di presentarsi che dica di 

un proprio gusto, che attivi memorie e dica di condivisioni, feste, ricorrenze. Quella pietanza è 

un’estraneità che si vuole rigidamente tale e lo è perché la sua preparazione si è negata a ogni scambio, 

perché, rendendo inutile l’intervento umano, ha fatto di sé quasi un prodigio, il risultato di una magia 

che, se incanta l’umano, pure lo priva della sua creatività.  

Anche in questo caso si tratta di sperimentare come possono “situarsi”, l’una rispetto all’altra, 

l’umana parte e l’artefatto parte. Perché ciò si dia, e vi sia interazione e questa contempli l’equità 

delle parti, è necessario che l’instaurarsi di una possibile negoziazione muova da un equo “situarsi” 

delle parti l’una rispetto all’altra23. Condizione per un equo “situarsi” delle parti è il riconoscimento 

delle reciproche differenze senza attenuarne il differire o tentarne una qualche conciliazione. In tal 

modo la differenza delle parti, l’autonomia di ciascuna e la specificità delle loro funzioni, anziché 

costituire un ostacolo alla relazione, funziona da spinta a che ci sia negoziazione e, quindi, 

interazione. Questo primo atto è la premessa perché il riconoscimento della differenza e difformità 

delle parti apra a una negoziazione fra queste su come possa esservi interazione/scambio. Ed è una 

negoziazione che non avviene una volta per tutte, né una volta per tutte ne sono definiti tempi e 

modalità, ma sempre di nuovo bisogna riavviarla, sempre di nuovo ne devono essere scandite le fasi 

e stabilite le regole. Ciò fa della negoziazione una sperimentazione che mai trova assestamento o 

gesto definitivo, ma sempre di nuovo deve esperire mosse, stravolgere regole, affermarne altre e 

disdire anche queste. Pur nell’instabilità delle forme che va assumendo, e nonostante sia precario ogni 

suo esito, sarà in forza della negoziazione che ciascuna parte risulterà toccata dall’estraneo dell’altra 

e il segno che rimane impresso su ciascuna parte è segno che non si presta a essere assorbito e 

metabolizzato, ma, permanendo nella propria estraneità, agisce come il creativo disturbo di una 

presenza irrevocabilmente altra. Sarà così che entrambe le parti, permanendo l’intransitività delle 

reciproche differenze, faranno della loro interazione il prendere forma di una creatività multipla e 

dislocata che, nell’esserlo, genera l’assolutamente nuovo. 

Se è nel e per il tramonto di «un modo di essere uomo», che vanno affermandosi nuove pratiche 

e nuove forme di creatività, è forse possibile scorgere in queste anche l’annuncio di un possibile 

trapassare dell’umano, ossia considerare l’affermarsi di nuove pratiche e nuove forme di creativa 

 
23 Negoziazione è qui utilizzato come teorizzato da F. Casetti in L’occhio del Novecento, Bompiani, Milano 2005.  



 

 74 

come il contemporaneo ri-crearsi dell’umano. Coglierla tale contemporaneità deve essere anche 

pensarla nel suo accadere, pensandone i tempi, le fasi, le sequenze, le scansioni e farlo significa 

azzardare trasgressioni di quanto è sapere acquisito, osare essere infedeli a quanto è sicuro e 

consolidato, rischiare mosse teoriche senza garanzia. E tutto questo sempre sapendo che il trapassare 

non può che essere un movimento interminabile, così come interminabile lavoro non può che essere 

la creazione di un oltre dell’umano. Un oltre che non sarà mai uno stato definitivo, né mai codificabile 

ma sempre esposto al suo superamento. È però, pur essendo di ciò avvertiti, è necessario stare dentro 

un simile interminabile movimento, ritenere proprio compito un simile interminabile lavoro 

interrogandosi ogni volta – interminabile non potrà che essere anche l’interrogazione – se quelle che 

vanno precariamente affermandosi possono considerarsi figure in transito verso l’oltre. 

 

 

4. Sull’abisso 

Potrà considerarsi figura in transito – figura che prepara l’oltre senza mai poterne essere la 

realizzazione – un umano che, disdicendo ogni idea di unità e compattezza, può ri-pensarsi come 

plesso plurale, mobile, dislocato?  

Già ri-pensarsi come plesso è per l’umano riconoscere che la propria condizione è quella di una 

formazione complessa attraversata da più movimenti che travalicano i confini di corpo e mente e ne 

fanno un corpo-mente esteso, multiplo, disseminato, misto24. Un simile modo di essere dell’umano – 

si tratta di un passaggio decisivo per comprendere la condizione umana contemporanea – ne altera, 

per molti versi, quella che si è fin qui descritta come la maniera di essere dell’umana-parte. 

Un’alterazione che va indagata nelle sue pieghe più riposte, nei minimi, ma essenziali, mutamenti 

che si producono – mutamenti che sono soprattutto attribuibili alla comparsa dell’IA – per 

comprendere come l’umana-parte giunge a potersi considerare un plesso multiplo, dislocato, fratto, 

discontinuo. Ossia, un’eterogeneità disseminata, restia a farsi riassettare, che si sottrae a ogni criterio 

di ordine stabile – gli elementi non compresi né nel cranio e né nella pelle mantengono la loro 

inderogabile differenza – e fa della promiscuità di umano e non umano una continuità discontinua e 

spezzata che, come tale, pensa-agisce25. Se ciò va accadendo, le cause vanno ricercate in quello stretto 

rapporto che, dall’inizio, si è instaurato fra il creare mondo dell’umano e il crearsi stesso dell’umano 

ed in forza di tale rapporto che, ancora una volta, creando questo mondo, elaborandone l’assoluta 

novità, l’umano si ri-crea, diviene altro. 

 
24 Se si consulta l’Enciclopedia Italiana Treccani, si trova che per il temine “plesso” nell’anatomia descrittiva s’intende 
un “intreccio” di più vasi venosi o di più fibre nervose. 
25 Cfr. A. Clark, D. Chalmers, The extended mind, in “Analysis”, n. 58, 1998. 



 

 75 

 L’ipotesi che a questo punto si può avanzare è se l’umano che così va ri-creandosi – plesso 

plurale, mobile, dislocato – possa dirsi molteplice e qui molteplice va inteso come lo intende Deleuze: 

non una qualità dell’umano ma ciò che l’umano è. Affermare che l’umano è il molteplice significa 

ribadire che l’umano non è ma sempre diviene – divenire non è flusso, bensì produzione – ed è, 

appunto divenendo, che si fa molteplice e fa il molteplice26. Lasciando Deleuze, ciò che è da 

comprendere è come l’umano si esperisce in quanto molteplice e come fa il suo essere il molteplice. 

Per comprenderlo – se pure in maniera parziale e incompleta – è necessario provare a rintracciare i 

minimi scarti, l’abbozzarsi di movimenti mai esperiti, di procedure inedite che segnalino la sottile, 

ma sostanziale, differenza che il molteplice umano rappresenta rispetto all’umana-parte e al modo in 

cui quest’ultima negoziava le forme e i modi d’interazione con artefatti-parte dotati di proprie e 

autonome abilità e con una propria intelligenza. 

A un primo approccio, il tratto del molteplice umano che con più evidenza si mostra è la 

radicalizzazione, con la comparsa dell’IA, di quanto hanno sostenuto Clark e Chalmers introducendo 

il concetto di mente estesa. La loro tesi, come è noto, è che non vi è esternalizzazione solo di funzioni 

materiali ma anche cognitive il che significa che i circuiti neuronali interni si continuino – il 

continuarsi è qui anche distanza e separazione – in circuiti non biologici (cognitive artifact) 

determinando forme mobili di connessione fra corpo, cervello, ambiente (exented)27. Pensare diviene 

così un atto esteso, ossia un atto che si produce nell’agire simultaneo e intrecciato di naturale e 

artificiale, di intelligenza umana e protesi intelligenti. E, come avviene nell’incontro tra vespa e 

orchidea – è l’esempio che fanno Clark e Chalmers – quel che si produce è un assolutamente altro. 

Nel momento in cui questa estensione-disseminazione può considerarsi il modo proprio di essere 

del molteplice umano quella che poteva ritenersi una relazione fra differenze – l’orchidea e la vespa 

– che, nell’esserlo, generava il nuovo, cambia di segno e, dilatandosi e moltiplicandosi, diviene un 

atto multiplo, dislocato, misto. Un atto che vive di continue negoziazioni a causa del movimento 

imprevedibile del molteplice che sempre di nuovo ri-configura e disfa i propri assetti producendo 

effetti dagli esiti mobili e mai definitivi e perciò sempre da rielaborare. Se tale è l’atto del pensare 

per il molteplice umano, tale può dirsi, con un ulteriore passaggio, anche l’atto creativo. Ed entrambi 

possono esserlo a patto che si evitino due rischi opposti e complementari: l’umanizzazione dell’IA e 

la delega totale all’IA. Nel primo caso si assisterebbe ancora una volta a un gesto appropriativo che 

 
26 Qui molteplice è inteso, come lo intende Deleuze, «non come aggettivo (ancora tributario dell’uno) ma come 
sostantivo», ossia come «essere molteplice» (M. Carboni, Prefazione, in G. Deleuze, F. Guattari, Mille piani, a cura di 
M. Carboni, Castelvecchi, Roma 2014, p. 36). A Deleuze si fa inoltre riferimento – pur non assumendone tutte le 
implicazioni – nel considerare la molteplicità priva di centro (non metrica), non disposta secondo alcun ordine o gerarchia. 
In particolare, sull’argomento si veda G. Deleuze, Divenire molteplice. Saggi su Nietzsche e Foucault, a cura di U. Fadini, 
Ombre Corte, Verona 1996. 
27 Cfr. A. Clark, D. Chalmers, The extended mind, cit. 



 

 76 

condurrebbe a un uso strumentale dell’IA giacché questa servirebbe a potenziare e ampliare la 

capacità di pensiero e di creazione riproponendo, sotto aggiornati travestimenti, l’idea di onnipotenza 

dell’umano e, quindi, smentendo e contrastando il suo essersi ri-creato come molteplice. Nel caso, 

invece, di delega totale all’IA, si assisterebbe a un estraniamento dell’umano dalla sua facoltà di 

pensare-creare che vivrebbero solo in uno spostamento senza riconoscimento ma compensato dal 

godimento esaltato di uno straordinario fantasmatico. 

Se, allora, il pensare-creare del molteplice è atto multiplo, dislocato, misto, se è atto che, a causa 

dell’estrema mobilità del molteplice, richiede continue negoziazioni, come, e secondo quali modalità, 

si andrà articolando l’atto del pensare-creare? E come un simile atto potrà sfuggire alla de-

realizzazione e alla fascinazione illusionistica e far essere l’assolutamente mai stato mondo che 

diviene? 

Ancora una volta bisogna rischiare un atto di cleptomania e sottrarre sequenze teoriche a riflessioni 

ben definite per giocarle in tutt’altri contesti e con altri scopi. Ciò di cui bisogna osare impadronirsi 

in questo caso sono segmenti della riflessione di Blanchot sul rapporto di terzo genere. Per rapporto 

di terzo genere Blanchot intende un rapporto che non mira né all’«unità» ne all’«unificazione»28, ma 

vive della «discontinuità in cui non è implicita l’unità»29, giacché quella che definisce il rapporto è la 

«reciproca estraneità»30. Questa non può dirsi una «separazione» e neppure una «distanza», piuttosto 

è «un’interruzione» e la feconda paradossalità di un simile rapporto «consiste proprio nel fatto che 

l’interruzione (la quale non esclude e non include) costituisce ancora un rapporto»31: è un rapporto 

senza rapporto.  

Quando, però, Blanchot parla di rapporto di terzo genere, parla di un rapporto fra umani, ossia di 

qualcosa che si «riferisce unicamente all’uomo» e dove riferirsi all’uomo non è affatto riferirsi «a me 

stesso – ad un altro me stesso» giacché l’altro è assoluta, inderogabile alterità perciò è «ciò che è 

radicalmente fuori dalla mia portata»32. La mossa azzardata da osare è provare a pensare il rapporto 

di terzo genere non come rapporto relativo esclusivamente all’umano, ma come rapporto che l’umano 

– un molteplice umano – intrattiene con l’IA. Anche in questo caso quella che si stabilisce è una 

relazione che si regge sulla reciproca estraneità, sull’impossibilità che possa esserci con l’altro – qui 

IA – qualsiasi forma d’identificazione. Ma, osserva Blanchot, è proprio «tutto ciò che mi separa 

dall’altro» che «tende al rapporto»33, è nello spazio «dissimmetrico dove vige la legge della 

discontinuità» che può generarsi una «parola» – un atto di pensiero, un gesto creativo – che non sia 

 
28M. Blanchot, L’infinito intrattenimento, trad. it. R. Ferrara, Einaudi, Torino 1977, p. 90.  
29 Ivi, p. 96. 
30 Ivi, p. 91. 
31 Ivi, pp. 91-92. 
32 Ivi, p. 92. 
33 Ivi, p. 102. 



 

 77 

«un passaggio o un ponte»34, ma sia «capace di superare le due rive separate dall’abisso senza 

colmarlo e senza riunirle»35. Una parola, quindi, che si crea mantenendo ferma distanza e differenza, 

che si nega a ogni provenienza o rimando e vive nella e della sua sospensione, del suo non avere 

suolo e ricavando dalla tensione che attraversa, ma non risolve, l’abissale distanza la novità del suo 

non essere mai stata.  

Segni di una simile maniera di intendere il rapporto di terzo genere, e di intenderlo come rapporto 

che crea il nuovo, possono rintracciarsi nella video-opera di Marianna Simmet, Leda Was a Swan36. 

A essere qui ripensato dall’artista è il mito di Leda – ripensarlo è anche produrre nuovi e imprevedibili 

sensi del mito mostrando come questo ne sia inesauribile possibilità – dove Leda smette di essere 

solo la giovane donna sedotta dal dio per poter essere anche cigno e il cigno anche Leda. Se a farsi 

materia di questo continuo poter essere altro è l’artista – più che di metamorfosi, ossia un passaggio 

da uno stato all’altro, si tratta qui di una procurata indeterminatezza e di un continuo rovesciamento 

– ciò passa attraverso la radicale spropriazione dell’artista stessa che non vuole essere per poter essere 

ogni altro. Questa spropriazione/proliferazione è ottenuta attraverso un impiego dell’IA piegato alle 

esigenze dell’opera. Ciò non può ritenersi, però, né un’annessione e né una delega estraniante giacché 

a farlo non è qualcuno – l’artista – ma un indeterminato e lo fa chiedendo all’IA di essere dentro il 

farsi dell’opera – l’IA è in tal modo sperimentata come una poetica – e divenirne così partecipe. Se 

divenire partecipe a come l’opera si fa, comunque, rimanda all’artista e se, però, l’artista non è, il 

ricorso all’IA può leggersi come l’esperimento di un modo di agire l’abisso che si alimenta 

dell’opposizione delle «rive» senza riunirle. L’opera, infatti, non colma l’abisso, non lo sana, ma vi 

è sospesa e, nell’esserlo, riesce a tenere in sé, vivendone, il superamento dell’abisso e il persistere 

delle «rive separate». Creazione è, allora, questo atto paradossale – un paradosso che l’IA rende 

possibile ed esperibile – per il quale l’opera afferma un mai stato facendo di questo il superamento 

senza superamento delle «due rive separate»: umano e non umano. 

 
34 Ivi, p. 103. 
35 Ivi, p. 104. 
36 Il video di Marianna Simmet, Leda Was a Swan è stato presentato a Pompei Commitment. Materie archeolgiche del 
2024. Si tratta di un lavoro multidisciplinare che fa ricorso a scenografia, perfomance, video, suono, design, intelligenza 
artificiale per ri-interpretare, all’interno della cultura di genere, l’affresco della così detta Casa di Leda, rinvenuto a 
Pompei nel 2018. 


