The Human Multiplicity

Pina De Luca
mdeluca@unisa.it

The article then examines how modern notions of human omnipotence persist and are
reinforced by digital technologies, and argues for a shift toward new forms of interaction
between humans and technological artefacts. Instead of domination or complete delegation,
these relations should take the form of mobile, negotiated exchanges that preserve difference
and enable creativity.

Keywords: human; artificial intelligence; difference; creativity



Il molteplice umano

Pina De Luca
mdeluca@unisa.it

1. Oltre...

Nietzsche lo aveva detto: «Inesaurito € non scoperto e ancor sempre 1’uomox!. Un’affermazione che,
se assunta nella sua radicalita, provoca una sorta di collasso nell’idea di umano rivelandolo non
definito e non compiuto. Una «pasta intrisa di fermenti» ¢2, infatti, I’'uomo, per Nietzsche, cio fa si
che mai I’uomo possa dirsi concluso, ma sempre passibile a divenire altro, sempre esposto al poter
essere altrimenti. E se poi la pasta ha bisogno di lievitare per tramutarsi in altro, ne ha bisogno anche
I’uomo, solo che per farlo a lui € necessaria una difficile virtii. Questa virtu € «volonta di tramontare
e una freccia anelante»’, possederla significa non voler «conservare se stesso» per voler tramontare
a se stesso*. Ma qui tramontare non ¢ il puro declinare, bensi un complesso movimento per il quale
il tramontare ¢ gia superarsi e questo ¢ ’attivarsi di potenzialita ed energie in grado di aprire al mai
stato dell’umano, al suo assolutamente nuovo’. Sara perciod che, tramontando, si diviene simili alla
freccia nel momento in cui sta per essere scagliata e, come avviene per la freccia, il raccogliersi in sé
¢ tensione che prepara lo slancio, ¢ potenza che si concentra per poi pienamente dispiegarsi ed agire.
Per tale motivo 1’anelare della freccia uomo nulla ha del vago aspirare o desiderare, anelare ¢,
piuttosto, da intendere come 1’esercizio per il quale si apprende a essere «una tranmsizione € un
tramonto»®. A questo esercizio fa segno lo Uber dello Uber mensch’, praticarlo tale esercizio significa
farsi «distruttore» delle «piccole assennatezze», delle «piccole virtiy, della «piccola gente» €8, nel
mentre se ne opera la distruzione, a crescere e maturare nel «distruttore» ¢ il «creatore». In tal modo

il distruttore e il creatore’, anziché opporsi, si necessitano giacché ¢ nella distruzione del sempre stato

'F. Nietzsche, Cosi parlo Zarathustra, a cura di M. Montanari e G. Colli, Adelphi, Milano 1981, vol. 1, p. 91.
2 Ivi, vol. I, p. 265.
3Ivi, vol. I, p. 9.
4 Ibidem.
5 «Qui — osserva Deleuze — superare si contrappone a conservare € anche ad appropriarsi, a riappropriarsi» (G. Deleuze,
Nietzsche e la filosofia, a cura di F. Polidori, Einaudi, Torino 1992, p. 245
® Ivi, p. 8.
7 Uber, si legge nel dizionario della lingua tedesca, non va inteso esclusivamente come essere su, al di sopra di, ma ha
anche Il senso dell’essere oltre, di essere al di la di.
8 F. Nietzsche, Cosi parlo Zarathustra, cit., vol. 11, p. 349.
o Ivi, vol. I, p. 18.
Itinera, N. 30, 2025

68



che si affilano gli strumenti per farsi creatori di un oltre mai stato. Non ¢, allora, quella dello Uber
mensch una forza accresciuta, né suo ¢ un potere che piega, ma cio che lo rende «un tipo diverso dal
tipo umano» € il movimento che lo attraversa e lo spinge oltre gli assetti consolidati dell’umano!'®. E
oltre non sara mai uno stato definitivamente raggiunto e codificato, ma interminabile lavoro di
creazione di «un nuovo modo di sentire», di «un nuovo modo di pensare»'!, di un nuovo modo di
abitare il mondo ed esperirlo.

Perché questo nuovo possa essere a-venire dell’umano ¢ necessario, avverte Nietzsche, smettere di
chiedersi «come conservare 1’'uomo nel modo migliore, per il tempo piu lungo, con il massimo del
piacere» e far avanzare una domanda ben piu radicale: «come puo essere superato I’uomo» e come,

superandolo, «il mondo partorira il futuro degli uomini»!??

2. Ospitare I’estraneo

E a un racconto mitico che ricorre Maria Zambrano per dire dell’inizio del mondo. L’uomo era allora
immerso nel tutto, circondato da forze soverchianti da cui, non distinguendosi, non poteva difendersi.
Fu cosi che “dio” fu per lui tutto quanto lo minacciava — il fulmine, le acque scroscianti, ['ululare del
vento — e sacrificio fu il modo di placarne la violenza. Ma il «sacrificio ¢ un patto, come ogni rito.
Patto in cui si offre qualche cosa in cambio di altro» e'*, in cambio, dal dio I’'uomo ricevette
«l’ispirazione» € per questo dono I'umano accolse in sé il segno assolutamente altro del dio'“.
L’umano fu cosi anche divino ed ¢ quest’anche a rendere 'umano, fin dall’inizio, un misto. E misto
¢ da intendere qui come pluralita attiva senza fusione o assimilazione, come disparita e differenza che
come tale opera. L’agire umano sara marcato da questo segno divino e sara anch’esso un agire misto:
umano e divino. In cio la e svolge un ruolo essenziale dal momento che il suo congiungere ¢ pure
distinguere e, quindi, impedimento a qualsiasi forma di assimilazione di un termine all’altro. Da qui
il carattere proprio del movimento che anima il misto: toglie fissita di posizione a quanto si oppone e
ne garantisce la mobilita. Garantirla tale mobilita significa fare del congiungere e separare un gioco
irrisolto le cui mosse devono essere sempre di nuovo inventate e sperimentate. E se in virtu del gioco
che s’instaura — da congiungere e separare ¢ umano e divino, proprio e estraneo, organico e inorganico

— gli elementi divergenti possono assumere posizioni imprevedibili e disporsi fra loro in maniera

10 G. Deleuze, Nietzsche e la filosofia, cit., p. 245.

1 Ibidem.

12 F. Nietzsche, Cosi parlo Zarathustra, cit., vol. 1L, p. 349.

13 M. Zambrano, L uomo e il divino, trad. it. di G. Ferraro, introduzione di V. Vitiello, Edizioni Lavoro, Roma 2001, p.
191.

141 ispirazione «deve essere carpita nell’istante in cui € ricevuta» e bisogna «saper trattare con essa, come succede con
tutto quello che stando in noi non ci appartiene» (Ivi, p. 192).

69



imprevedibile, mai, qualsiasi sia il loro reciproco posizionarsi, ne attenua o estingue il divergere, né
mai le loro differenze potranno giungere a una qualche forma di conciliazione e né, tantomeno,
arrivare a fondersi fa loro. Cio che, invece, il gioco mostra, e ogni volta realizza, ¢ il reciproco
rimandarsi-necessitarsi degli elementi opposti e, nel farlo, mostra pure come sia proprio nel loro
rimandarsi-necessitarsi che il misto trova la sua efficacia ed ¢ I’efficacia di una duplicita mobile che
agisce e declina la sua duplicita in modi che sempre si ri-inventano.

Il modo di abitare il mondo sara, fin dall’inizio, influenzato e plasmato da tale movimento e sara
questo a imprimere il suo segno a come si da I’interazione uomo-mondo e con quali effetti sulle
singole parti'>. Queste — I’'umano e il mondo — ne saranno entrambe segnate e gli effetti che se ne
producono sono diversi ma incrociati giacché il creare mondo diviene il contemporaneo crearsi
dell’'umano.

Visione — Iispirazione produce visioni — puo dirsi la spinta a questo reciproco crearsi poiché ¢ la
visione a far vedere in ci0 che ¢, ci0 che potrebbe essere. E siccome dar corpo alle visioni richiede la
messa in campo di un operare mai sperimentato, sara ancora ’ispirazione a far compiere gesti e
movimenti sconosciuti. Questi, affermandosi, non solo modificano e complicano 1’assetto
dell’'umano, ma lo costringono a continuarsi in altro, a decentrarsi e a essere un molti eterogeneo.
Potra, infatti, accadere che un ramo abbandonato ispiri la mano a prolungarsi in quel ramo per
compiere atti che le sarebbero altrimenti preclusi. La mano-ramo potra, allora, essere anche clava,
arpione, pertica, oppure essere la forza in piu della mano per rimuovere un ostacolo, ma potra anche
servire a tracciare nel terreno una linea per indicare un percorso o delimitare uno spazio che sia la
sicurezza di un proprio spazio. La mano sara cosi, senza esserlo, anche altro, sara, cio¢, un arto misto
e plurale che, come tale, agisce e trasforma la realta e il modo in cui la si esperisce.

In tal modo I’'umano, ospitando il segno altro del dio, moltiplica, in forza di quel segno, il suo
carattere misto € plurale'®. Non vi &, dunque, neppure all’inizio un umano assolutamente naturale ma
questo ¢ sempre anche artificiale, ¢ sempre un misto di organico e inorganico. Abitare il mondo sara
il continuo intensificarsi e complicarsi dell’essere ’'umano un molti disparato e decentrato, plasmato
e complicato dalla tecnica!’. Ed ¢ proprio nell’esserlo che 1’'umano crea mondo e, creandolo, esso

stesso si crea come misto, multiplo, dislocato.

15 L’interattivita, spiega Montani, "«é& vecchia quanto il mondo» e gia dall’inizio va intesa «come un campo che istruisce
un gioco di relazioni dinamiche nel quale ne va della medesima identita degli elementi che vi prendono parte» (Vita
interactiva, Einaudi, Torino 2025, p. VII).

16 ’idea di ospitalitd a cui ci si riferisce € quella teorizzata da J. Derrida, Sull ‘ospitalita, trad. it. di L. Landolfi,
Baldini&Castoldi, Milano 2000.

17 A proposito del rapporto che si stabilisce fra «il corpo umano e le sue protesi tecniche», Montani parla di empowerment,
ossia «il corpo umano pensato nella sua costitutiva esposizione al prolungamento tecnico (cio¢ nella sua costitutiva ek-
staticita)». E poi osservato da Montani che nella «sua versione radicale empowerment tecnico andra inteso come
Ieffettiva implementazione di un’unita di prestazione del tutto inedita» (P. Montani, Tre forme di creativita. Tecnica,
arte politica, Cronopio, Napoli 2017, pp. 47-48).

70



3. Una potenza senza potere

Frammenti e scorie della concezione moderna di soggetto, nonostante la critica penetrante a cui il
pensiero del 900 I’ha sottoposta, continuano ad agire nell’idea di umano andandosi a compattare con
le trasformazioni che, nell’'umano, vi hanno apportato le tecnologie digitali. Ad esserne stata cosi
rafforzata ¢ I’idea di onnipotenza dell’umano e cio ha significato il riaffermarsi — certo, in altre forme
e con altri modi — di «quel modo di essere uomo che consiste nel prendere possesso della sfera dei
poteri umani come luogo di misura e di dominio dell’ente nel suo insieme»!8, come «centro di
riferimento» di questo'®.

Bisogna, allora, lavorare a far definitivamente tramontare un simile «modo di essere uomo»
facendo del tramontare la ricerca di come questo debba essere anche un trapassare — si tratta di
pensare il tramontare-trapassare all’altezza dell’oggi — e, quindi, di come 'umano, sempre ri-
creandosi, possa creare i suoi possibili oltre. Perché cio possa essere € necessario liberarsi dei residui
di quel modo di essere dell ' umano che continuano a sopravvivere e, sapendoli riconoscere, sventarne
i mascheramenti. E forme di mascheramento [’'umano le escogita per continuare a considerarsi parte
privilegiata rispetto a ogni altra parte e parte che delle altre decide. Abdicare a un simile privilegio
vuol dire apprendere ad abitare il mondo nel segno della parita con ogni altra parte e, quindi, a sapersi
parte fra le parti. Ma sapersi parte fra le parti significa pure pensare di ciascuna la differenza e
difformita e volerla questa differenza e difformita assumendosi la responsabilita di farle essere
affinché la loro estraneita sia apertura di mondo, attivazione di inesplorate possibilita. Differenza e
difformita non sono perd fissate e definite una volta per tutte, ma esposte al loro poter divenire altro
ed essere altro. La relazione fra le parti — per parte si intendono qui anche le forme piu sofisticate di
tecnologia — non potra che essere, allora, una relazione mobile che ogni volta, e sempre da capo, deve
aggiornare le sue mosse e, mantenendo ciascuna parte la propria intransitivita, ri-inventare il come
della loro interazione, come I’interazione — sempre precaria nel suo accadere — pud dar luogo a
scambi, come, in virtu di questi, ciascuna parte puo ospitare il segno estraneo di un’altra e come,
mantenendo questo segno la propria estraneita, ogni parte ne possa essere sconvolta. Quello che ¢
messo cosi in campo da ciascuna parte pud dirsi un agire creativo e creativa 1’interazione che si
stabilisce tra loro. Ciascuna parte ne ¢, infatti, trasformata e lo € ciascuna a suo modo e con ricadute

diverse. Ma creativa 1’interazione non lo ¢ solo per questo reciproco trasformarsi, ma lo ¢ soprattutto

18 M. Heidegger, L 'epoca dell’immagine del mondo, in 1d., Sentieri interrotti, trad.it. a cura di P. Chiodi, La Nuova Italia,
Firenze 1993, p. 93.
9 Ivi, p. 86.

71



perché a discenderne sono nuove pratiche che sovvertono il gia saputo e il gia sperimentato e possono
percio ritenersi un atto creativo.

Far tramontare 1’onnipotenza dell’umano-parte non significa, pero, trasferire questa onnipotenza
all’artefatto-parte facendo del trasferimento la compiaciuta contemplazione di capacita estraniate. Cio
accade quando si delega a un dispositivo funzioni e abilita proprie dell’'umano rendendo, per simile
espropriazione, inessenziali gesti ed esperienze che dell’'umano scandivano il ritmo quotidiano e ne
erano memoria e storia. Conseguenza di un simile gesto espropriante ¢ la scomparsa della creativita
che vi era connessa — una creativita che si modificava e trovava altre forme nel modificarsi di
abitudini e stili di vita — come pure conseguenza ne ¢ I’estinguersi del di piu di creativita che si
attivava nell’interazione fra le parti e induceva a compiere gesti mai sperimentati, a esperire
possibilita mai contemplate.

Quando cio accade, e all’artefatto ¢ volutamente delegata ogni funzione, superflui sono divenuti
I’intervento umano e I’interazione fra le parti, varie sono le questioni che si sollevano. Una prima,
essenziale, questione che emerge riguarda proprio le forme di interazione — guali forme pud assumere
I’interazione e a quali condizioni — che ’'umano stabilisce con quanto lo circonda. La possibilita di
autonomizzarsi degli artefatti non fa che confermare il non essere piu ’'umano il «centro di
riferimento dell’ente come tale»?’, e questa smentita — ne ¢ I’immediata conseguenza — ¢ pure la
smentita della pretesa che sia esclusivamente umana la decisione di come «situarsi rispetto all’ente
ridotto ad oggetto»?'. E necessario, allora, che il tramontare di un modo di «essere uomo» come
«luogo di misura e di dominio dell’ente», sia la contemporanea sperimentazione — ¢ un’assunzione
di responsabilita teorica ed etica — di inedite modalita d’interazione fra I’'umano-parte e 1’artefatto-
parte. E qui pensare-esperire loro nuove modalita d’interazione non significa affatto negarne o
ammansirne differenze e specificita, bensi agire queste ultime nel senso di un equo e mobile “situarsi”
delle parti fra loro.

Come, allora, far si che la delega sia, insieme, ricerca-sperimentazione del reciproco “situarsi”
delle parti e come tale “situarsi” puo essere l’attivarsi di una dimensione creativa per la quale a
prodursi & Iassolutamente nuovo? E forse necessario sovvertire abitudini, regole consolidate e
sperimentare un nuovo fare*>?

Un esempio, fra i tanti possibili, lo offre il tipo d’interazione che puo stabilirsi con il Bimby — un
robot da cucina — che eviti sia I’umanizzazione dell’artefatto e sia I’estraniazione dell’umano. Il

Bimby ¢ in grado di preparare qualsiasi pietanza, basta digitarne sul display il nome ed ecco comparire

20 Ibidem.

2 v, p. 93.

22 Scrive a proposito Montani «la creativitd tecnica & essenzialmente una creativita interattiva. Un modo innovativo
d’interagire con il mondo-ambiente grazie a un’interpretazione imprevista delle tecnologie disponibili» e alcune di queste
«sono provviste della capacita di evolvere e di trasformarsi grazie a iniziative specifiche» (ivi, pp. 137-138).

72



gli ingredienti, le quantita necessarie, il tempo di cottura. Una volta che gli ingredienti sono stati
inseriti nel boccale, regolata, seguendo le prescrizioni, velocita e tempo di cottura, il Bimby procede
alla preparazione senza che sia necessario alcun intervento umano. Il coinvolgimento di ogni senso ¢
stato eliminato dalla preparazione, ogni capacita e abilita culinarie rese inutili, ogni cultura o
tradizione gastronomica ¢ divenuta superflua. Il cibo sara ottimo ma non c’¢ stato bisogno di nessun
intervento umano perché lo fosse, non ci sara in esso aroma, sapore, modo di presentarsi che dica di
un proprio gusto, che attivi memorie e dica di condivisioni, feste, ricorrenze. Quella pietanza ¢
un’estraneita che si vuole rigidamente tale e lo ¢ perché la sua preparazione si ¢ negata a ogni scambio,
perché, rendendo inutile I’intervento umano, ha fatto di sé quasi un prodigio, il risultato di una magia
che, se incanta I’umano, pure lo priva della sua creativita.

Anche in questo caso si tratta di sperimentare come possono ‘“‘situarsi”, 1’una rispetto all’altra,
I’umana parte e ’artefatto parte. Perché cio si dia, e vi sia interazione e questa contempli I’equita
delle parti, ¢ necessario che I’instaurarsi di una possibile negoziazione muova da un equo “situarsi”
delle parti I’una rispetto all’altra>>. Condizione per un equo “situarsi” delle parti ¢ il riconoscimento
delle reciproche differenze senza attenuarne il differire o tentarne una qualche conciliazione. In tal
modo la differenza delle parti, ’autonomia di ciascuna e la specificita delle loro funzioni, anziché
costituire un ostacolo alla relazione, funziona da spinta a che ci sia negoziazione e, quindi,
interazione. Questo primo atto ¢ la premessa perché il riconoscimento della differenza e difformita
delle parti apra a una negoziazione fra queste su come possa esservi interazione/scambio. Ed ¢ una
negoziazione che non avviene una volta per tutte, né una volta per tutte ne sono definiti tempi e
modalita, ma sempre di nuovo bisogna riavviarla, sempre di nuovo ne devono essere scandite le fasi
e stabilite le regole. Cio fa della negoziazione una sperimentazione che mai trova assestamento o
gesto definitivo, ma sempre di nuovo deve esperire mosse, stravolgere regole, affermarne altre e
disdire anche queste. Pur nell’instabilita delle forme che va assumendo, e nonostante sia precario ogni
suo esito, sara in forza della negoziazione che ciascuna parte risultera ftoccata dall’estraneo dell’altra
e il segno che rimane impresso su ciascuna parte ¢ segno che non si presta a essere assorbito e
metabolizzato, ma, permanendo nella propria estraneita, agisce come il creativo disturbo di una
presenza irrevocabilmente altra. Sara cosi che entrambe le parti, permanendo I’intransitivita delle
reciproche differenze, faranno della loro interazione il prendere forma di una creativita multipla e
dislocata che, nell’esserlo, genera [’assolutamente nuovo.

Se ¢ nel e per il tramonto di «un modo di essere uomo», che vanno affermandosi nuove pratiche
e nuove forme di creativita, ¢ forse possibile scorgere in queste anche 1’annuncio di un possibile

trapassare dell’umano, ossia considerare I’affermarsi di nuove pratiche e nuove forme di creativa

23 Negoziazione & qui utilizzato come teorizzato da F. Casetti in L occhio del Novecento, Bompiani, Milano 2005.

73



come il contemporaneo ri-crearsi dell’'umano. Coglierla tale contemporaneitda deve essere anche
pensarla nel suo accadere, pensandone i tempi, le fasi, le sequenze, le scansioni e farlo significa
azzardare trasgressioni di quanto ¢ sapere acquisito, osare essere infedeli a quanto ¢ sicuro e
consolidato, rischiare mosse teoriche senza garanzia. E tutto questo sempre sapendo che il trapassare
non puo che essere un movimento interminabile, cosi come interminabile lavoro non puo che essere
la creazione diun oltre dell’umano. Un oltre che non sara mai uno stato definitivo, né mai codificabile
ma sempre esposto al suo superamento. E pero, pur essendo di cio avvertiti, ¢ necessario stare dentro
un simile interminabile movimento, ritenere proprio compito un simile interminabile lavoro
interrogandosi ogni volta — interminabile non potra che essere anche 1’interrogazione — se quelle che

vanno precariamente affermandosi possono considerarsi figure in transito verso [’oltre.

4. Sull’abisso

Potra considerarsi figura in transito — figura che prepara ’oltre senza mai poterne essere la
realizzazione — un umano che, disdicendo ogni idea di unita e compattezza, pud ri-pensarsi come
plesso plurale, mobile, dislocato?

Gia ri-pensarsi come plesso ¢ per I’umano riconoscere che la propria condizione ¢ quella di una
formazione complessa attraversata da piu movimenti che travalicano i confini di corpo e mente e ne
fanno un corpo-mente esteso, multiplo, disseminato, misto**. Un simile modo di essere dell’'umano —
si tratta di un passaggio decisivo per comprendere la condizione umana contemporanea — ne altera,
per molti versi, quella che si ¢ fin qui descritta come la maniera di essere dell’'umana-parte.
Un’alterazione che va indagata nelle sue pieghe piu riposte, nei minimi, ma essenziali, mutamenti
che si producono — mutamenti che sono soprattutto attribuibili alla comparsa dell’TA — per
comprendere come 1’umana-parte giunge a potersi considerare un plesso multiplo, dislocato, fratto,
discontinuo. Ossia, un’eterogeneita disseminata, restia a farsi riassettare, che si sottrae a ogni criterio
di ordine stabile — gli elementi non compresi né nel cranio e né nella pelle mantengono la loro
inderogabile differenza — e fa della promiscuita di umano e non umano una continuita discontinua e
spezzata che, come tale, pensa-agisce®®. Se ci0 va accadendo, le cause vanno ricercate in quello stretto
rapporto che, dall’inizio, si ¢ instaurato fra il creare mondo dell’umano e il crearsi stesso dell’'umano
ed in forza di tale rapporto che, ancora una volta, creando questo mondo, elaborandone 1’assoluta

novita, I’umano si ri-crea, diviene altro.

24 Se si consulta ’Enciclopedia Italiana Treccani, si trova che per il temine “plesso” nell’anatomia descrittiva s’intende
un “intreccio” di piu vasi venosi o di piu fibre nervose.
35 Cfr. A. Clark, D. Chalmers, The extended mind, in “Analysis”, n. 58, 1998.

74



L’ipotesi che a questo punto si pud avanzare ¢ se I’umano che cosi va ri-creandosi — plesso
plurale, mobile, dislocato — possa dirsi molteplice e qui molteplice va inteso come lo intende Deleuze:
non una qualita dell’'umano ma cio che I’umano ¢. Affermare che I’umano é il molteplice significa
ribadire che 'umano non ¢ ma sempre diviene — divenire non ¢ flusso, bensi produzione — ed ¢,
appunto divenendo, che si fa molteplice e fa il molteplice?. Lasciando Deleuze, cio che ¢ da
comprendere ¢ come ['umano si esperisce in quanto molteplice € come fa il suo essere il molteplice.
Per comprenderlo — se pure in maniera parziale e incompleta — ¢ necessario provare a rintracciare i
minimi scarti, 1’abbozzarsi di movimenti mai esperiti, di procedure inedite che segnalino la sottile,
ma sostanziale, differenza che il molteplice umano rappresenta rispetto all’umana-parte e al modo in
cui quest’ultima negoziava le forme e i modi d’interazione con artefatti-parte dotati di proprie e
autonome abilitd e con una propria intelligenza.

A un primo approccio, il tratto del molteplice umano che con piu evidenza si mostra ¢ la
radicalizzazione, con la comparsa dell’IA, di quanto hanno sostenuto Clark e Chalmers introducendo
il concetto di mente estesa. La loro tesi, come € noto, € che non vi € esternalizzazione solo di funzioni
materiali ma anche cognitive il che significa che 1 circuiti neuronali interni si continuino — il
continuarsi € qui anche distanza e separazione — in circuiti non biologici (cognitive artifact)
determinando forme mobili di connessione fra corpo, cervello, ambiente (exented)?’. Pensare diviene
cosi un atto esteso, ossia un atto che si produce nell’agire simultaneo e intrecciato di naturale e
artificiale, di intelligenza umana e protesi intelligenti. E, come avviene nell’incontro tra vespa e
orchidea — ¢ I’esempio che fanno Clark e Chalmers — quel che si produce € un assolutamente altro.

Nel momento in cui questa estensione-disseminazione puod considerarsi il modo proprio di essere
del molteplice umano quella che poteva ritenersi una relazione fra differenze — /’orchidea e la vespa
— che, nell’esserlo, generava il nuovo, cambia di segno e, dilatandosi e moltiplicandosi, diviene un
atto multiplo, dislocato, misto. Un atto che vive di continue negoziazioni a causa del movimento
imprevedibile del molteplice che sempre di nuovo ri-configura e disfa i propri assetti producendo
effetti dagli esiti mobili e mai definitivi e percio sempre da rielaborare. Se tale ¢ I’atto del pensare
per il molteplice umano, tale pud dirsi, con un ulteriore passaggio, anche I’atto creativo. Ed entrambi
possono esserlo a patto che si evitino due rischi opposti e complementari: 'umanizzazione dell’lA e

la delega totale all’TA. Nel primo caso si assisterebbe ancora una volta a un gesto appropriativo che

26 Qui molteplice & inteso, come lo intende Deleuze, «non come aggettivo (ancora tributario dell’'uno) ma come
sostantivoy, ossia come «essere molteplice» (M. Carboni, Prefazione, in G. Deleuze, F. Guattari, Mille piani, a cura di
M. Carboni, Castelvecchi, Roma 2014, p. 36). A Deleuze si fa inoltre riferimento — pur non assumendone tutte le
implicazioni —nel considerare la molteplicita priva di centro (non metrica), non disposta secondo alcun ordine o gerarchia.
In particolare, sull’argomento si veda G. Deleuze, Divenire molteplice. Saggi su Nietzsche e Foucault, a cura di U. Fadini,
Ombre Corte, Verona 1996.

27 Cfr. A. Clark, D. Chalmers, The extended mind, cit.

75



condurrebbe a un uso strumentale dell’lA giacché questa servirebbe a potenziare e ampliare la
capacita di pensiero e di creazione riproponendo, sotto aggiornati travestimenti, I’idea di onnipotenza
dell’'umano e, quindi, smentendo e contrastando il suo essersi ri-creato come molteplice. Nel caso,
invece, di delega totale all’IA, si assisterebbe a un estraniamento dell’'umano dalla sua facolta di
pensare-creare che vivrebbero solo in uno spostamento senza riconoscimento ma compensato dal
godimento esaltato di uno straordinario fantasmatico.

Se, allora, il pensare-creare del molteplice ¢ atto multiplo, dislocato, misto, se ¢ atto che, a causa
dell’estrema mobilita del molteplice, richiede continue negoziazioni, come, € secondo quali modalita,
si andra articolando 1’atto del pensare-creare? E come un simile atto potra sfuggire alla de-
realizzazione e alla fascinazione illusionistica e far essere I’assolutamente mai stato mondo che
diviene?

Ancora una volta bisogna rischiare un atto di cleptomania e sottrarre sequenze teoriche a riflessioni
ben definite per giocarle in tutt’altri contesti e con altri scopi. Cid di cui bisogna osare impadronirsi
in questo caso sono segmenti della riflessione di Blanchot sul rapporto di terzo genere. Per rapporto
di terzo genere Blanchot intende un rapporto che non mira né all’«unita» ne all’ «unificazione»?8, ma
vive della «discontinuita in cui non & implicita I’unita»?®, giacché quella che definisce il rapporto ¢ la
«reciproca estraneitan®’. Questa non puo dirsi una «separazione» e neppure una «distanzay, piuttosto
¢ «un’interruzione» e la feconda paradossalita di un simile rapporto «consiste proprio nel fatto che
interruzione (la quale non esclude e non include) costituisce ancora un rapporto»’!: € un rapporto
senza rapporto.

Quando, pero, Blanchot parla di rapporto di terzo genere, parla di un rapporto fra umani, ossia di
qualcosa che si «riferisce unicamente all’'uomo» e dove riferirsi all’'uomo non ¢ affatto riferirsi «a me
stesso — ad un altro me stesso» giacché 1’altro ¢ assoluta, inderogabile alterita percio ¢ «cio che ¢
radicalmente fuori dalla mia portata»>2. La mossa azzardata da osare & provare a pensare il rapporto
di terzo genere non come rapporto relativo esclusivamente all’'umano, ma come rapporto che I’umano
— un molteplice umano — intrattiene con I’lA. Anche in questo caso quella che si stabilisce ¢ una
relazione che si regge sulla reciproca estraneita, sull’impossibilita che possa esserci con ’altro — qui
IA — qualsiasi forma d’identificazione. Ma, osserva Blanchot, ¢ proprio «tutto cid che mi separa
dall’altro» che «tende al rapporto»®, ¢ nello spazio «dissimmetrico dove vige la legge della

discontinuita» che pud generarsi una «parola» — un atto di pensiero, un gesto creativo — che non sia

28M. Blanchot, L infinito intrattenimento, trad. it. R. Ferrara, Einaudi, Torino 1977, p. 90.
2 Ivi, p. 96.

30 Ivi, p. 91.

3 Ivi, pp. 91-92.

32 Ivi, p. 92.

3 Ivi, p. 102.

76



«un passaggio o un ponte»*4, ma sia «capace di superare le due rive separate dall’abisso senza
colmarlo e senza riunirle»®>. Una parola, quindi, che si crea mantenendo ferma distanza e differenza,
che si nega a ogni provenienza o rimando e vive nella e della sua sospensione, del suo non avere
suolo e ricavando dalla tensione che attraversa, ma non risolve, I’abissale distanza la novita del suo
non essere mai stata.

Segni di una simile maniera di intendere il rapporto di terzo genere, e di intenderlo come rapporto
che crea il nuovo, possono rintracciarsi nella video-opera di Marianna Simmet, Leda Was a Swan’®.
A essere qui ripensato dall’artista ¢ il mito di Leda — ripensarlo ¢ anche produrre nuovi e imprevedibili
sensi del mito mostrando come questo ne sia inesauribile possibilita — dove Leda smette di essere
solo la giovane donna sedotta dal dio per poter essere anche cigno e il cigno anche Leda. Se a farsi
materia di questo continuo poter essere altro ¢ 1’artista — piu che di metamorfosi, ossia un passaggio
da uno stato all’altro, si tratta qui di una procurata indeterminatezza e di un continuo rovesciamento
— ci0 passa attraverso la radicale spropriazione dell’artista stessa che non vuole essere per poter essere
ogni altro. Questa spropriazione/proliferazione ¢ ottenuta attraverso un impiego dell’TA piegato alle
esigenze dell’opera. Cio non puo ritenersi, perd, né un’annessione € né una delega estraniante giacché
a farlo non e qualcuno — ’artista — ma un indeterminato e lo fa chiedendo all’IA di essere dentro il
farsi dell’opera — I’IA ¢ in tal modo sperimentata come una poetica — e divenirne cosi partecipe. Se
divenire partecipe a come 1’opera si fa, comunque, rimanda all’artista e se, pero, I’artista non e, il
ricorso all’TA puo leggersi come 1’esperimento di un modo di agire 1’abisso che si alimenta
dell’opposizione delle «rive» senza riunirle. L’opera, infatti, non colma 1’abisso, non lo sana, ma vi
¢ sospesa e, nell’esserlo, riesce a tenere in s¢€, vivendone, il superamento dell’abisso e il persistere
delle «rive separate». Creazione ¢, allora, questo atto paradossale — un paradosso che I’'TA rende
possibile ed esperibile — per il quale ’opera afferma un mai stato facendo di questo il superamento

senza superamento delle «due rive separate»: umano e non umano.

3 Ivi, p. 103.

35 Ivi, p. 104.

36 11 video di Marianna Simmet, Leda Was a Swan ¢ stato presentato a Pompei Commitment. Materie archeolgiche del
2024. Si tratta di un lavoro multidisciplinare che fa ricorso a scenografia, perfomance, video, suono, design, intelligenza
artificiale per ri-interpretare, all’interno della cultura di genere, 1’affresco della cosi detta Casa di Leda, rinvenuto a
Pompei nel 2018.

77



